AL-QALAM

Drs. Zakaria Syafe’i

IJMA SEBAGAI SUMBER HUKUM ISLAM
(Kajian tentang Kehujjahan Ijma’
dan Pengingkarannya)

I. PENDAHULUAN

Sebagai sebuah ajaran, Islam
memiliki keistimewaan tersendiri
dibanding dengan agama lain
yang ada di dunia ini. Keistime-
waan itu paling tidak dapat dili-
hat dari fenomena yang terjadi
pada masyarakat dunia penghuni
bumi ini, yaitu suatu realitas akan
kebenaran Islam sebagai ajaran
yang dapat diterima sepanjang
zaman dan di tempat manapun
juga.

Fenomena ini ada, boleh jadi
karena Islam memiliki dua karak-
ter yang menarik, yaitu orisinil
dalam konsepsi dan kondisional
dalam aplikasi. Hal ini dapat ter-
lihat empat sumber hukum dalam
Islam. Yaitu qur'an, Hadits, [jma’
dan Qiyas. Yang kesemuanya ba-
nyak memberikan kontribusi bagi
umat Islam.

Khusus pada permasalahan
ljma’ yang akan banyak diuraikan
pada makalah ini, juga memiliki
fungsi guna memenuhi dua karak-
ter Islam di atas. Di mana ke-

28

beradaan Ijma’ sebagai sumber
hukum Islam, menjadi demikian
penting bahkan kekuatan huj-
jahnya satu tingkat di bawah
Qur'an dan Hadits.

Ijma’ sebagaimana didefinisi-
kan oleh sebagian besar ulama
Ushul adalah kesepakatan selu-
ruh ulama mujtahid dari kaum
muslimin pada suatu masa sesu-
dah wafat Rasulullah SAW atas
suatu hukum syara’ pada suatu
kejadian (lihat Khalaf, 1994 : 64).

Dari definisi ini kemudian ba-
nyak lahir permasalahan Ijma’ ini
yaitu menyangkut pada perkem-
bangan pemikiran tentang Ijma’,
rukun-rukun, kedudukan, ke-
mungkinan terjadinya, macam-
macam serta hukum menging-
karinya. Yang kesemuanya ini
nanti akan diuraikan.

Sebagian orang memperdebat-
kan akan layak tidaknya Ijma’
dijadikan hujjah bagi permasala-
han hukum. Hal ini didasarkan
atas qoth’t atau tidaknya Ijma’
itu sendiri. Tetapi yang jelas bah-



wa jumhur ulama berpendapat,
keberadaan Ijma’ sebagai sumber
hukum Islam setelah Quran dan
Hadits tidak diragukan lagi.

II. TJMA” DAN PERMASALAH-

ANNYA

Ijma’ adalah salah satu dalil
syara’ yang memiliki tingkat ke-
kuatan argumentatif setingkat di
bawah dalil-dalil nash (al- Qur'an
dan al-Hadits). Ia merupakan dalil
pertama setelah al- Quran dan
al-hadits, yang dapat dijadikan pe-
doman dalam menggali hukum-
hukum syara’ (Abu Zahroh, 1994
. 307).

Ijma’ ditinjau dari segi bahasa
berarti sepakat, setuju, sependa-
pat (Abd. Aziz, 1988 : 28). Adapun
menurut istilah, Ijma’ ialah kese-
pakatan seluruh ulama mujtahid
dari kaum muslimin pada suatu
masa sesudah wafatnya Rasulul-
lah Saw atas suatu hukum syara’
(Az Zuhaili, 1986 ; 490).

Menurut Khallaf (1994 : 64)
Ijma’ adalah kesepakatan semua
mujtahidin di antara ummat Is-
lam pada suatu masa setelah ke-
wafatan Rasulullah SAW atas hu-
kum syar’i mengenai suatu ke-
jadian/kasus.

Syaikhul Islam Ibnu Taimi-
yah berkata, Ijma’ ialah berkum-
pul segala ulama atas suatu hu-

kum. Apabila telah tsabit ijma’

29

R S

N‘F.M,hwfll 72 997

135

ummat (seluruh mujtahidin) atas

suatu hukum, maka tidak boleh

bagi seseorangpun untuk keluar
dari ijma’ itu, karena ummat itu

(para mujtahidin) tidaklah

bersepakat dalam  kesesatan

(Hasbi Ash Shiddieqy, 1980: 203).
Dari beberapa pendapat me-

ngenai definisi ijma’, pada prin-

sipnya mereka sependapat bahwa:

1. Ijma’ dapat terjadi dengan ke-
sepakatan para mujtahid .

2. Adanya permasalahan yang
tidak terdapat dalam nash
qoth’. 3.

Terjadi pada masa tertentu.

Dengan demikian, Iyma’ di-
pandang tidak sah, jika:

1. Ada yang tidak menyetujui
2. Hanya ada seorang mujtahid

3. Tidak ada kebulatan yang
nyata

4. Sudah jelas terdapat dalam
nash.

Tetapi persoalannya sekarang
adalah siapakah ulama mujta-
hidin yang berhak menetapkan
ijma’. Madzhab Syi'ah berpen-
dapat bahwa ijjma’ para imam dan
mujtahid dari madzhab Syi'ah saja
yang dapat dijadikan hujjah/argu-
mentasi. Sementara itu menurut
pendapat Jumhur Ulama, Ijma’
yang dapat dijjadikan argumentasi
adalah ijma’ para ulama jumhur

(ihat Az Zuhaili, 1986: 539).



1.

Dalam pada itu, sejak periode
sahabat hingga masa-masa imam
mujtahid, pemikiran ijma’ telah
berkembang melalul periodesasi
sebagai berikut:

Setelah Rasulullah wafat,
para sahabat melakukan ijti-
had untuk menetapkan hu-
kum terhadap
masalah-masalah yang mere-
ka hadapi, Khalifah Umar bin
Khattab misalnya selalu men-
gumpulkan para sahabat un-
tuk berdiskusi dan bertukar
pikiran dalam menetapkan
hukum beberapa masalah
yang mereka hadapi. Jika me-
reka telah bersepakat pada
suatu hukum, maka dia men-
jalankan  pemerintahannya
berdasarkan hukum yang te-
lah disepakati tersebut. Teta-
pi  bila mereka belum
menemukan titik temu (kon-
sensus), maka mereka meng-
kaji kembali, hingga mencapai
pada hukum yang diputuskan
oleh kalangan fugoha di anta-
ra kalangan sahabat itu. De-
ngan demikian hukum ter-
sebut telah disepakati para
mujtahid yang tentunya mem-
punyat kedudukan yang lebih
kuat' darm pendapat peribadi.
Namun pada umumnya, hu-
kum-hukum yang disepakati
adalah hukum-hukum yang

telah dijelaskan oleh nash al-

Qur’an dan Hadits.

Pada masa ijjtihad, para imam
mujtahid berusaha agar pen-
dapatnya tidak menyimpang
dari apa yang telah ditetap-
kan oleh para fugoha di neger-
inya, sehingga imam mujtahid
tersebut tidak dipandang me-
nyimpang dalam pola
pikirnya.

Imam Abu Hanifah misalnya
berusaha keras untuk meng-
ikuti hukum yang telah dise-
pakati oleh ulama Kufah yang
hidup sebelumnya. Sedang
Imam Malik menganggap
bahwa Tjma’ ahli Madinah da-
pat dijadikan argumentasi.

Para fuqoha berusaha keras
untuk mengetahui ijjma’ dari
sahabat untuk diikuti, agar
mereka tidak menyimpang
dari hukum yang telah dise-
pakati oleh para sahabat.
Bahkan ketika terjadi perbe-
daan pendapat di antara me-
reka, maka mereka berusaha
agar pendapatnya tidak me-
nyimpang dari pendapat-pen-

dapat para sahabat
(Muhammad Abu Zahroh,
1994 : 309).

Dengan kecenderungan demi-

kian, nampak bahwa ijma’ dari
sahabat mempunyai kedudukan
yang penting dalam ijtihad.

Suatu hukum dapat ditetap-



kan berdasarkan ijma’, dan kehu-
jjahannya dapat dipandang sah,
manakala ijma’ itu telah meme-

nuhi rukun-rukunnya,
berikut:

Pertama, pada saat terjadinya
peristiwa itu, mujtahid itu jum-
lahnya lebih dari seorang. Seluruh
pendapat itu setuju terhadap ke-
putusan yang diambil itu. Artinya
jika hanya seorang mujtahid saja
yang mengambil keputusan, maka
hal itu tidak dapat disebut ijma’.

Kedua, kesepakatan ulama
atas suatu hukum itu dapat di-
realisasikan. Terjadinya kesepa-
katan sebagian besar ulama, ti-
daklah berarti ijma’ itu terjadi.

sebagai

Ketiga, adanya kesepakatan
semua mujtahid ummat Islam
atas suatu hukum syar’i tentang
suatu peristiwa pada waktu ter-
jadinya, tanpa memandang negeri
mereka, kebangsaannya atau ke-
lompoknya. Maka jika ada kese-
pakatan ulama Makkah saja atau
Madinah saja, atau Irak saja, atau
dan lain-lain, maka tidaklah di-
katakan ijma’ menurut syara’.

Keempat, adanya
katan mereka itu dengan menam-
pilkan pendapat masing-masing
mereka secara transparan dan je-
las mengenai suatu kejadian, baik
dalam bentuk ucapan misalnya
dengan memberi fatwa, atau da-
lam bentuk perbuatan misalnya

kesepa-

31

suatu keputusan (lihat Az Zahaili,
1986 : 537).

III. IJMA” SEBAGAI SUMBER

HUKUM ISLAM

Apabila rukun ijma’ yang em-
pat itu telah terealisir maka hu-
kum yang telah disepakati itu
menjadi  undang-undang syara’
yang harus diikuti dan tidak boleh
ditentang. Ia merupakan hujjah
atau dalil dalam pembinaan hu-
kum Islam. Bagi mujtahid ber-
ikutnya tidak beoleh menjadikan
keputusan itu sebagai objek ijti-
hadnya, karena hukum yang telah
ditetapkan mengenai suatu ke-
jadian dengan ijyma’ adalah hukum
syara secara pasti, tidak ada jalan
untuk menentangnya atau meng-
hapusnya.

Bukti kehujjahan ijma’ adalah:
Pertama, dalam al-Qur’an Su-
rat an-Nisa ayat 59 Allah meme-
rintahkan untuk taat kepada ulil
amri. Lafadz Amri adalah hal-hal
keadaan dan ia adalah umum.
Ulil Amri duniawi adalah para
raja, pemimpin dan penguasa. Se-
dang Ulil Amri agamawi adalah
para mujtahid atau ahli fatwa
agama. [bnu Abbas menafsiri ulil
amri dengan ulama. Yang jelas
I[jma’ memiliki kekuatan hukum.
Artinya ayat di atas menunjukkan
wa)ib mematuhi hukum yang di-



AL-QALAM

sepakati oleh seluruh ulama mu-
jtahid atau masa.

Kedua, bahwasanya suatu hu-
kum yang telah disepakati oleh
pendapat semua mujtahid ummat
Islam, pada hakekatnya hukum
ummat Islam. Hal ini sebagai-
mana hadits nabi sebagai berikut

sl G.LG ! @;ﬁ'ﬂ

Artinya: "Tidaklah berkumpul ummatku
untuk melakukkan kesalahan".

b O saddt ol jla

> PV I WY }63

Artinya: "Apa-apa yang menurut penda-
pat kaum muslimin baik, maka ia baik

(pula) di sisi Allah”. (lihat Az Zahaili, 1986
. 542-543).

Menurut adat, merealisasikan
rukun-rukun ijma’ seperti yang
telah diuraikan di atas, nampak-
nya ijma’ tersebut sulit untuk di-
wujudkan, karena tidak adanya
ukuran, misalnya karena perbe-
daan bangsa atau marga. Artinya,
jika yma’ didefinisikan dengan
"kesepakatan para mujtahid da-
lam setiap masa terhadap hukum-
hukum syara™, maka ijma’ terse-
but tidak akan terjadi. Karena
para mujtahid berdomisili di ber-
bagal negara dan kota yang tidak
mungkin semua dipertemukan da-
lam suatu tempat.

Kalaupun memang terjadi

32

masing-masing mujtahid dapat
memperhatikan pendapatnya de-
ngan sesuatu yang dapat diper-
tanggung jawabkan, maka perso-
alannya adalah apa yang dapat
menjamin bahwa mujtahid yang
menampilkan pendapatnya itu
akan tetap berpegang pada pen-
dapatnya itu sampai diambil pen-
dapat-pendapat yang lain? Pada-
hal mutlak diperlukan dalam me-
wuudkan ijma, ketetapan kata
mufakat para mujtahidin semua-
nya, pada suatu waktu atas satu
hukum mengenai suatu peristiwa.

Ringkasnya, bahwa ijma’ tidak
mungkin diwvjudkan.
Jika ijma’ itu diwujudkan,

maka ia harus disandarkan kepa-
da dalil. Dan bila dalil yang men-
jadi sandaran itu qoth’s, maka hal
yang mustahil menurut adat, jika
dalil itu disembunyikan. Karena
bagi ummat Islam tidaklah
tersembunyi bagi mereka dalil
syari yang qoth’i sampai mereka
memerlukan kembali kepada mu-
jtahid. Dan jika ijma’nya adalah
berupa dalil dzonni, tentu musta-
hil menurut adat (kebiasaan)

Ijma’, karena dalil dzonni ti-
dak bisa tidak, tentu menjadi ob-
jek pertentangan. Imam Ahmad
bin Hanbal mengatakan: Siapa
yang mengaku adanya ijma’, dia
itu adalah pendusta (lihat Khalaf,
1994 : 70-71).

Tetapi jika yang dimaksud



iyjma’ adalah kesepakatan para
mujtahid terhadap hukum-hukum
syara’ yang telah ditetapkan ber-
dasarkan dalil nash yang qoth’i,
maka hal itu mungkin terjadi.
Bahkan dalam hal ini, yang men-
jadi hujjah bukan ijma’, melain-
kan dalil- dalil nash yang qoth’i.

Adapun mengenai kriteria
mujtahid, Imam Syafe’i membuka
dialog dalam kitab Jima'ul Ilmi
sebagai berikut: Siapakah di an-
tara ulama yang ijmanya dapat
dijadikan hujjah ialah orang-orang
yang diakui (diangkat) oleh pen-
duduk suatu negara sebagai ahli
figih yang fatwa-fatwanya dapat
diterima oleh penduduk tersebut
dengan senang hati (Abu Zahroh,
1994: 310).

Kemudian pada bagian yang
lain, Abu Zahroh (1994: 311) men-
gatakan, bahwa pendapat seorang
mujtahid di suatu tempat tidak
menutup kemungkinan untuk ter-
jadinya kritik dan penolakan dari
sebagian penduduknya. Setiap
pendapat para ulama pasti
memiliki cacat yang menjadi ba-
han kritik bagi wulama lain
senegaranya.

Imam Syafe’i cendérung me-
nolak terjadinya ijma’ dengan
alasan- alasan sebagai berikut:

1. Para Fugqoha berdomisili di
berbagai tempat yang ber-

33

jauhan, sehingga mereka ti-
dak mungkin dipertemukan.

Terjadinya perbedaan penda-
pat di antara para fuqoha
yang tersebar di berbagai dae-
rah.

3. Tidak ada kesepakatan ulama
tentang orang-orang yang di-
terima ijma’nya.

Tidak adanya kesepakatan
para ulama tentang kriteria
ulama yang berhak untuk ber-

pendapat dalam masalah-ma-
salah figih.

Meskipun Imam Syafe’i cen-
derung menolak kemungkinan ter-
jadinya ijyma’, akan tetapi dalam
kitab Ar-Risalah dia telah mene-
tapkan bahwa iyma’ dapat terjadi
dalam masalah-masalah yang
diperdebatkan (Abu Zahroh, 1994:
311-312).

Jumhur ulama berpendapat
bahwa ijma’ itu bisa wujud me-
nurut adat. Mereka berkata: Se-
sungguhnya pendapat yang dinya-
takan orang penentang akan ke-
mungkinan terjadinya ijma’ ada-
lah merupakan hal yang nyata.
Sekalipun dikemukakan dalil atas
kemungkinan terjadinya. Contoh
ijjma’ menurut mereka adalah kek-
halifahan Abu Bakar, keharaman
lemak babi, bagian warisan
seperenam bagi anak perempuan,
tertutupnya ibnul ibni dari pewar--
isan sebab adanya ibni, dan lain



AL-QALAM

sebagainya dari hukum-hukum
juziyah dan kulliyah (Khalaf,
1994: 72).

Adapun Khalaf (1994: 72) me-
nyatakan pendapatnya bahwa
ijma’ tidak akan terwujud secara
adat tanpa campur tangan peme-
rintah Islam. Artinya setiap pe-
merintahan Islam bisa menentu-
kan syarat- syarat seorang mu-
jtahid. Dan hukum yang telah
disepakati menjadi hukum syara’
yang harus diikuti oleh ummat
Islam seluruhnya. Adapun ijma’
secara realitas sekarang ini tidak-
lah terjadi yang ada hanyalah ke-
sepakatan para ilmuwan atau hu-
kum yang dihasilkan dari musy-
awarah jama’ah.

Terlepas dari hal itu semua,
maka pada hakekatnya benarlah
pendapat ulama yang men-
gatakan, bahwa tidak ada ima’
yang disepakati dan diterima oleh
semua ulama, kecuali ijjma’nya sa-
habat. Di dalam mengomentari
masalah-masalah yang dianggap
telah terjadi ijma’, Imam Ahmad
bin Hanbal menyatakan, "kami
tidak melihat pertentangan ulama
dalam masalah tersebut” (Abu Za-
hroh : 1994 : 314).

Adapun ijma’ ditinjau dari
sudut cara menghasilkannya, ada
dua macam yaitu:

Pertama; Iyjma’ Shorih, yaitu
kesepakatan para mujtahid pada

34

suatu masa atas hukum suatu
peristiwa dengan menampilkan
pendapat masing-masing secara
jelas dengan sistem fatwa atau
qodho’ (memberi putusan). Artinya
setiap mujtahid menyampaikan
ucapan atau perbuatan yang men-
gungkapkan secara jelas tentang
pendapatnya.

Ijma’ ini termasuk katagori
haqiqi, ijma’ yang dijadikan hujah
syariyah menurut madzhab jum-
hur.

Kedua; Ijma’ Sukuti, yaitu se-
bahagian mujtahid suatu masa
menampilkan pendapatnya secara
jelas mengenai suatu peristiwa de-
ngan sistem fatwa atau qodho’,
sedang sebahagian mujtahid tidak
memberikan tanggapan terhadap
pendapat tersebut mengenai ke-
cocokannya atau perbedaannya.

I[jma’ ini termasuk pada
katagori 1jma’ i'tibari (dianggap
ada 1jma’), karena seorang mujta-
hid yang diam belum tentu setuju.
Oleh karenanya kehujjahannya
dipertentangkan, 1a hanya penda-
pat sebagian mujtahid. Sedang
ulama Hanafiyah menilai ijjma’
sukuti adalah sebagai hujjah.
Diam menurut Hanafiyah berarti
setuju (lihat Az Zuhaili, 1986: 552-
553 ). Sedangkan Khalaf (1994 :
75) menyatakan, bahwa pendapat

yang saya anggap utama adalah
pendapat jumhur.



[jma’ bila ditinjau dari segi
dalalahnya terbagi kepada dua,
yaitu:

Pertama, Ijma’ yang qoth’i
dalalahnya atas hukum (yang di-
hasilkan), yaitu ijma’ shorih, de-
ngan artian bahwa hukumnya te-
lah dipastikan, dan tidak ada ja-
lan mengeluarkan hukum lain
yang bertentangan. Tidak pula
diperkenankan mengadakan ijti-
had mengenai suatu kejadian se-
telah terjadinya iyma’ shorih atas
hukum syara’ mengenai kejadian
itu.

Kedua, ijma’ yang dhonni
dalalahnya atas hukum ( yang
dihasilakan ), yaitu ijma’ sukuti,
dengan artian bahwa hukum itu
didugakan menurut dugaan yang
kuat, dan tidak bisa dilepas bila
kejadian itu terlepas dari usaha
jjtihad. Karena ia adalah hasil
pencerminan pendapat jama’ah
mujtahidin yang bukan keselu-
ruhan (Khalaf, 1994 : 75-76).

Berdasarkan uraian di atas,
menurut golongan Hanafiyah ke-
dua macam ijma’ tersebut adalah
ijma’ yang sebenarnya. Sedangkan
menurut imam Syafe’i hanya ijjma’
shorih saja vang disebut 1jjma’ se-
benarnya.

Mengenai kedudukan hukum
orang yang mengingkari hukum
hasil 1jma’, menurut sebagian
ulama, bahwa mengingkari hasil

35

- S, = G TR
NSO

iyjma’ shorih adalah kufur. Misal-
nya mengingkari ijma’ sahabat.
Hal ini disebabkan karena ijma’
para sahabat terhadap hukum-hu-
kum syar’ telah ditetapkan secara
mutawatir. Dengan demikian
sanad dari ijma’ ini adalah qoth'i,
sebagaimana hukum yang disepa-
kati juga bersifat qoth'i.

Imam Fakhrurrozi dan mayo-
ritas fuqoha berkata: Iyma’ yang
diriwayatkan secara perseorangan
(ahad) tidak dapat dijadikan hu-
jjah. Sebagai alasan, faktor yang
menyebabkan ijma’ dapat dijadi-
kan hujjah adalah terletak pada
sifatnya yang qoth’i, yaitu bahwa
ijma’ tersebut disandarkan pada
para ulama yang membentuknya.
Jika ijma’ di atas telah kehilangan
sifatnya yang qoth'’i, lantaran diri-
wayatkan  oleh  perseorangan
(ahad) sehingga sanadnya menjadi
dzonni, maka ia telah kehilangan
fungsinya. Dengan demikian hu-
kum yang ditetapkan berdasarkan
i)ma’ tergantung pada nash yang
dijadikan landasan oleh 1yma’ ter-
sebut (Abu Zahroh, 1994 : 327).

Oleh karena itu, mengingkari
ijma’ berati mengingkari dalil
qoth’i dan selanjutnya mengan-
dung pengertian mengingkari ke-
benaran Rasulullah Saw, yang de-
mikian itu adalah kufur.

Sebagian ulama yang lain ber-
pendapat, bahwa mengingkari hu-
kum ijma’ itu tidaklah kufur, ka-



AL-QALAM

 NO. 67/X111/1997

rena dalil kehujjahan jyma’ adalah
dahl dzonni bukan qoth’i. Kiranya
yang kuat adalah apa yang dika-
takan oleh Muhammad Khudhari
Beyk (1988 : 288). Mengatakan
kafir secara mutlak kepada orang
yang mengingkari hukum hasil
yma’ adalah tidak betul. Imam
Haramain berkata: Telah masyhur
di kalangan ulama fiqth bahwa
orang yang mengingkari hukum
hasil jyma’ itu kafir, hal itu pasti
tidak benar. Karena mengingkari
kehujjahan 1yma’ saja tidak kafir,
mengatakan seseorang itu kafir
atau bukan tidak mudah.

Adapun mengingkari hukum
hasil ijma’ dhonni, para ulama
sependapat bahwa hal itu tidak
sampal mengakibatkan seseorang
menjadi kafir.

VI. KESIMPULAN

Dari uaraian tentang ijma’ di
atas dapatlah ditarik suatu kesim-
pulan bahwa sebagian besar
ulama sepakat, Ijma’ adalah me-
rupakan sumber hukum Islam
yang ketiga setelah al-Qur’an dan
al-hadits. Eksistensinya dapat di-
jadikan hujjah bagi permasalahan
hukum yang tidak terdapat nash
atau terdapat nash yang nilainya
dzonni, sehingga dengan telah di
jyma’kannya, maka berubahlah
kedudukkan nash yang dzonni itu
menjadl qoth’.

36

I)ma’ tidak dipandang sah ke-
cuali apabila ada sandarannya, se-
bab ijjma’ bukan merupakan dalil
yang berdir1 sendir1. Fatwa ulama
atau keputusan hukum berda-

sarkan ijma’ tanpa sandaran ada-
lah keliru.

[jma memiliki rukun dan ma-
sith mungkin untuk dilakukan jika
terdapat beberapa faktor pen-
dukung. Namun demikian umum-
nya sulit untuk diwujudkan, ke-
cuali iyjma’ sahabat yang para
fuqoha tidak meragukannya lagi.

Adapun hukum orang yang
mengingkari 1jma’ terdapat dua
pendapat, yaitu sebagian mengka-
firkan dan sebagian lagi tidak
menganggap kafir. Hal ini tergan-
tung daripada kualitas ijma’ itu
sendiri.

DAFTAR PUSAKA

Abdul Aziz, llmu Ushul Figih, Bineka Cipta,
Jakarta, 1995

Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Hukum Is-
lam, jld !, Bulan Bintang, Jakarta,

1980.
Khudhari Beyk, Ushul Figih, Dar el Fikri,
Bairut, 1988.

Abu Zahroh, Muhammad, Ushul Figih, alih
bahasa Saifuliah Ma’'shum, Pustaka
Firdaus, Jakaita, 1994.

Khalaf, Abdul Wahab, /lmu Ushul Figih, alih
bahasa Tholhah Mansur dkk, Kaidah-
kaidah Hukum Islam, Rajawali Press,
Jakarta, 1994.

Az Zuhaili, Wahbah, Ushul Figih Islami, Dar
el Fikri, Bairut, 1986.





