INTRODUKSI TEOLOGI

(Bagian Pertama)

A]Fonsus Ara*

Abstrak

Teologi adalah ilmu tentang Allah. Sebagai sebuah displin ilmu, teologi
memiliki sumber yang otentik, daya kritik, metode dan sistem yang padu. perangkat-
perangkat ini sangat dibutuhkan agar inti kebenaran iman kepada Wahyu Allah
dalam diri Yesus Kristus bisa dijelaskan dan dipertanggungjawabkan dengan akal
manusia.

Kata-kata Kunci: Teologi, Wahyu Allah, Iman, Ratio, Kitab Suci, Tradisi,
Magisterium dan Sejarah Teologi.

1. Hakekat, Prinsip dan Metode Teologi

Secara umum, “teologi” diartikan dengan “ilmu' tentang Allah”. Definisi
ini terkesan minimalis sebab tidak menjelaskan perbedaan definitif antara
“Teologi Wahyu” (‘Pengenalan akan misteri Ilahi melalui kekuatan iman atau
permenungan tentang wahyu Ilahi’) dengan “Teologi Dasar” (‘Pengenalan
akan Allah dengan kemampuan intelektual’).2

“Teologi Wahyu” dipahami dalam beberapa lingkup makna: 1) “ilmu
tentang Wahyu Ilahi”; 2) “ilmu tentang iman” (intellectum fidei); 3) “filsafat
wahyu” atau 4) “filsafat iman”. Pemaknaan “Teologi Wahyu” dengan
“Filsafat Wahyu” atau “Filsafat Iman” didasarkan pada satu landasan
kebenaran, yaitu: filsafat (ancila teologia) merupakan media yang sangat
dibutuhkan untuk menemukan landasan kritis-rasional mengenai inti misteri

Kata “ilmu” diturunkan dari akar kata Yunani “logos”. Dalam konsep Yunani, kata
logos menjelaskan aktivitas akal (ratio, kemampuan intelektual, potensi bernalar,
berasionalisasi) atau buah dari aktivitas nalar (kata, diskursus, diskusi) [Battista
Mondin, Dizionario Enciclopedico di Filosofia, Teologia e Morale, Massimo, Milano 1989,
hlm. 433-434].

2Battista Mondin, Intrroduzione alla Teologia, 22 ed, Massimo, Milano 1983, hlm. 5.



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

iman manusia kepada Allah sehingga bisa dipertanggungjawabkan dengan
daya intelektual manusia.?
Teologi merupakan “sebuah disiplin ilmu yang mengakarkan inti

permenungannya pada Wahyu Allah sendiri. Di dalam dan melalui terang
Wahyu Allah ini, landasan kebenaran iman kristiani ditafsir, dipadukan,
dirumuskan dan ditegaskan dalam tubuh doktrinal atau ajaran resmi Gereja” .4
Secara hakiki, “teologi” dipahami sebagai “ilmu tentang iman; inti
permenungan tentang kebenaran iman yang dirumuskan dan disatukan
dalam sebuah tataran sistematik”.5

Inti teologi ditentukan (merujuk) oleh kemampuan intelektual kaum
beriman dalam mendengar dan menanggapi Sabda Allah: “Iman lahir dari
pendengaran akan bisikan dan pewartaan Sabda” (fides ex auditu).c Melalui
gerakan batin yang senantiasa terpanggil untuk mencari dan mencintai
Kebenaran, teologi berusaha mencari, merumuskan dan memahami inti
kebenaran iman yang bersifat obyektif, kekal dan tidak dapat salah. Sumber
kebenaran ini tidak ditemukan dalam diri dan daya nalar manusia, tetapi
dalam diri Sang Kebenaran Tunggal dan Kekal, yaitu Allah sendiri.”

Cinta akan “kebijaksanaan” memacu manusia untuk berfilsafat
(merenung dan mengkaji segala sesuatu secara kritis dengan kemampuan
nalar manusiawi); sedangkan cinta akan “Kebenaran yang Diwahyukan”
mendorong insan beriman untuk berteologi.’

<<Pada prinsipnya, iman membutuhkan penjelasan akal supaya setiap
bentuk penyingkapan inti sebuah kebenaran dapat dikaji dengan nalar
serta dapat dipertanggungjawabkan landasan dan hakikatnya sehingga
kita mampu menemukan cara dan jalan untuk menggapainya. Apabila
inti Kebenaran yang Diwahyukan itu melampaui semua perkataan,

S3Battista Mondin, Introduzione..., 5-6; Gerhard Ludwig Muller, Dogmatica Cattolica:
Per lo Studio e lla Prassi della Teologia, San Paolo, Milano 1999, hlm. 59-60.

4Y. Congar, Théologie, in DTC XV /1, col. 341.
5Battista Mondin, Introduzione..., 5.
¢Gerhard Ludwig Muller, Dogmatica Cattolica..., hlm. 26.

’Battista Mondin, Storia della Teologia, 12, Edizioni Studio Domenicani, Bologna
1996, hlm. 8.

8Battista Mondin, Intoduzione..., hlm. 6.

54



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

konsep dan pengetahuan kita (bdk. Ef 3,19), maka “daya intelektual”
kita yang merupakan pemberian Allah ditantang dan diundang
menerima, mencerna dan merangkum inti kebenaran-Nya serta dengan
penuh keterbukaan masuk ke dalam terang-Nya sehingga kita
dimampukan untuk memahami setiap kebenaran yang disingkapkan
dalam tataran yang sesungguhnya. Teologi ilmiah berusaha menjawab
suara kebenaran, mencari penjelasan iman yang akurat agar Umat Allah
dihantar untuk beriman dan hidup menurut perintah yang diberikan
Tuhan kepada para rasul-Nya (bdk. I Pet 3,15) serta mampu
menanggapai harapan-Nya bagi siapa saja yang mendambakannya>>.?

Kenyataan ini menunjukkan bahwa inti kebenaran iman yang
sesungguhnya bukanlah berakar pada “iman natural”, melainkan pada “iman
supranatural”. Walaupun demikian, diakui bahwa di dalam diri manusia
terkandung benih-benih iman yang °bersifat natural, yaitu disposisi batin
yang senantiasa terbuka untuk percaya kepada sesama serta menerima
“kebenaran” yang diungkapkan, diusulkan dan diajarkannya. Sebagai
“jawaban atau tanggapan manusia atas rahmat dan pemberian diri Allah yang
mewahyukan diri-Nya”, pada hakikatnya, iman kristiani diakui dan diterima
sebagai penyempurnaan atas iman natural (menempel, menyatu). Rahmat dan
pemberian Allah memperkaya dan memperdaya potensi kaum beriman untuk
mendengar dan menerima inti Sabda Allah (dimensi subyektif) serta
mengkomunikasikan kemampuan yang serba baru agar seluruh diri dan
kehidupan kaum beriman semakin diperkaya dengan kebenaran Allah
(dimensi obyektif).1t

Berkenaan dengan itu, maka harus dibedakan dua bentuk atau level
teologi, yaitu Teologi Dasar (teologia spontanea atau elementare) dan Teologi
Ilmiah/Khusus (teologia riflessa atau specializzata). Pembedaan ini berkaitan
erat dengan perbedaan bentuk dalam dunia filsafat, yaitu Filsafat Dasar dan
Filsafat Khusus.2

oIstituzione sulla Vocazione Ecclesiale del Teologo della Congregazione per la Dottrina
della Fede (24 Maggio 1990), no. 6.

10Battista Mondin, Storia..., hIm. 8.
1Battista Mondin, Intoduzione..., hlm. 6.

2Enrico dal Cavolo (ed), Storia dellam Teologia Storia dellam Teologia dalle Origini a
Bernardo di Chiaravalle, 12, Edizione Dehoniane, Roma 1995, hlm. 23-24.
55



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

1.1. Teologi Dasar

Teologi dasar adalah “sebuah pemahaman iman yang berakar pada
realitas hidup harian dan ditemukan (dimiliki) dalam diri setiap manusia
yang beriman”. Pemahaman ini lahir dari gerakan vital manusia yang
senantiasa bertanya dan berusaha menemukan jawaban atas pelbagai
peristiwa sederhana yang terselubung di dalam realitas semesta dengan nalar
manusiawi. Kenyataan akan keterbatasan nalar untuk memecahkan misteri
semesta, terutama keberadaan Allah menggerakan manusia untuk membuka
diri terhadap terhadap daya rahmat Allah yang menyingkapkan diri-Nya
serta menerima rahmat yang dianugerahkan-Nya untuk menghidupi dan
menghayati inti imannya secara mendalam.

“Teologi merupakan buah permenungan dan pergumulan kaum
beriman atas misteri Allah yang mewahyukan diri dan misteri alam semesta
agar semakin bertumbuh dalam iman; serta mampu mempertahankan dan
membuahkan inti imannya di setiap instansi kehidupan yang paling vital”.14
Dari kodratnya (secara natural dan spontan) setiap manusia adalah filsuf yang
senantiasa mencari, menemukan dan memecahkan misteri semesta dengan
nalarnya (berfilsafat); demikian juga setiap kaum beriman, dari kodratnya
(secara spontan dan natural) adalah teolog yang berpotensi untuk berteologi.

“Kekuatan utama untuk memahami dan melestarikan setiap inti
kebenaran iman yang diwahyukan berada dalam diri kaum beriman dalam
menjejaki setiap persoalan yang terselubung dalam diri Allah, alam semesta
dan sesama manusia dengan kemampuan nalarnya supaya bisa dimengerti
dan dipertanggungjawabkan inti imannya itu dengan sikap kritis (intellectus
fidei). Kekuatan untuk memahami, mempertanggungjawabkan dan
melestarikan ~ setiap inti kebenaran iman inilah yang disebut
“teologi/berteologi. Namun, pada hakikatnya, berteologi tidak bisa
diparalelkan dengan iman, sebab berteologi berarti mengintensifkan dan
merealisasikan tindakan iman yang satu dan sama, baik dalam realitas iman
maupun dalam kecakapan untuk bernalar dalam beriman. Kemampuan
untuk memahami dan membuahkan inti kebenaran iman ini sangat dituntut
sebab proses pematangan dan pendewasaan iman melibatkan seluruh diri dan

13Battista Mondin, Introduzione..., hlm. 8.

14Yohanes Paulus 11, Discorso del 1° Novembre a Salamanca.

56



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

kemampuan manusia sehingga membutuhkan semangat dan kekuatan
manusia untuk berpikir, mencerna, menyelidiki dan memahaminya.’5

Dalam Teologi Dasar, intellectus fidei merupakan sumber (kekuatan)
utama bagi setiap manusia. Namun, dalam tataran ini, intellectus fidei manusia
belum dirumuskan secara tegas, murni dan teknis serta belum direalisasikan
dan belum disistematisasikan ke dalam bentuk yang baku dengan
menggunakan metode ilmiah yang akurat. Dalam “teologi dasar”, intellectus
fidei masih terbatas pada lingkup percakapan sederhana dalam kehidupan
harian dengan mengikuti logika umum yang berlaku dalam masyarakat dan
budaya atau sebuah karya alami yang dilakukan sesaat untuk menjawab
beberapa misteri berkesan tersingkap dalam setiap jejak kehidupan.1e

Untuk menjejaki pergerakkan atau perkembangan pemahaman iman,
maka dipergunakan kata intelek (intelletto), bukan akal budi (ratio). Daya
intelektual dipahami sebagai “kecakapan bawaan” yang dimiliki setiap
manusia untuk memahami misteri semesta secara intuitif, langsung dan
spontan. Dalam tataran dasar, kemampuan berintuisi tidak melibatkan
pergumulan nalar. Menurut Rousselot, kenyataan ini patut diterima apabila
ditakar “dari kacamata iman”.”

Intellectus fidei ditemukan dalam diri setiap kaum beriman tidak
berpendidikan (para petani, sopir angkot, penyapu jalan, penggembala
domba, dll) dan orang-orang yang mampu mempergunakan dan
memaksimalkan daya berintelek mereka. Pemahaman intelektual yang
bersifat intuitif, langsung dan spontan dalam lingkup iman belum memenuhi
kriteria utama sebagai sebuah bentuk teologi yang khas dan kuat.

1.2. Teologi Ilmiah

Dalam Teologi Ilmiah, Intellectus Fidei diperoleh, dicerna dan dipahami
dengan mempergunakan sarana penafsiran (hermeneutik) sehingga

15H. Fries, La Chiesa. Questioni Attuali, Citta Nuova, Roma 1970, hlm. 168.
16Battista Mondin, Storia..., hlm. 8-9.
17Bdk, P. Rousselot, Gli Occhi della Fede, Jaca Book, Milano 1997.

18E. Agazzi, “Scienza e Metafisica”, ini Perla Filosofia, Massimo, Milano 1984, no. 2,
hlm. 1-3; Battista Mondin, Storia..., hIm. 9.
57



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

menghasilkan pengetahuan yang berlevel ilmiah, rasional dan sistematis,
bukan berlevel pengetahuan biasa (pemahaman bersama).1?

Teologi merupakan buah permenungan atas inti Kebenaran Iman dalam
kehidupan kristiani. Di dalam teologi ditemukan empat komponen hakiki,
yaitu: simbol, liturgi, etika dan institusi. Teologi beroperasi secara langsung
dalam komponen simbolik (Sabda Allah), namun tetap memperhatikan
komponen yang lain. Itu berarti, lingkup teologi tidak tersekat pada
permenungan langsung atas inti Kebenaran Iman (Kredo), tetapi mencakup
semua medan kehidupan yang lebih luas, seperti moral, kultus dan institusi.20

Tatkala dirumuskan makna teologi ilmiah (yang direnungkan) sebagai
ilmu yang bertujuan untuk menyingkapkan dan menjelaskan misteri Allah
yang bersumber pada Sabda Allah di dalam Kitab Suci, maka dalam level
pengetahuan ilmiah, teologi menjadi “kaku” (“keras”) dan “obyektif”.
Sesungguhnya, <<harus diakui bahwa kriteria “kaku” dan “obyektif” dalam
setiap permenungan teologis membentuk dan memperlihatkan kriteria ilmiah
teologi itu sendiri. Karena dasar inilah, maka teologi disebut sebagai “ilmu
yang berkarakter ilmiah sebab melibatkan rasionalitas dan pengetahuan
manusia untuk menjawab setiap pemberian rahmat Allah dalam wujud yang
kaku dan obyektif>>"21

Untuk membuktikan keilmiahannya (kaku dan obyektif), teologi harus
memberikan perhatian serius kepada tiga hal ini: 1) Harus memiliki daya
kritik; 2) memiliki metode; 3) bersifat sistematik.22

e Teologi harus memiliki daya kritik agar mampu meneropong,
menilai dan mengambil jarak dan dari pelbagai kondisi (sejarah,
budaya, sosial-politik) yang menentukan tatkala berhadapan dengan
sebuah masalah.

e Teologi juga harus memiliki metode yang adekuat sebab metode
sangat menentukan isi teologi itu sendiri. Sebuah teologi yang adekuat

19Battista Mondin, Storia..., hlm. 9.
20Battista Mondin, Storia..., hlm. 9.

2IE. Agazzi, “Analogicita del Concetto di Scienzia”, ini AA.VV., Epistemologia e
Scienze Umana, Massimo, Milano 1979, 57.

22Battista Mondin, Storia..., hlm. 10.
58



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

biasanya dirumuskan berdasarkan norma dan kriteria tertentu, tetapi
metodenya harus disesuaikan dengan obyeknya.

e Teologi harus memiliki sistem yang padu, yaitu berorientasi pada
Kebenaran Allah yang disingkapkan dalam sejarah keselamatan
manusia.

2. Sumber dan Prinsip Teologi
2.1. Sumber Teologi

Sumber utama teologi/berteologi (juga prinsip-prinsip dalam
berteologi) adalah fides (iman) dan ratio (akal).??

2.1.1. Iman

Inti (obyek, isi/muatan) iman yang menjadi sumber utama dalam
teologi adalah Wahyu Allah (misteri-misteri yang diwahyukan) dan Sabda-
Nya. Itu berarti, inti (isi/muatan) teologi berasal dan tergantung pada iman
akan Allah yang mewahyukan diri-Nya serta kebenaran-kebenaran yang
dapat dipertanggungjawabkan dengan akal sehat, seperti kodrat Allah;
penyelenggaraan Ilahi, spiritualitas jiwa, kebebasan, dll. Kebenaran-kebenaran
ini diterima, bukan sebagai buah nalar manusia, melainkan “Kebenaran yang
Diwahyukan Allah kepada Dunia”24.

Iman akan Wahyu Allah dalam sejarah keselamatan yang menjadi
sumber utama teologi kristiani (yang melahirkan prinsip architettonico)
ditemukan dalam:

23Battista Mondin, Storia..., hlm. 10.12.

2%Gerhard Ludwig Muller, Dogmatica Cattolica..., hlm. 26-27.
59



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

2.1.1.1. Kitab Suci

Kitab Suci merupakan fons et iudex (sumber dan hukum) bagi iman (inti
dan persoalan-persoalan iman) dan ajaran iman. Atas dasar ini, maka Konsili
Vatikan II menegaskan bahwa, “Kitab Suci adalah jiwa teologi”.25

Sebagai sumber utama, Kitab Suci menjadi bagian intern teologi. Karena
itu, San Thomas Aquino menegaskan bahwa “Kitab Suci, serentak menjadi
buku tekstual dan satu-satunya otoritas yang memampukan setiap teolog untuk
berargumentasi dan menyajikan landasan pemikiran teologis yang otentik”.26
Tiada otoritas lain yang mampu memberikan jaminan yang pasti mengenai
Kebenaran Ilahi, selain Kitab Suci: akar dan sumber (asal dari) Kebenaran Iman
yang otentik hanya terdaftar dan tersusun dalam Kitab Perjanjian Lama dan
Perjanjian Baru. Oleh karena itu, para teolog harus setia dan kukuh berpegang
pada teks-teks Kitab Suci dalam mengembangkan setiap olah permenungan
teologis:”? “Hukum emas yang harus dipegang teguh oleh para
teolog/kristolog adalah ‘setia dan kukuh berpegang pada Kebenaran Kitab
Suci” .28

Menurut Dottore Angelico, penegasan hakiki mengenai keberadaan
Kitab Suci sebagai sumber absolut Kebenaran Iman Gereja tidak bermaksud
untuk mengesampingkan sumber-sumber yang lain. Di samping Kitab Suci,
Angelico menempatkan Tradisi, Magisterium Gereja (ajaran Konsili), Ajaran
Para Bapa Gereja dan gagasan-gagasan para filsuf (sumber yang berasal dari
luar) sebagai sumber iman yang harus dipegang teguh dalam
mengembangkan teologi Gereja.?

Di samping para teolog/kristolog, San Thomas, dalam karyanya yang
berjudul Summa Theologia, menegaskan bahwa nilai tunggal yang juga harus
dipegang teguh oleh para filsuf adalah Kebenaran Kitab Suci: “Para filsuf
harus mempergunakan otoritas ajaran suci (teologi) sebagai “sumber luar”
yang mendukung dan meneguhkan setiap argumentasi filosofisnya, namun

5Gerhard Ludwig Muller, Dogmatica Cattolica..., hlm. 84-95.
265, Tommaso, Summa Theologia, 1, 1, 8, ad 2.

27S. Tommaso, Summa..., 1,36, 2, ad 1.

28S. Tommaso, Summa..., 1, 39, 2, ob. 2.

29 Battista Mondin, Storia..., hlm. 11.
60



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

otoritas Kitab Suci tetap menjadi “argumen utama dan kuat” bagi setiap
landasan pemikiran filosofis.

2.1.1.2. Tradisi

Tradisi adalah media pewahyuan diri Allah (Sabda Kekal Allah)
kepada manusia untuk menyingkapkan kodrat dan kekuatan cinta-Nya
serta mewujudkan misi penyelamatan-Nya bagi seluruh umat manusia.
Pada awalnya, tradisi dipahami sebagai tindakan aktual manusia beriman
untuk mewartakan dan menyebarluaskan obyek-obyek material iman Gereja yang
sudah dibakukan dalam Ajaran Resmi Gereja dan Praktek religius serta diwariskan
(diteruskan) dari suatu generasi ke generasi lain melalui perkataan dan tindakan
hidup. Namun, dalam iman Katolik dan Protestan, tradisi sesungguhnya
dibedakan atas dua®, yaitu:

1) TRADISI (huruf besar). TRADISI adalah actus transendi. Dengan aktus
ini Allah berintervensi dalam pengalaman manusia. Allah dikenal dan
ditemukan dalam pengalaman manusia.

2) Tradisi (huruf kecil). Tradisi adalah materia tradita. Tradisi ini tercantum
di dalam Kitab Suci dan Tradisi Kristiani, seperti liturgi, ajaran dan
pengalaman-pengalaman kaum kristiani.

Kitab Suci dan Tradisi satu secara organis dan berfungsi sebagai saksi dan
landasar bagi proses actus trasendi. Kenyataan ini menunjukan bagaimana
kita berhubungan dengan masa lampau dalam wujud dialogis. Tiada gap
antara dulu dan saat ini, sebab di antara keduanya ada kutub dialogis: kita
terikat pada masa lampau, karena kita adalah hasil dari masa lampau
sebagai pribadi yang disapa Allah. namun kita terikat pada masa kini agar
sapaan Allah itu tetap dan selalu menggema dalam pengalaman kita, saat

%Gerhard Ludwig Muller, Dogmatica Cattolica..., hlm. 96-97. Catatan Khusus:
Berbeda dengan Gereja Katolik, dalam kalangan Protestan, ada dua tradisi yang
diakui sah sebagai sumber kebenaran iman, yaitu: Pertama, tradisi Kitab Suci: “Hanya
di dalam Kitab tersingkap seluruh inti kehidupan dan pemikiran Kristen; Kedua,
tradisi Apostolik: “Satu-satunya tradisi di luar Kitab Suci yang diakui sah oleh kaum
Protestan sebagai sumber iman yang adekuat adalah kesaksian para Rasul.

61



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

ini. Oleh karena itu, setiap permenungan teologi harus bergerak dalam
memiliki dua kutub ini, yaitu kutub tradisi dan kutub pengalaman masa
kini. Sikap yang perlu dibangun terhadap dua kubu ini adalah dialog dan
kritis.

Kata tradisi juga mencakup dan menjelaskan perihal “inti gjaran yang
diwartakan”3!. Dalam konteks ini, Gereja Katolik mempertimbangkan tradisi
sebagai:

e Pewartaan yang hidup dan real tentang Kebenaran yang Diwahyukan Allah,
diwariskan dari generasi ke generasi, di dalam dan melalui komunitas
beriman.

e Realitas yang hidup untuk membuktikan kebenaran inti warta dan tata
aturannya melalui penyebaran inti iman Gereja.

Dalam tataran ini ditemukan elemen-elemen dasar yang membentuk
tradisi iman Gereja. Tuntutan ini seharusnya tidak dilihat sebagai bentuk
pengakuan khusus, tetapi sebagai komponen dasar yang membentuk agama
kristen itu sendiri.

Mengacu pada cakupan pemahaman ini, maka dapat ditegaskan bahwa
iman kristen adalah iman yang diwahyukan. Sebagai salah satu sumber iman
Gereja, tradisi mengindikasikan Inti Kebenaran Kristiani yang berakar pada
Kitab Suci sendiri. Dalam tataran ini ditemukan dua sumber Wahyu, seperti
yang ditegaskan Konsili Trente: “Kitab Suci dan Tradisi”.

Konsili Vatikan II menempatkan inti pembicaraannya tentang tradisi
dalam Konstitusi Dogmatik “Dei Verbum”. Dalam Dokumen ini, Konsili
menegaskan hubungan antara Kitab Suci dan Tradisi:

<<Tradisi Suci dan Kitab Suci berhubungan erat sekali dan terpadu.
Sebab keduanya mengalir dari sumber Ilahi yang sama, dan dengan cara
tertentu bergabung menjadi satu dan menjurus ke arah tujuan yang
sama. Sebab Kitab Suci itu pembicaraan Allah sejauh termaktub dengan
ilham Roh Ilahi. Sedangkan oleh Tradisi suci Sabda Allah, yang oleh
Kristus Tuhan dan Roh Kudus dipercayakan kepada para Rasul,
disalurkan seutuhnya kepada para pengganti mereka, supaya mereka

31Gerhard Ludwig Muller, Dogmatica Cattolica..., hlm. 97-102.
62



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

ini dalam terang Roh kebenaran dengan pewartaan mereka memelihara,
menjelaskan dan menyebarkannya dengan setia. Dengan demikian
Gereja menimbah kepastiannya tentang segala sesuatu yang
diwahyukan bukan hanya melalui Kitab Suci. Maka dari itu keduanya
(baik Tradisi maupun Kitab Suci) harus diterima dan dihormati dengan
cita-rasa kesalehan dan hormat yang sama>>.32

Di dalam Dei Verbum 8, para Bapa Konsili dengan tegas menggariskan

perihal sumber-sumber iman yang berasal dari Tradisi Suci Gereja:

Ajaran para Rasul yang diungkapkan secara istimewa dalam kitab-
kitab yang diilhami.

Ajaran para Bapak Gereja, baik Para Bapak Gereja Yunani maupun
Para Bapak Gereja Latin.®

Ajaran Para Teolog.

Walaupun demikian, Gereja mengakui bahwa dasar dan perkembangan

tradisi iman kristiani juga berakar pada “realitas (modalitas) yang hidup” dan

“sejarah hidup kaum Yahudi”. Akar tradisi iman ini diterima sebagai “realitas

yang

hidup dan nyata” sehingga tidak perlu didiskusikan. Satu-satunya

kesulitan yang ditemukan untuk pengakuan ini ditemukan dalam pelbagai
media konkret yang dibutuhkan untuk mengangkat, mengembangkan dan

memperjelas proses penerusan dan perkembangan inti kebenaran serta

menjadikannya sebagai obyek yang bertautan erat dengan kesadaran

manusia.3*

32Dei Verbum, no. 9.
3Ajaran para Bapa Gereja dipergunakan sebagai argumen khusus dalam teologi,

sebab

mereka memberikan kesaksian tentang kehadiran tradisi yang menghidupkan.

Kekayaan tradisi diakui meresapi praktek dan kehidupan Gereja yang beriman dan

berdoa sebagaimana nyata dalam kehidupan dan ajaran mereka. Walaupun demikian,

otoritas ajaran para Bapa Gereja tidak sama dengan otoritas Kitab Suci: Imam Kristiani
berakar dan dilandaskan pada Wahyu Ilahi yang tertuang di dalam Kitab Suci,
diwartakan oleh para nabi dan para Rasul. Iman kristiani tidak bersumber pada

wahyu lain yang disingkapkan kepada para Bapa Gereja.

34Battista Mondin, Storia..., hlm. 15.

63



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

Penggerak-penggerak awal kekristenan menetapkan standar kebenaran
iman yang obyektif dan membentuk sebuah institusi yang berperan sebagai
penjaga, penjamin dan pelestari kelangsungan inti ajaran iman. Standar
kebenaran iman itu berakar dalam otoritas Kitab Suci: Sabda Allah yang dijamin
kelangsungannya melalui media konkrit kehadiran-Nya di dunia ini. Unsur hakiki
yang ditetapkan adalah inti kebenaran iman yang dinyatakan dalam tradisi,
disertai “norma iman” dan hubungannya dengan “Kanon-kanon” Biblis,
gagasan “pengganti atau penerus para Rasul Kristus”, yaitu para Uskup dan
para Imam; sedangkan media institusional berperan untuk mengoreksi dan
menolak pelbagai bentuk penyimpangan terhadap inti ajaran iman; para
skisma (tidak mengakui keberadaan Paus sebagai pengganti Petrus) dan
dasar-dasar kehidupan komunitas yang illegal.®

2.1.1.3. Magisterium (ajaran) Gereja

Gereja beriman bahwa Yesus Kristus sendiri menganugerahkan
khasanah iman dan menetapkan sebuah magisterium yang otentik kepada
Gereja-Nya. Gereja dipanggil dan diutus wuntuk menyebarluaskan,
menjelaskan, mempertanggungjawabkan, menjaga dan melestarikan “Inti
Ajaran Iman yang Diwahyukan”. Magisterium Gereja tidak menambahkan
atau merumuskan khasanah iman yang baru, sebab peran yang diemban
Kuasa Mengajar Tertinggi dalam Gereja hanyalah memperjelas dan
menegaskan kembali “Inti Ajaran Iman Gereja” di dalam setiap persoalan
hidup yang dialami manusia.3

Sebagai pemegang “Kuasa Mengajar Tertinggi” dalam Gereja, Paus dan
Uskup tidak pernah menerima “Wahyu” yang baru. Kuasa Mengajar yang
mereka miliki tidak melebihi otoritas Sabda Allah; Peran yang diembankan
kepada mereka adalah melayani dan menegaskan “kesatuan ajaran iman”
yang ditetapkan dalam tradisi Gereja. Dari kodratnya, Magisterium Gereja
hanya memelihara, menegaskan, melestarikan dan mempersatukan kepala

%Gerhard Ludwig Muller, Dogmatica Cattolica..., hlm. 103-105.

%Jean-Yves Lacoste, Dizionario Critico di Teologia, Borla/Citta Nuova, Roma
2005, hlm. 797.
64



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

dan semua anggota Dewan Para Uskup ke dalam satu rahim hierarki Gereja,
Tubuh Mistik Kristus.”

1) Paus adalah pengajar tertinggi dalam Gereja. Paus memiliki kewajiban
untuk mendefinisikan artikel-artikel iman dan menafsirkan pelbagai
keputusan konsili.

2) Sebagai pelanjut Dewan para Rasul, Para Uskup mengemban tugas
mulia untuk mempelajari Magisterium serta berkewajiban menyelidiki
ajaran Apostolik dan memimpin Umat Allah yang dipercayakan
kepada mereka menuju “Bapa”. Dewan para Uskup memiliki
kekuasaan tertinggi dalam Gereja selama Konsili Ekumenis. Namun,
kuasa Konsili tidak melampau kuasa Paus.

Magisterium Gereja dibedakan atas dua model, yaitu: Magisterium
Ordinaria dan Magisterium Straordinaria.

1) Magisterium ordinaria adalah magisterium biasa yang diajarkan oleh
para Uskup melalui kotbah-kotbah mereka.

2) Magisterium Straordinaria. Magisterium ini lahir dari keputusan
Konsili dan ajaran Paus ketika berbicara dari Takhta Kepausannya.

Magisterium Gereja tidak bisa dipisahkan dari Kitab Suci dan Tradisi
Gereja, serta bersifat “infalibilitas” (tidak bisa salah) tatkala:

1) Para Uskup di seluruh dunia bersatu dalam “Magisterium” dengan
Paus menemukan kesepakatan berkenaan dengan ajaran iman dan
moral;

2) Bersama Paus, para Uskup berkumpul dan bersatu dalam Konsili
Ekumenis memaklumkan dan menetapkan pelbagai keputusan
definitif sebagai Ajaran Resmi yang berlaku untuk Gereja Semesta;

3) Paus berbicara ex-cathedra, dalam kapasitasnya sebagai Pengajar dan
Gembala Semesta.

37Jean-Yves Lacoste, Dizionario..., 797.

65



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

2.1.2. Ratio

Berdasarkan formanya, teologi tergantung pada akal atau logos manusia.
Forma teologi yang asli ditentukan oleh wujud inkarnasi Logos Ilahi (Sabda
yang menjelma) dalam logos manusia. Ratio (akal atau logos) manusiawi
merupakan media kunci untuk menafsir dan memahami Wahyu Ilahi serta
rahasia inkarnasi Logos Ilahi dalam wujud manusia.3®

Sebagai sumber teologi, ratio (akar dari prinsip penafsiran) mencakup
semua lingkup pengetahuan yang dicerna dengan logos manusia. Sumber ini
memiliki aneka bentuk. Sejak Aristoteles (dalam buku VI yang berjudul “Etica
nicomachea) ditetapkan lima prinsip pengenalan akan kebenaran: il nous
(intelek), la Sophia (kearifan), ['episteme (ilmu pengetahuan), la phronesis
(kebijaksanaan) dan la techne (seni). Dalam perkembangannya, Aristoteles
menambahkan bentuk rasionalitas lain yang kurang ketat, seperti dialektika,
retorika dan hermeneutika.?®

Di zaman modern ini, prinsip-prinsip pengenalan akan nilai-nilai
kebenaran diperkaya dengan aneka bentuk epistemologi dan pengetahuan
yang lain, seperti: ilmu-ilmu kajian/penelitian, ilmu-imu kemanusiaan,
fenomenologi, psikoanalisis, antropologi budaya, dll. Santo Agustinus
mengajarkan bahwa “di dalam doktrin kristiani, terutama dalam penafsiran
dan penjelasan mengenai Sabda Allah, seorang teolog harus menimbah aneka
bentuk pengetahuan yang berakar dalam setiap budaya manusia. Tuntutan ini
akan memberdayakan rasionalitas manusia untuk mendengar, memahami
dan mengakarkan Sabda Allah dalam lingkup yang luas berdasarkan citarasa
budaya dan kehidupan manusia setempat. Dengan cara demikian, maka
peristiwa penjelmaan Logos Ilahi dalam logos manusia tersingkap dipahami dan
diimani sesuai dengan rasionalitas setiap manusia. Perbedaan atau perubahan
inti rasionalitas manusia nyata dalam sejarah perkembangan teologi itu
sendiri.40

¥Battista Mondin, Storia..., hlm. 11; Gerhard Ludwig Muller, Dogmatica Cattolica...,
hlm. 59-60.

39Battista Mondin, Storia..., him. 11.

40Battista Mondin, Storia..., hlm. 11-12.
66



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

2.2. Prinsip Teologi

Prinsip utama yang dipergunakan untuk mengolah, merancang,
merumuskan dan merancang gagasan-gagasan teologi adalah prinsip
architettonico (ratio) dan prinsip hermeneutik (penafsiran).*1

2.2.1. Prinsip architettenico

Dalam teologi, prinsip architettonico terfokus pada misteri iman akan
Wahyu Allah dalam sejarah keselamatan manusia (Trinitas, Yesus Kristus,
Inkarnasi, Penderitaan, Kebangkitan, Ekaristi, Rahmat, Gereja, dsb). Bagi
seorang teolog, prinsip ini menyajikan dan menjadikan inti Wahyu Allah
sebagai dasar dan akar dalam merumuskan gagasan-gagasan teologis.

2.2.2. Prinsip hermeneutik/penafsiran

Prinsip ini mengutamakan ratio manusiawi, pemahaman yang
mendalam dan kaya akan kultur manusia serta ilmu filsafat. Dengan prinsip
ini, seorang teolog tergerak untuk mencari, merumuskan, menafsir dan
menentukan makna hakiki dari setiap bentuk pewahyuan (misteri) yang
tersingkap di dalamnya bagi kaum beriman.

3. Sejarah Teologi

Pada prinsipnya, perkembangan pemahaman iman (wahyu) berakar,
berkembang dan ditentukan oleh situasi sejarah dan budaya manusia.
Mengacu pada kenyataan ini, maka patut ditegaskan bahwa teologi memiliki
sejarah perkembangan yang unik. Seperti filsafat, teologi bukanlah ilmu
tentang cakrawala mulia mengenai Kebenaran Abadi yang sudah dirancang
dan ditetapkan dalam rumusan yang sempurna sehingga seorang teolog
hanya memusatkan perhatiannya pada beberapa lingkup teologis yang sesuai

#“1Battista Mondin, Storia..., him. 10-11.
67



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

dengan minat pribadi semata tatkala mengembangkan dan merumuskan inti
gagasan mereka.*2

Mengacu pada isi/muatan teologis (prinsip architettonici), maka para
teolog harus mampu menggali, menemukan, menerima, mengimani dan
menanggapi “inti Wahyu Ilahi” itu sendiri. Namun, itu tidak berarti bahwa
setiap teolog harus membuka diri, menggali dan menemukan aneka bentuk
pewahyuan baru (seperti yang dilakukan dalam dunia filsafat dan ilmu
pengetahuan lainnya), melainkan mengumpulkan, mencerna dan
menyelaraskan inti wahyu Allah yang berpuncak dalam diri Yesus Kristus
(dalam Kitab Suci) dengan logos manusiawi sehingga inti Wahyu Ilahi bisa
diterima dan dimengerti dengan daya rasionalitas kita. Inti Kebenaran Iman
bukanlah hasil produksi teolog sebelumnya, melainkan buah pergumulan
iman (karya) sulit dan melelahkan dari para teolog di sepanjang sejarah untuk
menjelaskan dan mengaktualisasikan Pewahyuan Biblis yang sesuai dengan
perkembangan serta perubahan zaman dan budaya, baik dalam kodrat
manusia maupun dalam lingkup pengetahuan.®

Sejarah tidak hanya terkungkung dalam lingkup kenyataan (“ada”-nya
sebuah sejarah), tetapi mencakup keluasan batin dan pengetahuan manusia.
Namun, sebuah realitas sejarah akan mampu menyingkapkan realitas batin
dan kedalaman jiwa manusia apabila setiap generasi manusia menghidupi
dan menjadi manusia sejati di zamannya.*

Di tahap permulaan, di dalam realitas sejarah terkandung konsep dasar
dan pemahaman manusia yang bersifat statis. Dalam tahapan ini, manusia di
zamannya, hanya mampu berbicara mengenai kodrat kemanusiaannya yang
identik dengan semua manusia di setiap ruang dan waktu dalam ketenangan.
Namun, tanpa diduga, disepanjang tiga abad pertama terjadi aneka
perubahan yang mendalam di semua bidang kehidupan manusia (politik,
sosial, ekonomi, ilmu pengetahuan, teknologi, budaya, agama, dll), sehingga
sangat menentukan gagasan berkenaan dengan hubungan, baik antara

42Rino Fisichella - Guido Pozzo - Ghislain Lafont, La Teologia tra Rivelazione e Storia:
Introduzione alla Teologia Sistematica, Corso di Teologia Sistematica Vol. 1, Edizione
Dehoniane Bologna, Bologna 1999, hlm. 27; Battista Mondin, Storia..., hlm. 12.

#Rino Fisichella - Guido Pozzo - Ghislain Lafont, La Teologia tra Rivelazione e
Storia..., hlm. 27-28; Battista Mondin, Storia..., him. 12-13.

4“4Battista Mondin, Storia..., hlm. 13.
68



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

manusia dengan manusia maupun antara manusia dengan alam, tanpa
mempertimbangkan kodrat kemanusiaannya, serentak sebagai makhluk
sejarah dan berbudaya (Heideger, Cassirer, Gehlen); makhluk alam/kosmos
dan pencipta produksi serta produk sejarah dan budaya di zamannya.*5

Untuk itu, patut ditegaskan bahwa sejarah tidak hanya
dipertimbangkan dari perspektif ‘kodrat kemanusiaan dan kehidupan
manusiawinya’, tetapi juga dari perspektif pengetahuan (pengenalan). Setiap
bentuk, lingkup dan tataran pengetahuan sangat ditentukan oleh sejarah dan
tradisi yang berakar dan mengendap dalam kehidupan sosial. Berkenaan
dengan itu, Aristoteles menegaskan:

<<Pemikiran manusia ibarat tabula rasa ... ibarat kertas putih yang
tidak bernoda...sebagaimana tampak dalam pemikiran seorang bayi
yang tampak polos, tidak tergores oleh seberkas tulisan apapun. Namun
kenyataan ini sangat berbeda dengan kehidupan manusia tatkala
ditempatkan dalam situasi kehidupan: kehidupan sosial manusia sangat
kaya dengan aneka budaya dan tradisi yang merupakan buah
pengalaman dari miliaran lapisan generasi. Dalam lingkup inilah
seorang bayi memperoleh pengenalan tentang realitas budaya, tradisi
dan sejarah, baik sebelum, sedang dan sesudahnya. Demikian juga
setiap pengetahuan kita bukanlah buah pandangan yang sungguh-
sungguh absolut dan bersifat pribadi mengenai pelbagai hal, melainkan
ditentukan oleh realitas yang berakar (dipersiapkan) dalam budaya dan
sejarah kelompok sosial manusia>>.46

Inti sebuah sejarah ditentukan oleh nuansa pengetahuan manusia.
Konsekuensinya, kedua dimensi ini (pengetahuan dan sejarah) sangat
menentukan mutu permenungan teologis sebab kemampuan seorang teolog
menafsirkan inti Sabda Allah sangat tergantung pada data-data sejarah dan
budaya (perkembangan intern Sabda Allah ditentukan budaya manusia di
zamannya). Tiada seorang teolog pun (pengarang) yang mampu memisahkan
pertalian apik antara Sabda Allah dengan budaya asli manusia. Mereka hanya

#Rino Fisichella - Guido Pozzo - Ghislain Lafont, La Teologia tra Rivelazione e
Storia..., hlm. 29-33; Battista Mondin, Storia..., him. 12.

46Battista Mondin, Storia..., him. 12.
69



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

mampu menyaring dan mengambil inti-pati dari sebuah budaya, namun tidak
mampu menghindarkan diri dari pengaruh budaya itu sendiri.#”

Di abad ini, teologi mengakarkan setiap olah permenungannya pada
realitas (inti) sejarah. Itu berarti, waktu, tempat dan lingkungan sosial
manusia menjadi kunci penentu setiap inti permenungan teologis,
perkembangan, bentuk penafsiran terhadap kerygma atau inti warta yang
hendak disampaikan.

Keberadaan budaya manusia sangat berpengaruh terhadap cara
berpikir, berteologi dan muatan teologis: “Gagasan teologi menjadi dinamis;
bebas dari kungkungan prasangkah, berorientasi pada tanda-tanda zaman,
terbuka terhadap realitas baru yang terjadi dalam kehidupan sosial serta
memiliki kemungkinan untuk mengembangkan pola baru dalam menafsirkan
Sabda Allah. “Dengan demikian, teologi menjawab langkah pembaharuan
yang diperjuangkan Konsili Vatikan II untuk mengembangkan pola teologi
yang lebih kreatif bagi kaum beriman, terutama menjawab tuntutan budaya
dan inti permasalahannya yang paling hakiki dalam kebutuhan aktual
manusia” 4

Pemusatan pada inti sejarah dan budaya manusia menuntut kita setiap
teolog untuk menjejaki dan memberikan perhatian pada aneka bentuk teologi
dan nilai aktual yang berkembang di sepanjang sejarah manusia. Namun,
tuntutan ini tidak mengharuskan kita untuk menginventarisir semua gagasan
dan opini para teolog pada abad sebelumnya dan disepanjang perkembangan
sejarah teologi, melainkan mempertimbangkannya sebagai “sumber teologi”
(Locus Theologicus) yang tidak tergantikan sebab setiap permenungan teologis
yang muncul dan berkembang di sepanjang Sejarah Teologi dan Sejarah
Gereja tidak dirumuskan atau ditetapkan berdasarkan otoritas para teolog,
tetapi berakar Sabda Allah melalui karya mereka. Sebagai sumber dan otoritas
utama dari inti Kebenaran Iman Gereja, Sabda yang diwahyukan Allah tidak
bisa didekati secara langsung sehingga sangat dibutuhkan usaha manusia
untuk menelusuri, menyelidiki dan memahami situasi aktual di zamannya
supaya bisa menemukan makna aslinya; menjejaki kembali setiap tahap

47Battista Mondin, Storia..., hlm. 13.

48Yohanes Paulus 11, Discorso del 1° novembre 1982 a Salamanca.

70



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

penerimaan, pewartaan dan penafsirannya hingga menyentuh realitas hidup
manusia di sepanjang zaman.*

4. Teologi dan Tradisi

Dalam pemahaman biasa, kata tradisi dihubungkan dengan lingkup
kehidupan sosial (besar dan kecil) yang memiliki dan mewarisi aneka bentuk
kekayaan hidup, baik dalam wujud perkataan, tulisan dan tindakan. Dalam
lingkup ini, tradisi dimengerti sebagai harta kehidupan manusia yang tampak
dalam wujud budaya.

Dalam lingkup teologis, konsep tradisi dihubungkan dengan kekayaan
iman Gereja yang bersumber pada “Wahyu Ilahi” (Wahyu: doktrin, sakramen,
institusi). Sumber iman itu tertuang di dalam Kitab Suci, satu-satunya harta
termulia (dasar) yang memberikan kesaksian otentik tentang Allah serta
gerakan cinta-Nya untuk menyelamatkan manusia. Tradisi iman Gereja bersifat
Ilahi sebab berakar dalam diri Yesus Kristus, Inti Warta Ilahi yang menjelma
menjadi manusia untuk menyingkapkan kebesaran dan kemuliaan cinta Allah
kepada manusia melalui hidup, kata dan tindakan-Nya hingga wafat di
palang penghinaan. Karya Yesus Kristus ini dilanjutkan melalui pengutusan
apostolik yang dilimpahkan kepada para Rasul dan Gereja-Nya untuk
mewartakan cinta Allah yang menyelamatkan kepada semua bangsa dan
lapisan generasi manusia.

Berkenaan dengan Tradisi Apostolik ini, Konsili Vatikan II
memaklumatkan:

<<Adapun apa yang telah diteruskan oleh para Rasul mencakup segala
sesuatu, yang membantu Umat Allah untuk menjalani hidup yang suci
dan untuk berkembang dalam imannya. Demikianlah Gereja dalam
ajaran, hidup serta ibadatnya melestarikan serta meneruskan kepada
semua keturunan dirinya seluruhnya, imannya seutuhnya. Tradisi yang
berasal dari para Rasul itu berkat bantuan Roh Kudus berkembang
dalam Gereja [...] sebab dalam perkembanan sejarah Gereja tiada

9Battista Mondin, Storia..., him. 12-13.
71



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

hentinya menuju kepenuhan kebenaran ilahi, sampai terpenuhilah
padanya Sabda Allah>>5

Di samping itu, dokumen Gereja yang sama juga menegaskan perihal
‘pentingnya Tradisi dalam rencana keselamatan Allah ini’:

<<Berkat Tradisi itu pun Gereja mengenal kanon Kitab-kitab Suci
selengkapnya, dan dalam Tradisi itu Kitab Suci sendiri dimengerti
secara lebih mendalam dan tiada hentinya dihadirkan secara aktif.
Demikianlah Allah, yang dulu telah bersabda, tiada hentinya
berwawancara dengan Mempelai Putera-Nya yang terkasih. Dan Roh
Kudus, yang menyebabkan suara Injil yang hidup bergema dalam
Gereja, dan melalui Gereja dalam dunia, menghantar umat beriman
menuju segala kebenaran, dan menyebabkan Sabda Kristus menetap
dalam diri mereka secara melimpah>>.5!

Merujuk pada dasar hubungan ini, Konsili menjelaskan hubungan
antara Kitab Suci, Tradisi dan Magisterium Gereja yang kerap diperdebatkan
dalam lingkup teologis:

<<Tradisi Suci, Kitab Suci dan Wewenang Mengajar Gereja, menurut
rencana Allah yang Maha bijaksana, saling berhubungan dan berpadu
sedemikian rupa, sehingga yang satu tidak dapat ada tanpa kedua
lainnya, dan semuanya bersama-sama, masing-masing dengan caranya
sendiri, di bawah Gerakan Roh Kudus, membangun secara berdaya
guna bagi keselamatan jiwa-jiwa>>.52

Tradisi suci berhakekat “dinamis, bukan statis” sebab tradisi tidak
tersekat dalam lingkup konsep yang diterima dalam model operatif (sebuah
karya teologis) dan sudah teruji inti kebenarannya, tetapi terbuka terhadap
pelbagai kemungkinan dan kritikan yang akurat untuk menguji legitimasi,
keotentikkan dan ortodoksi kebenarannya yang berakar pada karya
penyelamatan Kristus sendiri. Inti kesadaran akan tuntutan untuk
mempertahankan ortodoksi dan keotentikkan iman di hadapan dunia dan

50Dei Verbum, no. 8.
51Dei Verbum, no. 8.

52Dei Verbum, no. 10.

72



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

aneka tantangannya ini mutlak dijaga untuk mempertajam iman, terutama
dalam proses pengasimilasian dan penginkulturasian pemahaman iman ke
dalam budaya manusia (dalam bentuk-bentuk yang baru) yang sesuai dengan
“tanda dan tuntutan zaman”.

Teologi merupakan momentum  hakiki untuk meneruskan,
mempertahankan dan mengaktualisasikan Tradisi Iman Gereja kepada
seluruh lapisan manusia. Di dalam dan melalui teologi, Tradisi menemukan
dirinya, terarah pada hakikat aslinya, mempertahankan muatan atau inti
kebenarannya serta mengaktualisasikannya sesuai dengan situasi hidup
manusia sehingga mampu menjawab “tanda-tanda zaman”. Teologi
merupakan momentum “logis” untuk merefleksikan inti setiap tradisi suci
dalam Gereja.

Teologi juga berperan sebagai salah satu media (bukan satu-satunya
media) untuk menelusuri tradisi asli. Media utama untuk menjejaki tradisi asli
Gereja adalah “ajaran resmi Gereja”, termasuk di dalamnya carisma veritatis
certum; Media lain yang juga penting adalah “liturgi”: liturgi dinilai sebagai
wujud inkarnasi yang lebih hidup, mendalam, dan lebih otentik dari tradisi.
Melalui ritus-ritus liturgi, Kristus melanjutkan penjelmaan-Nya yang real dan
konkret dalam budaya dan kehidupan manusia.

Teologi harus mempertahankan dan mendasarkan inti permenungannya
pada ajaran resmi gereja dan liturgi sebab keotentikkan tradisi termuat dan
ditemukan di dalamnya. Teologi juga harus menjaga, memelihara dan
melestarikan tradisi Gereja yang terkandung di dalam ajaran resmi Gereja dan
liturgi. Ajaran resmi Gereja dan liturgi ibarat dua kutub yang tidak
terpisahkan untuk meneguhkan inti kebenaran iman Gereja.

Karya-karya teologis harus merumuskan dan mengembangkan
pemahaman rasional mengenai tradisi suci. Oleh karena itu, teologi tidak
diperkenankan untuk menyempitkan prinsip architettonico (sumber
normatifnya) dengan mengabaikan Kitab Suci sebab para Bapak Konsili
Vatikan II sudah menegaskan keyakinan iman Gereja bahwa lingkup tradisi
yang otentik, mendalam dan luas cakupannya berakar dalam Kitab Suci. Kitab
Suci merupakan prinsip kunci untuk memahami ajaran resmi Gereja dan
liturgi. Oleh karena itu, para teolog harus memberikan perhatian serius
kepada aneka bisikan Roh Kudus yang bergema di dalam dan melalui ajaran
resmi Gereja dan liturgi.

73



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

5. Hakikat dan Lingkup Gerak (karya) Sejarah Teologi

Sejarah teologi (La Storia della Teologia) adalah sebuah lingkup studi
sistematik yang berupaya menganalisis secara kritis dan mendalam inti
pemikiran (karya) para teolog Kristen seputar misteri iman di sepanjang
sejarah Gereja. Singkatnya: sejarah teologi dipahami sebagai disiplin ilmu
yang berperan mempelajari “kecerdasan (intelligenza) iman” (intellectum fidei).

Sebagai sebuah ilmu, sejarah teologi berupaya mengungkapkan
perkembangan wawasan dan prinsip-prinsip teologis di sepanjang sejarah
Gereja. Kenyataan ini menunjukkan bahwa lingkup studi sejarah teologi tidak
terbatas pada bentuk, cara dan metode pemakluman dan pengaktualisasian
nilai-nilai Injili, tetapi juga bagaimana cara memahami, menjelaskan,
mendalami dan mempertahankan warta Injil itu sendiri.

Namun sejarah teologi tidak bisa diidentikkan dengan sejarah Gereja,
sejarah liturgi, teologi pastoral dan hukum kanonik. Sejarah teologi
merupakan bagian dari sejarah Gereja, namun dalam perkembangnya
dijadikan sebagai sebuah disiplin ilmu yang berbeda dari sejarah Gereja sebab
lebih memusatkan perhatiannya pada “pemahaman Gereja tentang misteri
iman”, yaitu misteri-misteri yang diimani, dihidupi dan diwartakan kepada
seluruh bangsa manusia. Sejarah teologi memperlajari “ilmu tentang inti iman
Gereja”, terutama perkembangannya dalam aneka periode, wilayah geografis,
sekolah dan pengarang”.

“Keberadaan” dan “perkembangan” sejarah teologi memiliki kemiripan
dengan “keberadaan” dan “perkembangan” sejarah filsafat sebab berupaya
memadukan penjelasan global dan kesimpulan umum mengenai sebuah
realitas. Setiap bentuk filsafat lahir dari permenungan para filsuf dengan
berpedomankan dan mengikuti ide-ide para filsuf pendahulu. Dalam tataran
ini, sejarah filsafat memperlihatkan satu karakter hakiki, yaitu “kesatuan”.
Sejarah filsafat berupaya merancang-bangun pelbagai pemikiran filosofis
dengan cara menjejaki dan mengikuti kerangka pemikiran filosofis secara
kronologis, terutama karya seorang filsuf; mencari, menyelidiki dan
menemukan inti pemikiran mereka; mengembangkan, mempengaruhi dan
mengarahkannya. Itu berarti, di dalam Sejarah filsafat akan diselidiki garis-
garis pemikiran yang sama (umum) yang mempersatukan gerak pemikiran
para filsuf di aneka zaman dalam tahapan sejarah.

74



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

Terbentuknya sejarah teologi sebagai sebuah disiplin ilmu bertalian erat
dengan sejarah filsafat. Teologi diartikan sebagai sebuah pemahaman refleksif
tentang Wahyu Ilahi dan momentum “logis” tentang tradisi Gereja. Konsep
ini terbentuk melalui penyerapan logos manusiawi ke dalam aneka bentuk
budaya manusia (kandungan rasionalitas). Salah satu diantaranya yang sangat
berpengaruh adalah logos budaya Yahudi, di samping logos budaya Yunani,
Romawi, Binzantium, Slova, Germania, Perancis, dll. Pemahaman budaya dan
“kandungan rasionalitasnya” yang memberikan dasar bagi teologi dan aneka
bentuk sekolah teologi merupakan langkah awal dari karya-karya teologis.

Penentuan “kandungan rasionalitas” budaya manusia berarti
menegaskan konteks budaya yang berada di setiap generasi, media
konseptual, metodologi yang dipergunakan dalam menentukan lingkup kerja
teologi, dan yang paling utama adalah mengerti dan memahami konteks
berteologi  sehingga para teolog mampu mengembangkan dan
membentangkan inti karya dan pemikiran teologis mereka sendiri.

Dalam lingkup kerjanya, seorang teolog memiliki Juru Bicara Utama,
yaitu “Sang Juru Bicara Kekal”: Allah dan Sabda-Nya serta juru bicara yang
bersifat sementara (temporal): dunia dan lingkup budayanya. Dari pihak
Allah, seorang teolog menerima Sabda Kebenaran, sedangkan dari dunia,
seorang teolog menerima lahan persemaian Kebenaran, yaitu “kandungan
budaya” yang ada di setiap lapisan masyarakat manusia. Namun,
berdasarkan penelitian yang akurat tidak ditemukan satu lahan pun yang
bersifat pasif. Sebagaimana di dalam diri Manusia-Allah ada energi
kemanusiaan, demikian juga di dalam perjumpaan antara Logos Ilahi dengan
logos manusiawi ditemukan perpaduan dan kerjasama yang apik: ada dialog di
antara unsur-unsur kemanusiaan dengan aneka jawaban yang berkarakter
Ilahi. Itu berarti, lingkup Sejarah Teologi tidak terbatas pada penggalian,
penyelidikan, pengidentifikasian dan penerimaan unsur-unsur budaya
sebagai “media” penafsiran untuk memahami Sabda yang diwahyukan, tetapi
sebagai instansi khusus yang dipergunakan untuk mencari dan menyelidiki
setiap kekayaan budaya dan tantangannya untuk menemukan jawaban atas
misteri Allah sehingga setiap karya teologis mampu menyingkapkan cahaya
iman dan kebenaran yang diwahyukan Allah.

Sejarah teologi tidak terpisahkan dari konteks sosial, politik, budaya,
metode, kesusasteraan umum, kategori dan filsafat. Semua konteks yang
tergaris ini sangat menentukan dan memberikan sumbangan yang berarti

75



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

untuk merefleksikan dan mengeksplisitasikan misteri iman kristiani. Sejarah
teologi juga dipahami sebagai sejarah perjalanan para teolog, gagasan, karya
dan relevansi pemikiran mereka dalam kehidupan beriman.

Secara substansial, sejarah teologi bergerak dalam dua garis prinsip
hakiki untuk membentuk inti sebuah teologi, yaitu: prinsip architettonico dan
prinsip hermeneutik (penafsiran).

1) Prinsip Arthitettonico berakar pada misteri iman kristiani yang
berkembang dari waktu ke waktu dalam sejarah kehidupan manusia.
Inti misteri iman kristiani yang menjadi pusat perhatian dan prinsip
utama untuk merancang-bangun sebuah teologi adalah: misteri-misteri
Allah, Yesus Kristus, Trinitas, Roh Kudus, Rahmat, Wahyu, Sakramen-
sakramen, Gereja, Pembenaran, Kebebasan, dll.

2) Prinsip Hermeneutik. Dalam sejarah teologi, prinsip hermeneutik
merupakan media konseptual yang dipergunakan untuk
memperdalam dan menjelaskan inti misteri iman atau eksegese
mengenai kesusasteraan dan alegori, alasan, logika, dialektika,
kesusasteraan umum, filsafat Plato, Aristoteles, Rasionalis, Kantian,
Fenomenologi, Imu Kemanusiaan, Antropologi Budaya, dll.

Disimpulkan bahwa obyektivitas sejarah teologi ditentukan oleh
kemampuan untuk menyatukan pelbagai wawasan teologis di setiap periode
sejarah; kemampuan untuk menentukan dan menemukan sumber, otoritas,
prinsip dan media kerjanya; menerangkan dan menguraikan
perkembangannya, melukiskan figur dan sekolah-sekolah inti serta meletakan
dasar hubungan yang akurat antara teologi dengan tradisi dan kehidupan
menggereja.

6. Pembedaan Sejarah Teologi

Apabila garis-garis perjalanan dan perkembangannya dijejaki secara
teliti, maka dapat disimpulkan bahwa teologi bukanlah proyek yang mudah
dilakukan sebab materi teologi yang tersaji dalam setiap sejarah dan budaya
manusia sangat kompleks. Usaha ini menuntut keberanian dan kemauan
untuk berjeri-payah mengingat tingkat kesulitan yang tidak tertanggungkan.
Walaupun demikain, patut disaluti bahwa hanya di abad terakhir ini terpacu

76



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

keberanian melalui beberapa studi ilmiah yang dikembangkan untuk
memberikan sumbangan dan topangan yang sangat berarti untuk
menemukan inti dan jiwa teologi yang sesungguhnya.

Tingkat kesulitan yang dihadapi ini bisa direalisasikan dalam pelbagai
bentuk kategori, di antaranya:

1) mengikuti gerak perkembangan sejarah teologi, terutama inti
permenungan teologis dalam aneka area geografis (Barat, Timur,
Afrika, Asia, Eropa, Amerika Latin, dll); dalam aneka bentuk
linguistik/rumpun bahasa (Yunani, Latin, Perancis, Jerman, Inggris,
dll);

2) Dberpijak pada prinsip-prinsip hakiki yang saling bertalian;

3) sekolah-sekolah teologi,

4) mempertimbangkan metode yang berkenan dan adekuat;

5) mengikuti lingkup pergerakkan teologis (teologi biblis, teologi dogma,

teologi moral, dll).5

Elemen-elemen hakiki yang ditemukan dalam setiap jejak sejarah teologi
harus diruntut berdasarkan jejeran kronologis yang teratur sebab sejarah
teologi berorientasi pada penjejakan kronologis terhadap pribadi-pribadi yang
hidup dan peristiwanya. Elemen dasar ini menjadi kunci untuk
mempertimbangkan pelbagai unsur pembeda dalam sejarah teologi yang
hidup dan berkembang di setiap zaman; kunci untuk memetakan sejarah
teologi berdasarkan kenyataan zaman itu sendiri serta kriteria utama untuk
menjejaki sejarah Gereja, sejarah sipil, sejarah sastra, sejarah filsafat, dll.

Sesudah kedatangan Kristus, sejarah kehidupan Gereja dikapling dalam
empat kategori zaman: zaman purba (antik), abad pertengahan, zaman
modern dan zaman kontemporer (zaman ini). Keempat kategori zaman ini
juga merupakan zaman terbesar dalam perkembangan sejarah teologi. Setiap
zaman memiliki keunikan tersendiri sehingga bisa dibedakan secara jelas
dengan zaman yang lain:

53E. Vilanova, Storia della teologia cristiana, Borla, Roma, vol I, 1991, vol. II, 1995; AA.
VV. (Istituto Patristico Augustinianum), Stroria della Chiesa, Piemme, Casale
Monferrato, vol. I, 1993 & vol. III, 1994
77



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

1) Zaman Purba adalah zaman para Bapak Gereja. Keunikan zaman ini
terletak pada pemusatannya Kitab Suci dan filsafat Plato;

2) Abad Pertengahan adalah zaman Skolastik dengan olah permenungan
teologisnya yang bersifat sistematik dan pendasarannya pada filsafat
Aristoteles;

3) Zaman modern adalah zaman Reformasi dan Kontra-reformasi.
Keunikan zaman ini ditemukan dalam polemik dan kualifikasi
hakikinya yang berorientasi pada “teologi pertentangan”. Zaman
modern diidentikan dengan zaman dialog sebab berupaya
membangun inti permenungan dan wawasan teologis yang
melampaui batas-batas agama, kekayaan religius dan budaya.

Aneka kekayaan yang tersaji di sepanjang empat zaman sejarah teologi
ini mengajak kita untuk mempelajari perkembangan teologi, baik lingkup
geografis, relasi hakiki dan tokoh-tokoh (eksponen) penting yang berperan di
zamannya. Zaman, wilayah geografis, relasi, sekolah dan tokoh-tokoh
merupakan bingkai utama yang harus dipelajari dalam perkembangan sejarah
teologi kita. Itu berarti, orientasi hakiki yang harus dimiliki dalam
mempelajari sejarah teologi adalah: “merenungkan inti perkembangan tradisi
iman, langkah-langkah pengkonkretisasian dalam perjalanan waktu, aneka
lingkup geografis dan bahasa untuk memperlihatkan inti pemikiran kaum
Kristiani, memberikan dasar bagi sekolah-sekolah teologi dan relevansi
teologisnya bagi manusia, memberikan sumbangan yang meyakinkan bagi
karya evangelisasi dan keselamatan dalam Gereja”.

78



Alfonsus Ara,Introduksi Teologi

DAFTAR PUSTAKA

Mondin, Battista. Dizionario Enciclopedico di Filosofia, Teologia e Morale.
Massimo, Milano 1989.

Intrroduzione alla Teologia 22 ed. Massimo, Milano 1983.

Storia della Teologia, 1a- Edizioni Studio Domenicani, Bologna 1996.

Muller, Gerhard Ludwig. Dogmatica Cattolica: Per lo Studio e lla Prassi della
Teologia. San Paolo, Milano 1999.

Congar, Y. Théologie. in DTC XV /1, col. 341.

Istituzione sulla Vocazione Ecclesiale del Teologo della Congregazione per la Dottrina
della Fede (24 Maggio 1990).

Cavolo, Enrico dal (ed). Storia dellam Teologia dalle Origini a Bernardo di
Chiaravalle, 12 Edizione Dehoniane, Roma 1995.

Yohanes Paulus 1II, Discorso del 1° Novembre a Salamanca.

Fries, H. La Chiesa. Questioni Attuali. Citta Nuova, Roma 1970.

Rousselot, P. Gli Occhi della Fede. Jaca Book, Milano 1997.

Agazzi, E. “Scienza e Metafisica”. In Perla Filosofia. Massimo, Milano 1984.

“Analogicita del Concetto di Scienzia”. In AA.VV., Epistemologia e
Scienze Umana. Massimo, Milano 1979.

S. Tommaso, Summa Theologia, 1,1, 8, ad 2.

Lacoste, Jean-Yves. Dizionario Critico di Teologia. Borla/Citta Nuova,
Roma 2005.

Fisichella, Rino - Pozzo, Guido - Lafont, Ghislain. La Teologia tra Rivelazione e
Storia: Introduzione alla Teologia Sistematica. Corso di Teologia
Sistematica Vol. 1. Edizione Dehoniane Bologna, Bologna 1999.

Yohanes Paulus II, Discorso del 1° novembre 1982 a Salamanca.

Vilanova, E. Storia della Teologia Cristiana. Borla, Roma, vol I, 1991, vol. II,
1995. In AA. VV. (Istituto Patristico Augustinianum), Stroria della
Chiesa. Piemme, Casale Monferrato, vol. I, 1993 & vol. 111, 1994.

79



