MELIHAT DAN MEMBERI KESAKSIAN
DALAM YOHANES 19:35

Fransiskus Saverius Marmidi*

Abstrak

Salah satu perbedaan antara Perjanjian Lama (PL) dan Perjanjian Baru
(PB) adalah gambaran akan Allah. PL menekankan bahwa Allah itu tak terlihat,
sedangkan PB menyatakan bahwa Allah telah menjadi manusia dalam diri
Yesus Kristus yang dapat terlihat. Salah satu kata yang menggambarkan
pengalaman akan Allah adalah “melihat.” Kata tersebut tersebar baik dalam PL
maupun PB. Khususnya dalam Injil Yohanes, digunakan empat kata yang
berbeda maknanya untuk menyebut kata “melihat”: PAénetv, Bewpeiv, Oediobat
dan opdv. Kata “0pdv” mengekspresikan penglihatan yang paling dalam di
antara yang lain. Berdasarkan Yoh. 19:35, kata tersebut akan diteliti dengan
melihat perbandingannya dengan teks lain, khususnya Yoh. 1:34, dimana
berpangkal dari pengalaman melihat itu orang mampu memberikan kesaksian.

Kata-kata Kunci: Melihat, memberi kesaksian, murid yang terkasih, darah dan air.

Narasi Yoh. 19:31-37 tidak ditemukan pararelnya dalam Injil
Sinoptik. Sejak jaman Patristik sampai abad ke-18, sebagaimana diteliti
oleh Thomas More dalam bukunya: His Witness is True: John and His
Interpreters, penafsiran Yoh. 19:31-37 selalu dihubungkan dengan 1Yoh
5:6-8 dengan mengangkat tema-tema besar yang kemudian
memunculkan diskusi teologis seperti: kemanusiaan Kristus, sakramen
baptis dan ekaristi, dan penyucian dan penebusan. Mulai abad ke-19,
penafsiran atas teks tersebut lebih bersifat komentar biblis dan
monografi! Perkembangan penafsiran ini mendorong saya untuk
mengamati keberadaan ay.19:35 yang berbicara tentang seorang tokoh
tanpa nama, “orang-yang-telah-melihat,” yang memberikan kesaksian
atas apa yang dilihatnya: lambung yang mengeluarkan darah dan air;

1 Sister Thomas More, CSJ, His Witness is True: John and His Interpreters
(New York: Peter Lang Publishing, 1988).



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

dan kesaksiannya itu adalah benar. Dengan tidak berfokus pada
mencari tahu siapakah saksi mata tersebut, tulisan ini hendak
menelusuri “melihat” menjadi dasar untuk “memberikan kesaksian”
dengan mendalami teks tersebut dan beberapa teks pararelnya dalam
Injil Yohanes.

Permasalahan Teks Yoh. 19:35

Dalam manuskrip Old Latin Codex Palatinus (abad ke-5) dan
Vulgate Codex Fuldensis (abad ke-6), ay.35 tidak ditulis dalam perikop.
Dua manuskrip tersebut mengundang beberapa ahli untuk mempunyai
argumen yang berbeda tentang keberadaan ay.35. Blass-Debrunner
menyimpulkan bahwa keaslian ayat tersebut diragukan.2 Menanggapi
itu, ].H. Bernard mengatakan bahwa kesimpulan Blass-Debrunner itu
bertentangan.? Sementara itu R.E. Brown dan R. Schnackenburg
berpendapat bahwa, meski ay.35 tidak ada dalam dua manuskrip di atas
dan meski dianggap sebagai sisipan, namun keaslian ayat tersebut tidak
diragukan lagi.*

Penelusuran teks asli ay.35 menemukan permasalah yang kedua,
yaitu perbedaan penggunaan kata kerja “percaya” dalam: “supaya
kamu juga percaya (motev[o]nte).”> Dalam Codex Sinaiticus yang
disimpan di perpustakaan London (abad ke-4) dan Codex Vaticanus
(abad ke-4), tertulis: moteonte (Subjunktif Present); sedangkan dalam
Codex Sinaiticus yang lain (abad ke-4) dan Codex Alexandrinus (abad
ke-5/6), digunakan kata motevonte (Subjunktif Aorist). Perbedaan dari
keduanya adalah soal aspek “berlangsung” atau “sesaat” suatu
perbuatan dilakukan atau peristiwa terjadi; Present menjelaskan bahwa
perbuatan atau peristiwa terjadi secara terus berlangsung, sedangkan

2 F. Blass dan A. Debrunner, A Greek grammar of the New Testament and
other early Christian literature (Chicago: University of Chicago Press, 1961)
hlm.152.

3]. H. Bernard, A critical and exegetical commentary on the Gospel according
to St. John (New York: C. Scribner” Sons, 1929) 2:649.

4 R.E. Brown, S.S., The Gospel according to John (XIII-XXI): Introduction,
translation, and mnotes (London: Yale University Press, 2008) hlm.936; R.
Schnackenburg, The Gospel according to St John (New York: Crossroad, 1982)
3:287.

5 Seperti yang ditulis dalam Nestle-Aland, Novum Testamentum Graece
(Federal Republic of Germany: United Bible Societies, 1993%): kxai 6 émpaxmg
pepaptopnkev, kai 6Andwvr avtod dotv 1 paptopia, kai Ekeivog 0idev Tt GANOH
Aéyey, tva kal vpeig moteo[o]nte.

40



Fransiskus Saverius Marmidi, Melihat dan Memberi Kesaksian

Aorist menyatakan bahwa perbuatan atau peristiwa terjadi secara sesaat
di masa lampau.

Menghadapi permasalahan teks di atas, dengan merujuk catatan
dari Metzger, Oniszczuk menyimpulkan bahwa bentuk Present
mengandaikan iman yang terus berlangsung, sedangkan bentuk Aorist
mengandaikan iman yang sedang lahir. Konsekwensinya, jika dipilih
Present, penerima kabar gembira (“kamu”) dalam ay.35 adalah orang-
orang kristen yang telah terlebih dahulu beriman yang dikuatkan untuk
melanjutkan imannya; jika dipilih Aorist, para penerima kabar Injil
dalam ayat ini adalah orang-orang bukan kristen atau mereka yang
sedang mulai percaya. Bentuk mana yang lebih benar? Meski sebagian
besar para komentar lebih memilih bentuk Present, teks Yunani
menampilkan keduanya dengan memberi tanda kurung pada huruf o.”
Justru karena mempunyai arti keduanya inilah, penafsiran teks semakin
diperkaya.

Penjelasan Linguistik-Sintatis Yoh. 19:35

Terjemahan ini disesuaikan dengan teks Yunani:®

Dan dia-yang-telah-melihat telah-memberi-kesaksian,
dan  kesaksiannya adalah benar,

dan iatahu

bahwa ia mengatakan kebenaran,

supaya kamu percaya.

Kata “dia-yang-telah-melihat” (6 éwpaxmg) merupakan bentuk
partisip perfekt aktif dari kata dasar “melihat” (6pdv) yang mempunyai
fungsi sebagai kata benda yang menjelaskan seorang yang melihat apa
yang terjadi di ayat sebelumnya. Kata kerja “telah-memberi-kesaksian”
(pepaptopnkev) juga berbentuk perfekt. Kalimat perfekt menjelaskan
bahwa aksi sudah selesai terjadi di masa lampau, namun efeknya masih
berlangsung sampai sekarang.?

¢ Lih. Filipo Serafini, Corso di Greco del Nuovo Testamento (Milano:
Edizione San Paolo, 2003) him.199.

7 B.M. Metzger, A textual commentary on the Greek New Testament
(London; New York: United Bible Societies, 1994) hlm.219; J. Oniszczuk, La
Passione del Signore secondo Giovanni (Bologna: Edizione Dehoniano Bologna,
2011) hlm.199-200.

8 Berdasarkan teks Nestle-Aland, op.cit.

° F. Poggi, Corso Avanzato di Greco Neotestamentario (Milano: Edizione
San Paolo, 2009) him.125.

41



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

Kata kerja “adalah” dan “mengatakan” mempunyai bentuk
present, sedangkan “tahu” berbentuk perfekt namun mempunyai arti
present. Hal yang mesti mendapat perhatian adalah kata penghubung
“supaya” (iva) yang menegaskan bahwa anak kalimat setelahnya
mempunyai arti akhir sebagai tujuan.’® Dengan ini dipahami bahwa
tujuan kesaksian dari dia-yang-telah-melihat adalah “supaya kamu
percaya.” Namun penjelasan tersebut masih menyimpan pertanyaan:
siapakah yang dimaksud dengan “kamu”? Siapakah atau apakah yang
menjadi obyek dari “kamu percaya”?

Melihat dan Memberi Kesaksian

Injil Yohanes berbicara tentang “melihat” dengan menggunakan
empat kata kerja berbeda yang mempunyai arti tersendiri, yaitu PAémeuv:
melihat secara fisik-materi, Oewpelv: mengamati dengan teliti atau
melihat dengan perhatian, 0Oedobau merenungkan atau meng-
kontemplasi-kan, dan opdv: melihat dengan mata (arti dasar), melihat
secara batin.’® Marilah kita lihat contoh penggunaan di bawah ini:

Pada keesokan harinya Yohanes melihat (PAémet - PAémeiv) Yesus
datang kepadanya dan ia berkata: “Lihatlah (ide - opéiv) Anak domba
Allah, yang menghapus dosa dunia” (1:29; PAémewv: lih. 1:36; bdk.
9:7.15.19.21.25.39.41; 13:22).

Dan sementara Ia di Yerusalem selama hari raya Paskah, banyak orang
percaya dalam nama-Nya, karena mereka telah melihat (Bewpodvteg -
Oewpeilv) tanda-tanda yang diadakan-Nya (2:23; bdk. 6:19; 12:45;
16:10.16.17.19).

Firman itu telah menjadi manusia, dan diam di antara kita, dan kita
telah melihat (¢0eaocapeba - Oedobat) kemuliaan-Nya (1:14; bdk 1:32).
Dan aku telah melihat-Nya (¢ébpaxa - 6pdv) dan memberi kesaksian: Ia
inilah Anak Allah. (1:34; bdk 1:36.39; 3:11.32; 8:38; 12:21; 19:35 ; 20:25).

10 Ibid., hlm.174.

1 J, Kremer, “opaw” dalam: H.R. Balz dan G. Schneider, Exegetical
Dictionary of the New Testament (Grand Rapids, Mich.: Eerdmans, 1990-
c1993) 2:527-529; M. Lee, Signore, Vogliamo Vedere Gesi: La conclusione
dell’attivita pubblica di Gesn secondo Gv 12,20-36 (Roma: Editrice Pontificia
Universita Gregoriana, 2005) hlm.71-76; Wilhelm Michaelis, “0pa®”, dalam:
G. Kittel, G. W. Bromiley dan G. Friedrich, Theological Dictionary of the New
Testament (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1964-c1976) 5:329, menjelaskan
bahwa kata 6paw, untuk 787 dalam teks Ibrani, mempunyai karakter
penglihatan kenabian.

42



Fransiskus Saverius Marmidi, Melihat dan Memberi Kesaksian

Menurut Potterie, Injil Yohanes sengaja menggunakan empat
kata kerja “melihat” dengan tujuan untuk menjelaskan perkembangan
perjalanan dari “melihat”, dari melihat secara fisik ke pengamatan,
kemudian kontemplasi, dan yang terakhir adalah melihat secara batin.!2
Hal tersebut bisa terlihat dalam narasi Yoh. 1:29-34 yang menceritakan
perjalanan “melihat”, yaitu dari melihat secara fisik (BAémewv) (1:29) ke
melihat-merenungkan (Bedofat) (1:32) dan akhirnya memuncak pada
melihat secara batin (6pav) (1:34).

Kata yang dipakai dalam 19:35 (dia-yang-telah-melihat) adalah
melihat secara batin (6pdv). Bentuk perfekt dari 6pdv, yang dipakai
dalam ay.35, adalah tipe tulisan Yohanes,!* yang juga bisa ditemukan
dalam beberapa ayat berikut.

Dalam beberapa teks Injil Yohanes, Yesus diceritakan sebagai
orang yang melihat. Kata yang dipakai adalah melihat secara batin
(6pdv). Dalam dialog dengan Nikodemus Ia berkata: “Aku berkata
kepadamu, sesungguhnya kami berkata-kata tentang apa yang kami
ketahui dan kami bersaksi tentang apa yang kami lihat, tetapi kamu
tidak menerima kesaksian kami” (3:11). Bentuk yang sama juga
ditemukan dalam ay. 3:32: “la memberi kesaksian tentang apa yang
dilihat-Nya dan yang didengar-Nya” (bdk. 5:37; 8:38). Dari beberapa
teks tersebut disimpulkan bahwa ketika kata “melihat” dihubungkan
dengan kesaksian, isi kesaksian adalah tentang apa yang telah dilihat,
sesuatu yang diperoleh dari pengalaman melihat, dan bukan dari
sesuatu yang lain misalnya apa yang telah dipikirkan atau dirancang.
Kata “melihat” yang digunakan bersama dengan “memberi-kesaksian”
ditemukan juga dalam pembaptisan Yesus ketika Yohanes Pembaptis
berkata:

“Dan aku telah-melihat dan telah-memberi-kesaksian:

Ia inilah Anak Allah” (1:34).

Bandingkan:

“Dan dia-yang-telah-melihat telah-memberi-kesaksian” (19:35).
Kesaksian Yohanes Pembaptis adalah kesaksian dari seorang saksi mata.
Ia bersaksi tentang Yesus dengan menegaskan identitas-Nya sebagai
Anak Allah. Kesaksiannya ini berasal dari apa yang telah ia lihat dengan
matanya sendiri: “Aku telah melihat Roh turun dari langit seperti
merpati, dan la tinggal di atas-Nya” (1:32).14 Menurut Potterie, “melihat”
dalam 1:34 adalah puncak perjalanan “melihat” dari Yohanes Pembaptis

12 1. de la Potterie, “Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto:
Sangue di Cristo e oblativa,” CivCatt 3 (1986) 113.
13 M. Lee, op.cit., hIm.73.
14 Lih. R. Schnackenburg, op.cit., 1:305; J. H. Bernard, op.cit., 1:52.
43



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

dalam perikop 1:29-34 yang mengalami proses dari melihat secara
lahiriah ke spiritual-iman: “apa yang telah dilihat meninggalkan kesan
yang tetap; penglihatan lahir menjadi gambaran batin, dan penglihatan
fisik ditransformasikan ke dalam kontemplasi spiritual sebagai sebuah
pandangan iman.”15

Kesaksian Yesus dan Yohanes Pembaptis berdasarkan
pengalaman melihat (6pdv), namun keduanya mempunyai sifat yang
berbeda: Yesus adalah orang yang menyatakan atau mewahyukan,
sedangkan Yohanes Pembaptis adalah orang yang “menunjukkan”.t6
Sejak awal, kehadiran Yohanes Pembaptis adalah untuk “menunjukkan”
dia yang mesti datang: “la datang sebagai saksi untuk memberi
kesaksian tentang terang itu, supaya oleh dia semua orang menjadi
percaya. la bukan terang itu, tetapi ia harus memberi kesaksian tentang
terang itu” (1:7-8). la menunjukkan bahwa Yesus adalah Anak Domba
Allah (1:29). Dalam kesaksian akan karya Allah yang diberikan kepada-
Nya, Yesus menegaskan bahwa Yohanes Pembaptis telah bersaksi
tentang kebenaran (5:33).

Kata “melihat” (dalam arti opdv) juga dikenakan pada tokoh lain:
kepada dua murid pertama yang mengikuti-Nya, Yesus berkata:
“’Marilah dan kamu akan melihatnya.” Merekapun datang dan melihat”
(1:39); dia-yang-telah-melihat (19:35); seorang murid ketika sampai di
kubur Yesus “melihat dan percaya” (20:8); Maria Magdalena ketika
membawa kabar kebangkitan kepada para murid, “Aku telah melihat
Tuhan” (20:18); para murid yang sedang berkumpul di dekat danau
Tiberias memberi kesaksian kepada Tomas, “Kami telah melihat Tuhan”
(20:25); kata Yesus kepada Tomas yang sebelumnya tidak percaya akan
kebangkitan-Nya, “Karena engkau telah melihat Aku, maka engkau
percaya. Berbahagialah mereka yang tidak melihat, namun percaya”
(20:29).

Berbeda dengan yang lain, “melihat” dari saksi mata di bawah
salib (19:35) mesti diletakkan dalam konteks cerita, bahwa apa yang

15]. de la Potterie, Studi di Cristologia Giovannea (Genova: Marietti, 1986)
hlm.295.

16 L. Coenen, “Testimonianza - paptopia,” dalam: L. Coenen dan E.
Beyreuther, Dizionario dei concetti biblici del Nuovo Testamento (Bologna:
Edizione Dehoniano Bologna, 1989) hlm.1857-1866, menjelaskan bahwa
subyek yang memberikan kesaksian dalam Injil Yohanes dapat dibedakan
menjadi tiga sifat yang berbeda: Penunjuk (Yohanes Pembaptis dan Kitab
Suci), Yesus dan para murid; Dalam mengomentari Yoh. 3:11, R.
Schnackenburg, op.cit., 1:375 berpendapat: “Jesus would then be designating
himself as the heavenly revealer in an absolute and exclusive sense.”

44



Fransiskus Saverius Marmidi, Melihat dan Memberi Kesaksian

telah dilihat adalah lambung Yesus yang tertikam dan yang
mengeluarkan air dan darah (19:34), dan dia-yang-telah-melihat
peristiwa tersebut memberikan kesaksian. Sekali lagi, “melihat”
dirumuskan dalam bentuk partisip perfekt yang berfungsi sebagai kata
benda “dia-yang-telah-melihat”. Bentuk ini hendak menekankan
pengalaman yang diperoleh dari melihat yang dimiliki oleh orang yang
telah melihat dan yang terus menyimpan-membatinkan penglihatan
itu.’7 Atau, sebagaimana yang ditegaskan oleh Brown, bentuk kata
tersebut hendak mengungkapkan pengalaman batin dan kontemplasi
iman dari saksi mata terhadap kematian Yesus, dan saksi mata tersebut
membawa kesaksian yang benar “supaya kamu percaya.”8

Menurut Injil Yohanes, kematian Yesus di atas salib merupakan
saat peninggian-kemuliaan-Nya (lih. 3:14-15; 8:28; 12:31-32) dan sebagai
tindakan pernyataan cinta Allah bagi Dunia (lih. 3:16). Sementara itu air
dan darah dalam 19:34 yang dilihat oleh dia-yang-telah-melihat dan ia
membuat kesaksian atasnya, mesti dipahami dalam arti fisik dan
simbolis. Para ahli mempunyai penafsiran yang bervariasi. Dodd
menegaskan bahwa darah dan air dari lambung yang tertikam adalah
simbol kehidupan yang mengalir dari Yesus yang disalibkan.’® Menurut
Brown, air adalah lambang Roh Kudus, sementara darah menunjukkan
bahwa Yesus wafat.20 Sedangkan menurut Carson, darah yang keluar
setelah kematian Yesus adalah sumber kehidupan kekal bagi orang yang
percaya (6:53-54) dan menyucikan dosa-dosa (1Yoh. 1:7), sedangkan air
adalah lambang penyucian (Yoh. 3:5), kehidupan (4:14) dan Roh Kudus
(7:38-39).21

Untuk memahami beberapa argumen tersebut, mengambil
penafsiran Potterie, penafsiran air mesti dihubungkan dengan
percakapan Yesus dengan wanita Samaria (4:10-14) yang berbicara
tentang haus dan air kehidupan, dan pernyataan diri Yesus pada
puncak perayaan yang berbicara tentang aliran-aliran air hidup yang
mengalir dari hatinya dan yang adalah simbol Roh Kudus (7:37-39).
Lebih dari itu, sebelum wafat Yesus berkata: “Aku haus” (19:28), lalu Ia

17 Lih. I. de la Potterie, “Volgeranno lo sguardo,” hlm.113.

18 R.E. Brown, S.S., La morte del Messia, Un commentario ai Racconti della
Passione nei quattro vangeli (Brescia: Editrice Queriniana, 1999) hlm. 1336.

¥ C.H. Dodd, The Interpretation of the Fourth Gospel (Cambridge:
Cambridge University Press, 1953) hlm.428; bdk. F.]. Moloney, The Gospel of John
(Collegeville, Minnesota: The Liturgical Press, 1998) hlm.509.

20 R.E. Brown, S.S., The Gospel (XIII-XXI), hlm.950.

21 D.A. Carson, The Gospel according to John (Grand Rapids, Mich.: W.B.
Eerdmans, 1991) him.624.

45



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

menyerahkan nyawa (baca: to mvedpa = Roh) (19:30). Kemudian
mengalirlah air dari lambung-Nya (19:34). Sedangkan arti darah mesti
dihubungkan dengan perkataan Yesus yang terakhir sebelum kematian-
Nya: “Sudah selesai” (19:30) dalam mana kematian dihubungkan
dengan simbol darah. Darah yang mengalir dari lambung-Nya bukan
hanya tanda material yang menjelaskan bahwa la sudah wafat, namun
lebih dari itu adalah sumber kehidupan.22

Dari penjelasan di atas, ditemukan pararel bahwa, dalam
penafsiran simbolis, apa yang dilihat oleh dia-yang-telah-melihat
melebihi apa yang dilihat oleh Yohanes Pembaptis dalam pembaptisan
Yesus. Obyek yang dilihat oleh Yohanes Pembaptis dan dari penglihatan
itu ia memberikan kesaksian adalah Roh Kudus yang turun di atas
Yesus; sementara obyek yang dilihat oleh dia-yang-telah-melihat di
bawah salib adalah air dan darah yang mengalir dari lambung Yesus
yang tertikam yang bukan hanya melambangkan Roh Kudus yang
keluar dari Yesus, namun juga melambangkan pemberian hidup Yesus
bagi dunia. Yohanes Pembaptis melihat Roh Kudus turun atas Yesus
pada saat Yesus memulai aktivitas publik-Nya, sedangkan dia-yang-
telah-melihat melihat air dan darah dari lambung tertikam pada saat
kepenuhan (baca: “sudah selesai”)-nya karya Yesus dan saat
peninggian-Nya.

Siapakah dia-yang-telah-melihat itu?

Dalam perikop Yoh. 19:31-37, identitas dia-yang-telah-melihat
adalah anonim, tanpa nama. Siapakah saksi mata ini? Apakah ia penulis
Injil atau seorang tokoh lain?

Memperhatikan cerita sebelumnya dalam 19:25-27, ada beberapa orang
yang berdiri di dekat salib Yesus, yaitu Maria Ibu Yesus, saudara Maria,
isteri Klopas, Maria Magdalena, dan murid yang dikasihi-Nya. Meski
belum begitu jelas, dapat dipastikan bahwa saksi mata itu adalah
seorang dari mereka. Untuk mengkarifikasi lebih jauh identitasnya,
baiklah diperhatikan dua kutipan di bawah ini:

Dan dia-yang-telah-melihat telah-memberi-kesaksian, dan kesaksiannya
adalah benar, dan ia tahu bahwa ia mengatakan kebenaran, supaya
kamu percaya (19:35).

Dia adalah murid yang-memberi-kesaksian tentang semuanya
ini dan yang telah menuliskannya dan kita tahu, bahwa kesaksiannya
itu benar (21:24).

22 Lih. I. de la Potterie, Studi di Cristologia, hlm.165-190.
46



Fransiskus Saverius Marmidi, Melihat dan Memberi Kesaksian

Dalam 21:24, yang dimaksud dengan murid yang-memberi-kesaksian
adalah murid yang dikasihi Yesus (21:20-23). Dengan membandingkan
penggunaan kata dalam kalimat di dua kutipan di atas: “memberi-
kesaksian”, “tahu” dan “kesaksiannya adalah benar,” beberapa ahli
berpendapat bahwa identitas dia-yang-telah-melihat dalam 19:35 adalah
murid yang terkasih, dan tidak ada kemungkinan untuk menunjuk
tokoh lain selain murid itu.?

Dalam Injil Yohanes, murid yang terkasih muncul beberapa kali
mulai dalam cerita pembasuhan kaki dan setelahnya (13:23; 19:26;
21:7.20).2* Murid ini selalu dihadirkan secara anonim dan tanpa nama
dalam cerita, namun digambarkan relasinya dengan Yesus. Dengan ini
Injil Yohanes seakan menunjukkan bahwa identitas murid tersebut
terletak bukan pada namanya tetapi pada relasinya dengan Yesus.
Sebagai perbandingan, relasinya dengan Yesus dapat digambarkan
seperti Yesus yang duduk di pangkuan Bapa sebagaimana pararel dua
ayat di bawah ini dengan kata “dada/pangkuan” (x6Amog) yang sama-
sama dipakai sebagai kata kunci:

Tidak seorangpun yang pernah melihat Allah; tetapi Anak Tunggal
Allah, yang ada di pangkuan [xo\niov - koAnog: ada di dada/pangkuan]
Bapa, Dialah yang menyatakan-Nya (1:18)

Seorang di antara murid Yesus, yaitu murid yang dikasihi-Nya,
bersandar dekat kepada [x6Ani® - x0Amog: di dada/pangkuan] -Nya, di
sebelah kanan-Nya (13:23).

Dalam tulisan Yunani klasik, kata x6Amog diartikan sebagai
kandungan/rahim seorang ibu atau kasih keibuan. Septuaginta
menggunakan kata tersebut untuk menggambarkan relasi pernikahan
(UL 13:7; 28:54) dimana isteri menjadi milik suami dan memberikan diri
padanya (Kej. 16:5), dan suami menjadi milik isteri (Ul. 28:56).2> Murid
yang terkasih digambarkan bersandar di dada Yesus, dalam arti bahwa
ia mempunyai relasi kasih yang intim dan unik dengan Yesus. Meski
mengandung arti afektif,? relasi tersebut memampukan murid yang
terkasih menjadi penyingkap rahasia hidup Yesus sebagaimana Yesus
menyatakan rahasia Bapa. Dalam cerita Yoh. 13:21-30, setelah
pembasuhan kaki, Yesus mengatakan bahwa ada orang yang akan
menyerahkan-Nya. Para murid tidak mengetahuinya, juga Petrus.

2 ]J. H. Bernard, op.cit., 2:649; R.E. Brown, S.S., op.cit., hlm.936; R.
Schnackenburg, op.cit., 3:290-291; F.J. Moloney, op.cit., 509.
2 [dentitasnya sebagai: murid yang dikasihi (Yesus).
% Rudolf Meyer, “x6Amo¢” dalam: G. Kittel, G. W. Bromiley dan G.
Friedrich, op.cit., 3:824.
2 Lih. R.E. Brown, S.S., The Gospel (I-X1I), hlm.17.
47



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

Untuk mengetahui siapa murid yang akan menyerahkan Yesus, Petrus
meminta bantuan kepada murid yang terkasih untuk menanyakannya
pada Yesus, dan kata murid itu: “Tuhan, siapakah itu?” Selanjutnya
tidak diceritakan bahwa murid itu memberitahukan rahasia tersebut
kepada para murid yang lain. Hanya dia yang tahu rahasia itu!?

Dengan menganalisa identitas dia-yang-telah-melihat (19:35) dan
relasinya yang paling dekat dengan Yesus bila dibandingkan dengan
murid yang lain, di sini mau ditekankan kekhususan saksi mata di
bawah salib. Di antara para murid, ia yang paling mengetahui rahasia
hidup Yesus. Dalam kerangka ini, apa yang dilihatnya, yaitu air dan
darah dari lambung Yesus, adalah rahasia yang ia alami; dan
kesaksiannya akan pengalaman melihat itu bisa disandingkan dengan
upaya menyatakan rahasia Yesus “supaya kamu percaya.”

Kamu dalam “supaya kamu percaya”

Tidak diragukan lagi bahwa yang dimaksud dengan “kamu”
adalah pembaca kepada siapa Injil ditulis. Dalam mendiskusikan
bagaimana teks Kitab Suci semestinya dipelajari dan dipahami oleh
pembaca, Moloney mengajukan pertanyaan demikian: “how does the
reader in the text who emerges as this ancient story of Jesus unfolds
speak to the knowledge and experience of the twenty-first century
Christian reader of the text?”28 Pertanyaan tersebut mendorong untuk
menyebut adanya pembaca di masa lampau dan masa sekarang.
Masalah teks Yoh. 19:35 tentang “percaya” yang terbuka akan
penafsiran ganda, bisa membuka jalan untuk menelusuri siapa “kamu”
dari pembaca Injil.

Dihubungkan dengan 20:31, “kamu” dalam 19:35 adalah
kelompok pembaca atau umat yang menjadi tujuan Injil ditulis. R.
Bauckham mempelajari bahwa dengan mengamati istilah-istilah dan
simbol-simbol yang digunakan dalam Injil, bahasa yang digunakan
pada jaman Injil ditulis belum lazim dan belum dikenal baik oleh
pembaca.?’ Sementara itu dalam observasinya, J.L. Martyn menegaskan

2 Dalam kisah penampakan Yesus kepada para murid-Nya di pantai
danau Tiberias, ketika para murid menangkap ikan dan Yesus berdiri di pantai,
murid yang pertamakali mengenal bahwa yang berdiri itu adalah Yesus Tuhan
adalah murid yang terkasih dengan berkata kepada Petrus: “Itu Tuhan” (Yoh.
21:7).

2 F.]. Moloney, op.cit., him.18.

2 R. Bauckham, The Testimony of the Beloved Disciples. Narrative, History,
and Theology in the Gospel of John (Michigan: Bake Academic, 2007) hlm.119.

48



Fransiskus Saverius Marmidi, Melihat dan Memberi Kesaksian

bahwa Injil Yohanes menceritakan tidak hanya kisah Yesus, namun juga
kisah komunitas kristiani yang dalam konflik dengan orang-orang
Yahudi karena iman mereka akan Yesus Mesias, dikeluarkan dari
sinagoga atau komunitas orang-orang Yahudi (lih. 9:22; 12:42; 16:2).30
Dalam situasi umat yang sedang mulai percaya dan diliputi
pertentangan tersebut, pembaca diajak untuk mempunyai kedewasaan
iman dalam Yesus Kristus. Pembaca mesti mengenal bahwa kematian
Yesus mempunyai makna keselamatan dan merupakan rahmat bagi
kehidupan yang dilambangkan dengan keluarnya darah dan air dari
lambung-Nya.

Teks Yoh. 19:35, juga seluruh Injil, ditujukan untuk mereka yang
sudah percaya dan masih terus melanjutkan imannya, termasuk orang-
orang kristiani di jaman sekarang. Mereka dikuatkan untuk melanjutkan
iman mereka dengan melihat kematian Yesus. Darah yang keluar dari
lambung Yesus yang tertikam saat wafat-Nya adalah darah yang mesti
diminum: “Barangsiapa makan daging-Ku dan minum darah-Ku, ia
mempunyai hidup yang kekal” (6:54). Sebagaimana ditafsirkan oleh
para bapa Gereja, dari kematian-Nya lahirlah kehidupan sakramental,
Baptis dan Ekaristi. Orang-orang kristiani sebagai Gereja menerima
rahmat dari Yesus yang tersalib yaitu darah dan air yang adalah simbol
dari keselamatan, seperti yang dikatakan oleh Santo Agustinus: “Darah
ditumpahkan demi pengampunan dosa-dosa dan air menawarkan
minuman keselamatan dan penyucian” (Agostino, In Joh. CXX,2).

Penutup

Dinamika teks Yoh 19:35 menggambarkan perjalanan iman
seorang saksi mata: dari “melihat” ke “memberikan kesaksian” dengan
tujuan “supaya kamu percaya.” Saksi mata tersebut diidentifikasikan
sebagai murid yang terksih, dan Injil Yohanes menyebut lebih pada
relasinya dengan Yesus ketimbang namanya. Relasinya dengan Yesus
berbeda dengan Yohanes Pembaptis atau bahkan para murid yang lain.
Dialah yang telah melihat peristiwa mengucurnya darah dan air dari
lambung Yesus yang tertikam, dan dari pengalaman melihat ini, ia
memberi kesaksian. Seakan ia adalah saksi mata yang menafsirkan
kematian Yesus sebagai pemenuhan dari apa yang telah dikatakan
Yohanes Pembaptis: “Lihatlah Anak domba Allah, yang menghapus
dosa dunia” (1:29), dan apa yang telah Yesus sendiri katakan: “Dan

30 J.L. Martyn, History and Theology in the Fourth Gospel (Nashville:
Westminster John Knox Press, 1983) hlm.15.
49



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014
sama seperti Musa meninggikan ular di padang gurun, demikian juga

Anak Manusia harus ditinggikan” (3:14; bdk. 8:28; 12:32).

50



Fransiskus Saverius Marmidi, Melihat dan Memberi Kesaksian

DAFTAR PUSTAKA

Bauckham, R. The Testimony of the Beloved Disciples. Narrative,
History, and Theology in the Gospel of John. Michigan: Bake Academic,
2007.

Bernard, J.H. A critical and exegetical commentary on the Gospel
according to St. John. 2 vol. New York: C. Scribner” Sons, 1929.

Blass, F. - Debrunner, A. A Greek grammar of the New Testament
and other early Christian literature. Chicago: University of Chicago Press,
1961.

Brown, S.S., R.E. The Gospel according to John (I-XXI): Introduction,
translation, and notes. 2 vol. London: Yale University Press, 1974-2008.

—————————— . La morte del Messia, Un commentario ai Racconti della
Passione nei quattro vangeli. Brescia: Editrice Queriniana, 1999.
Carson, D.A. The Gospel according to John. Grand Rapids, Mich.:

W.B. Eerdmans, 1991.

Coenen, L., “Testimonianza - paptopia,” dalam Coenen, L. -
Beyreuther, E. Theologisches Begriffslexikon zum NT. Wuppertal 1970; ter;.
Italia. Dizionario dei concetti biblici del Nuovo Testamento. Bologna:
Edizione Dehoniano Bologna, 1989, 1857-1866.

Dodd, C.H. The Interpretation of the Fourth Gospel. Cambridge:
Cambridge University Press, 1953.

Kremer, J., “0pdw” dalam Balz, H.R. - Schneider, G. Exegetical
Dictionary of the New Testament. 3 vol. Grand Rapids, Mich.: Eerdmans,
1990-1993, 2:634-641.

Lee, M. Signore, Vogliamo Vedere Gesu: La conclusione dell’attivita
pubblica di Gesu secondo Guv 12,20-36. Roma: Editrice Pontificia Universita
Gregoriana, 2005.

Martyn, J.L. History and Theology in the Fourth Gospel. Nashville:
Westminster John Knox Press, 1983.
Metzger, BM. A textual commentary on the Greek New Testament.

London; New York: United Bible Societies, 1994.

51



Logos, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 11, No. 2, Juni 2014

Meyer, Rudolf, “xéAmog” dalam Kittel, G. (ed.). Theological
Dictionary of the New Testament. 10 vol. Grand Rapids, MI: Eerdmans,
1964-1976, 3:824-826.

Michaelis, Wilhelm, “60pdw”, dalam Kittel, G. (ed.). Theological
Dictionary of the New Testament. 10 vol. Grand Rapids, MI: Eerdmans,
1964-1976, 8:885-1035.

Moloney, F.J. The Gospel of John. Sacra Pagina. Collegeville,
Minnesota: The Liturgical Press, 1998.

More, CSJ, Thomas. His Witness is True: John and His Interpreters.
New York: Peter Lang Publishing, 1988.
Nestle-Aland. Novum Testamentum Graece. Federal Republic of

Germany: United Bible Societies, 1993%7.

Oniszczuk, J. La Passione del Signore secondo Giovanni. Bologna:
Edizione Dehoniano Bologna, 2011.

Poggi, F. Corso Avanzato di Greco Neotestamentario. Milano:
Edizione San Paolo, 2009.

de la Potterie, 1. Studi di Cristologia Giovannea. Genova: Marietti,
1986.

—————————— , “Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto:
Sangue di Cristo e oblativa,” dalam Civilta Cattolica. (Roma), no.3, 1986.

Rodrigues de Sousa, M.]. Para que também vos acrediteis. Estudo
exegético-teologico de Jo 19,31-37. Roma: Editrice Pontificia Universita
Gregoriana, 2009.

Schnackenburg, R. The Gospel according to St John. 3 vol. New
York: Crossroad, 1982.
Serafini, Filipo. Corso di Greco del Nuovo Testamento. Milano: Edizione San

Paolo, 2003.

52



