
SPIRITUALITAS CIPTAAN  
DAN HIDUP UGAHARI 

Gonti Simanullang 

Abstract 

 What is creation? Creation is all things, human beings and non human beings.  
What is spirituality? The Spirit is life, ruah, breath, wind. To be spiritual is to 
be alive, filled with ruah, breathing deeply, in touch with the wind. What, 
then, is creation spirituality? Creation spirituality is a way of living based on 
creation. In another word, we can learn a way of living by reflecting on 
creation itself. One of the many things we can learn from creation that makes 
us to be fully alive is simple living, living aerodinamically, living lightly but 
abundantly.  

 

 Kata-kata kunci: ciptaan, spiritulitas, royalitas, kesalingterkaitan, hidup 

ugahari, bela-rasa.  

 

Catatan Awal 

Artikel ini secara umum berasal dari dua sumber, yakni (1) Matthew Fox, 
Creation Spirituality: Liberating Gifts for the Peoples of the Earth, New York 
1991; dan (2) Rich Heffern, Adventures in Simple Living: A Creation-Centered 

Spirituality, New York 1994. Buku pertama memuat gagasan tentang ciptaan 
dan spiritualitas ciptaan; sedangkan sajian utama buku kedua adalah hidup 
ugahari. Dengan demikian, kedua buku ini tidak akan dicamtumkan lagi dalam 
catatan kaki, kecuali karena alasan tertentu.   

Apa itu Ciptaan? 

Apakah yang Anda makan dan minum hari ini? Apakah yang Anda 
gunakan ketika bepergian? Terbuat dan tersusun dari manakah rumah Anda? 
Apakah yang Anda kenakan ketika sedang membaca artikel ini? Apakah yang 
memungkinkan artikel ini dapat Anda baca? Apa yang Anda hirup? Anda 
sendiri apa? Jawaban terhadap semua pertanyaan ini adalah ciptaan, creation. 
Lantas, apa yang dapat kita pelajari dari ciptaan? Dan  apa kaitan antara 
spiritualitas ciptaan dengan hidup ugahari?  
 Ciptaan adalah segala sesuatu dan kita, manusia dan segala sesuatu yang 
bukan manusia. Ciptaan adalah kita manusia dalam hubungan dengan segala 
sesuatu yang saling berhubungan. Relasi itu mengandung segala sesuatu yang 
ada, apa yang kita lihat dan tidak kita lihat; galaksi (tata surya) yang beredar, 
matahari, bintang dan kartika, pepohonan, ikan, serigala, bunga-bunga dan 

                                                 

Gonti Simanullang, lisensiat dalam bidang teologi pastoral lulusan Universitas 

Lateran – Roma, dosen teologi pada Fakultas Filsafat Unika St. Thomas Sumatera 

Utara. 



Gonti Simanullang, Spiritualitas Ciptaan…. 

 27 
 

 

wadas, gunung yang memuntahkan lahar dan gumpalan salju yang menutup 
gunung, anak-anak yang kita lahirkan dan anak-anak mereka lahirkan juga; ibu 
tunggal yang pengangguran dan mahasiswa, katak dalam kubangan dan ular di 
lalang, warna sinar mentari dan gelapnya malam, indahnya panorama dan 
lingkungan alam kota Luzern di Swiss dan joroknya perumahan kaum kumuh, 
orang miskin dan  kaya, tua dan muda; tuan-tuan tanah dan kaum pinggiran, 
kaum tahanan dan kaum merdeka, militer, polisi dan kaum religius; semua ini 
adalah ciptaan. 
 Pada intinya, ciptaan adalah relasi. Meister Eckhart berkata; "Relasi adalah 
hakekat segala sesuatu yang ada; dan keberadaan (isness) adalah Allah. Karena 
itu ciptaan adalah jejak kaki Allah, wahyu Sang Ilahi dalam bentuk adaan, 
bayangan Allah di tengah kita. Ciptaan itu suci (sacred). Segala relasi kita 
adalah suci".1 Yesus berkata: "Akulah pokok anggur dan kamulah ranting-
rantingnya" (Yoh 15:5). 
 Dalam banyak segi ciptaan adalah apa yang dibuat manusia di bumi ini. 
Dan manusia cukup potensial untuk berdosa terhadap ciptaan. Makhluk berkaki 
dua ini terkadang berdosa karena kelalaian, tak menyadari atau tak mengakui 
dosa terhadap lingkungan hidup (ecocide), makhluk hidup (biocide), tanah 
(geocide). Dan ini sebenarnya termasuk dosa-dosa mortal, dosa-dosa yang 
mengundang maut, sebab akan  terbukti bahwa dosa-dosa ini akan 
mendatangkan maut bagi generasi yang akan datang. 
 Ciptaan adalah peristiwa baru di saat anak kita lahir. Ciptaan adalah 
kebangkitan yang kita alami di saat kita terlepas-bebas dari dukalara dan 
kekecewaan, di kala kita merasa optimis dan bergairah. Ciptaan adalah damai 
yang melampaui segala pemahaman ketika seorang yang baik meninggal 
dengan baik. Ciptaan adalah kebangkitan semangat komunitas ketika rasa 
gundahgulana dijinakkan dengan solidaritas dan ketika doa dan harapan berakar 
di hati kita lagi. 
 Ciptaan adalah apa yang dikagumi para mistikus dan yang diperjuangkan 
oleh para nabi untuk dipelihara. Ciptaan adalah sumber sembah-sujud dan 
tujuan segala moralitas. Kaum mistikus mencari Ciptaan Baru di mana serigala 
dan domba dalam diri kita berbaring bersama, di mana kekuatan dan 
kelemahlembutan diakui dalam keramahtamahan, di mana maskulinitas dan 
feminitas, animus dan anima dirayakan.2 
 Ciptaan adalah sumber, rahim, dan tujuan segala sesuatu; awal dan akhir, 
alpha dan omega. Ciptaan adalah ibu segala sesuatu dan bapa segala sesuatu, 
yang melahirkan dan yang dilahirkan. Ciptaan itu penuh ketakjuban, 
keterpesonaan (fascinosum), mulai dari bibit bawang yang terkecil hingga 
pohon besar yang menjulang tinggi. Ciptaan tak pernah selesai, tak pernah puas, 

                                                 

1M. FOX, Creation Spirituality. Liberating Gifts for the Peoples of the Earth, New 
York 1991, xi.  

2Bdk. A.D. TORCHIA, Brother Fire, Sister Earth. The Way Of Francis of Assisi 

for a Socially Responsible World,  Toronto 1993, 24-25. 



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi Vol. 2 No.1 Januari 2003 

 28 

bosan dan pasif. Ciptaan selalu lahir baru, selalu membuat baru. Maka, 
penciptaan tak pernah selesai dan tak akan pernah selesai.  
 Ciptaan adalah original blessing; dan segala rahmat yang mengikutinya 
(subsequent blessings), seperti rahmat yang kita beri kepada orang-orang yang 
kita cintai dan rahmat yang kita upayakan terjadi dengan penyembuhan, 
selebrasi dan upaya-upaya keadilan, terkandung dalam original blessing, rahmat 
tanpa syarat sehingga kita terus hidup tanpa memperhatikannya sama sekali. 
Institusi-institusi religius tanpa keraguan apapun punya daya dahsyat 
membangun kuil-kuil megah, tempat para pemeluknya berdoa dan bersujud, dan 
mengembangbiakkan uang mereka di bank-bank, tapi lupa sama sekali akan 
rahmat ciptaan. 
 Ciptaan memang benar-benar murah hati sehingga ia selalu melahirkan bagi  
manusia yang bisa memporakporandakan rumahnya sendiri. Ciptaan itu 
ekstravagan, bijak, serentak gampang terluka. Bagaimanakah ciptaan bereaksi 
jika manusia merusaknya? 

Apa itu Spiritualitas 

 Spirit adalah hidup, ruah, nafas, angin. Menjadi spiritual berarti menjadi 
hidup, terisi ruah, bernafas dalam-dalam, bersentuhan dengan angin. 
Spiritualitas adalah jalan yang penuh hidup (energi), cara hidup yang penuh roh. 
 Spiritualitas ciptaan tidak bersarang pada psikologi, sebab spiritualitas 
ciptaan bukanlah tentang manusia yang terisolir dari segala relasi yang ada. Inti 
spiritualitas ciptaan adalah rahmat, anugerah, di mana rahmat berarti segala 
pemberian yang adalah ciptaan itu sendiri. Dalam konteks antroposentris, cinta 
tak bersyarat sangat jarang, namun dalam konteks kosmologis cinta tak 
bersyarat itu adalah peristiwa setiap hari: jagat raya ini mencintai kita setiap kali 
matahari terbit, dan Pencipta mencintai kita lewat ciptaan. 
 Spiritualitas ciptaan adalah spiritualitas yang dalam alam ciptaan kita 
bersentuhan dengan roh, bertemu dengan Allah, mengalami kehadiran yang 
Ilahi. Allah yang demikian ditemukan dalam ciptaan. 
 Langkah awal spiritualitas ciptaan adalah ketakjuban, keterpesonaan, 
kekaguman (awe, wonder), jatuh cinta (falling in love). Istilah "jatuh cinta" 
terkesan mengganggu bagi hidup perkawinan seseorang dan orang yang berkaul 
wadat-selibat. Namun ini muncul karena budaya antroposentris yang 
mengaplikasikannya secara eksklusif dengan menemukan pasangan. Nyatanya, 
kita bisa jatuh cinta akan bintang, bulan, air, pohon, puisi, lukisan, nyanyian 
dsb. Inilah awal spiritualitas ciptaan. Rabbi Yoshua Heschel berkata: "Awe is 

the beginning of wisdom and praise precedes faith".3 Kagum adalah awal 
kebijaksanaan dan pujian membuka iman. 

Anugerah Ciptaan 

 Kita telah membicarakan apa itu ciptaan dan spiritualitas ciptaan. Baik 
ciptaan maupun spiritualitas ciptaan memuat dan mengajarkan banyak hal yang  

                                                 
3M. FOX, Creation Spirituality, 43.  



Gonti Simanullang, Spiritualitas Ciptaan…. 

 29 
 

 

boleh dipetik dan diamalkan manusia agar hidup spiritualnya lebih kaya, 
kejiwaannya lebih sehat dan hidup bersama di dunia ini lebih indah dan 
menarik. Dengan kata lain ciptaan dan spiritulitas ciptaan mengandung karunia 
atau anugerah. Karunia atau anugerah itu kurumuskan begini: ‘memang mesti 
begitu supaya kita begini atau kalau tidak begitu maka kita tidak begini’. 

Royalitas 

 Anugerah pertama yang dipersembahkan alam ciptaan adalah royalitas, 
boros, tak menimpan apapun untuk dirinya, tapi menyediakan segala sesuatu 
untuk manusia. Alam ciptaan ini extravagant, boros. Alam, jika tidak semua, 
menyerahkan segala sesuatu. Alam selalu mencoba segala sesuatu lagi dan lagi, 
tanpa pernah putus asa. Alam menjalankan spendthrift economy: ‘segalanya 
habis, tapi tak ada yang hilang’. 
 Royalitas atau ekstravagansi alam menantang manusia. Apakah manusia 
extravagant? Thomas Aquinas mengajarkan bahwa bila seseorang memiliki 
kelebihan dari apa yang ia perlukan untuk hidup, maka ia berkewajiban 
memberikan bagian yang 'lebih' itu kepada mereka yang memerlukan dan jika ia 
tidak memberikannya,  mereka yang memerlukannya berhak mengambil apa 
yang perlu untuk kelangsungan hidupnya (survival) dan perbuatan yang 
demikian bukanlah pencurian.4 

Kesalingterkaitan (Interconnectivity) 

 Kesalingterkaitan dilihat sebagai suatu hukum dasar dalam jagat raya ini. 
Gravitas yang membuat kita bisa duduk di atas kursi punya kaitan dengan 
planet dan galaksi yang bergerak di kejauhan. Di ruangan di mana kita tinggal 
bersama orang lain, kita menghirup udara dari satu sama lain. 
 Bagaimanakah hukum kesalingterkaitan ini diterjemahkan dalam hukum 
moral  manusia? Thomas Merton menjawab bahwa ide kemurah-hatian 
(compassion) berdasar pada kesadaran yang dalam atas kesalingterkaitan antara 
segala sesuatu yang hidup, yang adalah bagian dari satu sama lain dan 
terkandung dalam satu sama lain. Kemurah-hatian adalah hukum moral 
kesalingterkaitan, hukum alam yang memberi respon terhadap derita dan 
dukalara dan juga kebahagiaan yang lain.5   

Keadilan (Justice) 

 Keadilan (keseimbangan, balans) adalah bagian integral alam raya. Tak 
mengherankan bahwa Thomas Aquinas mengajarkan bahwa keadilan adalan 
unsur keutamaan yang terpenting. Ketidakadilan adalah penghancuran di dalam 
alam, penghinaan terhadap keutuhan alam, ajakan kepada kekacauan (chaos), 
pemutusan tali yang memadukan alam sebagai suatu kesatuan. Dengan keadilan 

                                                 
4M. FOX, Creation Spirituality, 44. 
5M. FOX, Creation Spirituality, 45. 



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi Vol. 2 No.1 Januari 2003 

 30 

kita menyatukan bagian-bagian alam yang pecah, terpotong-potong.6 

Kurban (Sacrifice) 

 Alam sibuk menyantap dan disantap, lahir dan mati demi kelangsungan 
hidup generasi lain. Namun ini bukanlah pemusnahan, tapi transformasi. 
Contoh sangat sederhana adalah pokok pisang. Karakter pokok pisang adalah: 
sekali hidup, sekali berbuah, lalu mati. Melihat karakter pokok pisang ini, maka 
seharusnya pokok pisang sudah lama musnah dari permukaan bumi ini. Namun 
hakekat pokok pisang bukanlah demikian. Hakekat pokok pisang: lahir dan mati 
dan lahir, lahir dan mati dan lahir. Dan ingatlah, buah pisang tak pernah untuk 
dirinya, selalu untuk yang lain. 
 Tidakkah 'hukum kurban' ini bagian dari kontribusi agama terhadap 
kesadaran manusia? Dalam tradisi kekristenan mungkin kita menyebut hukum 
ini 'hukum alam ekaristik', hukum yang mengajarkan bahwa transformasi dan 
kurban, makan dan dimakan, kena yang ilahi itu sendiri. Kita mengkonsumsi 
yang ilahi setiap kali kita makan roti dan minum anggur atau apapun yang lain. 
Karena itu menyantap dan disantap adalah tindakan yang mengundang rasa 
hormat dan kagum. Kita juga suatu saat akan menjadi santapan bagi generasi 
berikutnya. Karena itu baik kita mulai sekarang meninggalkan sifat menimbun 
(menumpuk) dan memasukkan diri dalam rantai 'makan dan dimakan' sebagai 
santapan bagi satu sama lain. 
 Kurban menuntut tanggapan syukur. Kata Ekaristi berarti 'syukur'. Kita 
bersyukur karena yang Ilahi, Yesus sendiri, mau menyerahkan dirinya agar kita 
hidup. Maka kita hendaknya juga mengatakan 'terima kasih' kepada jeruk yang 
mati bagi kita pagi ini ketika kita meneguk segelas jus dengan berjanji bahwa 
kita akan seenak, secerah dan sesejuk jeruk manis sepanjang hari. 

Penderitaan dan Kebangkitan (Suffering and Resurrection) 

 Apapun jenis penderitaan sangat mungkin adalah penderitaan yang bersifat 
kurban. Yesus mengajarkan bahwa cinta yang terbesar adalah cinta orang yang 
menyerahkan nyawanya bagi sahabatnya. Alam dipanggil untuk menyerahkan 
nyawanya bagi yang lain dan mereka membuatnya. Daun atau bunga mati dan 
jatuh melayang ke tanah pada saat warnanya sangat indah dan ia pada gilirannya 
menyuburkan tanah.  
 Mati dan lahir, salib dan kebangkitan bukanlah peristiwa-peristiwa 
antroposentris. Dan misteri paskah (kematian dan kebangkitan Yesus) yang kita 
rayakan dalam hidup adalah perayaan hukum alam: segala sesuatu hidup, mati 
dan ditransformasikan. 

Kerja 

 Apabila kita mengamati alam, kita menemukan bahwa alam ciptaan sibuk 
bekerja. Matahari, pohon, air, cadas, hutan, binatang dan bunga-bungaan asyik 

                                                 
6M. FOX, Creation Spirituality, 48. 



Gonti Simanullang, Spiritualitas Ciptaan…. 

 31 
 

 

melaksanakan tugasnya. Hanya manusia terkadang menganggur. Kita heran 
mengapa manusia menemukan pengangguran dan bersamaan dengan itu 
kriminalitas, kekecewaan, kebencian diri dan kemiskinan. Pengangguran adalah 
penghinaan terhadap alam. Mengapa ada pengangguran, sementara begitu 
banyak karya baik yang bisa dibuat?  Hildegard menulis bahwa ketika kita 
melakukan pekerjaan baik, kita membuat 'roda alam ini berputar'.7 

Komunitas 

 Segala sesuatu hidup dan bertumbuh subur dalam komunitas. Ekosistem 
(keanekaragaman suatu komunitas dan lingkungannya yang berfungsi sebagai 
suatu aturan ekologi dalam alam; komunitas organik yang terdiri atas tumbuhan 
dan hewan bersama habitatnya) adalah komuntias. Thomas Aquinas menulis: 
"Ada tendensi bagi makhluk-makhluk hidup untuk bergabung, membentuk 
hubungan, hidup di dalam satu sama lain. Inilah cara dunia."8 
 Manusia diundang alam ciptaan ini untuk menggabungkan diri dalam 'cara 
dunia' dan membangun komunitas juga. Kita tak dapat hidup dan bertumbuh 
tanpa komunitas. Setiap komunitas adalah komuntias dasar (kecil dan lokal) di 
mana setiap anggota diajak untuk mengungkapkan dirinya, untuk mengalami 
keakraban, keintiman (intimacy). Dalam komuntias kita mengetahui bahwa 
kelangsungan hidup bukan milik tunggal kelompok yang kuat (survivial does 

not belong to the fittest). Kelangsungan hidup adalah tentang bagaimana 
menempatkan diri secara tepat dalam komunitas dan bagaimana komunitas tepat 
bagi kita (bagai sandal atau sepatu dengan kaki atau kacamata dengan mata). 

Anugerah Spiritualitas Ciptaan 

Kisah Penciptaan 

 Bangsa-bangsa kuno membangun budaya mereka berdasar pada kisah-kisah 
penciptaan, seperti penulis Kitab Suci. Dan keempat penginjil Perjanjian Baru 
memulai Injilnya dengan kisah penciptaan. Lantas apa makna kisah penciptaan 
bagi kita manusia? 
 Kisah penciptaan mengakarkan kita dalam sejarah tentang bagaimana kita 
tiba di sini, dan itu membangkitkan rasa kagum bahwa kita ada di sini. Dengan 
ini kita mengakui kesalinghubungan kita dengan segala ciptaan lainnya dan 
manusia di atas planet bumi ini di jagat raya yang memiliki 1 triliun galaksi, 
masing-masing galaksi dengan 200 milyar bintang. Satu pelajaran dari kisah 
penciptaan adalah  betapa kita bersyukur atas eksistensi kita. Mengapa kita ada 
dan bukan yang lain  yang tak pernah dan tak akan pernah ada? Mengapa saya 
manusia dan bukan pohon, monyet, kucing atau ular? Apa yang kita buat agar 
kita ada? Mengapa begitu unik saya, dengan suara khusus, wajah, warna, mata 
dan bibir yang unik?  
 Kerinduan manusia akan kisah penciptaan muncul bukan hanya dari 

                                                 
7M. FOX, Creation Spirituality, 54. 
8M. FOX, Creation Spirituality, 50. 



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi Vol. 2 No.1 Januari 2003 

 32 

keinginan  untuk mengetahui asal-usul kita; kerinduan itu adalah juga tentang 
tujuan kita. Thomas Aquino berkata: "Karena tujuan sesuatu berkaitan dengan 
asal-usulnya  maka, tak mungkin tak peduli terhadap tujuan segala segala 
sesuatu jika kita mengetahui permulaannya".9 Jika manusia dapat mulai 
menyadari asalnya bersama, maka kita juga dapat mulai melihat tujuan kita 
bersama dan bertindak menurutnya. Etiket kita akan muncul dari asal-usul kita 
bersama dan tujuan kita, alpha dan omega hidup kita. Sumber dan tujuan kita 
akan muncul bersama. Kita akan sepakat atas "preferential option for the poor" 
sebab kisah penciptaan mengingatkan kita akan kenyataan bahwa dari asalnya 
kita miskin, semua lahir telanjang dan bergantung kepada yang lain, semua lahir 
cuma-cuma ke dunia ini tanpa jasa apapun darinya untuk kelahirannya dan 
eksistensinya. 

Kebangkitan Mistisisme 

 Anugerah kedua yang dipersembahkan spiritualitas ciptaan kepada kita 
adalah kebangkitan mistisisme. Manusia tak dapat hidup penuh syukur atau 
damai, ceria dan adil, tanpa selebrasi, tanpa rasa takjub. 
 Asal-usul kata mistisisme adalah masuk ke dalam hal-hal gaib, misterius. 
Yang disampaikan kisah penciptaan kepada kita adalah bahwa kita diitari 
misteri: pohon mangga yang menghasilkan buah dan jutaan daun adalah misteri; 
begitu juga sel-sel darah kita. Mengapa alis mata tak pernah panjang sehingga 
tak perlu dipotong, sementara bulu-bulu lain terus ingin panjang? Ini pun 
misteri.  

Memunculkan Ulang Compassion 

 Spiritualitas ciptaan menolong kita menemukan ulang arti dan makna 
compassion (belas kasih) yakni daya untuk mencintai yang lain dan menderita 
bersamanya. Kita dipanggil kepada compassion bila kita dipanggil untuk 
menjadi putera dan puteri Allah, sebab Allah adalah Allah yang compassionate. 
Compassion adalah ajaran dan tindakan Yesus yang utama dan juga ajaran 
tokoh-tokoh spiritual.10 
 Dengan compassion, spiritualitas ciptaan mengaitkan upaya-upaya untuk 
mencipta keadilan dengan kerinduan akan mistisisme. Kebutuhan-kebutuhan 
komunitas menjadi kebutuhan-kebutuhan individu dan sebaliknya. Keadilan 
adalah kebutuhan setiap individu dan juga kebutuhan komunitas. Maka dalam 
artian ini compassion berkaitan erat dengan interconnectivity. Segala sesuatu 
adalah saling tergantung; segala sesuatu dirasuki dengan kesalingterkaitan. 
Compassion adalah praksis dan bukti kesalingtergantungan.11 

                                                 
9M. FOX, Creation Spirituality, 29. 
10Bdk. C.S. SONG, Theology from the Womb of Asia, New York 1993, 110-119; 

133-143. 
11T.N. HANH, Peace Is Every Step. The Path of Mindfullness in Everyday Life, 

New York 1991, 81-83. 



Gonti Simanullang, Spiritualitas Ciptaan…. 

 33 
 

 

Kepekaan Akan Original Blessing 

 Alam raya adalah original blessing. Dan bumi sebagai salah satu planet di 
jagat raya ini dilukiskan sebagai sebuah kebun kecil yang indah dan mahal. 
Namun menjelang akhir abad ke-20 bumi dilihat bagai kebun yang terlupakan 
dan terancam kehancuran dari segala sudut. 
 Ancaman itu pertama-tama datang dari manusia yang mendiami bumi. 
Manusia menduga bahwa bumi ini tak pernah habis. Secara mantap lewat 
kapasitas intelektualnya, manusia semakin memahami proses alam. Pemahaman 
ini membuat manusia bukan untuk semakin  mencintai dan merawat alam, 
melainkan semakin memanipulasinya demi kepentingannya sendiri. 
 Di pihak lain pesatnya pertumbuhan jumlah penduduk turut menjadikan 
alam semakin menderita. Sebagai gambaran umum, selama hampir 202.000 
tahun, tepatnya dari tahun 200.000 BC hingga 1776 AD jumlah penduduk baru 
mencapai sekitar 700 juta. Sejak 1945 jumlah penduduk bertambah 1 milyar 
setiap 10 dasawarsa, sehingga jumlah penduduk pada tahun 1992 sudah 
mencapai 5 milyar. Diprediksi bahwa jumlah penduduk pada tahun 2030 akan 
menjadi 9 milyar.12 
 Pesatnya jumlah penduduk ini semakin memacu manusia ke arena 
kompetisi. Manusia mulai membuat dan mempertaruhkan apa saja untuk 
berkuasa di alam ini. Sekelompok kecil manusia semakin memiliki power dan 
control atas apa yang diproduksi alam ini, dan mereka mengklaim hal itu 
haknya. Kelompok-kelompok minoritas yang berkuasa semakin mengikis habis 
sumber-sumber alam, sementara rakyat murba semakin luntang lantung dan 
malang. 
 Lahan alam ini mulai tandus, padang pasir. Bentuk-bentuk kehidupan yang 
mengambil jutaan tahun untuk berkembang musnah sekejap untuk selamanya. 
Air terpolusi. Lingkungan rusak. Pohon-pohon yang menyaring udara kotor 
agar bersih dihirup manusia, dibabat habis tanpa kendali oleh manusia . 
 Sejumlah manusia mulai melihat dan sadar bahwa alam sedang menuju 
kehancuran. Mereka mulai melihat bahwa jika sikap manusia terus demikian, 
segala bentuk kehidupan akan punah. Alam ini akan menjadi semakin panas 
membakar dan kosong. Segala bentuk makhluk hidup akan musnah, tak 
terkecuali manusia sendiri. 
 Terdapat aneka reaksi terhadap kesadaran ini. Kelompok pertama termasuk  
mereka yang mendapat  banyak dari sumber-sumber alam. Kelompok ini 
mengatakan masalah itu terlalau dibuat-buat, dieksagerasi. Alasan mereka: 
manusia mempunyai hak untuk mengekploitasi alam; alam mungkin sekali 
memiliki sumber-sumber lebih dari apa yang dapat diketahui; otak manusia 
akan menemukan solusi untuk mengatasi masalah itu. Sementara argumentasi 
ini dipegang, mereka terus mengeksploitasi alam. 

                                                 
12Bdk. PONTIFICAL COUNCIL "COR UNUM", World Hunger, A Challenge for 

All. Development in Solidarity, Philippines 1997, 29-30; D. ELGIN, Voluntary 

Simplicity. Toward a Way of Life that is outwardly Simple, inwardly Rich, New York 
1993, 37 dan 40. 



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi Vol. 2 No.1 Januari 2003 

 34 

 Kelompok kedua punya sikap lain. Mereka melihat alasan-alasan palsu dan 
keliru pada apa yang dikatakan kelompok pertama. Kelompok kedua ini yakin 
bahwa kelobaan, kerakusan (greed) dan pemuasan kepentingan sendiri 
merupakan alasan dasar mereka. Kelompok ini cemas dan khawatir atas apa 
yang dibuat manusia atas alam. Menurut kelompok ini manusia telah membuat 
kesalahan fundamental dalam melihat diri mereka sebagai spesies yang angkuh, 
pongah dan berbahaya. Mereka tidak menepiskan teknologi dan kebijaksanaan 
manusia. Mereka ingin kembali kepada pola hidup lama di mana manusia 
adalah bagian dari seluruh kehidupan alam. Ketimbang dominasi dan arogansi 
mesti ada rasa hormat terhadap ritme alam. 
 Kelompok ketiga punya sikap lain yang agak sintesis. Seperti kelompok 
kedua mereka bagai alarm, namun yakin bahwa manusia mesti mempergunakan 
otak dan kebijaksanaannya untuk menemukan solusi dalam merawat alam dan 
setiap makhluk di dalamnya. Seperti kelompok kedua, mereka setuju bahwa 
manusia adalah bagian alam, secara mendalam berelasi dengan setiap ciptaan 
lain. Mereka sadar bahwa perusakan  dan kehancuran telah diderita alam karena 
kelobaan manusia. Kelompok ini juga yakin bahwa manusia memanggul 
tanggungjawab atas semua itu. 
 Melihat ketiga kelompok ini, kita pro yang mana dan kontra yang mana. 
Sebelum kita menjawab pertanyaan ini dan mengambil sikap atasnya, baik lebih 
dahulu kita melihat hubungan kita dengan bumi di mana kita sebenarnya telah 
berakar dalam bumi. 
 Pertama, kita berakar di dalam bumi sebab kita tergantung kepada energi-
energi bumi setiap saat dalam hidup kita. Bumi ini menyediakan udara yang kita 
hirup, makanan yang kita makan, air yang kita minum, materi-materi darinya 
kita membangun rumah kita, energi dengannya kita menjalankan mesin-mesin, 
dan tempat-tempat pembuangan sampah-sampah kita. Dengan kata lain, bumi 
bagai ibu kepada kita, dan kita bagai anak-anak yang bergantung kepadanya 
setiap saat. Tanpa semuanya ini kita tak dapat hidup. 
 Kedua, kita berakar dalam bumi sebab kita dicipta dari materi alam.  Seperti  
gunung, pohon, bukit dan sungai, tubuh kita terbuat dari materi alam. Kita 
dicipta dari tanah dan kita akan kembali ke tanah (Kej 3:19). 
 Apa artinya "dicipta dari tanah"? Minimal itu dapat berarti bahwa tubuh kita 
terdiri dari unsur-unsur alam. Tatkala kita melihat gunung dan menikmati 
keindahannya, mata dengannya kita melihat adalah bumi itu sendiri. Demikian 
juga halnya dengan aspek-aspek lain fisik kita. Tapi itu dapat juga berarti bahwa 
jiwa kita, perasaan dan pikiran batiniah kita, adalah tercipta dari bumi. Karena 
itu  kita sanggup merasakan kepedihan dan penderitaan makhluk-makhluk lain. 
Ketika seseorang memukul atau menyepak anjing, bisa muncul perasaan iba 
atau kasihan di hati kita. Perasaan ini adalah perasaan batiniah kita. Karena itu 
kita adalah bumi, atau sekurang-kurangnya bagian dari bumi. 

Hidup Ugahari 

 Dalam bahasa Inggris terdapat beberapa ungkapan yang dapat 
dipertukarkan sebagai padanan istilah "hidup ugahari", misalnya simple living, a  



Gonti Simanullang, Spiritualitas Ciptaan…. 

 35 
 

 

simple lifestyle, living simply, living lightly and generously, the ways of simple 

living, voluntary simplicity. Dan ada seorang wanita yang sedang studi tingkat 
doktoral bidang Spiritualitas dan pengagum Fransiskus, mengungkapkan 
keugaharian Fransiskus dengan istilah stepping lightly, melangkah riang dan 
ringan. 
 Hidup ugahari sebagai suatu pola hidup merupakan jawaban atas 
pertanyaan-pertanyaan  berikut: Bagaimanakah kita dapat hidup secara ugahari 
namun memuaskan, berbobot serentak adil dari segi ekologis? Apa artinya 
cukup? Seberapa banyak cukup? 
 Pertanyaan-pertanyaan ini mencuat karena ancaman-ancaman dahsyat 
terhadap lingkungan, karena kemiskinan yang melanda milyaran manusia dan 
kelaparan yang merajalela. Kita boleh saja mempersalahkan perusahaan-
perusahaan multinasional, para politisi dan pemerintah atas ketidakadilan dan 
perusakan yang membabibuta terhadap planet kita demi pameran produk-
produk. Tetapi siapa  pembeli dan pemakai produk-produk itu? Siapa yang 
bertanggungjawab? Jika kita membuat sejumlah hal sederhana untuk 
menyelamatkan bumi ini, apakah itu cukup? Sanggupkah kita memulihkan 
kemurah-hatian terhadap ekonomi manusia dan mengontrol nafsu liar atas 
sumber-sumber alam? Bagaimana kita dapat  mengubah haluan dan 
mengembalikan  kepada dunia hati dan jiwanya yang hilang? Cara-cara apa 
yang mestinya kita tempuh agar kita dapat merasa nyaman, cukup dan bahagia 
dalam hidup kita? Bagaimana kita dapat menyetopkan ketimpangan ekonomis, 
pemborosan dan kerakusan? 
 Banyak orang telah menemukan bahwa salah satu cara untuk mencapai 
tujuan itu adalah hidup ugahari, suatu jawaban dan sikap personal terhadap 
kebutuhan akan  pola hidup yang lebih adil dan ekologis.  
 Inti hidup ugahari adalah hidup harmonis dan terarah (harmonius and 
purposeful). Richard Gregg, seorang studen yang mempelajari ajaran Mahatma 
Gandhi, menulis hal yang berikut tentang voluntary simplicity.               

 Voluntary simplicity melibatkan kondisi lahiriah dan batiniah. Itu berarti 
keutuhan tujuan, kesungguhan dan kejujuran hati sekaligus menghindari 
keterikatan akan  hal-hal material yang tidak relevan dengan tujuan utama 
hidup. Itu berarti menata dan mengarahkan energi dan keinginan-keinginan 
kita;  menata hidup untuk mencapai tujuan. Karena orang yang berbeda 
mempunya tujuan yang berbeda, maka cara yang  pas bagi seseorang untuk 
mencapai tujuan hidupnya mungkin sekali tidak pas bagi orang lain. Karena 
itu, orang tertentu, bila mau, mesti memilih dan  menentukan tingkat 
simplisitas hidup bagi dirinya sendiri.13 

 Menganut pola hidup ugahari dengan sukarela berarti hidup dengan 
pertimbangan, terarah, sadar. Kita tidak dapat hidup dengan pertimbangan bila 
kehidupan kita kacau. Kita tidak dapat terarah bila kita tidak memberi perhatian. 
Karena itu untuk dapat bertindak dengan pertimbangan, maka kita mesti sadar 
akan diri kita, akan hidup kita, akan gerakan hidup kita. Hal ini menuntut dari 

                                                 
13D. ELGIN, Voluntary Simplicity, 23-24. 



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi Vol. 2 No.1 Januari 2003 

 36 

pihak kita untuk memberi perhatian terhadap tindakan yang kita buat secara 
lahiriah dan perhatian terhadap dunia batiniah kita dalam arti bahwa kita sadari 
bahwa kita sedang bertindak, sedang berbuat sesuatu. Dengan kata lain, kita 
tidak dapat hidup dengan pertimbangan, terarah dan sadar, apabila kita tidak 
memberi perhatian (sadar) terhadap aspek-aspek lahiriah dan batiniah dari 
perjalanan hidup kita. 
 Hidup ugahari, hidup dengan pertimbangan adalah hidup dengan terarah 
dan dengan a minimum of needless distraction. Perwujudan keugaharian adalah 
urusan orang per orang. Kita masing-masing tahu dalam hal-hal mana hidup kita 
tak perlu complicated. Kita semua sadar akan kekacauan  yang menindih diri 
kita dan yang membuat perjalanan hidup kita di dunia ini menjadi berat dan 
kaku. Hidup dengan ugahari adalah melepaskan beban-beban itu dari diri kita - 
hidup dengan ringan, living lightly, cleanly, aerodynamically. Hidup ugahari 
adalah membangun hubungan yang lebih langsung, jujur dan ringan dengan 
segala aspek  hidup kita: hal-hal yang kita konsumsi, pekerjaan yang kita 
kerjakan,  relasi kita dengan orang lain, relasi kita dengan alam dan kosmos. 
Hidup dengan ugahari berarti berhadapan (bertatapan) dengan hidup dari muka 
ke muka, menghadapi hidup dengan jelas, tanpa distraksi-distraksi yang tak 
perlu. Itu berarti langsung dan jujur dalam relasi dengan segala hal. Itu berarti 
taking life as it is, langsung dan tidak dibuat-buat. 
 Bila kita memadukan kedua ide di atas yakni aspek lahiriah dan batiniah 
dari hidup kita, kita dapat mendeskripsikan voluntary simplicity sebagai pola 
hidup yang secara lahiriah ugahari dan secara batiniah kaya, cara berada di 
mana diri kita yang otentik dan hidup dibawa kepada kontak langsung dan sadar 
dengan hidup. Cara hidup seperti ini bukan statis tetapi suatu balans yang 
dinamis yang mesti terus-menerus dan sadar dibuat nyata. Karena itu dalam 
artian ini simplicity is not simple. Mempertahankan keseimbangan yang 
memberdayakan antara aspek lahiriah dan batiniah hidup kita merupakan proses 
yang menantang dan terus-menerus berubah. Sasarannya bukan hidup 
berkekurangan, tetapi intensi hidup yang lebih seimbang untuk menemukan 
hidup yang membawa kita kepada pemenuhan dan kepuasan. 

Salah Pengertian Tentang Simple Life 

 Ada orang cenderung menyamakan hidup ekologis dengan hidup miskin, 
melawan kemajuan. Bahkan ada orang yang dengan sengaja (atau karena malas) 
berpenampilan jorok, kotor, seakan-akan hal itu merupakan pengungkapan dari 
pola  hidup ugahari. Hidup ugahari bukanlah hidup yang menghinakan 
keindahan. Sebaliknya, hidup ugahari adalah hidup yang menampilkan 
keindahan alami. 

Hidup Melarat 

 Kendatipun ada tradisi spiritual yang menganjurkan hidup radikal yakni 
penyangkalan diri, namun  tidaklah tepat menyamakan keugaharian dengan 
kemiskinan. Kemiskinan jelas berbeda dari keugaharian.  Kemiskinan adalah 



Gonti Simanullang, Spiritualitas Ciptaan…. 

 37 
 

 

keterpaksaan karena itu memandulkan. Sebaliknya keugaharian adalah 
kehendak  (pilihan) bebas dan karena itu memberdayakan, empowering, 

enabling. Kemiskinan mengerdilkan roh, sementara hidup ugahari mengandung 
keindahan dan integritas fungsional yang mengangkat jiwa. Kemiskinan yang 
terpaksa menimbulkan keputusasaan, kekecewaan dan pasivitas, sedangkan 
keugaharian  yang dikehendaki menyuburkan pemberdayaan pribadi, 
keterlibatan kreatif, dan peluang.14 
 Secara historis orang-orang yang memilih pola hidup ugahari mencari dan 
menemukan the golden mean, yakni keseimbangan yang kreatif dan estetis 
antara kemiskinan dan ekses. Dengan tidak mengutamakan kekayaan material, 
mereka ingin mengembangkan secara seimbang kekayaan dalam pengalaman 
batiniah. 
 Jika manusia menetapkan standar hidup moderat untuk setiap orang, 
diyakini bahwa dunia ini dapat mencapai tingkat kegiatan ekonomis yang 
sustainable, berkesinambungan. Jika kita tidak menunda-nunda tetapi bertindak 
dengan keputusan dan determinasi, maka manusia tidak akan menghadapi masa 
depan yang suram hitam legam dan miskin. Bumi ini dapat mempertahankan 
standar hidup yang secara material moderat dan memuaskan bagi seluruh umat 
manusia. 

Anti Kemajuan 

 Hidup ekologis tidak berarti anti kemajuan ekonomis; hidup ekologis lebih 
sebagai kepedulian untuk menemukan teknologi-teknologi yang  paling pas dan 
menolong menuju masa depan yang berkesinambungan. Hidup ekologis 
bukanlah sikap yang  anti pembangunan dan kemajuan (not a path of "no 
growth", melainkan jalan menuju pembangunan dan kemajuan yang baru (a 
path of "new growth") yang meliputi dimensi material dan spiritual. Hidup 
ugahari tidak menolak pembangunan dan kemajuan, sebaliknya pembangunan 
esensial bagi perkembangan  peradaban masyarakat.15  
 Sesudah sekian lama mempelajari pasang-surut peradaban dunia, ahli 
sejarah Arnold Toynbee menyimpulkan bahwa ukuran perkembangan 
peradaban tidak terletak pada kejagoan dalam menaklukkan bangsa lain atau 
pada pemilikan tanah. Ia melukiskan hakekat pertumbuhan dalam hal yang ia 
sebut Law of Progressive Simplification. Perkembangan yang benar adalah 
kemampuan masyarakat mentransfer energi dan perhatian yang berlebihan dari 
sisi hidup material kepada sisi hidup non-material. Cara ini jelas memajukan 
kebudayaan, daya untuk compassion, sense of community, dan kekuatan 
demokrasi. Kita sekarang benar-benar didesak untuk menemukan makna 
perkembangan yang benar dengan mengugaharikan secara mantap sisi material 
hidup kita dan memperkaya sisi non-material.16 

                                                 
14D. ELGIN, Voluntary Simplicity, 27-28. 
15D. ELGIN, Voluntary Simplicity, 28-29. 
16A. TOYNBEE, A Study of History, I, New York 1947, 198.  



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi Vol. 2 No.1 Januari 2003 

 38 

Ungkapan-Ungkapan Umum Tentang Cara Hidup Ekologis
17 

 Tidak ada buku resep untuk mendefinisikan hidup ugahari secara sadar. 
Richard Gregg, misalnya, menandaskan bahwa "Keugaharian  adalah hal relatif 
yang bergantung pada iklim, adat kebiasaan, budaya, dan karakter individu".18 
Juga jelas bagi Henry David Thoreau bahwa tak ada rumusan gampang yang 
dapat mendefinisikan hidup ugahari. Ia berkata "Aku tidak ingin seorangpun 
mengikuti cara hidupku. Aku inginkan setiap orang secara bijak menemukan 
dan mengembangkan caranya sendiri."19 Juga Mahatma Gandhi tidak 
menganjurkan penolakan buta terhadap sisi hidup yang material. Ia berkata: 
"Sejauh anda memperoleh bantuan dan kekuatan batiniah dari sesuatu, 
peganglah itu. Jika anda meninggalkan itu karena merasa ingin mengorbankan 
diri (menyangkal diri) atau karena desakan tugas, anda akan terus menginginkan 
itu kembali, dan keinginan yang tak terpuaskan itu akan mengganggu anda. 
Tetapi tinggalkanlah sesuatu bila anda begitu menginginkan situasi lain. 
Dengan demikian  hal yang anda tinggalkan itu tidak lagi menarik bagi anda."20 
Karena keugaharian berkaitan erat dengan tujuan hidup seseorang  dan tentu 
pula berkaitan dengan dengan standar hidup, maka tidak ada jalan tunggal yang 
right and true untuk hidup secara ekologis dan compassionate. 
 Kendatipun tak adan rumusan dogmatis untuk hidup ugahari, namun ada 
pola tingkah-laku dan sikap umum yang  sering dikaitkan dengan keterarahan 
menuju hidup ugahari. Maka seseorang boleh disebut telah bergerak menuju 
pola hidup ugahari, bila ia: 

 condong menyisihkan waktu dan tenaga bagi partner, anak-anaknya, 
sahabatnya (berjalan, main musik, makan bersama, camping, dsb), atau 
dengan sukalera menolong orang lain, atau terlibat dalam masalah-
masalah kemasyarakatan untuk meningkatkan mutu hidup komunitas. 

 condong mengembangkan potensi-potensinya: fisik (berlari, naik 
sepeda, naik gunung), emosional (mempelajari kiat-kiat tertentu untuk 
menjalin hubungan akrab, berbagai perasaan dalam hubungan-
hubungan penting), mental (senang akan dan asyik dengan learning by 

reading, kursus), spiritual (belajar mengisi hidup dengan budi yang 
hening dan hati yang compassionate). 

 condong merasakan hubungan yang akrab dengan bumi dan kepedulian 
terhadap alam. Sadar bahwa ekologi bumi merupakan bagian dari 
"tubuh" kita yang extended (diperluas); mereka condong bertindak atas 
cara-cara di mana terungkap kepedulian terhadap kebaikan bumi. 

 condong peduli terhadap orang-orang miskin; pola hidup ugahari 
menyuburkan sense of kinship terhadap manusia di dunia dan karena itu 

                                                 
17Lihat D. ELGIN, Voluntary Simplicity, 32-35. 
18R. GREGG, "Voluntary Simplicity," in Co-Evolution, Sausalito (1977) 20. 
19D. SHI, The Simple Life. Plain Living and High Thinking in American Culture, 

New York 1985, 149. 
20D. ELGIN, Voluntary Simplicity, 32. 



Gonti Simanullang, Spiritualitas Ciptaan…. 

 39 
 

 

kepedulian terhadap keadilan sosial dan keseimbangan dalam 
menggunakan sumber-sumber alam. 

 secara pribadi condong  menurunkan tingkat konsumsi: sedikit membeli 
pakaian (dengan lebih memperhatikan hal-hal yang fungsional, awet, 
estetis, dan kurang menaruh minat pada mode sesaat), tidak banyak 
menghias diri dengan hiasan-hiasan dan ornamen, kosmetik; bijak 
dalam megeluarkan biaya ketika refreshing atau berlibur. 

 condong mengubah pola-pola konsumsi dan beralih pada produk-
produk yang tahan lama, mudah diperbaiki, tidak menimbulkan polusi 
dalam penggunaan, hemat energi, fungsional dan indah. 

 condong mengatur menu makanan yang lebih alamiah, sehat, 
sederhana, tepat untuk menyokong keadilan bagi penghuni bumi ini. 

 condong mengurangi keterikatan-keterikatan yang sesat dalam hidup 
pribadi dengan membagikan atau menjual milik yang jarang dipakai 
sementara dapat dimanfaatkan lebih produktif oleh orang lain (pakaian, 
buku, mobiler, alat-alat). 

 condong menggunakan konsumsinya secara politis dengan memboikot 
barang-barang dan pelayanan  perusahaan-perusahaan yang tindakan 
dan polisinya dianggap tidak etis. 

 condong mendaurulang gelas, kertas, dan mengurangi konsumsi 
terhadap barang-barang yang sifatnya  memboroskan sumber-sumber 
alam. 

 condong menyuburkan taraf hidup yang secara langsung memberi 
sumbangan kepada kebaikan dunia dan memampukan orang lain untuk 
mempergunakan daya kreatifnya atas cara-cara yang membangun. 

 condong meningkatkan kemampuan-kemampuan pribadi yang 
memungkinkan kemandirian dan mengurangi ketergantungan kepada 
para ahli dalam menangani urusan-urusan umum dalam hidupnya 
(misalnya bertukang, mereparasi peralatan rumah tangga, berkebun, 
mengukir, dsb). 

 condong mengubah peran pria-wanita demi menunjang pola-pola 
hubungan yang non-sexist. 

 condong menghargai kesederhanaan bentuk-bentuk komunikasi 
nonverbal: hening, merangkul, menyentuh, bahasa mata. 

 condong ambil bagian dalam praktek-praktek pemeliharaan kesehatan 
secara menyeluruh yang menekankan obat preventif dan daya-daya 
penyembuhan tubuh lewat bantuan budi. 

 condong melibatkan diri dalam kasus-kasus yang menuntut compassion 
seperti melindungi hutan-hutan lindung dan mencegah pemusnahan 
binatang-binatang dan condong menggunakan sarana non-violence 
dalam upaya dan aksi mereka. 

 condong mengubah mode transportasi untuk lebih memaksimalkan 
penggunaan jasa pengangkutan umum atau naik sepeda atau berjalan. 



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi Vol. 2 No.1 Januari 2003 

 40 

 Karena ada kecondongan untuk menekankan perubahan eksternal sebagai 
ungkapan hidup ugahari, maka penting ditandaskan lagi bahwa pendekatan 
hidup seperti ini dimaksudkan untuk mengintegrasikan aspek lahiriah dan 
batiniah kedalam keseluruhan yang bermakna dan memuaskan. 

Mempertahankan (Maintaining) dan Melampaui (Surpassing) Diri Kita
21  

 Pendekatan ekologis terhadap hidup mengundang kita untuk terus-menerus 
menyeimbangkan dua sisi hidup: mempertahankan diri (menciptakan eksistesi 
yang workable) dan melampaui diri kita (menciptakan eksistensi yang sarat 
makna). Statement filsuf dan feminis Simone de Beauvoir membantu kita untuk 
memahaminya dengan baik: "Hidup (manusia) tarik menarik antara 
mengabadikan dirinya dan mengatasi dirinya; jika segalanya hanya 
mempertahankan diri, maka hidup hanya tidak mati. Dari sudut lain, jika kita  
berupaya hanya untuk mempertahankan diri, tak soal seberapa hebat pola hidup 
kita, kita hanya berbuat sedikit lebih dari sekedar "only not dying". Di pihak 
lain, jika kita berjuang hanya demi eksistensi yang sarat makna tanpa jaminan 
dasar material yang menopang hidup kita, maka eksistensi tubuh kita menjadi 
repot dan peluang untuk melampaui diri kita hanya sedikit di atas mimpi 
utopis.” Kendati banyak dari ungkapan tentang hidup ugahari yang disebut di 
atas menekankan tindakan yang mempromosikan eksistensi yang lebih 
berkesinambungan, hal itu hendaknya tidak menjauhkan kita dari pentingya 
surpassing atau dimensi-dimensi batiniah dari hidup ugahari secara sadar.  
 Ungkapan-ungkapan tentang hidup ugahari itu, baik batiniah maupun 
lahiriah, menunjukkan bahwa hidup ugahari lebih dari sekedar perubahan 
dangkal dalam pola hidup. Perubahan "pola" secara umum merujuk pada 
perubahan lahiriah, misalnya mode pakaian yang baru. Keugaharian jauh lebih 
dalam dan melibatkan  perubahan dalam cara hidup kita. Hidup ekologis 
merupakan jawaban pas terhadap tuntutan-tuntutan dari peradaban industrial 
yang merusak. Ada perbedaan antara padangan dunia era industrial dan era 
ekologis yang sedang mencuat. Cara hidup ugahari dalam era ekologis akan 
mengakibatkan perubahan sebesar transisi dari era pertanian kepada era industri. 
Dalam dunia yang saling bergantung dan sadar secara ekologis setiap aspek 
hidup akan disentuh dan diubah misalnya: pola-pola dan tingkat konsumsi, 
lingkungan hidup dan kerja, proses dan sikap-sikap politik, etika dan hubungan 
internasional, penggunaan mass media, pendidikan.   

Dorongan Kebutuhan (The Push of Necessity) dan Tarikan Kesempatan 

(The Pull of Opportunity)
22 

 Ada dua alasan menarik untuk memeluk pendekatan yang lebih ekologis 
pada hidup yakni dorongan kebutuhan dan tarikan kesempatan. Dampak 
gabungan dari aneka dorongan kebutuhan itu mengejutkan permenungan kita. 

                                                 
21D. ELGIN, Voluntary Simplicity, 36-37. 
22D. ELGIN, Voluntary Simplicity, 37-45. 



Gonti Simanullang, Spiritualitas Ciptaan…. 

 41 
 

 

Berikut ini merupakan ikhtisari dari keadaan berbahaya itu: 

 Pada tahun 1930 penduduk dunia ini berjumlah 2 milyar, 1975 4 milyar, 
menjelang tahun 2000 diduga lebih dari 6 milyar dan 2025 penduduk 
dunia ini akan mendekati 9 milyar. Mayoritas besar dari pertambahan 
penduduk itu terjadi di negara-negara yang kurang berkembang. 
Karena ekosistem dunia ini semakin rusak, sementara milyaran 
manusia mencari standar hidup yang layak, maka ekologi global dapat 
dengan mudah porak poranda yang mengakibatkan bencana yang tak 
dapat diramalkan. 

 Jurang antara negara-negara kaya dan miskin semakin melebar dengan 
cepat.  Orang  yang berada dalam negara-negara kaya (1/5 dari negara-
negara di dunia) rata-rata memperoleh income US$15.000 pada tahun 
1990, sedangkan orang dalam negara-negara miskin (1/5 dari negara-
negara di dunia)  berpendapatan hanya sekitar US$250. Perbedaan 
mencolok ini (60 kali lipat) double pada tahun 1960. 

 Milyaran manusia hidup dalam kemiskinan absolut, jauh di bawah garis 
layak. Kondisi hidup terjerat oleh malnutrisi, kebodohan, penyakit, 
lingkungan kumuh, tingginya tingkat kematian anak dan tingkat  
ekspentasi hidup yang suram. 

 Alarm global tampaknya akan mengubah pola curah hujan dan 
menghancurkan produksi makanan, banjir di daerah berdataran rendah, 
menggusur milyaran manusia, menghancurkan ekosistem yang rapuh 
dan menimbulkan bentuk-bentuk penyakit baru di luar ramalan dan 
pantauan manusia. 

 Pohon-pohon hujan tropis yang dibabat hingga tingkat kritis ikut 
memberi alarm global dan merusak ekosistem yang membutuhkan 
jutaan tahun untuk pulih kembali. 

 Ribuan tanaman dan binatang musnah setiap tahun menggambarkan 
besarnya kehilangan hidup di planet kita sejak pemusnahan massal 
dinosaurus, tumbuhan dan binatang lainnya hampir 65 juta tahun silam. 

 Semua ini bukanlah masalah yang berdiri sendiri; sebaliknya semua ini 
membentuk sistem persoalan yang erat saling bertautan yang mendesak kita 
untuk mengembangkan pendekatan-pendekatan baru terhadap hidup jika kita 
ingin hidup berkelanjutan. Untuk dapat hidup berkesinambungan (living 

sustainably), kita mesti hidup efisien (living efficiently); artinya, tidak 
menyalahgunakan atau memboroskan sumber-sumber alam. Agar dapat hidup 
efisen, kita mesti hidup damai (living peacefully). Untuk dapat hidup dengan 
damai, kita mesti hidup dalam tingkat kesamaan yang layak (reasonable) dan 
adil, sebab tidaklah realistik bahwa dalam dunia yang kaya komunikasi 
milyaran manusia hidup dalam kemiskinan absolut sementara yang lain hidup 
berlimpah ruah. Hanya dalam kewajaran (keadilan) dalam mengkonsumsi 
sumber-sumber alam, kita dapat hidup damai, berkesinambungan sebagai a 

human family. Tanpa revolusi keadilan, dunia ini akan berhadapan dengan 
konflik kronis atas sumber-sumber alam yang semakin berkurang dan hal ini 



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi Vol. 2 No.1 Januari 2003 

 42 

pada gilirannya akan mempersulit kita  mencapai kerjasama untuk memecahkan 
masalah-masalah seperti polusi dan kependudukan. 
 Menurut PBB, dari 5 milyar penduduk dunia, satu milyar yang menduduki 
tingkat teratas menguasai 83% kekayaan dunia sementara satu milyar terendah 
hanya mendapat 1,4%. Tak mungkin hidup dalam damai dalam dunia  di mana 
disparitas antara orang kaya dan miskin begitu lebar. Kemakmuran negara-
negara kaya yang secara teknologis saling bergantung sangat rentan terhadap 
kehancuran karena terorisme dari pihak mereka yang tidak punya apa-apa untuk 
dibanggakan dan harapan di masa depan. Only with greater equity can we 

expect to live peacefully, and only with greater harmony can we expect to live 

sustainably. 
 Jika disparitas material begitu mendalam merasuki dunia ini, maka sangat 
sedikit harapan bahwa dunia ini akan bisa disatukan secara sosial, psikologis 
dan spiritual. Karena itu jika kita ingin hidup bersama secara damai sebagai 
anggota-anggota keluarga manusia, maka setiap orang berhak untuk mendapat 
bagian  wajar dari sumber-sumber alam. Setiap orang berhak mengharapkan 
bagian layak dari kekayaan dunia ini, cukup untuk menopang standar hidup 
yang "layak": cukup makanan, perumahan, pendidikan, kesehatan untuk 
memampukan manusia menyadari potensi-potensinya sebagai anggota kelurga 
dunia yang produktif dan dihargai. Ini bukan berarti agar dunia ini menganut 
satu cara dan standar hidup, melainkan agar setiap orang merasa bahwa ia 
bagian dari keluarga dunia dan dalam batas perbedaan yang wajar, dihargai dan 
disokong untuk menyadari potensi-potensinya yang unik. 
 Dengan kesinambungan kita dapat mengembangkan kekayaan pengalaman 
kita dalam hal budaya, compassion, komunitas dan determinasi diri. Dengan itu 
keseluruhan proses hidup akan disuburkan dan ditopang. Karena itu pula, 
memperkuat dorongan kebutuhan adalah tarikan kesempatan: potensi hidup 
ugahari untuk menggapai eksistensi rohaniah yang lebih memuaskan. Banyak 
orang dalam negara-negara berkembang  mengalami hidup secara psikologis 
dan spiritual bagai lembah duka: hidup dalam lingkungan kota yang padat dan 
merasa terasing, jauh bahkan tersobek dari lingkungan alamiah, punya 
pekerjaan yang tak memuaskan. Banyak orang merindukan cara hidup yang 
lebih otentik, yang menjanjikan peluang untuk berhubungan dengan diri sendiri, 
orang lain, bumi dan jagat raya. Pada tahun 1991 Majalah Time dan televisi 
CNN melaksanakan survei tentang Simple Life di kalangan orang Amerika.  
Berikut adalah hasil survei itu: 

 69% dari jumlah orang yang diwawancarai mengatakan bahwa mereka 
suka lebih tenang dan hidup lebih relaks. Sementara 19% mengatakan 
ingin hidup lebih cepat. 

 60% setuju bahwa earning a living today menuntut begitu banyak usaha 
sehingga sulit mendapat waktu untuk menikmati hidup. 

 Ketika ditanya tentang prioritas mereka, 89% mengatakan bahwa telah 
semakin mendesak dan penting sekarang ini untuk memberi waktu 
bersama keluarga. 

 Hanya 13% melihat penting mengikuti trend-trend komtemporer, dan 



Gonti Simanullang, Spiritualitas Ciptaan…. 

 43 
 

 

hanya 7% mengatakan layak berbelanja yang mengangkat simbol 
status.  

 Jadi kombinasi desakan keharusan (push of necessity) dan tarikan 
kesempatan (pull of opportunity) menciptakan situasai yang sama sekali baru 
bagi kemanusiaan. Dari satu sisi, hidup ugahari memungkinkan  energi 
(memberi peluang) untuk kegiatan-kegiantan rohaniah dan pelayanan karitatif 
(tugas yang menurut tradisi-tradisi kebijaksanaan dunia ini mesti diberi prioritas 
tertinggi). Dari sisi lain, cara hidup ugahari juga merupakan salah satu solusi 
terhadap pemakaian sumber-sumber alam secara moderat, mengurangi polusi 
dan dampak negatif lainnya terhadap lingkungan. Desakan keharusan dan 
tarikan peluang menciptakan dinamisme yang sungguh-sungguh kuat untuk 
mentransformasikan cara-cara kita dalam hal hidup, bekerja, berhubungan dan 
berpikir. 

Akar Historis Keugaharian
23 

Pandangan Kristen 

 Yesus jelas seorang penganut hidup ugahari. Ia mengajarkan dengan 
tindakan bahwa kita hendaknya jangan menjadikan penumpukan materi sebagai 
tujuan utama; sebaliknya kita hendaknya mengembangkan daya  untuk berbagi 
dan partisipatif dalam hidup. Kitab Suci sering berbicara tentang kebutuhan 
untuk menciptakan balans antara sisi material dan spiritual dalam hidup. 

 "Jangan berikan kepadaku kemiskinan atau kekayaan" (Ams. 30:8). 

 "Janganlah kamu mengumpulkan harta di bumi; di bumi ngengat dan 
karat merusakkannya dan pencuri membongkar serta mencurinya. 
Tetapi kumpulkanlah bagimu harta di sorga; di sorga ngengat dan karat 
tidak merusakkannya dan pencuri tidak membongkar dan mencurinya. 
Karena di mana hartamu berada, di situ juga hatimu berada" (Mat. 
6:19-21). 

 "Karena itu Aku berkata kepadamu: Janganlah kuatir akan hidupmu, 
akan apa yang hendak kamu makan atau minum, dan janganlah kuatir 
pula akan tubuhmu, akan apa yang hendak kamu pakai. Bukankah 
hidup itu lebih penting dari pada manakan dan tubuh itu lebih penting 
dari pada pakaian?" (Mat. 6: 25). 

 "Barangsiapa mempunyai harta duniawi dan melihat saudaranya 
menderita kekurangan tetapi menutup pintu hatinya terhadap 
saudaranya itu, bagaimanakah kasih Allah dapat tetap di dalam 
dirinya?" (1Yoh. 3:17). 

 "Apa gunanya seorang memperoleh seluruh dunia, tetapi ia 
membinasakan atau merugikan dirinya sendiri? (Luk. 9:25). 

 Dasar umum untuk hidup ugahari dapat ditemukan dalam setiap tradisi 
spritual dan diungkapkan dalam "golden rule", anjuran yang mengundang kita 

                                                 
23D. ELGIN, Voluntary Simplicity, 46-53. 



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi Vol. 2 No.1 Januari 2003 

 44 

untuk memperlakukan orang lain sebagaimana kita sendiri ingin diperlakukan. 
Gagasan tentang berbagi (sharing) dan keadilan ekonomis tampak kentara 
secara khusus dalam tradisi Kristen. Sekitar tahun 365 Basilius Agung, Uskup 
Kaisarea, mengatakan berikut ini: "Bila seseorang mencuri pakaian orang lain, 
ia dituduh pencuri. Tidakkah sebutan yang sama semestinya dikenakan juga 
kepada orang yang dapat memberi pakaian kepada yang telanjang tetapi tidak 
berbuat demikian? Makanan yang ada (ditimbun) dalam lemari penyimpanan 
adalah milik orang yang kelaparan; mantel yang tak dipakai lagi dan tergantung 
di kamar mandi adalah milik orang yang membutuhkannya. Sepatu yang 
semakin kumal di kamarmu termasuk milik orang yang membutuhkan sepatu. 
Uang yang kautimbun adalah milik orang miskin."24 Dalam zaman modern ini 
arti perkataan Basilius Agung ini adalah bahwa orang-orang  dalam negara maju 
menghabiskan sumber-sumber alam lebih dari bagiannya yang fair, maka 
mereka "merampas" makanan, pakaian dan hal-hal esensial lainnya dari mereka 
yang benar-benar membutuhkannya. 
 Ungkapan hidup ugahari yang kontemporer dalam tradisi Kristen 
dikembangkan oleh aneka kelompok Kristen dalam usahanya melukiskan pola 
hidup yang sesuai dengan kenyataan-kenyataan baru dunia ini. Dua komitmen 
kunci mengungkapkan perasaan terhadap janji itu: "Kuberjanji mengarahkan 
hidupku menuju hidup yang secara ekologis sehat" dan "Kuberjanji 
mengarahkan hidupku kepada keugaharian yang kreatif dan membagi milikku 
dengan orang-orang miskin di dunia ini". Komitmen ini tidak dimaksudkan 
untuk memperburuk eksistensi; sebaliknya komitmen itu dimaksudkan untuk 
menyokong keugaharian estetis yang memperkaya kepenuhan dan kebebasan 
pribadi sementara mempromosikan cara hidup yang adil dalam kaitannya 
dengan kebutuhan-kebutuhan dunia ini. 

Pandangan Timur 

 Tradisi spiritual Timur seperti Budhisme, Hinduisme dan Taoisme juga 
mendorong hidup material yang moderat (tak berlebihan) dan hidup yang kaya 
secara spiritual. Dari tradisi Taoisme misalnya, terdapat ungkapan berikut: 
"Barangsiapa sadar bahwa ia memiliki cukup, ia kaya".25 Dari tradisi Hindu 
terdapat pemikiran berikut oleh Mahatma Gandhi, pemimpin spiritual dan 
politik, aktor utama dalam mencapai kemerdekan India: "Peradaban dalam 
artinya yang nyata, bukan tertemukan dalam pelipatgandaan melainkan dalam 
pengurangan keinginan-keinganan secara bebas dan sukarela. Hal ini saja 
menjanjikan kebahagiaan real".26 Gandhi merasa bahwa pembatasan keinginan-
keinginan kita memperbesar kapasitas kita untuk menjadi pelayan bagi orang 
lain, dan dengan cinta melayani orang lain, lahirlah peradaban yang sejati. 
 Ungkapan yang mungkin paling berkembang tentang cara hidup yang 

                                                 
24D. ELGIN, Voluntary Simplicity, 47. 
25G. VANDENBROEK, ed., Less is More, New York 1978, 116. 
26W. RAHULA, "The Social Teaching of the Buddha", in F. EPPSTEINER, ed., 

The Path of Compassion, Berkely (2nd edition, 1988), 103-110. 



Gonti Simanullang, Spiritualitas Ciptaan…. 

 45 
 

 

seimbang antara kekayaan dan kemiskina material berasal dari tradisi 
Budhisme. Budhisme mengenal bahwa kebutuhan-kebutuhan material dasar 
mesti terpenuhi agar kita dapat merealisasikan potensi-potensi kita. Budhisme 
tidak menilai kekayaan material sebagai tujuan dalam dirinya sendiri. Hal itu 
lebih dilihat sebagai sarana menuju tujuan yakni membangkitkan dalam diri kita 
esensi yang lebih dalam sebagai adaan yang spiritual. Kontrol diri dan hidup 
ugahari dinilai tinggi, demikian juga praktek karitatif dan kemurah-hatian tanpa 
kelekatan terhadap harta milik.  Sulak Sivaraksa berkata: "Kita dapat 
menyelematkan diri kita hanya jika semua manusia menyadari bahwa setiap 
masalah di dunia ini adalah masalah dan tanggungjawab kita pribadi. Jika 
orang-orang kaya tidak mengubah pola hidupnya, pupuslah harapan bahwa kita 
dapat memecahkan masalah kelaparan di dunia ini."27  

Pandangan Kaum Transendentalis 

 Pandangan kaum transendentalis berkembang di Amerika hingga 
pertengahan tahun 1800-an yang dimotori pola hidup dan tulisan Ralph Waldo 
Emerson dan Henry David Thoreau. Kaum transendentalis yakin bahwa 
kehadiran spiritual merasuki dunia dan, dengan hidup ugahari, kita  lebih 
gampang dapat menemukan daya hidup yang vital dan menakjubkan ini. Bagi 
Emerson jalan transendental mulai dengan penemuan-diri (self-discovery), lalu 
bergerak menuju "sintese organis diri itu dengan dunia natural yang 
mengitarinya." Kaum transendentalis bersikap hormat terhadap alam dan 
melihat dunia ini sebagai pintu masuk menuju yang ilahi. Alam dilihat sebagai 
tempat yang paling cocok untuk kontemplasi dan inspirasi spiritual. Dengan 
membangun komunitas  dengan alam, Emerson melihat bahwa manusia dapat 
menjadi part and parcel with God. Dengan cara demikian manusia menyadari 
keugaharian pokok yakni kesatuan dengan yang ilahi. Juga Thoreau melihat 
keugaharian sebagai sarana menuju tujuan yang lebih tinggi.Thoreau tertarik 
dengan hidup batin yang kaya yang dapat diperoleh dengan kontemplasi. Bagi 
Emerson dan Thoreau, hidup ugahari lebih berkaitan dengan intensi-intensi 
seseorang ketimbang pemilikan barang-barang material.28 
 Jadi jelas bahwa hidup ugahari bukan temuan baru; hidup ugahari dan 
maknanya telah lama dikenal. Yang baru adalah semakin mendesaknya 
memberi jawaban terhadap lingkungan material dan ekologis yang diubah 
secara radikal di mana manusia menemukan dirinya dalam dunia modern ini.  

Keuntungan Pola Hidup Ugahari 

 Simbolis: Pola hidup ugahari mempromosikan solidaritas dengan 
orang-orang miskin dan mengurangi hipokrisi pola hidup konsumtif.  
Amerika Serikat memiliki jumlah penduduk kurang dari 5% dari 
jumlah penduduk dunia, tetapi mereka mengkonsumsi lebih dari 25%  

                                                 
27D. ELGIN, Voluntary Simplicity, 49. 
28D. ELGIN, Voluntary Simplicity, 52-53. 



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi Vol. 2 No.1 Januari 2003 

 46 

dari produksi dunia. 

 Ekologis: Hidup ugahari dengan sukarela mengurangi pengisapan 
sumber-sumber alam, memperkecil polusi dan sampah, menciptakan 
kesadaran dalam diri kita  dan orang lain bahwa kita mesti hidup secara 
harmonis dengan alam. 

 Kesehatan: Hidup ugahari meredusir ketegangan-ketegangan dan 
kecemasan, mendorong relaksasi, mengurangi pemakaian zat-zat kimia 
yang merusak (alkohol, obat bius, pestisida) dan membantu 
menciptakan keseimbangan batin. Ahli-ahli medis menduga bahwa 
80% dari seluruh pasien di AS berkaitan dengan penyakit stress. 
Karena itu hidup ugahari baik bagi kita. 

 Ekonomis: Hidup ugahari jelas menghemat uang sehingga mengurangi 
kebutuhan jam kerja, dan meningkatkan mutu kerja. 

 Human-oriented: Hidup ugahari membuka peluang-peluang yang lebih 
besar untuk bekerjasama dan membagi rezeki dengan sesama. Hidup 
ugahari mendekatkan kita dalam komunitas yang sehat, keluarga dan 
persaudaraan yang hidup.  

 Nature-oriented: Hidup ugahari membantu kita untuk menghargai 
ketenangan dan kesehatan alam, keheningannya, perubahan iklimnya, 
dan segala ciptaan yang dikandungnya. Penghargaan terhadap alam 
dapat memuaskan kecondongan terhadap koneksi dan pemilikan 
barang.   

 Sosial: Hidup ugahari membuang frustrasi karena tujuan tindakan 
seseorang menjadi terbatas. Hidup ugahari juga mendorong kita untuk 
bergerak dalam bidang-bidang sosial dan politik. Mungkin saja, 
misalnya, kita ambil bagian dengan sukarela dalam pelayanan 
komunitas-kemasyarakatan sebagai cara untuk melibatkan diri dalam 
upaya membuat komunitas kita tempat yang lebih baik. Masyarakat 
yang demikian akan menjadi milik kita, jika hidup ugahari menjadi 
pola hidup yang utama di daerah atau negara kita. 

 Spiritual: hidup ugahari memberi waktu luang untuk doa dan meditasi, 
for inner smiling and outgoingness of heart. 

 Soteriologis: Johan de Tavernier berkata, "Extra Mundum Nulla Salus", 
di luar dunia tidak ada keselamatan. Adagium ini mengandung 
implikasi bahwa sejarah manusia dan dunia real memiliki dimensi 
keselamatan baik historis maupun eskatologis. Itu dapat berarti juga 
bahwa hanya dalam dunia yang harmonislah akan tercapai keselamatan 
manusia seutuhnya, baik yang historis maupun eskatologis. Nada yang 
sama dipesankan oleh Richard Niebuhr dengan berkata, "Manusia 
diselamatkan bukan dari dunia yang akan binasa, melainkan dari dunia 
yang sedang diselamatkan." Hidup ugahari menyuburkan harmonisasi 
manusia dengan bukan-manusia, karena kesadarannya akan 
kesalingterkaitan segala yang ada. 



Gonti Simanullang, Spiritualitas Ciptaan…. 

 47 
 

 

Penutup: Bagai Sehelai Daun 

 Thich Nhat Hanh, seorang master Zen berkebangsaan Vietnam yang 
tinggal di Paris bercerita sebagai berikut. 

"Suatu hari di musim gugur, saya berada di kebun, terbius dalam 
kontemplasi akan sehelai daun kecil yang indah berbentuk hati. Warnanya 
hampir merah dan tergantung lunglai di dahan, hampir jatuh ke tanah. Saya 
menghabiskan banyak waktu  dengan dahan itu dan saya mengajukan 
sejumlah pertanyaan kepadanya. Saya menemukan bahwa dahan itu adalah 
ibu bagi pohon itu. Biasanya kita berpikir bahwa pohon adalah ibu bagi 
daun dan daun-daun adalah anak-anak. Namun ketika saya mengamati 
daun itu, saya melihat bahwa daun itu adalah juga ibu bagi pohon itu. Zat 
yang diisap akar hanyalah air dan mineral, tak cukup untuk pertumbuhan 
pohon itu. Lalu, pohon itu membagi zat itu kepada daun-daun dan daun-
daun itu mengubah zat kasar itu menjadi zat yang terurai dengan bantuan 
matahari dan gas dan mengirimnya kembali ke pohon untuk 
pertumbuhannya. Karena itu daun-daun adalah juga ibu bagi pohon. 
Karena daun itu  berhubungan dengan pohon oleh tangkai, komunikasi 
antara mereka gampang diamati. 
 Kita tidak lagi memiliki tangkai yang menghubungkan kita dengan ibu 
yang melahirkan kita. Tetapi ketika kita dikandungnya, kita memiliki 
tangkai yang panjang, tali  pusat (umbilical cord). Oksigen dan zat 
makanan yang kita butuhkan sampai kepada kita melalui tangkai itu. Tapi 
ketika kita lahir, tangkai itu dipotong, dan kita berilusi bahwa kita bebas, 
tak tergantung. Itu tidak benar. Kita terus bergantung pada ibu kita sekian 
lamanya, dan kita memiliki banyak ibu yang lain. Bumi ini adalah ibu kita. 
Kita memiliki banyak tangkai yang menghubungkan kita dengan Ibu 
Pertiwi. Ada tangkai yang menghubungkan kita dengan awan. Jika tidak 
ada awan, tak ada air untuk kita minum. Tubuh kita mengandung 
sekurang-kurangnya 70 % air, dan tangkai antara kita dan awan ada di 
sana. Sama halnya dengan sungai, hutan, pembabat kayu dan petani. 
Terdapat jutaan tangkai yang menghubungkan kita dengan alam raya ini, 
menopang kita dan memungkinkan kita untuk tetap ada dan hidup. Apakah 
Anda melihat hubungan antara Anda dan saya. Jika Anda tidak di sini, 
saya tidak di sini juga. Ini pasti. Jika Anda belum melihatnya, coba lihat 
lebih mendalam, Anda pasti bisa. 
 Saya menanya daun itu apakah ia ketakutan karena musim gugur dan 
daun-daun lainnya juga akan jatuh. Daun itu menyahutku, berkata: "Tidak. 
Selama musim semi dan panas aku benar-benar hidup. Aku bekerja keras 
untuk menolong memberi makan pohon itu, dan sekarang banyak dari 
diriku ada dalam pohon itu. Aku tidak dibatasi dengan bentuk ini. Aku 
juga seluruh pohon itu, dan bila aku pergi ke tanah, aku akan terus 
memberi makan pohon itu. Jadi saya tidak cemas sama sekali. Bilamana 
aku meninggalkan dahan ini dan melayang jatuh ke tanah, aku akan 
melambai ke pohon ini dan berkata kepadanya 'Aku akan segera 



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi Vol. 2 No.1 Januari 2003 

 48 

melihatmu lagi'". 
 Hari itu angin berhembus dan seketika itu saya melihat daun itu 
meninggalkan dahan dan jatuh melayang ke tanah, menari gembira,  sebab 
ketika daun itu jatuh ia melihat dirinya sudah ada di pohon itu. Sangat 
berkesan dan membahagiakan. Kutundukkan kepalaku, sadar bahwa aku 
belajar banyak dari daun itu."29 

 Thich Nhat Hanh telah memetik pelajaran yang berharga dari sehelai daun 
(ciptaan) yang membantunya semakin sensitif akan dirinya sebagai bagian dari 
ciptaan. Merenungkan ciptaan adalah salah satu jalan menuju pola hidup 
ugahari. Sebab ciptaan memang pada hakekatnya hidup ugahari. Lantas, 
manusia sebagai bagian dari ciptaan, tidakkah sebaiknya dan seharusnya 
mengikuti pola itu?  
  

 
 

Daftar Bacaan 

 
ELGIN, D., Voluntary Simplicity. Toward a Way of Life that is outwardly 

Simple, inwardly Rich, New York: Quill 1993. 
FOX, M., Creation Spirituality. Liberating Gifts for the Peoples of the Earth, 

New York: HarperCollins  1991. 
HANH, T.N., Peace is Every Step. The Path of Mindfulness in Everyday Life, 

New York: Bantam Books 1992. 
HEFFERN, R., Adventures in Simple Living. A Creation-Centered Spirituality, 

New York: Orbis Books 1994. 
PONTIFICAL COUNCIL "COR UNUM", World Hunger, A Challenge for All. 

Development in Solidarity, Philippines 1997, 29-30. 
RAHULA, W., "The Social Teaching of the Buddha", in F. EPPSTEINER, ed., 

The Path of Compassion, Berkely: Parallax Press (2nd edition) 1988. 
SHI, D., The Simple Life. Plain Living and High Thinking in American Culture, 

New York: Oxford University Press 1985. 
SONG, C.S., Theology  from the Womb of Asia, New York: Orbis Books 1993. 
TORCHIA, A.D., Brother Fire, Sister Earth. The Way of Francis of Assisi for a 

Socially Responsible World,  Ottawa: Novalis 1993. 
VANDENBROEK, G., ed., Less is More, New York: Harper Colophon Books 

1978. 

 

                                                 
29T.N. HANH, Peace Is Every Step, 116-117. 

 


