PATROLOGI,
STUDI TENTANG BAPA-BAPA GEREJA
Sebuah catatan pengantar

Sihol Situmorang*

Abstraksi

Kongregasi untuk Pendidikan Katolik mengeluarkan Instruksi tentang
Studi Bapa-bapa Gereja dalam Pembinaan Imam karena melihat
sumbangan para Bapa Gereja yang tak ternilai harganya bagi teologi dan
hidup Gereja masa kini, khususnya dalam kerangka pembinaan calon-
calon imam. Mereka berjasa dalam menetapkan dasar iman, kanon Kitab
Suci, memprakarsai liturgi yang stabil. Di tengah rumitnya persoalan
yang dihadapi Gereja pada masa mudanya, para Bapa Gereja
mewariskan kepada kita cara berteologi yang berorientasi pada Kitab
Suci dan bermuara bagi pengembangan hidup rohani umat beriman.
Mereka menggagas inkulturasi tanpa kehilangan nilai-nilai fundamental
iman. Karya mereka yang sarat dengan kekayaan kultural, spiritual,
kateketik, homiletik dan apostolik ini merupakan sumber inspirasi bagi
teologi masa kini.

Kata-kata kunci: Bapa-bapa Gereja, patrologi, patristik, teologi, iman, imam,
Kitab Suci, Gereja.
Pengantar

Pada hantaran Instruksi tentang Studi Bapa-bapa Gereja dalam
Pendidikan Imam', Kongregasi untuk Pendidikan Katolik mengemukakan

“Sihol Situmorang, Lisensiat dalam bidang Patrologi lulusan Agustininianum -
Roma, dosen Patrologi pada Fakultas Filsafat Unika St. Thomas Sumatera Utara.

1 Congregatio de Institutione Catholica, “Instructio de Patrum Ecclesiae
studio in Sacerdotali Institutione” dalam Acta Apostolicae Sedis, 82 (1990), hal.
607-636. Selanjutnya teks dokumen dikutip dari bahasa Italia: Lo studio dei Padri
della Chiesa nella formazione sacerdotale, Istruzione (disingkat IPC), (Edizione
Dehoniane: Bologna, 1990). Dokumen ini pertama-tama ditujukan kepada para
uskup dan superior hidup bakti sebagai penanggung jawab utama pendidikan;
kemudian kepada Fakultas Teologi, Seminari dan Institut yang mengatur studi
tersebut. Teks dokumen dibagi dalam empat bagian. Dalam bagian pertama
digambarkan situasi aktual studi patristik (no. 4-16). Pada bagian kedua, yang
merupakan bagian paling panjang, dikemukakan alasan pentingnya studi



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 8, No. 1,Januari 2011

satu pertanyaan: “Untuk apa para dosen dan mahasiswa diajak menoleh
ke masa lampau, sementara dewasa ini, baik dalam lingkup Gereja
maupun masyarakat, terdapat banyak masalah pelik yang perlu segera
dicari solusinya?”? Barangkali, tidak sedikit orang yang meragukan
manfaat Studi Bapa-bapa Gereja dan menganggap penyediaan waktu
khusus bagi studi ini sebagai suatu pemborosan. Bagi mereka yang
berpandangan demikian, mengelaborasi teologi dengan muatan-muatan
lokal jauh lebih bermanfaat dan berdaya guna.

Dalam Instruksi tersebut juga dikemukakan minimnya minat dan
perhatian akan Bapa-bapa Gereja dan Tradisi secara umum. Instruksi
mengedepankan sejumlah hal yang menjadi penyebabnya. Pertama,
paham dan arus teologi yang lebih mementingkan persoalan aktual dan
kurang peduli dengan dimensi historis dogma. Teologi dibatasi pada
data biblis, realitas sosial dan persoalan konkrit yang dianalisis dengan
bantuan ilmu-ilmu humaniora® Kedua, kecenderungan eksegese
modern yang sangat menekankan metode kritik-historis-literer.
Akibatnya, pemahaman Kitab Suci yang berciri tafsir spiritual-allegoris-
hermeneutis, sebagaimana diwariskan oleh para Bapa Gereja, dianggap
tak memadai untuk suatu pemahaman yang mendalam dan
komprehensif. Seyogianya metode tafsir para Bapa Gereja dapat
melengkapi dan memperkaya eksegese historis-kritis dengan suatu
pendekatan dan pemahaman bernuansa teologis.*

patristik (no. 17-47). Dalam bagian ketiga dikedepankan metode untuk
mempelajari disiplin ilmu teologis ini (no. 48-60). Pada bagian terakhir diberi
sejumlah disposisi praktis (no. 61-67).

2]PCno.1.

3 IPCno. 8.

4 JPC no. 9; bdk. A. Viciano, “The Church fathers and modern theology”
dalam Theology Digest, vol. 49, no. 2, 2002, hal. 142-143. Dalam dokumen The
Interpretation of the Bible in the Church, yang dikeluarkan Komisi Kitab Suci
Kepausan, 15 April 1993, dikemukakan ambiguitas metode eksegetis para Bapa
Gereja. Dari satu sisi, dokumen ini menghargai karya ekesegetis para Bapa
Gereja bukan hanya karena kontribusi mereka dalam pembentukan kanon,
tetapi karena mereka memiliki relasi yang sangat erat dengan tradisi yang
hidup, yang mendampingi dan membimbing Gereja dalam membaca dan
menafsirkan Kitab Suci. Eksegese patristik memberi orientasi dasar
pembentukan tradisi doktrinal Gereja dan menyuguhkan gagasan teologis yang
kaya untuk pengajaran dan santapan rohani umat beriman. Di sisi lain, para
Bapa Gereja terkadang menggunakan kutipan Kitab Suci di luar konteksnya
untuk menerangkan kebenaran tertentu. Hal ini terutama tampak dalam debat

62



Shol Situmorang, Patrologi

Penyebab lain ialah pemahaman yang keliru tentang Tradisi.
Tradisi kerap dipahami sebagai pengulangan masa lampau, dituduh
tidak memberi tempat pada perkembangan dan pentingnya iman
menjawab situasi masa kini. Dalam salah paham demikian, minat
kepada para Bapa Gereja makin berkurang, karena para Bapa Gereja
dipandang sebagai kontributor besar terbentuknya Tradisi.5 Selanjutnya,
fakta bahwa kebanyakan mahasiswa teologi sekarang berasal dari
sekolah-sekolah berciri tekhnis. Mereka tidak dilengkapi dengan
pengetahuan bahasa klasik, yang menjadi syarat penting untuk
mendalami karya Bapa-bapa Gereja.¢ Akhirnya, program-program studi
pada Institusi Pendidikan Calon Imam sendiri dijejali dengan aneka
disiplin ilmu baru yang dianggap lebih penting dan lebih aktual,
sehingga tidak tersedia waktu yang memadai untuk studi Bapa-bapa
Gereja.”

Tulisan ini bertujuan mensosialisasikan pemikiran Kongregasi
untuk Pendidikan Katolik, yang telah mengeluarkan Instruksi tentang
Studi Bapa-bapa Gereja dalam Pembinaan Imam pada tanggal 10 November
1989 dan dipromulgasikan 10 Januari 1990. Sebelum mendalami inti
Instruksi tersebut, akan dipaparkan beberapa hal tehnis sekaitan dengan
terminologi Bapa(-bapa) Gereja, Patrologi-Patristik-Literatur Kristen
Antik, dan Pemaparan Studi Bapa-bapa Gereja.

Bapa(-bapa) Gereja: Asal-usul dan Perkembangan Istilah

Secara harfiah, kata bapa (pater, pitar) berarti ayah, pemilik otoritas
dan penerus tradisi keluarga. Dalam budaya Romawi, sebutan bapa
dialamatkan kepada pemegang jabatan imam dalam kultus keluarga

dengan orang Yahudi dan dalam diskusi teologis dengan pemikir lain. Metode
tafsir allegoris para Bapa Gereja juga dinilai beresiko mengakibatkan kesulitan.
Namun demikian, perlu disadari bahwa para Bapa Gereja mengajar membaca
Kitab Suci secara teologis dalam jantung tradisi yang hidup, dengan roh
seorang Kristen sejati.

5 IPC no. 10; bdk. Viciano, “The Church...”, hal. 140. Kesadaran akan
zaman patristik tidak identik dengan kemunduran pada masa lampau. Intinya
bukan persoalan kembali pada norma-norma suci para Bapa Gereja, yang
secara psikologis dan sosiologis mustahil diterapkan begitu saja pada masa
sekarang, tetapi terutama untuk mengembangkan dan memajukan karya
evangelisasi yang sehat dan normal dalam bingkai tradisi.

6IPCno. 11.

7IPCno. 12.

63



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 8, No. 1,Januari 2011

(pater familias). Sementara dalam tradisi Yudaisme dan Kitab Suci, gelar
bapa menunjuk pada nenek moyang, saksi dan pewaris perjanjian (bdk.
Kel 2:24;3:6), pencipta, pemrakarsa suatu cara hidup (bdk. Kej 4:20-21),
guru atau bapa spiritual (bdk. 1Kor 4:15-16; Gal 4:19), dan tua-tua (bdk.
1Tim 5:1).

Dalam era subapostolis, kata bapa mengindikasikan tokoh biblis,
model dalam iman dan keutamaan. Gelar bapa secara khusus
diperuntukkan bagi uskup, yang merupakan saksi kehidupan baru,
pembimbing dan guru bagi jemaat Kristen.® Seorang uskup disebut bapa
karena dia adalah pemimpin dan pusat komunitas, yang meneruskan
pewartaan para rasul. Uskup juga disebut guru dalam iman, khususnya
lewat ajaran dan kesaksian spiritual. Semenjak pertengahan abad IV,
gelar ini dikhususkan bagi tokoh-tokoh masa lampau, khususnya para
uskup, pembela ortodoksi dan ajaran iman yang benar dalam konsili-
konsili.

Dalam arus kontroversi teologis selama abad IV dan V, kesesuain
dengan doktrin para Bapa Gereja dipandang sebagai bukti ortodoksi
suatu ajaran. Perkembangan makna otoritas dalam abad IV mengarah
pada bentuk baru refleksi teologis yang disebut arqumentatio patristica.
Argumentasi ini menyertakan kutipan-kutipan para penulis zaman
patristik dengan tujuan membela posisi teologis tertentu yang
dipandang sebagai paham dan ajaran resmi Gereja. Kemudian hari,
pendiri hidup monastik dan asketis juga disebut bapa.10

8 Menurut Ireneus (Adv. Haer. 4, 41,2) dan Clemens dari Aleksandria
(Strom. 1,1:1), seorang uskup adalah bapa dalam Kristus, karena dialah yang
membaptis semua kawanan. Uskup adalah guru utama dalam Gereja.
Sementara Hegesippus dan Tertulianus menjelaskan bahwa seorang uskup
adalah penerima tradisi dari pendahulunya. Uskup merupakan saksi dan
representasi iman Gereja.

9 Tahun 412, dalam kontroversi dengan kaum Pelagian, Agustinus
menggunakan argumentasi patristik. Cyrillus dari Alexandria, selama Konsili
Efesus tahun 431, membacakan kutipan dari sejumlah Bapa Gereja untuk
membutikan ortodoksinya. Para pemikir kristen awal ini menyampaikan
gagasan mereka yang didasarkan pada kesaksian para Bapa Gereja. Tujuannya
ialah untuk membuktikan kebenaran iman sebagaimana terdokumentasi dalam
Tradisi.

10 G. Bosio, E.dal Covolo dan M. Maritano, Introduzione ai Padri della
Chiesa, (Torino: Societa Editrice Internazionale, 1995), hal. 1-3; L. Padovese,
Introduzione alla teologia patristica, (Casale Monferrato: Piemme, 1992), hal. 13-18;
Viciano, “The Church...”, hal. 139.

64



Shol Situmorang, Patrologi

Vincentius dari Lérins, dalam karyanya berjudul Commonitorium,
ditulis tahun 434, menerapkan gelar Bapa kepada semua penulis
gerejani, tanpa membedakan tingkat hirarkis. Vincentius menyebut
mereka yang senantiasa berada dalam communio, iman dan ajaran Gereja
Katolik sebagai Bapa-bapa suci. Pandangan mereka inilah yang
dijadikan rujukan apabila timbul persoalan baru.!! Daftar pertama yang
memuat penulis-penulis gerejani yang telah diteguhkan atau ditolak
sebagai bapa dimuat dalam Decretum Gelasianum de recipiendis et non
recipiendis dari abad VI.12

Secara tradisional, terdapat empat kriteria untuk penyandang gelar
Bapa Gereja, yakni doctrina orthodoxa (kesatuan dengan ajaran Gereja
yang benar), sanctitas vitae (kekudusan hidup sesuai dengan Injil dan
sekaligus merupakan kesaksian atas ajaran mereka), approbatio Ecclesiae
(peneguhan dari pihak Gereja dengan mengutip pandangan tokoh
tersebut secara langsung atau tidak), dan antiquitas (hidup pada masa
purba). Sementara penulis-penulis kristen antik lain, yang tidak
memenuhi kriteria di atas, disebut scriptores ecclesiastici.

Sejumlah dari Bapa-bapa Gereja, karena kualifikasi eminens eruditio
dan expressa ecclesiae declaratio, digelari doctores Ecllesize atau Pujangga
Gereja. Di Barat, Paus Bonifasius VIII pada tahun 1298, menyatakan
Ambrosius, Hieronymus, Agustinus dan Gregorius Agung sebagai
egregii doctores ecclesize. Keempat tokoh ini disebut Bapa-bapa Gereja
Agung. Sementara Gereja Timur menghormati tiga orang guru ekumenis
agung, yakni Basilius Agung, Gregorius dari Nazianze dan Yohanes
Krisostomus. Gereja Roma kemudian hari menambahkan Athanasius.’?

Cakupan penyandang gelar Bapa Gereja meliputi mereka yang
hidup pada periode awal dan masa perkembangan Gereja. Di Timur
sampai Yohannes Damascenus (1 749), di Barat sampai Gregorius

11 J.Quasten, Patrology, vol. I, (USA: Christian Classics, tanpa tahun), hal.
9; Bosio, E.dal Covolo dan M. Maritano, Introduzione ..., hal. 3

12 Setelah membuat sebuah daftar Bapa-bapa Gereja yang paling penting,
Dekrit itu kemudian dilanjutkan dengan pernyataan berikut: Item opuscula atque
tractatus omnium partum orthodoxorum, qui in nullo a sanctae Romanae ecclesiae
consortio deviarunt nec ab eius fide vel predicatione seiuncti sunt, sed ipsius
communicationis per gratiam Dei usque in ultimum die vitae suae fuere participes,
legendos decernit.

13 Quasten, Patrology, hal. 10; H. Drobner, Patrologia, (Casale Monferrato:
Edizione Piemme, 1998), hal. 48-50; Bosio, E.dal Covolo dan M. Maritano,
Introduzione..., hal. 4.

65



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 8, No. 1,Januari 2011

Agung (t 604) atau Isidorus dari Siviglia (1 636). Beberapa ahli lain
memperluas periode patristik hingga tahun 1054 (skisma Timur dan
Barat).14

Patrologi - Patristik -Literatur Kristen Antik

Istilah Patrologi (pater-logos) muncul pertama kali dalam karya
seorang teolog protestan berkebangsaan Jerman, Johannes Gerhard
(1637).15 Karya Johannes ini berciri apologetik, yakni suatu pencarian
kesaksian iman yang diperdebatkan kaum reformator dalam diri para
Bapa Gereja. Di sini, patrologi lebih dimengerti sebagai studi historis
dan literer atas pandangan Bapa-bapa Gereja.

Pada awal abad XX, sejalan dengan perkembangan pesat studi
historis dan filologis, timbul diskusi hangat mengenai cakupan dan
finalitas patrologi. Patrologi dirumuskan sebagai Ilmu tentang Literatur
Kristen Antik atau Protokristen, tanpa mengesampingkan karakter
teologis, yang merupakan objek khususnya. Dokumen IPC
mengkategorikan Studi Bapa-bapa Gereja sebagai bagian dari ilmu
ekklesiastik, yakni salah suatu bidang disiplin ilmu teologis.1¢

14 Quasten, Patrology, hal. 1.

15 Quasten, Patrology, hal. 1-5; Bosio, E.dal Covolo dan M. Maritano,
Introduzione..., hal. 4. Karya Johannes Gerhard yang berjudul Partologia sive de
primitivae Ecclesiae Christiane Doctorum vita ac lucubrationibus diterbitkan di Jena
tahun 1653, enam belas tahun setelah ia meninggal dunia. Karya ini lebih
merupakan studi historis dan literer atas penulis-penulis gerejani dari Hermas
hingga Bellarminus. Dalam arti tertentu, karya ini mencontoh De wviris illustribus,
karya Hieronymus. Ide tentang suatu sejarah literatur kristen yang menaruh
perhatian pada gagasan teologis para pemikir kristen awal sebenarnya sudah
lama ada. Eusebius, dalam Introduksi pada Historia Ecclesiastica, bicara
mengenai orang-orang di setiap generasi, yang menjadi duta Sabda Ilahi
melalui perkataan dan tulisan. la membuat suatu daftar panjang pengarang dan
penulis. Yang pertama mengarang sejarah literatur teologis adalah
Hieronymus. Dalam De viris illustribus, yang ditulis di Betlehem tahun 392,
dengan mengikuti karya De viris illustribus Suetonius, ia mendaftar orang-orang
penting mulai dari Petrus sampai dirinya sendiri. Tujuannya ialah untuk
menentang kaum kafir. Buku dari jenis yang sama juga ditulis oleh Gennadius
(480), Isidorus dari Siviglia (615/618), Idelfonsus dari Toledo. Pada akhir abad
XI terbit literatur Kristen. Beberapa tahun kemudian terbit De scriptoribus
ecclesiasticis. Di Timur dikenal Omnomatologos, semacam terjemahan karya
Hieronymus.

16 JPC no. 49.

66



Shol Situmorang, Patrologi

Bapa-bapa Gereja dibahas dalam dua bidang yang saling terkait,
yang mempunyai objek yang sama, namun didalami dari sudut
pandang yang berbeda. Pertama, Patristik. Patristik mengupas
pemikiran teologis para Bapa Gereja, mengangkat pemikiran mereka
dan menerangkan nilainya pada periode historis tertentu, kemudian
mengaktualkannya untuk masa sekarang. Patristik lebih mendalami
aspek dan muatan doktrinal karya Bapa-bapa Gereja, dan karena itu
berkaitan dengan dogma, teologi moral, teologi spiritual, Kitab Suci dan
Liturgi.l”

Kedua, Patrologi. Patrologi merupakan ilmu historis, studi ilmiah
dan sistematis mengenai hidup, tulisan para pengarang kristen -katolik,
heretik, anonim, pseudoepigraf, besar dan kecil- dari delapan abad
pertama. Studi ini bergerak lewat penyelidikan kritik historis, biografis
dan literer untuk mendalami karakter individual, kultur dan pendidikan
masing-masing Bapa Gereja. Dalam patrologi diselami jenis literer
(apologetik, polemik, pastoral, eksegetik, homiletik, dll), tujuan, istilah
dan bahasa yang mereka gunanakan dalam tulisan mereka. Patrologi
sangat berkaitan dengan Sejarah Gereja Purba.’® Instruksi juga

17 IPC no. 51; Drobner, Patrologia ..., hal. 50-51; Padovese, Introduzione ...,
hal. 18-21; A. Hamman, “Patrologia-Patristica” dalam Angelo Di Berardino (ed),
DPAC (GZ), (Genova: Marietti, 1999), hal. 2708-2718; C. Corsato,
“L’insegnamento dei Padri della Chiesa nell’ambito delle discipline teologiche:
una memoria feconda di futuro” dalam Seminarium, vol. 3/1990, hal. 465-467:
“Compito della Patristica € mostrare il valore determinante di acquisizioni fatte
nel periodo storico irrepetibile della ‘giovinezza” della Chiesa, che continuano a
essere presenti e operanti nei credenti e nella Chiesa di oggi. La patristica &
scienza teologica dinamica che fa rivivere e fruttificare germi seminati nel
passato [..] dalle Chiese apostoliche alle altre Chiese, nel solco della
Tradizione.”

18 JPC no. 51. Bdk. Corsato, “L’insegnamento dei Padri della Chiesa ...”,
hal. 463-465: “... la patrologia & scienza “che nasce dalla fede e che si svolge
nell’ambito della fede e al servizio della fede, assume il discorso della ragione e
i dati delle culture per meglio comprendere il proprio oggetto”. La patrologia,
tuttavia, € scienza storica, & studio scientifico e sistematico della “vita” e degli
“scritti” degli autori cristiani - cattolici, eretici, anonimi, pseudoepigrafi,
maggiori e cosidetti minori - dei primi otto secoli, e pecio deve avvalersi delle
scienze filologiche, linguistiche, storiche, letterarie per indagarne le
caratteristiche individuali, per situare nell’area culturale di provenienza la
formazione dei singoli Padri, per conoscere il contesto storico civile-ecclesiastico
della loro produzione letteraria e teologica, per accettare con rigorosita

67



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 8, No. 1,Januari 2011

menandaskan otonomi disipliner studi Bapa-bapa Gereja, sebagai suatu
disiplin ilmu tersendiri, dengan metodenya tersendiri dalam bingkai
pengajaran teologis.1

Dari Patristik dan Patrologi perlu dibedakan Literatur Kristen Antik,
yang merupakan disiplin non-teologis, dan karena itu dapat disebut
ilmu kritik-literer. Dalam Literatur Kristen Antik dipelajari aspek-aspek
stilistik dan filologis tulisan-tulisan Kristen antik.20

Pemaparan Studi tentang Bapa-bapa Gereja

Studi tentang Bapa-bapa Gereja dapat dipaparkan atas macam-
macam cara. Studi ini dapat didekati berdasarkan periode hidup para
Bapa Gereja: Bapa-bapa sebelum Nicea hingga tahun 325, Bapa-bapa
agung dari abad IV dan pertengahan abad V (325-451), dan Bapa-bapa
Gereja yang kemudian. Pemaparan lain didasarkan pada wilayah dan
bahasa, yakni Bapa-bapa Gereja Timur dan Barat. Bapa-bapa Gereja
Timur meliputi penulis-penulis berbahasa Yunani, Siria, Armenia dan
Kopt. Sementara mereka yang disebut Bapa-bapa Gereja Barat adalah
penulis-penulis berbahasa Latin. Pendekatan berikut didasarkan pada
kebangsaan dan karakter karya tulis mereka. Pemikiran ini didasarkan
pada kenyataan bahwa di Barat dan Timur terdapat banyak suku, dan
beberapa dari mereka adalah apologet, pengkotbah, sejarahwan dan
ekseget.

Salah satu hasil studi yang menjadi referensi untuk Studi Bapa-
bapa Gereja adalah karya Johannes Quasten, professor di Catholic
University of America, Washington, yang berjudul Patrology dalam
empat volume. Volume I diberi judul The Beginning of Patristic Literature,
volume kedua, The Anti-Nicene Literature after Iraeneus, volume ketiga,
The Golden Age of Greek Patristic Literature, volume keempat, The Golden

scientifica 1'autenticita, la datazione e il testo critico di ogni loro opera scritta,
per discernere il genere letterario, i destinatari, il significato dei termini, delle
metafore, il lingguaggio ora fortemente simbolico ora intellettuale, lo scopo dei
singoli scritti. Occorre studiare, “secondo i principi delle scienze storiche” e
applicando “rigorosamente i principi del metodo storico-critico”, i testi degli
scrittori dell’antichita cristiana ....”

19 IPC no. 50.

20 JPC no. 49. Penjelasan lebih detail tentang Patristik, Patrologi dan
Literatur Kristen Antik dapat dibaca dalam artikel Paolo Siniscalco, “Patristica,
patrologia e letteratura cristiana antica ieri e oggi” dalam Augustinianum, 20
(1980), 380-400.

68



Shol Situmorang, Patrologi

Age of Latin Patristic Literature. Keempat volume Patrology karya ].
Quasten ini diterjemahkan ke dalam aneka bahasa. Dalam bahasa Italia
diberi judul Patrologia dalam dua volume dengan sejumlah tambahan
pada bibliografi. Volume pertama mencakup dua abad pertama, yakni
abad II-IIl. Volume kedua membahas Bapa-bapa Gereja berbahasa
Yunani dari abad IV-V. Karya monumental Quasten ini kemudian
dilanjutkan oleh para ahli dari Institutum Patristicum Augustinianum-
Roma, dengan menerbitkan tiga volume Patrologia. Volume III
mencakup Bapa-bapa Gereja berbahasa Latin dari abad IV-V. Volume IV
berfokus pada Bapa-bapa Gereja berbahasa Latin dari abad V-VIIL
Volume V membahas Bapa-bapa Gereja Timur dari abad V-VIII. Alur
pembahasan yang ditempuh bersifat periodik.!

Pentingnya Studi Bapa-bapa Gereja

Sebelum Kongregasi untuk Pendidikan Katolik mengeluarkan
Instruksi tentang Studi Bapa-bapa Gereja, peran penting para Bapa
Gereja sudah dinyatakan oleh Konsili Vatikan II dalam Dekrit mengenai
Pembinaan Imam, Optatam Totius, no.16. Di sana ditegaskan bahwa
mahasiswa teologi, setelah dituntun pada studi Kitab Suci, harus
mendapatkan suatu pengetahuan mengenai Tradisi.

“Hendaknya teologi dogmatik diuraikan secara terencana,
dimulai dengan penyajian tema-tema kitabiah. Hendaklah
dipaparkan kepada para seminaris apa saja yang
disumbangkan oleh para Bapa Gereja Timur maupun Barat,
untuk dengan setia menyalurkan dan mengulas kebenaran-
kebenaran Wahyu secara rinci ...." 22

Hal senada juga ditandaskan oleh Dei Verbum ketika menekankan
kesatuan yang tak terpisahkan antara Kitab Suci dan Tradisi sebagai
sumber Wahyu.2? Penegasan konsili ini kembali menggema dalam

2l R. Farina, “L’insegnamento della Patrologia: preparazione, obiettivi,
mezzi didattici”, dalam Seminarium, vol. 29, 1977, hal. 110-126; Corsato,
“L’insegnamento ...”, hal. 469-483.

2 0T no. 16.

2 DV no. 8 “Ucapan-ucapan para Bapa yang kudus memberikan
kesaksian tentang kehadiran yang hidup dari Tradisi ini. Kekayaannya
diwujudkan dalam praktek dan hidup Gereja yang beriman dan berdoa. Tradisi
mencakup segala sesuatu yang membantu pengudusan hidup dan
pengembangan iman umat Allah. Di dalam ajaran, hidup dan ibadatnya, Gereja

69



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 8, No. 1,Januari 2011

sejumlah dokumen yang dikeluarkan oleh Kongregasi untuk
pendidikan Katolik?4, Paus Paulus VI dan Yohanes Paulus II.2>

Kongregasi ini menekankan pentingnya studi Bapa-bapa Gereja,
karena melalui karya para Bapa Gereja dicapailah sejumlah pokok
dasariah struktur doktrinal Gereja. Pokok itu antara lain: penetapan
dasar iman, sebagaimana dinyatakan dalam keempat konsili pertama:
Nicea 325, Konstantinopel 381, Efesus 431 dan Kalcedonia 451. Sekaitan
dengan perumusan iman ini, para Bapa Gereja berupaya memberi
bentuk dan ekspressi iman dengan menciptakan konsep-konsep baru
dan bahasa katolik. Jasa lain dari para Bapa Gereja yang tak terlupakan
ialah penetapan kanon Kitab Suci Perjanjian Baru dan peralihan dari
suatu perayaan liturgi yang bersifat improvisatif kepada suatu norma
yang stabil .26

Alasan lain tentang perlunya menggarap studi patristik dengan
lebih serius ialah demi suatu pandangan global mengenai sejarah
teologi, perlunya menyadari dengan hati-hati beberapa ciri budaya masa
kini dan pentingnya orientasi baru bagi spiritualitas dan reksa
pastoral.?

melestarikan serta menyampaikan kepada semua angkatan segala sesuatu yang
mencakup keberadaannya dan yang ia imani”

24 Ratio fundamentalis istituionis sacerdotalis (6 Januari 1970), La
formazione teologica dei futuri sacerdoti (22 Februari 1976). Dalam dokumen
ini, pembelajaran Patrologi dilihat sibagai disiplin utama dan sumber penting
untuk pengetahuan teologis dan pembinaan intelektual, pastoral dan spiritual
calon imam.

25 D. Marafioti, “L’istruzione sullo studio dei Padri della Chiesa nella
formazione sacerdotale" dalam Civilta Cattolica, 11/1990, hal. 230-231. Paus
Paulus VI, lewat Lettera a Sua Em. Za il Card. Michele Pellegrino, 10 Mei 1975,
dalam AAS 67 (1976), no. 471, secara khusus menekankan bahwa studi Bapa-
bapa Gereja sangat bermanfaat bagi mereka yang mengharapkan pembaruan
dalam teologi, pastoral dan spiritualitas sebagaimana ditandaskan oleh konsili.
Sementara Paus Yohanes Paulus Il melalui Lett. Apost. Patres Ecclesiae (2 Januari
1980), dalam AAS 72 (1980) no. 6 menyatakan bahwa para Bapa Gereja adalah
struktur stabil Gereja, yang memainkan peran abadi bagi Gereja.

26 Padovese, Introduzione ..., hal. 34-36.

27 B. Studer memberi catatan tentang perlunya mempelajari para Bapa
Gereja: “Il dialogo di Dio con gli uomini si & principalmente realizzato in Gesu
Cristo, nostro Signore e Salvatore. .... Tuttavia, non possiamo incontrare Dio in
Cristo al di fuori di quel dialogo continuativo che dai tempi fino a oggi si e
attulizzato nella fede dei nostri padri e delle nostre madri. Bisogna in

70



Shol Situmorang, Patrologi

Para Bapa Gereja dilihat sebagai rujukan istimewa bagi setiap
perkembangan refleksi teologis, sebab mereka memiliki sesuatu yang
khusus, tak terulangi dan senantiasa valid, hidup dan bertahan dalam
perjalanan waktu. Disadari bahwa eksistensi Gereja berada dalam
tegangan antara mempertahankan identitas dan mempersembahkan
ekspressi iman dalam panorama budaya yang kompleks. Artinya,
berada antara assimilasi dan pemurnian. Dari Bapa-bapa Gereja, seorang
teolog belajar bagaimana menamkan iman dalam lingkup hidupnya dan
dengan cermat menyatakan kebaruan dan originalitas kekristenan.2

Dalam dokumen ini dinyatakan bahwa teologi dan doktrin perlu
dibenahi dengan dimensi historis. Studi teologis tidak cukup mencari
pendasaran pada Kitab Suci, dan kemudian mengkonfrontasikannya
dengan realitas masa kini. Untuk itu Kongregasi menekankan
pentingnya Tradisi dalam teologi. Sumbangan penting dari para Bapa
Gereja itu antara lain:

Saksi Istimewa Tradisi?

Dalam perkembangan Tradisi Gereja, para Bapa Gerejalah yang
menggagas struktur Gereja bersama dengan dimensi doktrinal dan
sikap pastoralnya. Mereka meneruskan tradisi suci Gereja yang mereka
terima. Mereka hidup pada periode awal keteraturan hidup Gereja,
menetapkan kanon Kitab Suci, menyusun dan menetapkan regula fidei di
hadapan heresi dan kultur semasa, meletakkan dasar disiplin kanonik
dan menciptakan liturgi yang pertama. Para Bapa Gereja merupakan
saksi istimewa Tradisi sebab mereka dekat pada periode apostolis,
bahkan, dalam arti tertentu, mereka sendiri adalah pelaku terbentuknya
Tradisi yang hidup dan beraneka warna yang memperlihatkan unitas
dalam pluriformitas dan kesinambungan dalam perkembangan.

Berpegang pada tradisi bukan berarti mematikan kreativitas.
Terbukti bahwa dalam kurun waktu para Bapa Gereja berkembang

particolare rimanere sulla scia delle generazioni che erano pili vicini alle
comunita apostoliche e che conosciamo attraverso coloro che si chiamano i
Padri della Chiesa. Il nostro dialogare con Dio, percid, deve essere anche e
anzitutto patristico.” [Lih. B. Studer, “Il dialogo patristico con Dio, per quali
motive si studiano in teologia i Padri della Chiesa?” dalam A. Orazzo (ed), I
Padri della Chiesa e la Teologia, in dialogo con Basil Studer, (Torino: San Paolo,
1995), hal. 17.

28 JPC no. 13-16.

2 JPC no. 18-24.

71



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 8, No. 1,Januari 2011

sejumlah sekolah teologis dan eksegetis, namun mereka memelihara
orientasi yang konstan, mempertahankan hal-hal yang hakiki dan
fundamental. Dalam konsili-konsili, para Bapa Gereja menjadi rujukan
dalam menghadapi persoalan. Untuk mencari jalan yang lebih pasti,
khususnya mengenai pembaruan liturgi, dialog ekumenis, Konsili
Vatikan II menghargai tinggi kontribusi para Bapa Gereja.

Metode teologis
Kembali pada Kitab Suci dan Tradisi’!

Para Bapa Gereja adalah penafsir Kitab Suci, kendati tidak seperti
para ekseget masa kini. Mereka terutama mengajarkan suatu
pendekatan biblis yang sungguh rohani, yang mengena pada
pengalaman Gereja. Mereka mengembangkan teologi biblis, menjadikan
Kitab Suci sebagai argumen dasar iman, kotbah, nafkah dan jiwa teologi.
Teologi lahir dari aktivitas eksegetis untuk keperluan rohani umat.
Teologi mereka bukan terutama teologi dengan nuansa akademis.
Penghargaan mereka pada Kitab Suci sejalan dengan penghargaan pada
Tradisi. Mereka melihat diri sebagai hamba yang menerima, membaca
dan menafsirkan Kitab Suci dalam dan untuk Gereja, sesuai dengan
aturan iman yang dinyatakan oleh Tradisi suci dan apostolis. Instruksi
menggarisbawahi bahwa pembaruan biblis yang tidak disertai oleh
semangat kembali pada Tradisi, memiliki kekurangan untuk sungguh-
sungguh dapat menjadi sesuatu yang bermanfaat.32

30 Marafioti, “L’istruzione...”, hal. 231; ]. Ratzinger “I Padri nella teologia
contemporanea” dalam Storia e Dogma, (Jaka Book, Milano, 1971), hal. 55-57.

31 JPC no. 26-29.

32 Gagasan ini sudah tertuang dalam DV no. 12: “Akan tetapi Kitab Suci
ditulis dalam Roh Kudus dan harus dibaca dan ditafsirkan dalam Roh itu juga.
Maka untuk menggali dengan tepat arti nas-nas suci, perhatian yang sama
besarnya harus diberikan kepada isi dan kesatuan seluruh Alkitab, dengan
mengindahkan Tradisi hidup seluruh Gereja serta analogi iman.” Dalam rangka
menimba pengertian yang semakin mendalam tentang Kitab Suci inilah
Konstitusi menekankan perlunya memajukan usaha mempelajari para Bapa
Gereja yang suci dari Timur maupun Barat serta liturgi-liturgi suci (bdk. DV
23). Bdk. M. Pellegrino, “I Padri della Chiesa hanno qualcosa da dire all'uomo
d'oggi?” dalam Augustinianum 16/17 (1977), hal. 459. Para Bapa Gereja
membaca Kitab Suci dalam terang pengalaman kristiani dan sebagai sumber
yang tak habis-habisnya bagi pengalaman orang kristen tentang kehidupan;
Ratzinger, “I Padri...”, hal. 52-55; Marafioti, “L’istruzione ...”, hal. 232

72



Shol Situmorang, Patrologi

Bapa-bapa Gereja melihat sejarah manusia sebagai locus theologicus.
Mereka sadar bahwa vestigia Dei, logos spermatikos juga tertemukan pada
semua bangsa. (Eusebius menyebut pengalaman bangsa-bangsa lain
sebagai preparatio evangelica). Seorang teolog, menurut pemahaman Bapa
Gereja, adalah seorang mistik, dengan prototipe Yohanes penginjil, yang
bicara setelah mendengar, melihat dan menyentuh (bdk. 1Yoh 1:1).
Muatan teologi mereka terutama merupakan pengalaman akan Allah
dan bukan diskursus tentang Allah. Prinsip ini kiranya tetap aktual bagi
para teolog, ekseget dan gembala jiwa masa kini.

Keotentikan dan Inkulturasi3?

Dari Kitab Suci dan Tradisi, para Bapa Gereja menimba kesadaran
yang jelas akan inti kekristenanan, yakni bahwa ajaran kristiani
mengandung kebenaran essensial yang diwahyukan. Teologi para Bapa
Gereja dikonsentrasikan pada hal-hal yang essensial. Masa patristik
sudah mengenal dan mempraktekkan hirarki kebenaran. Hal ini
kemudian menjadi norma untuk membedah kebijakan manusiawi dan
membedakan yang benar dari yang salah.

Pencarian menjadi ciri teologi para Bapa Gereja. Para Bapa Gereja
dekat dengan kultur dan filsafat kafir, tanpa menjadi tergantung atau
menjadi bagiannya. Sebaliknya, mereka berhasil menjadikan Injil
sebagai kriteria kebenaran. Bapa-bapa Gereja menggunakan banyak
elemen positif dari filsafat dan masyarakat Yunani-Romawi, seraya
menolak unsur-unsur yang menyesatkan. Mereka mengembangkan
teologi katolik, yang terbuka pada setiap budaya, nilai dan bahasa
masyarakat serta menerjemahkan warta Injil bagi setiap bangsa. Para
Bapa Gereja telah melakukan apa yang mesti dibuat oleh teologi yang
benar, yakni melakukan tugasnya dalam lingkup ruang dan waktu di
mana ia hadir. Warta tentang Kristus disampaikan dan diungkapkan
dengan berpedoman pada konsep dan bahasa pelbagai bangsa. Dengan
demikian pluralisme teologis tetap terbuka.3* Sadar akan nilai universal
pewahyuan, para Bapa Gereja memulai karya besar inkulturasi kristiani;

3 JPC no. 30-32.
3 Pada masa Bapa-bapa Gereja berkembang sejumlah sekolah teologis,
seperi Sekolah Alexandrina dan Antiochena.

73



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 8, No. 1,Januari 2011

pertemuan yang mendalam antara iman dan budaya, iman dan akal
budi.®

Pembelaan iman dan kemajuan dogmatis

Pertemuan dengan dunia lain membuka peluang munculnya
kontroversi dogmatis mencakup Trinitas, Kristologi, Ekklesiologi,
Antropologi dan Eskatologi. Lewat apologia, dengan menggunakan
rasio yang sehat, diupayakan pencerahan rasional dan spiritual bagi
umat beriman. Mereka melihat pandangan heretis dan paganisme
sebagai kesempatan untuk mendalami iman. Dengan demikian tercapai
kemajuan dogmatis. “Supaya kita tidak tinggal dalam status masa
kanak-kanak, yang hanya minum susu,” tulis Agustinus.

Para pemikir kristen awal sudah melihat pentingnya rumusan
iman yang benar, regula fidei, syahadat iman. Regula fidei yang mereka
kemukakan merupakan ringkasan data-data fundamental biblis, yang
kemudian hari menjadi orientasi refleksi teologis. Teologi Bapa-bapa
Gereja dari satu sisi tetap setia pada Kitab Suci dan di sisi lain terbuka
untuk suatu penemuan. Mereka menerima kategori filosofis-kultural,
seperti ousia, homoousios, hypostasis, ekporeusis, dll. Dalam dokumen ini
ditandaskan perlunya mengenal dengan baik asal-usul dan
perkembangan regula fidei, yakni menyangkut prinsip ortodoksi dan isi
iman yang benar, agar dapat melanjutkan upaya berteologi masa kini.
Para Bapa Gereja mengupayakan patrimonium commune bagi semua
orang kristen pada semua denominasi dan dengan demikian menjadi
tempat perjumpaan bagi dialog ekumenis.?”

% “L’emergenza di nuovi orizzonti culturali e di nuovi stimoli sulla scena
della storia a livello planetario impone al teologo di oggi di ripensare in modo
originale e non ripetitivo la metodologia di quei primi teologi che sono stati i
Padri. Proprio ai fini di un’immersione pitt profonda nel tessuto della storia per
annunciarvi in maniera comprehensibile ed efficace 1'evangelo della salvezza si
rendono necessarie la conoscenza e laccoglienza della testimonianza
privilegiata della fede che e quella dei Padri, e che costituisce come I'anello pitt
vicino alle comunita apostoliche nella catena ininterrotta della fede che ¢ la
tradizione vivente della Chiesa.” (Lih. A. Orazzo, “Introduzione” dalam A.
Orazzo (ed), I Padri della Chiesa..., hal. 10). Bdk. M. Pellegrino, “I Padri della
Chiesa e i problemi della cultura” SEA, vol 8, (Roma: IPA, 1971), hal. 19-34;
Padovese, Introduzione..., hal. 193-206; Marafioti, “L’istruzione ...”, hal. 232.

3 JPC no. 33-36.

37 Marafioti, “L’istruzione ...”, hal. 232-233.

74



Shol Situmorang, Patrologi

Sensus akan misteri dan pengalaman akan yang Ilahi®

Dalam aktivitas para Bapa Gereja, sebagai teolog dan gembala,
ditampakkan sensus yang mendalam dan pengalaman akan yang ilahi.
Pengetahuan yang mereka ajarkan bersumber dari kesatuan intim
dengan Kristus dan doa, serta didukung oleh rahmat dan pemberian
Roh Kudus. Mereka bukan terutama mengandalkan rasio manusia.
Kerendahan hati dan kemurnian batin menjadi ciri pemikir klasik.
Mereka lebih senang menjadi penafisir yang sederhana dan hati-hati.
Sikap hormat dan rendah hati muncul dari kesadaran akan keterbatasan
akal budi manusia di hadapan Sang Transenden. “Non solum dicens sed
patiens divina”, kata St. Dionisius. Mereka terutama adalah spesialis
hidup supranatural. Mereka mengkomunikasikan apa yang mereka lihat
dan alami dalam kontemplasi tentang hal-hal yang ilahi, yang mereka
kenal melalui jalan kasih. Di sini tampak tekanan pengalaman mistik
yang membiarkan transparan suatu familiaritas dengan Allah, misteri
Kristus dan Gereja. Para Bapa Gereja sangat menghargai spekulasi
(intelectum ama valde), tetapi itu belum cukup. Kasih adalah sumber
pengetahuan baru. Sebagaimana diamanatkan oleh Gregorius dari
Nazianze, seorang teolog dipanggil untuk menuai keutamaan
kerendahan hati dan kemurnian batin, kesabaran dan doa.?®

Kekayaan kultural, spiritual dan apostolik*

Para Bapa Gereja menerima pendidikan optimal dalam disiplin
budaya Romawi dan Yunani antik. Kekayaan kultural itu digunakan
untuk memperkaya traktat, katekese dan kotbah. Dengan meletakkan
meterai kristiani pada humanitas klasik, merekalah yang pertama
menjembatani Injil dan kultur profan, menciptakan suatu budaya dan
peradaban yang diinspirasikan Injil.4!

38 JPC no. 37-40.

39 Marafioti, “L’istruzione ...”, hal. 233.

40 JPCno. 41-47.

41 Para Bapa Gereja juga memberi kontribusi penting bagi kita dewasa ini
dalam hal model-model inkulturasi: cara menerjemahkan tek-teks suci,
penerimaan sikap dan simbol dari lingkungan sosio-kultural, penciptaan kultur
baru. Hal-hal ini akan menolong kita untuk membaca ulang kabar gembira
dalam cahaya baru. Para missionaris senantiasa merasa diri seperti di

75



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 8, No. 1,Januari 2011

Spiritualitas yang ditimba dari ajaran para Bapa Gereja
memungkinkan orang memeluk hidup Kristus dengan merangkul sikap
asketis, selibat demi kerajaan surga, menjauhkan diri dari harta duniawi
dengan penitensi. Mereka memilih hidup monastik, eremit dan
komuniter pada garis nasihat-nasihat Injil dalam penantian akan
kedatangan Kristus. Pada masa ini berkembang bentuk kesalehan
pribadi dan bersama.

Karya para Bapa Gereja sangat bernilai pastoral, artinya untuk
tujuan kerasulan. Tulisan mereka bernada Kkateketik, homiletik,
apologetik dan spiritual. Mereka maju bersama secara kolegial dengan
saling bertukar surat yang berciri doktrinal dan pastoral. Para Bapa
Gereja mementingkan integritas iman. Semua karya pastoral mereka
tertuju pada kasih, yaitu kasih akan Kristus, jalan universal menuju
keselamatan. Tulisan-tulisan mereka sarat dengan caritas pastoralis,
karena mereka sangat peduli dengan hidup rohani umat yang
dipercayakan kepada mereka. Hidup dan usaha mereka sepenuhnya
tertuju pada pembangunan Christus totus, yaitu Gereja.*2

Para Bapa Gereja menunjukkan jalan yang perlu ditempuh teolog
zaman ini, yakni berteologi dalam dan bagi umat Allah. Dalam diri
Bapa-bapa Gereja, teologi dan pastoral, pengetahuan dan hidup, refleksi
dan kontemplasi berjalan bergandengan. Dengan demikian, berpikir dan
bertindak, percaya dan mencinta, masa depan dan masa sekarang tak
bisa dipisahkan. Teologi dibutuhkan untuk melangkah dari iman
kepada pengetahuan, dan dari pengetahuan kepada cinta kasih.
“Dengan mendengar percaya, dengan percaya berharap, dengan
berharap mencinta,” tulis Agustinus. Dengan kembali kepada Bapa-bapa
Gereja, kita mengarahkan diri pada mereka, yang sesudah para rasul,
adalah penabur, penyiram, pembangun, gembala dan ibu yang
menyuapi Gereja.*3

rumahnya. Mereka harus mengambil jarak dari gaya hidup kafir (idolatria dan
immoralitas), tetapi tidak keluar dari batasan sosio-kulturalnya.

42 Pellegrino, “I Padri della Chiesa ...”, hal. 459: “La teologia dei Padri e le
loro riflessioni nascono dentro dell’attivita del pastore, come una risposta a
esigenze concrete della vita di una comunita cristiana, senza curarsi di essere
direttamente scientifiche. La loro preoccupazione ¢ la funzione di servizio per
I'edificazione della comunita e solamente per questa.”

43 Marafioti, “L’istruzione...”, hal. 233-234.

76



Shol Situmorang, Patrologi

Bapa-bapa Gereja Sumber Teologi

Teologi merupakan upaya mempelajari dan merefleksikan
pengetahuan tentang iman. Fides quaerens intellectum. Tugas teologi ialah
mengemukakan pewahyuan diri Allah dan rencana keselamatan-Nya,
khususnya dalam diri Yesus Kristus. Jawaban atas pewahyuan itu ialah
iman. Gereja merupakan tempat Verbum Dei menggema dan dihidupi,
tempat Roh Kudus berkarya. Teologi meliputi pemikiran dan kehidupan
Gereja sepanjang masa. Maka, tidak ada dan tidak akan pernah ada
suatu teologi yang sempurna, dalam arti menuntaskan seluruh
pengetahuan yang bersumber dari pewahyuan diri Allah. Bapa Gereja
merupakan sumber teologi, karena mereka mencerminkan suatu momen
penting yang tak terhapuskan dari hidup Gereja. Pemikiran Bapa-bapa
Gereja berupaya untuk bergerak dan melihat semuanya dalam bingkai
historia salutis.*

Kongregasi untuk Pendidikan Katolik, lewat Instruksi tentang Studi
Bapa-bapa Gereja dalam Pendidikan Imam, menjelaskan kontribusi penting
Bapa-bapa Gereja bagi teologi masa kini. Secara khusus disebut
sentralitas Kitab Suci, kebijaksanaan dan kesanggupan untuk menilai
segala sesuatu dan mencerahi iman serta tindakan orang beriman. Sabda
Ilahi dihormati dan dijadikan pusat, rujukan, bingkai konstruktif dan
titik berangkat bagi hidup dan pemikiran kristiani.*>

Para Bapa Gereja menekankan pentingnya Tradisi yang hidup,
yang merupakan pusaka masa lampau sekaligus warisan bagi iman
masa kini. Bagi mereka, refleksi kristosentris, di mana Kristus menjadi
rekapitulasi dan ukuran segala sesuatu, merupakan topik sentral. Dalam
teologi patristik senantiasa hadir persona dan karya Kristus. Ireneus
menekankan recapitulatio; mysterion atau Logos ilahi bagi Origenes;
Christus totus bagi Agustinus. Cita rasa akan misteri ilahi dan
pendekatan religius sangat kental dalam teologi mereka. Mereka
berteologi sebagai seorang beriman yang rendah hati, pendoa, yang
peka akan sentuhan Roh Kudus, yang membukakan semua karunia ini.
Bagi Bapa-bapa Gereja, teologi biblis, dogmatik, moral dan mistik tak
dapat dipisahkan.* Warisan mereka yang paling berharga, di samping
gagasan teologis, ialah terciptanya satu roh dan satu tujuan dalam

# P. Visentin, “I Padri come fonte della teologia” dalam Seminarium, vol.
2, 1969, hal. 166-169.

45 Visentin, “I Padri ...”, hal. 172-173.

46 Visentin, “I Padri ...”, hal. 174.

77



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 8, No. 1,Januari 2011

berteologi. Muatan teologi mereka ialah kebenaran iman yang dibela
dan dijelaskan dengan susah payah di tengah situasi yang kompleks.4”

Dewasa ini kerap dikeluhkan bahwa eksegese historis-filologis
(kendati cukup penting sebagai titik berangkat) kerap mengakibatkan
kegersangan dan kekosongan spiritual. Para Bapa Gereja bergerak dari
eksegese Kristologis, obyek fundamental Kitab Suci, kepada eksegese
gerejani dan personal yang menyentuh perjalanan jiwa menuju Allah.
Sebagai gembala jiwa, mereka mengutamakan kelengkapan nafkah
rohani umat beriman. Itu bukan berarti bahwa sajian ilmiah untuk
mendalami data pewahyuan absen dalam karya mereka, tetapi mereka
membuatnya sebagai satu entitas yang utuh.4

Dalam teologi Bapa-bapa Gereja ditemukan tiga unsur yang secara
erat berkaitan: auditus fidei (bertekun dalam mendengarkan Sabda
Tuhan), oboedientia fidei (kesiapsediaan untuk menginkarnasikan segala
tuntutan iman dalam kehidupan) dan intellectus fidei (upaya yang
konstan untuk menggali rahasia iman yang lebih dalam, bukan hanya
pada level abstrak, tetapi dalam kaitan dengan komunitas saudara
seiman).*

Kandungan nilai-nilai teologis para Bapa Gereja yang cukup kaya
dan bervariasi itu kerap dianggap sebagai suatu fase historis masa lalu,
yang tidak relevan bagi masa kini. Patristik pun tinggal sebatas
pengetahuan akan masa lampau, yang dipelajari dengan sedikit hati.5
Selain minimnya pengetahuan historis, filosofis dan kultural atas Bapa-
bapa Gereja, tampaknya alasan utama penilain di atas adalah persoalan
metodologis. Teologi dewasa ini lebih mencemaskan cara menentukan
tesis, membangun sistem atau menarik kesimpulan daripada membuat
wahyu yang dimiliki oleh seluruh Gereja berada dalam satu kesatuan
iman dan inteligensi. Di samping itu ada juga kecurigaan atas pemikiran
dan kepekaan religius yang berasal dari dunia lain.5!

Untuk lolos dari perangkap ini perlulah suatu paham
epistemologis baru tentang kebenaran. Kebenaran tidak terikat pada
waktu tertentu, tetapi mencakup seluruh masa sebab kebenaran
mencakup manusia dan orang beriman yang mau memahami jati diri
dan imannya sendiri pada segala zaman. Dibutuhkan suatu filosofi yang

47 Marafioti, “L’istruzione...”, hal. 235.
48 Visentin, “I Padri ...”, hal. 175.
49 Visentin, “I Padri ...”, hal. 176.
50 Marafioti, “L’istruzione...”, hal. 236.
51 Visentin, “I Padri ...”, hal. 171.

78



Shol Situmorang, Patrologi

memungkinkan pernyataan para Bapa Gereja dipahami dalam bahasa
modern. Dengan demikian, jawaban yang dikemukakan oleh para Bapa
Gereja tidak boleh disebut usang.5? Instruksi mengajak kita memberi
perhatian khusus pada Bapa-bapa Gereja, untuk menggunakan secara
bijaksana pemikiran mereka dan memberi ruang yang lebih luas dalam
sintese teologis baru yang dituntut oleh kondisi kultural yang berubah.5

Teolog kontemporer tidak menggunakan teks patristik sebagai
bukti tertulis untuk membenarkan posisi teologis mereka. Arqumentatio
patristica, dengan maksud apologetis, sudah berlalu. Literatur patristik
digunakan sebagai sumber inspirasi dan upaya memperkaya studi
teologis. Pengetahuan yang akurat mengenai era patristik
memungkinkan perkembangan yang berkesinambungan bagi teologi
dogmatik. Tugas teologi modern ialah memelihara warisan para Bapa
Gereja dan menggunakannya untuk menemukan solusi baru atas
persoalan lama dan baru. Penting juga memiliki visi kritis atas literatur
patristik dan menerapkan aspeknya yang terbaik dalam suatu teologi
baru yang menjawab pertanyaan manusia masa kini.>

Penutup

Para Bapa Gereja, pada masa mereka, telah tampil sebagai saksi
iman yang rendah hati dan hamba yang setia. Sabda Allah yang telah
mereka dengar, mereka wartakan dan tuliskan dalam dan bagi Gereja.
Demi suatu teologi yang menjawab iman dan kesadaran Gereja masa
kini, sangat berdaya guna bagi para calon gembala umat mempelajari
secara kritis bagaimana para saksi iman pada masa lampau ini
menggumuli fides Ecclesiae. Seorang teolog bertugas memperlihatkan
kesesuaian antara iman yang dihidupi Gereja masa kini dengan periode
sebelumnya dan mengikuti perkembangan progressif doktrin pada
tataran historis-genetis. Seorang teolog dipanggil untuk menjelaskan apa
yang masih kabur dan belum mendapat formulasi dan pengungkapan
yang memadai pada masa lalu. Dengan demikian, teologi melayani
tugas missioner Gereja secara signifikan dan nyata, yaitu membuat

52 Pellegrino, “I Padri della Chiesa ...”, hal. 453. “... i valori di cui questi
uomini e queste opere sono portatori sono espressioni di umanita valide per
tutti i tempi e per tutti i luoghi: ogni uomo vi si riconosce e vi si ritrova.”

53 Marafioti, “L’istruzione ...”, hal. 236.

54 Viciano, “The Church fathers ...”, hal. 143.

79



LOGOS, Jurnal Filsafat-Teologi, Vol. 8, No. 1,Januari 2011

Sabda satu-satunya, yang disampaikan sekali untuk selama-lamanya itu,
tetap aktual.’s

Mahkota dan buah sesungguhnya yang dapat diraih oleh para
calon imam dalam masa pendidikannya ialah mengupayakan agar
Bapa-bapa Gereja menjadi sahabat dan berupaya untuk meniru roh yang
menjiwai para Bapa Gereja. Dengan demikian, studi Bapa-bapa Gereja
tidak menjadi semacam pengetahuan akan sejarah Gereja pada masa
lampau. Pemikiran kristiani memang dimulai dengan para Bapa Gereja,
namun tidak berakhir dengan mereka. Manfaat studi ini akan nyata bila
dilihat dalam kaitan dengan seluruh rangkaian sejarah sesudah para
Bapa Gereja.56 ***

Daftar Pustaka

Bosio, G., E.dal Covolo dan M. Maritano, Introduzione ai Padri della Chiesa
secoli I e II. Torino: Societa Editrice Internazionale, 1995.

Congregazione per 1'Educasione Cattolica, Lo studio dei Padri della Chiesa
nella formazione sacerdotale, Istruzione. Edizione Dehoniane:
Bologna, 1990.

Corsato, C., “L'insegnamento dei Padri della Chiesa nell’ambito delle
discipline teologiche: una memoria feconda di futuro” dalam
Seminarium vol. 3/1990, hal. 460-485.

Drobner, H., Patrologia. Casale Monferrato: Edizione Piemme, 1998.

Farina, R., “L'insegnamento della Patrologia: preparazione, obiettivi,
mezzi didattici”, dalam Seminarium vol. 29, 1977, hal. 100-126.

Hamman, A., “Patrologia-Patristica” dalam Angelo Di Berardino (ed),
DPAC (GZ). Genova: Marietti, 1999.

Konsili Vatikan II, “Dekrit Tentang Pembinaan Imam” dalam Dokumen
Konsili Vatikan 1I. Diterjemahkan oleh R. Hardawiryana. Jakarta:
Dokumentasi dan Penerangan KWI-Obor, 1993.

Konsili Vatikan II, “ Konstitusi Dogmatis tentang Wahyu Ilahi” dalam
Dokumen Konsili Vatikan II. Diterjemahkan oleh R. Hardawiryana.
Jakarta: Dokumentasi dan Penerangan KWI-Obor, 1993.

55 Visentin, “I Padri ...”, hal. 182-185.
56 JPC no. 59.

80



Shol Situmorang, Patrologi

Marafioti, D., “L’istruzione sullo studio dei Padri della Chiesa nella
formazione sacerdotale" dalam Civilta Cattolica, vol. 2/1990, hal.
229-236.

Padovese, L., Introduzione alla teologia patristica. Casale Monferrato:
Piemme, 1992.

Pellegrino, M., “I Padri della Chiesa e i problemi della cultura” dalam
SEA, vol 8. Roma: IPA, 1971, hal. 19-34.

Pellegrino, M., “I Padri della Chiesa hanno qualcosa da dire all'uomo
d'oggi?” dalam Augustinianum 16/17 (1977), hal. 453-460.

Quasten, J., Patrology, vol. I. USA: Christian Classics, [tanpa tahun]

Ratzinger J., “I Padri nella teologia contemporanea” dalam Storia e
Dogma. Jaka Book: Milano, 1971, hal. 51-70.

Siniscalco, P., “Patristica, patrologia e letteratura cristiana antica ieri e
oggi” dalam Augustinianum, 20 (1980), 380-400.

Studer, B., “Il dialogo patristico con Dio, per quali motivi si studiano in
teologia i Padri della Chiesa?” dalam A. Orazzo (ed), I Padri della
Chiesa e la Teologia, in dialogo con Basil Studer. Torino: San Paolo,
1995.

Viciano, A., “The Church fathers and modern theology” dalam Theology
Digest vol. 49, No. 2, 2002, hal. 139-140.

Visentin P., “I Padri come fonte della teologia” dalam Seminarium, vol. 2,
1969, hal. 166-85.

81



