
433

Abstract: The Concept of Maslahat in Addressing the Contemporary Problems 
(Comparative Study of al-Tûfi and al-Ghazali). The concept of maslahat offered by 
al-Ghazali is more general, compared to the concept offered by al-Tûfi. On the similarity 
side, both al-Ghazali and al-Tûfi alike have the principle that maslahat theory can be used 
as an Islamic law to address contemporary issues, although both develop this concept 
from the earlier scholars especially Imam Malik first pioneering. But both have different 
concepts, al-Ghazali emphasizes more on the criteria and definitions of the maslahat, both 
mu’tabarah, mulgha and mursalah, but al-Tûfi actually develops from maslahahmursalah, 
using much more reason and logic than al-Ghazali, even assumes that al-Tûfi seems 
strange compared to other figures and is considered inconsistent with his Hanbal school, 
nevertheless al-Tûfi remained confined to al-mu’âmalah and ‘âdat and not worship and 
muqaddarah territories.

Keywords: maslahat, al-Tûfi, al-Ghazali, contemporary problems.

Abstrak: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer (Studi 
Komparatif al-Tûfi dan al-Ghazali). Konsep maslahat yang ditawarkan oleh al-
Ghazali lebih umum, dibandingkan konsep yang ditawarkan oleh al-Tûfi. Pada sisi 
kesamaannya, keduanya baik al-Ghazali maupun al-Tûfi sama-sama memiliki prinsip 
bahwa teori maslahat dapat dijadikan dalil hukum Islam untuk menyikapi masalah-
masalah kontemporer, walaupun keduanya sama-sama mengembangkan konsep ini dari 
ulama-ulama sebelumnya khususnya Imam Malik yang pertama merintisnya. Namun 
keduanya memiliki konsep yang berbeda, al-Ghazali lebih menekankan pada kriteria 
dan definisi maslahat itu, baik mu’tabarah, mulgha maupun mursalah, namun al-Tûfi 
justru banyak mengembangkan dari maslahah mursalah, banyak menggunakan nalar 
dan logika dibandingkan al-Ghazali, bahkan beranggapan bahwa al-Tûfi terkesan aneh 
dibandingkan tokoh lainnya dan dianggap tidak konsisten dengan madzhab Hanbalinya, 
namun demikian al-Tûfi tetap membatasi pada wilayah al-mu’amalah dan ‘adat dan 
bukan wilayah ibadah dan muqaddarah.

Kata Kunci: maslahat, al-Tûfi, al-Ghazali, persoalan kontemporer

Konsep Maslahat dalam Menyikapi  
Masalah Kontemporer  

(Studi Komparatif al-Tûfi dan al-Ghazali)

Agus Hermanto

Dosen Sekolah Tinggi Agama Islam Maarif Kalirejo Lampung Tengah
Jl. Jendral Sudirman No. 14 Kalirejo Lampung 34174.
E-mail: gusher.sulthani@gmail.com



434 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Pendahuluan

Setiap tujuan hukum Islam adalah kemaslahatan, baik kemaslahatan 
di dunia maupun kemaslahatan di akhirat. Dalil maslahat merupakan salah 
satu dalil mukhtalif di kalangan para ulama, yang menjadi ikhtilâf adalah 
penggunaan metode dalam berijtihad, namun esensinya bahwa semua 
tujuan hukum adalah maslahat.1 Karena maslahat terkadang menjadi dalil 

1 Berbagai metode ijtihad dalam pencarian hukum dilakukan banyak ulama, di antara tulisan 
yang mengangkat ijtihad dalam merumuskan hukum adalah Imam Mustofa. “Optimalisasi Perangkat 
dan Metode Ijtihad Sebagai Upaya Modernisasi Hukum Islam (Studi Pemikiran Hassan Hanafi dalam 
Kitab Min an-Nash Ilâ al-Wâqi’).” Jurnal Hukum Islam (2016). Rahimin Affandi Abdul Rahim. “Ke 
Arah Penyediaan Kaedah Penyelidikan Hukum Islam Terkini: Satu Pengenalan.” Jurnal Syariah 10, 
no. 1 (1970). Zainal Abidin. “Corak Pemikiran dan Metode Ijtihad Ibn Taymiyyah.” Millah: Jurnal 
Studi Agama 10 (2010): h. 31-53. Ahmad Rajafi. Masa Depan Hukum Bisnis Islam di Indonesia; 
Telaah Kritis Berdasarkan Metode Ijtihad Yusuf Al-Qaradawi. (Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara, 
2013). Rahmani Timorita Yulianti. “Pola Ijtihad Fatwa Dewan Syari’ah Nasional MUI tentang 
Produk Perbankan Syari’ah.” La_Riba 1, no. 1 (2007): h. 57-75. Mahsun Fuad. “Ijtihad Ta’lili 
sebagai Metode Penemuan Hukum Islam (Telaah dan Perbandingannya dengan Analogi Hukum 
Positif).” Hermenia Jurnal Kajian Islam Interdisipliner 3, no. 1. Muhammad Kholis. “Studi Komparatif 
Metode Ijtihad Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah dan Lembaga Bahtsul Masail Nahdlatul 
Ulama Mengenai Hukum Aborsi.” PhD diss., UIN Sunan Ampel Surabaya, 2015. Akmaludin 
Sya’bani. “Maqasid Al-Syari’ah Sebagai Metode Ijtihad.” El-Hikam 8, no. 1 (2016): h. 127-142. 
Ali Akbar. “Metode Ijtihad Yusuf Al-Qardhawi dalam Fatawa Mu’ashirah.” Jurnal Ushuluddin 18, 
no. 1 (2012): h. 1-20. Ahmad Thohari. “Epistemologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi Konsep 
Masalahah.” Az Zarqa’: Jurnal Hukum Bisnis Islam 5, no. 2 (2013). Kutbuddin Aibak. “Al-Mashlahah 
Al-Mursalah Sebagai Penalaran Istishlahi dalam Upaya Penerapan Maqashid Asy-Syari’ah.” Jurnal 
Ahkam 11 (2009). Syamsul Anwar. “Manhaj Tarjih dan Metode Penetapan Hukum dalam Tarjih 
Muhammadiyah.” Makalah Disampaikan Pada Acara Pelatihan Kader Tarjih Tingkat Nasional Tanggal 
26 (2012). Mahsun Mahfudz. “Rekonstruksi Mazhab Manhaji Nahdlatul Ulama Menuju Ijtihad 
Saintifik Modern.” Dalam Makalah Annual Conference on Islamic Studies, Bandung, (2006): h. 26-
30. Rahimin Affandi Abdul Rahim, Paizah Ismail, dan Nor Hayati Mohd Dahlal. “Ijtihad dalam 
institutsi fatwa di Malaysia: Satu Analisis.” Jurnal Syariah 17, no. 1 (2009): h. 195-222. Fatimah 
Halim. “Hubungan Antara Maqâsid Al-Syarî’ah dengan Beberapa Metode Penetapan Hukum 
(Qiyâs dan Sadd/Fath Al-Żarî’ah).” Hunafa: Jurnal Studia Islamika 7, No. 2 (2010): h. 121-134. 
Ridzwan Ahmad. “Metode Pentarjihan Maslahah dan Mafsadah dalam Hukum Islam Semasa.” Jurnal 
Syariah 16, no. 1 (2008): h. 107-143. Rizal bin Jami’an. “Ijtihad Jama’i Nahdatul Ulama (NU) 
dan Ijtihad Qiyasi Muhammadiyah Tentang Bunga Bank dalam Praktik Perbankan.” Jurnal Hukum 
Respublica 16, No. 1 (2016): h. 20-35. Abd Wafi Has. “Ijtihad Sebagai Alat Pemecahan Masalah 
Umat Islam.” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1 (2013): h. 89-112. Mahsun. 
“Pendekatan Terpadu Hukum Islam dan Sosial (Sebuah Tawaran Pembaruan Metode Penemuan 
Hukum Islam).” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial 3, no. 1 (2012): h. 13-33. Husein Alyafie. 
“Fazlur Rahman dan Metode Ijtihadnya: Telaah Sekitar Pembaruan Hukum Islam.” Hunafa: Jurnal 
Studia Islamika 6, No. 1 (2009): h. 29-52. Bani Syarif Maula. “Kajian Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah 
dengan Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah.” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 8, No. 2 (2014): 
h. 233-246. Akhmad Khisni. “Ijtihad Hakim Peradilan Agama Bidang Hukum Kewarisan dan 
Kontribusinya Terhadap Hukum Nasional.” Jurnal Hukum Ius Quia Iustum 18 (2011): h. 146-
163. Hadi Mutamam. “Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali dan Metode Ijtihadnya dalam Al-



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 435

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

dan metode ijtihad, namun juga terkadang menjadi tujuan hukum atau 
dua-duanya berjalan sekaligus.

Dalil maslahat pada awalnya dikembangkan oleh Imam Mâlik 
(93-179) H.) pendiri madzhab Maliki,2 namun kemudian ditolak oleh 
Mâlikiyah (pengikut Imam Mâlik), dan justeru banyak dikembangkan 
oleh pengikut Syâfi’iyah (pengikut Imam Syâfi’i), seperti Imam Harâmain 
al-Juwaini (w. 478 H.), dan kemudian diteruskan oleh Imam al-Ghazâli 
yang disebut hujjah al-Islâm,3 walaupun justeru pada awalnya Imam Syâfi’i 
sendiri menolaknya, karena qiyâs sudah mencakup maslahat.4

Selain dari kalangan Syâfi’i muncul juga pengembangan konsep 
maslahat dari mazhab Hanbali, yaitu al-Tûfi, telah banyak mengembangkan 
teori maslahat dalam menghadapi masalah-masalah kontemporer. Untuk 
itu perlu dianalisis, apakah yang membedakan konsep maslahat al-Tûfi dan 
al-Ghazâli dalam aplikasi hukum Islam, khususnya berkenaan masalah-
masalah furû’iyyah kontemporer.5

Teori Maslahat

Pengertian maslahat (al-maslahah) secara etimologis, berarti kebaikan, 
kebermanfaatan, kepantasan, kelayakan, keselarasan, kepatutan. Kata al-

Mustashfa.” Mazahib 4, No. 1 (2007). Amin Farih. “Reinterpretasi Maslahah Sebagai Metode Istinbât 
Hukum Islam: Studi Pemikiran Hukum Islam Abû Ishâq Ibrâhîm Al-Shâthibî.” Al-Ahkam 1, no. 
25 (2015): h. 43-66. Makhrus Munajat. “Metode Penemuan Hukum dalam Perspektif Filsafat 
Hukum Islam.” Asy-Syir’ah 42, no. 1 (2008): h. 179-203.

2 Muhammad Abu Zahra, Usul Fikih (Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arab, 1958), h. 280.
3 Moh. Mukri, Paradigma Maslahat dalam Pemikiran al-Ghazali (Yogyakarta: Nawesea 

Press, 2011), h. 68.
4 Muslim Kara. “Pemikiran Al-Syatibi tentang Maslahah dan Implementasinya dalam 

Pengembangan Ekonomi Syariah.” Jurnal Assets 2, no. 2 (2012): h. 173-184. Amirudin Nurjaman. 
“Kajian Metodologi Al-Istiqra’ asy-Syâtibî dan Relevansinya dengan Perkembangan Hukum Islam 
di Indonesia.” PhD diss., IAIN Syekh Nurjati Cirebon, 2011. Bustanul Arifin. “Eksistensi Maqasid 
al-Shari’ah Imam aL-Syathiby dalam Perkembangan Hukum Ekonomi Syari’ah.” At-Tahdzib: 
Jurnal Studi Islam dan Muamalah 3, no. 2 (2015): h. 75-99. Noor Naemah Abdul Rahman. 
“Relevansi Teori Al-Maslahah Menurut Al-Syatibi dalam Menangani Isu Perobatan Masa Kini.” Al-
Risalah 13, no. 1 (2013): h. 47-64. Sarif Akbar. “Analisis Perbandingan Konsep Maslahah dan 
Mafsadah antara Imam Al-Ghazzali dan Imam Al-Shatibi.” PhD diss., Universiti Malaya, 2012.

5 Idaul Hasanah. “Konsep Mashlahah Najamuddin Al-Thufi dan Implementasinya.” Jurnal 
Ulumuddin 7, no. 1 (2013). Imam Fawaid. “Konsep Pemikiran Ath-Thufi Tentang Mashlahah 
Sebagai Metode Istinbath Hukum Islam.” Lisan al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan 
Kebudayaan 6, no. 2 (2014): h. 291-303.



436 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

maslahah dilawankan dengan kata al-mafsadah yang artinya kerusakan.6 
Maslahat atau sering disebut maslahat mursalah, atau kerap juga disebut 
istislâh, yaitu suatu kemaslahatan yang tidak disinggung oleh syara’ dan 
tidak pula terdapat dalil-dalil yang menyuruh untuk mengerjakan atau 
meninggalkannya, sedang jika dikerjakan akan mendatangkan kebaikan 
yang besar atau kemaslahatan. Mashlahat disebut juga mashlahat yang 
mutlak. Karena tidak ada dalil yang mengakui keabsahan atau kebatalannya. 
Jadi pembentuk hukum dengan cara mashlahat semata-mata untuk 
mewujudkan kemaslahatan manusia dengan arti untuk mendatangkan 
manfaat dan menolak ke-mudharat-an dan kerusakan bagi manusia.7

Maslahat adalah satu term yang bisa jadi paling populer bila sedang 
berbicara mengenai hukum Islam. Hal tersebut disebabkan maslahat 
merupakan tujuan syara’ (maqâshid syarî’ah) dari ditetapkannya hukum 
Islam. Maslahat di sini berarti jalb al-manfa’ah wa daf ’ al-mafsadah 

(menarik kemanfaatan dan menolak kemudaratan). Meski demikian, 
keberadaan maslahat sebagai bagian tak terpisahkan dalam hukum Islam 
tetap menghadirkan banyak polemik dan perbedaan pendapat di kalangan 
ulama. Baik sejak usul fikih masih berada pada masa sahabat, masa imam 
mazhab, maupun pada masa ulama kontemporer saat ini.8 

Kamus Besar Bahasa Indonesia membedakan antara kata maslahat 
dengan kemaslahatan. Kata maslahat, menurut kamus tersebut, diartikan 
sesuatu yang mendatangkan kebaikan, faidah dan guna. Sedangkan 
kata kemaslahatan mempunyai makna kegunaan, kebaikan, manfaat, 
kepentingan. Berdasarkan hal tersebut, jelas bahwa Kamus Besar Bahasa 
Indonesia melihat bahwa kata maslahat dimasukkan sebagai kata dasar, 
sedangkan kata kemaslahatan dimasukkan sebagai kata benda jadian yang 
berasal dari kata maslahat yang mendapatkan awalan ke dan akhiran an.9

6 Asmawi, “Konseptualisasi Teori Maslahah,” Jurnal Salam Filsafat dan Budaya Hukum Vol 
12, no. 2 (Desember 2014): h. 314. Lihat juga Muhammad Roy Purwanto, “Kritik Terhadap 
Konsep Mashlahah Najm ad-Dîn at-Tûfi,” Jurnal Madania vol 11, no. 1 (Juni 2015): h. 29.

7 Moh. Mukri, Paradigma Maslahat dalam Pemikiran al-Ghazali, h. 181.
8 Robitul Firdaus, “Konsep Maslahat di Tengah Budaya Hukum Indonesia”, Jurnal Al-

Manahij 5, no. 1, (2011): h. 1.
9 Imron Rosyadi, “Pemikiran Asy-Syâtibî tentang Maslahah Mursalah,” Jurnal Profetika 

Studi Islam 14, no. 1 (Juni 2013): h. 82.



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 437

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Kata maslahat secara bahasa berasal dari kata shalaha yang berarti 
baik dan menjadi lawan kata dari buruk, sehingga secara etimologis, 
kata maslahat digunakan untuk menunjukkan jika sesuatu itu baik 
atau seseorang menjadi baik.10 Namun secara terminologis dalam usul 
fikih, baik dan buruk dalam pengertian maslahat ini menjadi terbatasi. 
Sebagaimana dalam buku Amir Syarifuddin dinyatakan:

a. Sandaran maslahat adalah petunjuk syarâ’ bukan semata-mata ber-
dasarkan akal manusia yang sangat terbatas, mudah terprovokasi 
oleh pengaruh lingkungan dan hawa nafsu. 

b. Baik dan buruk dalam kajian maslahat tiak hanya terbatas pada 
persoalan-persoalan duniawi melainkan juga urusan ukhrawi.

c. Maslahat dalam kacamata syara’, tidak hanya dinilai dari kesenangan 
fisik semata-mata, namun juga dari sisi kesenangan rûhaniyah.11

Dasar Hukum Maslahat

Para ulama yang menjadikan maslahat sebagai salah satu dalil syara’, 
menyatakan bahwa dasar hukum maslahat, berdasarkan: 

a. Persoalan yang dihadapi manusia selalu tumbuh dan berkembang, 
demikian pula kepentingan dan keperluan hidupnya. Kenyataan me-
nunjukkan bahwa banyak hal-hal atau persoalan yang tidak terjadi pada 
masa Rasulullah Saw., kemudian timbul dan terjadi pada masa-masa 
sesudahnya, bahkan ada yang terjadi tidak lama setelah Rasulullah Saw., 
meninggal dunia. Seandainya tidak ada dalil yang dapat memecahkan 
hal-hal yang demikian berarti akan sempitlah kehidupan manusia. 
Dalil yang dimaksud adalah dalil yang dapat menetapkan mana yang 
merupakan kemaslahatan manusia dan mana yang tidak sesuai dengan 
dasar-dasar umum dari agama Islam. Jika hal itu telah ada, maka dapat 
direalisir kemaslahatan manusia pada setiap masa, keadaan dan tempat. 

b. Sebenarnya para sahabat, tabi’in, tabi’it tabi’in dan para ulama 
yang datang sesudahnya telah melaksanakannya, sehingga mereka 

10 Kutbuddin Aibak, Metodologi Pembaharuan Hukum Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
2008), h. 187.

11 Amir Syarifuddin, Usul Fikih, 2 (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), h. 91.



438 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

dapat segera menetapkan hukum sesuai dengan kemaslahatan kaum 
muslimin pada masa itu. Khalîfah Abû Bakar telah mengumpulkan 
Alquran. Khalîfah Umar telah menetapkan talak yang dijatuhkan 
tiga kali sekaligus jatuh tiga, padahal pada masa Rasulullah Saw., 
hanya jatuh satu. Khalifah Utsman telah memerintahkan penulisan 
Alquran dalam satu mushaf. Khalîfah Ali pun telah menghukum 
bakar hidup golongan Syi’ah Rafidhah yang memberontak, kemudian 
diikuti oleh para ulama yang datang sesudahnya.12

Obyek Maslahat 

Obyek maslahat, ialah kejadian atau peristiwa yang perlu ditetapkan 
hukumnya, tetapi tidak ada satupun nash (al-Qurân dan al-Sunnah) 
yang dapat dijadikan dasarnya. Prinsip ini disepakati oleh kebanyakan 
pengikut madzhab yang ada dalam fiqh, demikian pernyataan Imâm al-
Qarafi al-Thûfî dalam kitabnya Masalihul Mursalah menerangkan bahwa 
Masalihul Mursalah itu sebagai dasar untuk menetapkan hukum dalam 
bidang mu’âmalah dan semacamnya. Sedang dalam soal-soal ibadah adalah 
Allah Swt., untuk menetapkan hukumnya, karena manusia tidak sanggup 
mengetahui dengan lengkap hikmah ibadat itu. Kaum muslimîn beribadat 
sesuai dengan ketentuan-Nya yang terdapat dalam al-Qurân dan Hadith.13

Konsep Maslahat Menurut al-Tûfi dan al-Ghazali

Biografi al-Tûfi

Nama asli al-Tûfi adalah Najmuddin al-Thufi, seorang ulama fikih 
dan usul fikih mazhab Hanbali yang dilahirkan di desa Thûfi, Shashar, 
dekat Baghdat Irak. Kata Tûfi adalah kata sifat relatif yang berhubungan 
dengan kata Tawfa. Jadi al-Tûfi adalah “orang yang berasal dari Tawfa”. 
Najm al-din berarti “bintangnya agama”, merupakan nama panggilan 
atau gelar yang diberikan oleh para pemujanya kepadanya. Sedang nama 
aslinya adalah Sulayman Ibn ‘Abd al-Qawi Ibn ‘Abd al Karim Ibn Sa’id. Ia 
adalah seorang ilmuwan yang haus terhadap berbagai ilmu pengetahuan, 

12 Amir Syarifuddin, Usul Fikih, h. 181. 
13 Amir Syarifuddin, Usul Fikih, h. 182.



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 439

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

sehingga dalam sejarah tercatat ia belajar fikih, usul fikih, bahasa Arab, 
ilmu manthiq, ilmu kalam, hadis, tafsir, sejarah, dan ilmu jadal (ilmu 
berdiskusi).14 Pada tahun 691 H, ia telah menghafal buku al-Muharrar 

fi al-Fiqh dan mendiskusikannya dengan Syekh Taqiy al-Din al-Zarzirati, 
ulama besar mazhab Hanbali ketika itu. Kebanyakan gurunya adalah 
ulama-ulama besar mazhab Hanbali di zamannya.15

Al-Tûfi meninggalkan tidak kurang 42 buku yang ia tulis mengenai 
berbagai topik, terutama menyangkut tema-tema Alquran, yurisprudensi, 
logika, bahasa Arab dan sastra. Sebagaian besar buku tersebut hilang atau 
tersia-siakan di dalam manuskrip-manuskrip yang rusak di dalam kondisi 
perpustakaan yang menyedihkan. Sebagian informasi yang bisa diketahui 
mengenai kehidupannya telah diteliti dan dipublikasikan oleh Mustafa Zayd 
dalam karyanya “al-Maslahah fi al-Tûfi al-Islâm wa Najm ad-Dîn al-Tûfi”.

Menurut riwayat, salah satu dari karya-karya al-Tûfi yang hilang atau 
yang mendapat kritikan pedas berjudul Da’ al-Kalâm ‘an Ahl al-Mantîq wa 

al-Kalâm (bantahan atau catatan terhadap pendukung logika dan teologi 
sistematis), menegaskan bahwa masuknya akal membela prinsip-prinsip 
logika dan teologi rasional, dan membela terhadap kaum Muslimin awal 
yang telah menegakkannya, khususnya kaum Mu’tazilah. Al-Tûfi selama 
tinggal di Mesir, pernah disiksa, diarak di jalan-jalan Kairo, dipenjarakan 
dan kemudian dibuang oleh penguasa politik atas permintaan para ahli 

14 Untuk lebih mendalam tentang pemikiran al-Thufi bisa dilihat beberapa tulisan, yaitu 
M. Lukman Chakim. “Poligami dalam Perspektif Mashlahah Najmuddin al-Thufi.” PhD diss., 
UIN Sunan Ampel Surabaya, 2014. Jumarim. “Konsep al-Mashlahah dalam Pemikiran Ulama 
Lintas Mazhab: Telaah dan Pemetaan Pemikiran al-Gazali, al-Thufi dan al-Syatibi.” Schemata 3, 
no. 2 (2014): h. 113-129. M Ilham. “Pemikiran Najm al-Din al-Tufi tentang Maslahat dan 
Relevansinya dengan Konsep Hubungan Agama dan Negara.” PhD diss., Universitas Islam Negeri 
Alauddin Makassar, 2016. Maimun. “Konsep Supremasi Maslahat Al-thufi dan Implementasinya 
dalam Pembaruan Pemikiran Hukum Islam.” Asas 6, no. 1 (2014). A. Malthuf Siroj. “Kontroversi 
Mashlahah Perspektif Najm Al-Din Al-Thufi Al-Hanbali.” Jurnal At-Turas 2, no. 1 (2015). 
Qusthoniah. “Al-Mashlahah dalam Pandangan Najmuddin Al-Thufi.” Syari’ah: Jurnal Ekonomi 
Syari’ah 1, no. 2 (2016). Arifah Millati Agustina. “Konsep Ri’ayah al-Maslahah Najmuddin al-
Thufi Relevansi dengan Konsep Reaktualisasi Hukum Islam.” PhD diss., Universitas Islam Negeri 
Maulana Malik Ibrahim, 2010. Lalu Supriadi. “Konsep Mashlahah Mursalah Najm Al-Din Al-
Thufi.” Jurnal Penelitian Keislaman 8, no. 1 (2012): h. 71-92. Subehan Khalik. “Najamuddin 
Al-Thûfîy dan Konsep Maslahat.” Al-Daulah: Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 5, no. 
1 (2016): h. 109-118.

15 Saifudin Zuhri, Akal Sebagai Sumber Hukum Islam, (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2011), 
h. 111-112. 



440 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

hukum tradisional, terutama oleh hakim yang mewakili mazhab Hanbali 
di Kairo pada masa itu, Sa’id ad-Dîn al-Harisi.

Konspirasi melawan al-Tûfi oleh ulama atau para ahli hukum, 
tampaknya terjadi karena penghormatannya terhadap akal dipandang telah 
menantang legitimasi, otoritas, kebenaran atau otentisitas asumsi-asumsi 
dasar dari mazhab hukum mereka, khususnya asumsi-asumsi mereka 
berkaitan dengan sunah Nabi. Karena itu, penindasan-penindasan dan 
penyiksaan terhadap akal pikiran dan pembelanya dimulai sejak masa 
al-Mutawakkil (w 247 H/861 M). 

Keunikan pandangan al-Tûfi mengenai kemaslahatan manusia 
yang menolak sumber-sumber hukum tradisional para cendekiawan, 
dan kesimpulan mereka karena tidak Islami dan bertentangan dengan 
akal manusia dan kemaslahatannya tidak disebutkan oleh para penuduh 
atau rekan sezamannya dalam tulisannya perihal kehidupan al-Tûfi dan 
isi pendapat-pendapatnya (terutama mengenai kemaslahatan manusia) 
yang berbeda dengan para ahli hukum yang memusuhi dan menyiksanya 
tidak dijelaskan atau diriwayatkan. Meskipun ia dikatakan telah dikenal 
oleh ahli hukum mazhab Hanbali sampai akhir abad ke-10 Hijriyah dan 
dipandang sebagai ulama yang terkemuka. 

Di antara ulama semasa al-Tûfi yang menuduh, mengkritik, dan 
menganiayanya adalah Ibnu Rajab, ahli hukum dan ahli hadis mazhab 
Hanbali. Ia menuduh al-Tûfi sebagai pembohong tidak bermoral. Dia 
berkata bahwa yang mengikuti pendapat al-Tûfi dan berbagi pendapat 
dengannya adalah lebih buruk dari pada dia. 

Muhammad Zahid al-Kawsari menyatakan pendapat al-Tûfi mengenai 
prioritas hukum terhadap kemaslahatan manusia sebagai atheisme yang 
terang-terangan dan memusnahkan hukum agama. Hanya ahli hadis 
kontemorer yang merespon positip terhadap pandangan al-Tûfi yaitu 
Muhammad Syalabi. 

Serangan keras Ibn Rajab terhadap al-Tûfi tidak banyak disebutkan 
dalam karya tulisnya, meski fakta menyebutkan adanya bukti bahwa ia 
menyadari eksistensi dan isinya. Hal ini didasarkan atas dua argument. 
Pertama, Ibnu Rajab telah mendaftar banyak buku yang dinisbatkan pada 
al-Tûfi, sekitar 30 jumlahnya, termasuk satu buku yang berisi satu-satunya 



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 441

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

pendapatnya yang masih bertahan mengenai kemaslahatan manusia yaitu 
Syarh al-Arba’in al-Nawawiyyah. Kedua, ia telah mengutip satu bagian 
dari tesis al-Tûfi tentang kemsalahatan manusia, hanya saja tampaknya 
ia sengaja menyalahgunakan untuk mendiskreditkan penulisnya (al-Tûfi). 
Pada akhirnya, teks-teks yang masih bertahan yang memuat pandangan-
pandangan hukumnya mengenai kemaslahatan, dapat diamankan pada 
abad ini. Misal, Jamal ad-Din al-Qasim setelah mengedit dan merubah 
sana-sini dari pandangan al-Tûfi, serta perselisihan, saling membenci 
dan menfitnah di antara mazhab-mazhab hukum berbeda yang telah 
dipublikasikan oleh Rasyid Ridho di Jurnal Mesir, al-Manar, 9 10, 1324 
H/1906 M. Sebagian perbaikan terhadap bagian-bgian yang masih ada 
dipublikasikan oleh Mustafa Zayd dalam karyanya al-Maslahah fi al-Tasyri’ 

al-Islam wa Najm ad-Din al-Thufi.16

Namun respon komtemporer terhadap pandangan al-Tûfi sangat 
negatif, karena absolutisme politik dan sektarianisme tradisional dari masa 
lampau tampak belum berubah, pandangan akal atau intelegensia yang 
obyektif, baik dalam kehidupan politik, hukum dan sosial masih belum 
dipandang sebagai kreteria kebenaran atau standard rujukan, meskipun 
aplikasinya selaras dengan prinsip-prinsip Alquran tentang kebenaran 
universal. Sebaliknya perhatian diberikan kepada ketetapan-ketetapan 
politik atau dari otoritas tradisional yang memusuhi pencarian manusia 
akan kebenaran dan kebebasan ekspresi akal pikirannya. 

Dengan kata lain, penekanan-penekanan terhadap prinsip-prinsip 
Alquran yang universal tentang keadilan, kebebasan, penekanan terhadap 
akal atau intelegensia obyektif sebagai pedoman tindakan, dan persamaan 
dibidang hukum, yang merupakan esensi-esensi dari kemaslahatan manusia 
diabaikan oleh para yuris, ahli-ahli hukum Islam tradisional ketika itu.

Seruan al-Tûfi mengenai tujuan Islam yaitu, perlindungan 
kemaslahatan manusia sebagai sumber atau prinsip hukum tertinggi, 
di dorong oleh penderitaan politik, hukum, dan sosial yang ia alami 
atau praktik-praktik hukum dan politik saat itu telah melumpuhkan 
kehidupan Muslim.

16 Hamka Haq, Al-Syathibi, (Jakarta : Erlangga, 2007), h. 254-255.



442 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Otoritas politik dan hukum untuk menghukum para pendukung 
akal pikiran, kebebasan berpikir dalam awal sejarah Muslim bermula 
dari pengambilan tindakan keras terhadap kaum Khawarij dan kaum 
Mu’tazilah, para pengkritik terhadap hadis palsu yang dimasukkan ke 
dalam ajaran-ajaran dan hukum Islam. 

Atmosfir politik, hukum dan sosial yang demikian, terjadi ketika 
penguasa Mamluk menduduki jabatan puncak, sultan, sebagian besar 
merupakan akibat dari berlakunya prinsip yang kuat adalah yang menang. 
Prinsip ini terus dipraktikkan oleh penguasa-penguasa Muslim Mongol, 
ide-ide Alquran tentang keadilan sosial, syura, kesamaan di bidang hukum, 
dan kebebasan menyatakan pendapat, secara permanen ditolak oleh para 
ahli-ahli hukum Islam, yang berakibat para ahli hukum abad ke 9 Hijrah 
(abad 15 M) menyatakan bahwa syari’ah bukan instrumen yang terus 
menerus beroposisi yaitu oposisi terhadap para penguasa dinasti, militer, 
atau terhadap para gubernur yang tidak mewakili mereka dan ketetapan-
ketetapannya, tetapi seperangkat aturan-aturan (tradisional) yang tertutup 
yang diterapkan pada masyarakat tanpa kaitan praktis dengan kehidupan 
orang-orang yang berkuasa. Inilah yang kemudian menjadi rumusan final 
para ahli hukum mengenai makna tertutupnya “pintu ijtihad” dan penerapan 
“doktrin taqlid”. Akibatnya para penguasa dan para penguasa dan para 
pejabat pemerintah lainnya bukanlah para pelayan masyarakat, tetapi para 
tuan yang harus dilayani, ditakuti atau disogok, dirangkai dengan sikap tidak 
toleran mereka terhadap semua bentuk oposisi, tanpa peduli pada nilainya 
atau kontribusinya bagi kemanusian yang lebih baik. Dalam suasana kondisi 
politik, hukum dan sosial semacam ini, al-Tûfi menyerukan perlindungan 
terhadap kemaslahatan manusia sebagai tujuan hukum yang tertinggi.17

Biografi al-Ghazali

Imam al-Ghazâli ialah Muhammad bin Ahmad al-Imâmul Jalîl Abû 
Hamid al-Thûsi al-Ghazâli, lahir di Thusi daerah Khurasan wilayah Persia 
pada tahun 450 H /1058 M. Ayah al-Ghazâli seorang pemintal benang 
dan ahli tasawuf yang hebat. Imam al-Ghazâli pernah berangkat ke 

17 Saifudin Zuhri, Akal Sebagai Sumber Hukum Islam, h. 114-115



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 443

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Nisafur dan belajar pada Imam al-Haramain al-Juwaini, guru besar di 
Madrasah Nizhamiyah Nisafur. Setelah Imam al-Haramain wafat, al-
Ghazâli meninggalkan Naishabur (Nisafur), pergi ke Mu’askar untuk 
mengunjungi Perdana Menteri Nizam al-Muluk, pemerintahan Bani 
Saljuk. Al-Ghazâli disambut dengan penuh kehormatan sebagai seorang 
ulama besar. Menteri Nizam Al-Muluk akhirnya melantik al-Ghazâli 
pada tahun 484 H/1091 M, sebagai guru besar pada Perguruan Tinggi 
Nizamiyah di kota Baghdad. Al-Ghazali kemudian mengajar di perguruan 
tinggi tersebut. Di samping menjadi guru besar di Nizâmiyah, al-Ghazli 
diangkat sebagai mufti untuk membantu pemerintah dalam menyelesaikan 
berbagai persoalan yang muncul dalam masyarakat. Al-Ghazâli selalu 
hidup berpindah-pindah, khususnya untuk mendalami pengetahuan. 18

Setelah dari Baghdad berangkat ke Syam, menetap hampir 2 (dua) 
tahun untuk berlatih membersihkan diri, menyucikan hati dengan mengingat 
Tuhan dan beri’tikaf di mesjid Damaskus. Kemudian menuju ke Palestina 
untuk mengunjungi kota Hebron dan Jerussalem, tempat di mana para Nabi 
sejak dari Nabi Ibrahim sampai Nabi Isa mendapat wahyu pertama dari 
Allah. Terus berangkat ke Mesir, yang merupakan pusat kedua bagi kemajuan 
dan kebesaran Islam sesudah Baghdad. Di Mesir, dari Kairo dilanjutkan ke 
Iskandariyah, selanjutnya ke Mekkah untuk menunaikan rukun Islam yang 
kelima dan berzirah ke kuburan Nabi Ibrahim. Selanjutnya ia kembali ke 
Naisabur dan mendirikan Madrasah Fikih dan asrama (khanqah) untuk 
melatih Mahasiswa-mahasiswa dalam paham sufi. 

Al-Ghazâli menulis banyak sekali kitab, meliputi bidang ilmu yang 
populer pada zamannya, di antaranya tentang tafsir Alquran, ilmu kalam, 
ushul fiqh, fikih, tasawuf, mantiq, falsafat, dan lainnya.19 Beberapa yang 

18 Tim Penyusun Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, (Jakarta: Van Hoeve Letiar Baru, 
1997 ), cet. ke 4, h. 25.

19 Pemikiran al-Ghazali kerap dijadikan rujukan cendekiawan dalam memahami berbagai 
persoalan, di antara karya yang membahasa pemikiran al-Ghazali yaitu Agus Setiawan. “Prinsip 
Pendidikan Karakter dalam Islam: Studi Komparasi Pemikiran Al-Ghazali dan Burhanuddin 
Al-Zarnuji.” Dinamika Ilmu 14, no. 1 (2014): h. 1-12. Enok Rohayati. “Pemikiran al-Ghazali 
tentang Pendidikan Akhlak.” Ta’dib: Journal of Islamic Education (Jurnal Pendidikan Islam) 16, no. 
01 (2011): h. 93-112. Agus Salim Lubis. “Konsep Akhlak dalam Pemikiran al-Ghazali.” Jurnal 
Hikmah 6, no. 01 (2012). Miska M Amien. “Kerangka Epistemologi al-Ghazali.” Jurnal Filsafat 1, 
no. 1 (1993): h. 11-19. Muhammad Syarif Hasyim. “Al-Asy’ariyah (Studi Tentang Pemikiran Al-



444 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

sangat termasyhur dan banyak menjadi rujukan di lembaga-lembaga 
pendidikan Indonesia adalah: a) Ihyâ’ Ulûm al-Dîn, membahas ilmu-ilmu 
agama. b) Tahâfut al-Falâsifah, menerangkan pendapat para filsuf ditinjau 
dari segi agama. c) al-Munqidz min al-Dhalâl, menjelaskan tujuan dan 
rahasia-rahasia ilmu. d) Al-Iqtashâd fi al-‘Itiqâd (inti ilmu ahli kalam), 
e) Jawâhir Alquran (rahasia-rahasia yang terkandung dalam Alquran). f ) 
Mizân al-‘Amal (tentang falsafah keagamaan). g) Al-Maqâshid al-Asna fi 

Ma’âni Asmâ’illah al-Husnâ (tentang arti nama- nama Tuhan). h) al-Basith 

(fikih). i) al-Mustasfâ (usul fikih).20

Kehujahan al-Tûfi dan al-Ghazali dalam Kajian Hukum Islam

Sejalan dengan batasan terhadap pengertian maslahat secara umum 
inilah, dalam teori hukum Islam atau yang disebut Islamic legal yurisprudence 

diperkenalkan tiga macam maslahat, yaitu maslahat mu’tabarah, maslahat 

mulghah dan maslahat mursalah.21 Maslahat mu’tabarah, didefinisikan 
sebagai maslahat yang diungkapkan secara langsung baik dalam Alquran 
maupun hadis Nabi. Sedangkan maslahat mulghah, adalah maslahah 
yang bertentangan dengan ketentuan yang termaktub dalam  Alquran 
dan al-Hadits. Adapun maslahat mursalah adalah maslahat yang tidak 
ditetapkan dalam Alquran dan hadis maupun juga tidak bertentangan 
dengan kedua sumber tersebut.22

Baqillani, Al-Juwaini, Al-Ghazali).” Hunafa: Jurnal Studia Islamika 2, no. 3 (2005): h. 209-224. Neng 
Gustini. “Bimbingan dan Konseling Melalui Pengembangan Akhlak Mulia Siswa Berbasis Pemikiran 
Al-Ghazali.” Tadris: Jurnal Keguruan dan Ilmu Tarbiyah 1, no. 1 (2016): h. 1-14. Muhammad 
Fahmi. “Manusia dalam Islam: Tela’ah Filosofis atas Pemikiran al-Ghazali.” Akademika: Jurnal Studi 
Keislaman 17 (2005). Salasiah Hanin Hamjah. “Kaedah Mengatasi Kebimbangan dalam Kaunseling: 
Analisis dari Perspektif Al-Ghazali (Methods to Overcome Anxiety in Counseling: An Analysis 
from al-Ghazali Perspectives).” Jurnal Hadhari: An International Journal 3, no. 1 (2011): h. 41-57. 
Mohd Hasrul Shuhari, dan Mohd Fauzi Hamat. “Nilai-Nilai Penting Individu Muslim Menurut 
Al-Ghazali.” Jurnal Islam dan Masyarakat Kontemporari 9 (2015): h. 41-60. Yoke Suryadarma, dan 
Ahmad Hifdzil Haq. “Pendidikan Akhlak Menurut Imam Al-Ghazali.” At-Ta’dib 10, no. 2 (2015).

20 Yusuf Qaradhawi, al-Imam al-Ghazali baina Madihihi wa Naqidihi (Cairo: Dar al-Wafa, 
1991), h. 103.

21 Amir Mu’allim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam (Yogyakarta: UII 
Press, 2001), h. 68. Lihat juga Hamzah K, “Revitalisasi Teori Maslahat Mulghâh Al-Tûhfî dan 
Relevansinya dalam Pembentukan Perundang-Undangan di Indonesia,” Jurnal Al-Ahkam 15, no. 
4 (Januari 2015): h. 27.

22 Amir Mu’allim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam, h. 68–69.



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 445

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Ada empat hal yang menjadi tujuan dan mendorong fuqahâ dalam 
menggunakan istislâh, yaitu:

b. Jalb mashâlih, (menarik maslahat) yaitu perkara-perkara yang di 
diperlukan masyarakat untuk membangun kehidupanmanusia di 
atas pondasi yang kokoh.

c. Dar’u mafâshid, (menolak mafsadat) yaitu perkara-perkara yang 
memudharatkan manusia baik individu maupun kelompok, baik 
berupa materi maupun moral.

d. Syadz dzari’ah, (menutup jalan) yaitu menutup jalan yang dapat mem-
bawa kepada menyia-nyiakan perintah syari’ah dan me menipulasinya, 
atau dapat membawa kepada larangan syarâ’ meskipun tanpa disengaja.

e. Taghayyur al-azman, (perubahan zaman) yaitu kondisi manusia, 
akhlak-akhlak, dan tuntutan-tuntutan umum yang berbeda dari 
masa sebelumnya.23

Keempat prinsip tersebutlah yang menjadi urgen untuk digunakan 
metode maslahat dalam menyikapi masalah-masalah kontemporer, sehingga 
Islam24 menjadi rahmatan li al-‘âlamîn, mampu menyikapi situasi dan 
kondisi dalam keadalan arif bersifat dinamis dan berkeadilan.

Dalam pemikiran imam al-Ghazali, maslahah adalah: “memelihara 
tujuan-tujuan syari’at”. Sedangkan tujuan syari’at meliputi lima dasar 
pokok, yaitu: 1) melindungi agama (hifzh al-dîn); 2) melindungi jiwa 
(hifzh al-nafs); 3) melindungi akal (hifzh al-aql); 4) melindungi kelestarian 
manusia (hifzh al-nasl); dan 5) melindungi harta benda (hifzh al-mal).25 

Lebih lanjut, Menurut al-Ghazâli, ada beberapa hal yang harus 
dicermati dalam menggunakan konsep maslahat, yaitu:

a. Maslahat adalah menarik manfaat dan menghindarkan bahaya.26 
Bukan Ghazali mendefinisikan bahwa manfaat adalah tujuan setiap 

23 Mustafa Ahmad al-Zarqa’, Hukum Islam dan Perubahan Sosial; Setudi Komperatif Delapan 
Madzhab, trans. oleh Ade Dede Rahayu (Jakarta: Riora Cipta, 2000), h. 42.

24 Nu’man al-Jughaini, Turûq al-Kasyfî ‘an Maqâshid al-Syarî’ah (Yordania: Dâr al-Nafa’is, 
2000), h. 8.

25 Andi Herawati, “Maslahat Menurut Imam Malik dan Imam al Ghazali (Suatu 
Perbandingan)”, Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum 12, no. 1, (2014): h. 146.

26 Muksana Pasaribu, “Maslahat dan Perkembangannya Sebagai Dasar Penetapan Hukum 
Islam,” Jurnal Justitia 1, no. 4, (Desember 2014): h. 352.



446 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

orang, tapi manfaat yang ia maksud adalah bagaimana manfaat itu 
dalam bidang dunia dan akhirat.

b. Maslahat tidak hanya terbatas secara bahasa dan ‘urf saja, namun 
lebih dari itu, yaitu memelihara tujuan maqâshid al-syari’ah, yaitu 
menjaga usûl al-khamsah, (hifdu al-dîn, hifdzu al-nafs, hifdzu al-aql, 

hifdzu al nasl, dan hifdzu al-mâl).

c. Secara tegas al-Ghazâli mendefinisikan maslahat apa yang dimaksud 
Allah, bukan menurut pandangan manusia, maka setiap orang yang 
ingin tercapainya maslahat, maka tidak keluar dari ajaran syariah 
Islam. Karena apa yang diinginkan manusia belum tentu sama 
dengan kemaslahatan Allah.

d. Maslahat menurut al-Ghazâli merupakan sinonim dari al-ma’na al- 

munâsib, sehingga dalam kondisi tertentu sering disebut qiyas.

Maslahat dapat dijadikan dalil hukum Islam apabila pertama, 

maslahat tersebut telah menjadi dzan yang kuat (setelah melakukan 
penelitian ber dasarkan beberapa pertimbangan, mujtahid telah dapat 
me ngambil kesimpulan bahwa masalah itu benar-benar maslahat yang 
sejalan dengan jenis tindakan syarâ’. Kedua, maslahat itu masuk jenis 
maslahat yang ditinggalkan oleh syarâ’ (maslahat itu tidak bertentangan 
dengan nash, atau ijmâ’.27

Imam al-Ghazali mengelompokkan maslahat menjadi tiga aspek, 
yaitu:

a. Maslahat dibedakan berdasarkan ada keabsahan normatif atau kadar 
kekuatan dukungan nash kepadanya menjadi tiga macam, yaitu; 
1) Maslahat yang didudkung keabsahannya dalam syarâ’ dan dapat 
dijadikan illat dalam qiyâs. 2) Maslahat yang didukung oleh syarâ’ 

kebatalannya. 3) Maslahat yang tidak mendapat dukungan dari syarâ’ 
dalam hal keabsahan maupun kebatalannya.28

b. Dilihatdari aspek kekuatan maslahat (keabsahan fungsional) itu 
sendiri. Terhadap maslahat ini, Ghazali memberikan syarat-syarat 
pemberlakuannya.

27 Moh. Mukri, Paradigma Maslahat dalam Pemikiran al-Ghazali, h. 95.
28 Wahbah Zuhaili, Usûl al-Fiqh al-Islâmî, 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 1987), h. 769.



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 447

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

1) Kemaslahatannya sangat esensial dan primer (dharûriyah). 

2) Kemaslahatannya sangat jelas dan tegas (qat’iyyah).

3) Kemaslahatannya bersifat universal (kuliyyah).

4) Kemaslahatannya berdasarkan pada dalil yang universal dari 
keseluruhan qarinah (mu’tabarah).29

c. Jenis maslahat ini terkait erat dengan beberapa aspek penyempurna 
(takmilan dan tatimah).30

Dalam rumusan berbeda juga disebutkan, bahwa legalitas maslahat 

dalam kajian usul fikih harus di dasarkan pada krieteria-kriteria adalah:

a. Maslahat itu harus bersifat pasti, bukan sekedar rekaan atau anggapan 
bahwa ia memang mewujudkan suatu manfaat, atau mencegah 
terjadinya kemudharatan.

b. Maslahat itu bukan hanya kepentingan pribadi, atau sebagian kecil 
masyarakat, namun bersifat umum.

c. Hasil penalaran maslahat itu tidak berujung pada pengabaian suatu 
prinsip yang telah ditetapkan oleh nash syari’ah.31

Pandangan Najmuddin al-Tûfi tentang maslahat bertolak dari 
konsep maqâshid al-syarî’ah yang menegaskan bahwa hukum Islam itu 
disyari’atkan untuk mewujudkan kemaslahatan kemanusiaan universal. 
Pembahasannya tentang maslahat bertolak dari hadits Rasulullah saw.: 
“Tidak boleh memudaratkan dan tidak boleh pula dimudaratkan orang lain” 
(Hadits Riwayat al-Hakim, al-Baihaqi, al-Daruqutni, Ibnu majah dan 
Ahmad ibn Hanbal). Kandungan hukum dari hadits ini, menurut al-Tûfi 
adalah “Tidak sah tindakan yang menyebabkan kerugian (pada orang lain) 

kecuali karena sebab yang memaksa (seperti hukuman bagi pelanggar hukum 

yang dibenarkan oleh syara’.)”. Sangsi hukum atau kerugian semacam ini 
merupakan pengecualian dari aturan umum mengenai tidak bolehnya 
tindakan merugikan. 

29 Hamka Haq dan al-Syâtibi, Aspek Teologis Konsep Maslahah dalam Kitab al-Muwafaqat 
(Jakarta: Penerbit Erlangga, 2007), h. 251.

30 Wahbah Zuhaili, Usûl al-Fiqh al-Islâmî, h. 170–171.
31 Anang Haris Imawan, “Refleksi Pemikiran Hukum Islam: Upaya-Upaya Menangkap 

Simbol Keagamaan,” dalam Anang Haris Himawan, Epistimologi Syara’ Mencari Format Baru 
Fikih Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), h. 84.



448 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Argumen al-Tûfi untuk mendukung tidak boleh melakukan tindakan 
yang merugikan orang lain, didasarkan pada firman Allah, misalnya 
Tuhan menginginkan kemudahan untuk kamu, dan tidak menginginkan 
kesulitan untuk kamu. (QS al-Baqarah: 2:185). “Allah ingin meringankan 

beban kamu” (QS al-Nisâ’: 28) “Dia (Allah) tidak menetapkan kesulitan 

kamu dalam agama”(QS al-Mâidah: 6).

Menurut al-Tûfi, hadits la dzarâra wa la dzirâra diatas, memberikan 
prinsip umum mengenai tidak bolehnya melakukan tindakan yang 
merugikan,yaitu tidak boleh melakukan atau menyebabkan kerugian 
atau kerusakan sosial, harus diberi prioritas pertimbangan diatas seluruh 
sumber hukum tradisional atau argument-argumen madzhab-madzhab 
hukum muslim; harus membatasi serta mengkhususkan validitas atau 
aplikasi sumber-sumber hukum tersebut dalam rangka mengakhiri 
terciptanya kerugian dan kejahatan sosial sebagai upaya merealisasikan 
kebaikan atau kemaslahatan sosial dalam praktek aktual. 

Sumber-sumber hukum tradisional yang paling kuat menurut al-
Tûfi adalah consensus para ahli hukum (ijmâ’) dan teks-teks keagamaan 
(Alquran dan Sunnah atau hadits-hadits Nabi). Jika dua sumber ini sejalan 
dengan perlindungan kemasalahatan manusia, maka semuanya berjalan 
dengan baik dan tidak ada yang perlu dipermasalahkan. Namun, jika 
tidak sejalan, maka perlidungan kemaslahatan menduduki prioritas di 
atas kedua sumber tersebut. Pemberian prioritas kepada perlindungan 
kemaslahatan, kata al-Tûfi tidak dimaksudkan untuk menghentikan 
atau menyangkal serta total validitas dua sumber tersebut, tetapi untuk 
menjelaskan fungsinya yang proposional. 

Menurutnya, perlindungan terhadap kemaslahatan manusia me-
rupakan sumber atau prinsip hukum paling tinggi dan paling kokoh 
karena ia merupakan tujuan pertama agama dan poros utama dari maksud 
syari’ah. Untuk mendukung pendapat ini, al-Tûfi menyatakan bahwa 
perlindungan terhadap kemaslahatan manusia sebagai tujuan dibalik 
semua aturan hukum, dibalik petunjuk Tuhan dan penciptaan manusia 
serta cara-cara untuk memperoleh mata pencaharian mereka. 

Konsekuensinya, dalam pendangan al-Tûfi, hakim tertinggi atau otoritas 
paling tinggi dari kemaslahatan hukum dan sosial manusia adalah akal atau 



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 449

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

intelegensia manusia sendiri. Sebab menurutnya, kemaslahatan hukum atau 
sosial manusia diketahui atau dapat diketahui oleh mereka melalui sinaran 
intelegensi, akal atau pengalaman hidup mereka. Pengetahuan atau pola 
pemahaman seperti ini sangat alami dan telah dianugrahkan oleh Tuhan. 

Oleh sebab itu, kata al-Tûfi bahwa perlindungan terhadap ke-
maslahatan manusia merupakan sesuatu yang riil di dalam dirinya dan tidak 
diperdebatkan. Lain halnya dengan teks-teks keagamaan, yang menurut al-
Tûfi saling berbeda dan bertentangan, tidak seperti perlindungan terhadap 
kemaslahatan manusia, yang dipandang sebagai sesuatu yang riil dan 
subtansial. Teks-teks keagamaan, kadang-kadang bersifat mutawâtir dan 
kadang bersifat ahad, kadang jelas dalam pernyataannya (secara harfiah 
dalam aturan hukumnya atau qath’i) dan ada pula muhtamal (dhanni). 

Konsekuensinya, jika teks tersebut mutawâtir dan qath’i maka bersifat 
meyakinkan atau pasti, tetapi bisa jadi ia muhtamal atau dhanni dari 
segi keumuman atau ketidakterbatasan signifikansinya. Jika demikian, ia 
menyatakan, maka kepastian absolut disangkal atau diragukan. Termasuk 
jika teks hadits adalah ahad atau tidak mutawâtir, maka ia dikatakan 
tidak meyakinkan, tidak peduli apakah ia jelas dalam pernyataannya 
ataukah tidak, karena otentisitas periwayatannya meragukan. Oleh sebab 
itu, perlindungan terhadap kemslahatan manusia dipandang lebih kuat 
atau lebih meyakinkan dari teks. 

Al-Tûfi lebih mendahulukan kemaslahatan manusia dari pada 
ijmâ’, beragumentasi bahwa; Pertama, ia menolak para ahli hukum yang 
mengklaim tidak ada kemungkinan salah baikyang dinisbatkan pada 
ijmâ’ mereka sendiri maupun pada consensus fiktif dari seluruh kaum 
muslimin. Klaim ini didasarkan terutama pada hadits Nabi: “Umatku 

tidak akan bersepakat pada kesesatan“ Ia menyatakan, jika ijmâ’ adalah 
bukti yang tidak dapat dibantah, maka hal itu mungkin disebabkanoleh 
person-person sendiri, orang yang bersepakat secara bulat, atau karena 
kesaksian terhadap tidak dapat salahnya mereka oleh “teks keagamaan”, 
yaitu oleh hadits disandarkan kepada Nabi. 

Kedua, hadits “Umatku tidak akan bersepakat pada kesesatan” tidak 
berarti bahwa kaum muslimin telah bersepakat bulat atau bahwa ijmâ’ 
mereka tidak dapat salah atau bahwa seseorang harus mengikutinya. Ia 



450 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

beralasan bahwa (a) banyak kaum muslimin yang menolak kandungan 
atau otentisitas hadits ini dan juga ijmâ’ sendiri, termasuk khawarij, kaum 
Syî’ah, kaum Zahiri dan orang-orang semisal al-Nazzam, tokoh Mu’tazilah.
(b) klaim bahwa ijmâ’ masyarakat Muslim secara keseluruhan telah diterima 
merupakan suatu klaim, kata al-Tûfi, yang dibuat melalui ijmâ’ yakni ijma’ 
hukum, untuk membuktikan atau meligimasi ijmâ’, yang merupakan metode 
argument yang salah yang mengandung upaya untuk membuktikan sesuatu 
dengan dirinya sendiri. (c) al-Tûfi mengatakan jika ia adalah hadits mutawâtir 
atau menyebar luas, maka seseorang masih tidak dapat memberinya 
kepastian yang mewajibkan untuk mengikutinya. Sebab, mungkin saja 
(dengan asumsi hadits tersebut otentik) maksud Nabi pada hadits itu adalah 
umatku tidak akan sepakat pada kesepakatan tidak adanya iman (kufur) 
(makna non-tradisional Alquran mengenai kufur adalah penyembunyian 
atau penyangkalan kebenaran atau segala sesuatu sebagaimana adanya). 

Oleh sebab itu, ia berkesimpulan bahwa hadits semacam ini bukan 
merupakan bukti atau argument yang kuat atau wajibnya mengikuti 
ijmâ’, kecuali menyangkut iman sebagai lawan dari kufur. Ketiga, al-
Tûfi mempertentangkan maksud dari hadits diatas, Umatku tidak akan 
bersepakat pada kesesatan dengan hadits lain yang disandarkan pada 
Nabi, Umatku akan terpecahbelah menjadi 73 kelompok, semuanya 
di neraka kecuali satu. Ia kemudian menyatakan apa yang dimaksud 
dengan umat yang tidak akan bersepakat pada kesesatan adalah semua 
73 kelompok atau satu kelompok diantara yang selamat dari api neraka. 
Jika yang dimaksud adalah seluruh kelompok, maka hal itu menurutnya 
tidak valid, karena dua alasan (1) sebagian dari mereka tidak mendukung 
ijmâ’, seperti sudah disebutkan, dan dengan demikian, tidak valid untuk 
mempertimbangkan ijmâ’ dari orang-orang yang menolak ijmâ’. (2), 
diantara kelompok-kelompok umat Islam, ada beberapa kelompok yang 
dipandang tidak beriman karena bid’ah mereka, dan dengan demikian, 
orang kafir tidak dipandang termasuk didalam ijmâ’. 

Akan tetapi, jikayang dimaksud adalah kelompok yang selamat, maka 
kelompok semacam ini, kata al-Tûfi bukan seluruh umat Islam, tetapi hanya 
sekitar sepertujuh puluh tiga dari seluruh umat, yang merupakan fragmen 
(pecahan) dari sub bagian 73. Oleh sebab itu kandungan hadits yang 



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 451

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

disandarkan pada nabi menjadi sepertujuh puluh tiga umat muslim tidak 
akan bersepakat pada kesesatan. Ini merupakan ungkapan yang meragukan, 
kata al-Tûfi, yang tidak layak disandarkan pada Nabi. Atau dengan kata 
lain, hal ini merupakan pemalsuan, meskipun al-Tûfi tampaknya dengan 
sengaja menolak mengatakan demikian secara langsung.

Kreteria di atas, tidak menjadikan sebuah batasan terhadap maslahat 

bagi al-Tûfi, yang dikenal dengan tokoh Kontroversial, dari madzhab 
Hanbali dinilai berlebihan dalam menilai maslahat.32 Mengingat dalam 
pandangan al-Tûfi, pembagian maslahat sebagaimana pembahasan di atas, 
sebenarnya tidak ada dengan alasan tujuan syari’ah adalah kemaslahatan, 

maka dengan demikian, segala bentuk kemaslahatan didukung atau tidak 
didukung oleh teks suci harus dicapai tanpa merinci ke dalam pembagian 
maslahat secara kategoris.33

Imam Malik sebagai orang yang pertama kali menggunakan teori 
maslahat, berpendapat bahwa maslahat yang dapat dijadikan sebagai 
sumber hukum harus memenui beberapa kriteria, yaitu adanya kesesuaian 
dengan tujuan syâri’ yang secara umum didukung serta tidak bertentangan 
dengan nash.34 Pandangan al-Tûfi tentu berbeda terhadap pandangan 
terhadap maslahat secara umum yang telah dikemukakan oleh para 
ulama’ termasuk al-Ghazali. Jika para ulama’ selain al-Tûfi memaknai 
eksistensi maslahat yang masih dalam lingkaran syarâ’, maka al-Thûfi lebih 
jauh melangkah dan cenderung melandaskan konstelasi maslahat pada 
superioritas oleh akal, karena akal manusia menurut al-Tûfi lebih objektif 
dalam memposisikan kriteria maslahat dibandingkan dengan pertentangan 
antara nash-nash syar’i. sehingga dengan demikian, validitas kehujahan 
maslahat harus diprioritaskan atas dalil-dalil lain termasuk nash syar’i.35

Argumen al-Tûfi berdasarkan pada hadits nabi yang berbunyi lâ dharâra 

32 Mustafa Ahmad Zarqa’, al-Istislâh wa al-Masâ’il al-Mursalah fî al-Syarî’ah al-Islâmiyah 
wa Usûl Fikih, trans. oleh Ade Dedi Rohayana (Jakarta: Reora Cipta, 2000), h. 81.

33 Saifuddin Zahri, Usûl Fiqh: Akal Sebagai Sumber Hukum Islam, (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2011), h. 117.

34 Abu Ishaq al-Syatibi, al-I’tisâm, II (Riyadh: al-Haditsah, t.t.), h. 129.
35 Muhammad Muslehuddin, Philosophy of Islamic Law and The Orientalist: A Komperative 

Studi of Islamic Legal System, trans. oleh Yudian Wahyudi Asmin (Yogyakarta: Tiara Wacana 
Yogya, t.t.), h. 133.



452 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

wa la dhirâra. Menurut al-Tûfi, hadits ini adalah prinsip syari’ah yang sangat 
asasi, karena maslahat pada hakikatnya adalah untuk men cegah kesulitan 
yang diperlukan guna memberikan kemudahan bagi orang yang sedang 
menghadapi kesulitan. Maka konsekuensinya, jika ada nash dan ijmâ’ yang 
harus menyesuaikan dengan maslahat dalam kasus tertentu, maka hal tersebut 
harus dilakukan, namun sebaliknya, jika antara nash dan ijmâ’ bertentangan 
maslahat maka kedua dalil tersebut harus tunduk pada maslahat.36

Pandangan al-Tûfi ini berasumsi bahwa nash (Alquran dan al-
sunnah), yang dibuat oleh al-Syâri’, untuk kemaslahatan manusia dan 
tidak sebaliknya, namun jika terdapat argumen yang menganggap nash 

tidak relevan, maka harus dikembalikan pada maslahat, namun demikian 
al-Tûfi hanya mendefinisikan dalam bidang muamalah dan ‘âdat saja, 
karena wilayah ibadah hanya al-Syâri’ yang secara mutlak mengaturnya.

Pengunggulan maslahat terhadap nash dan ijmâ’ bagi al-Tûfi 
didasarkan pada beberapa argumen.

a. Kehujahan ijmâ’ masih diperselisihkan, sedangkan kehujahan maslahat 

telah disepakati oleh para ulama’, sehingga mendahulukan sesuatu yang 
disepakati lebih utama daripada sesuatu yang masihdiperselisihkan.37

b. Nash memungkinkan bayak pertentangan sehingga menimbulkan 
per bedaan pendapat, sedangkan memelihara kemaslahatan secara 
substansial merupakan sesuatu yang hakiki, sehingga pengutamaan 
maslahat adalah sebab terjadinya kesepakatan yang dikehendaki oleh 
syarâ’.

c. Secara faktual terdapat beberapa nash yang ditolak oleh para sahabat 
karena berdasarkan pada pertimbangan maslahat, salah satunya adalah 
hadits Nabi yang artinya “Barang siapa yang mengucapkan kalimat la 

ilaha illallah maka masuk surga”. Umar melarang penyebaran hadits 
ini karena berdasarkan pertimbangan kemaslahatan, andai saja lafadz 
ini disebarkan, maka akan timbul kemalasan untuk beribadah hanya 
dengan hanya mengandalkan hadits tersebut.38

36 Muhammad Muslehuddin, Filsafat Hukum Islam al-Ghazali; Maslahah Mursalah dan 
Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002), h. 90.

37 Ahmad Hanif Suratmaputra, Filsafat Hukum, t.t., h. 91.
38 Ahmad Hanif Suratmaputra, Filsafat Hukum, h. 133.



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 453

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Namun satu hal yang harus dicatat, dalam konteks maslahat ini. al-
Tûfi membagi hukum Islam ke dalam dua katagori, yaitu hukum Islam 
dan katagori ibadah yang maksud dan maknanya telah ditentukan syâri’ 
sehingga akal manusia tidak mampu untuk menalarnya secara detail. 
Selain katagori ibadah, al-Tûfi juga membagi hukum Islam kedalam 
katagori muamalat yang makna dan maksudnya dapat dijangkau oleh 
akal. Dalam katagori inilah maslahat menjadi pedoman baik dikala ada 
nash maupun ijmâ’ atau pun tanpa adanya dua dalil tersebut.39

Secara operasional, maslahat al-Tûfi khususnya dalam ranah mu’amalah 
ini dibangun atas empat prinsip, yaitu:

a. Istiqlâl al’uqûl bi idrâk al-masâlih wa al-mafâsid (akal semata-mata 
dapat mengetahui tentang kemaslahatan dan kemafsadatan).

b. Al-maslahah dalîlun syar’iyyun mustaqillun ‘an al-nusush (maslahat 
adalah dalil independen yang terlepas dari nash).

c. Majâl al’amal bi al-maslahat humâ al-muâmalat wa al-‘âdat dûna al-

ibâdat wa al-muqaddarah (ranah pengamalan maslaha adalah bidang 
muamalah dan adat bukan ibadah dan muqaddarah).

d. Al-maslahah aqwâ adillat al-syar’i (maslahat adalah dalil hukum Islam 
yang paling kuat).40

Dari penjelasan konsep maslahat yang dipaparkanal-Tûfi dan al-
Ghazali, pada prinsipnya memiliki tujuan yang sama yaitu kemaslahatan 
bagi manusia dan menghindarkan kemudharatannya, al-Ghazali justru 
membagi maslahat pada tiga kriteria, yaitu; maslahat mu’tabarah, maslahat 

mulghah dan maslahat mursalah, pembagian ini tentunya berdasarkan 
analisa yang tajam oleh Ghazali. Justeru al-Tûfi tidak berbicara pada 
tataran maslahat mu’tabarah, karena ia masuk dalam kriteria qiyâs yang 
justru bukan dari bagian maslahat yang dimaksud, al-Tûfi banyak 
mengembangkan penalaran dan logika dalam menentukan kemaslahatan, 
karena akal manusia pada dasarnya dapat membedakan antara yang 

39 Yusuf al-Qaradhawi, Dirasah fi Fiqh Maqashid al-Syari’ah, trans. oleh Arif Munandar 
Riswanto (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2007), h. 217. Ahmad Hanif Suratmaputra, Filsafat 
Hukum, h. 133.

40 Saifuddin Zuhri, Usul Fikih, t.t., h. 125–127.



454 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

maslahat dan mudharat. Al-Tûfi menganggap bahwa akal lebih tinggi 
nilainya dalam penilaian nash, dan inilah yang mungkin kemudian bahwa 
al-Tûfi dianggap berlebihan dalam memaknai konsep maslahat. 

Meskipun demikian, al-Ghazali dan al-Tûfi sama-sama ulama hebat 
yang mampu mencetuskan suatu konsep serta mengembangkannya dalam 
menyikapi permasalahan agama di era kontemporer yang selalu ber-
kembang dan kompleks, sedangkan nash (Alquran dan al-Sunnah) sebagai 
sumber hukum Islam belum memberikan dasar hukumnya. Meskipun 
al-Tûfi memberikan konsep yang beda dibandingkan al-Ghazali, namun 
ia tetap masih memberikan pembatasan pada konsep maslahat hanya 
terbatas pada hal-hal mu’amalat dan ‘âdat dan bukan wilayah ibadah 
dan muqaddarah (perkara yang sudah ada dalilnya).

Penutup

Konsep maslahat yang ditawarkan oleh al-Ghazali lebih umum, 
dibandingkan konsep yang ditawarkan oleh al-Tûfi. Pada sisi kesamaannya, 
keduanya baik al-Ghazali maupun al-Tûfi sama-sama memiliki prinsip 
bahwa teori maslahat dapat dijadikan dalil hukum Islam untuk me-
nyikapi masalah-masalah kontemporer, walaupun keduanya sama-sama 
mengembangkan konsep ini dari ulama-ulama sebelumnya khususnya 
Imam Malik yang pertama merintisnya. Namun keduanya memiliki 
konsep yang berbeda, al-Ghazali lebih menekankan pada kriteria dan 
definisi maslahat itu, baik mu’tabarah, mulghah maupun mursalah, karena 
dari definisi tersebut akan terlihat manfaat dari maslahat itu sendiri, 
karena al-Ghazali menginginkan kepada kemaslahatan yang diinginkan 
oleh al-Syâri’ (pembuat hukum), karena setiap tujuan atau hajat manusia 
pasti keinginanya maslahat, tapi maslahat yang dimaksud al-Ghazali pada 
tataran duniawi dan ukhrawi. Al-Tûfi justeru banyak mengembangkan dari 
maslahah mursalah, banyak menggunakan nalar dan logika dibandingkan 
al-Ghazali, bahkan beranggapan bahwa al-Tûfi terkesan aneh di bandingkan 
tokoh lainnya dan dianggap tidak konsisten dengan madzhab Hanbalinya, 
namun demikian al-Tûfi tetap membatasi pada wilayah al-mu’amalah dan 

‘adat dan bukan wilayah ibadah dan muqaddarah.



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 455

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Pustaka Acuan

Abidin, Zainal. “Corak Pemikiran dan Metode Ijtihad Ibn 
Taymiyyah.” Millah: Jurnal Studi Agama 10, (2010): 31-53. 

Abu Zahra, Muhammad. Usul Fikih. Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arab, 1958.

Aibak, Kutbuddin. Metodologi Pembaharuan Hukum Islam. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2008.

_____, “Al-Mashlahah Al-Mursalah Sebagai Penalaran Istishlahi dalam 
Upaya Penerapan Maqashid Asy-Syari’ah.” Jurnal Ahkam 11 (2009) 

Ahmad, Ridzwan. “Metode Pentarjihan Maslahah dan Mafsadah dalam 
Hukum Islam Semasa.” Jurnal Syariah 16, no. 1 (2008): 107-143. 

Akbar, Ali. “Metode Ijtihad Yusuf Al-Qardhawi dalam Fatawa 
Mu’ashirah.” Jurnal Ushuluddin 18, no. 1 (2012): 1-20. 

Amien, Miska M. “Kerangka Epistemologi al-Ghazali.” Jurnal Filsafat 1, 
no. 1 (1993): 11-19.

Asmawi. “Konseptualisasi Teori Maslahah.” Jurnal Salam Filsafat dan 

Budaya Hukum 12, no. 2 (Desember 2014): 314.

Anwar, Syamsul. “Manhaj Tarjih dan Metode Penetapan Hukum dalam 
Tarjih”. Makalah Disampaikan Pada Acara Pelatihan Kader Tarjih 

Tingkat Nasional Tanggal 26 (2012).

Arifin, Bustanul. “Eksistensi Maqasid al-Shari’ah Imam aL-Syathiby Dalam 
Perkembangan Hukum Ekonomi Syari’ah.” AT-Tahdzib: Jurnal Studi 

Islam dan Muamalah 3, no. 2 (2015): 75-99.

Akbar, Sarif. “Analisis perbandingan konsep maslahah dan mafsadah 
antara imam Al-Ghazzali dan imam Al-Shatibi.” PhD diss., Universiti 
Malaya, 2012.

Agustina, Arifah Millati. “Konsep Ri’ayah al-Maslahah Najmuddin al-
Thufi Relevansi dengan Konsep Reaktualisasi Hukum Islam.” PhD 
diss., Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2010. 

Alyafie, Husein. “Fazlur Rahman Dan Metode Ijtihadnya: Telaah Sekitar 
Pembaruan Hukum Islam.” HUNAFA: Jurnal Studia Islamika 6, no. 
1 (2009): 29-52. 

Chakim, M. Lukman. “Poligami dalam Perspektif Mashlahah Najmuddin 



456 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Al-Thufi.” PhD diss., UIN Sunan Ampel Surabaya, 2014. 

Fahmi, Muhammad. “Manusia dalam Islam: Tela’ah Filosofis atas 
Pemikiran al-Ghazali.” Akademika: Jurnal Studi Keislaman 17 (2005). 

Farih, Amin. “Reinterpretasi Maslahah Sebagai Metode Istinbath Hukum 
Islam: Studi Pemikiran Hukum Islam Abû Ishâq Ibrâhîm al-
Shâthibî.” Al-Ahkam 1, no. 25 (2015): 43-66. 

Fawaid, Imam. “Konsep Pemikiran Ath-Thufi Tentang Mashlahah Sebagai 
Metode Istinbath Hukum Islam.” Lisan al-Hal: Jurnal Pengembangan 

Pemikiran dan Kebudayaan 6, no. 2 (2014): 291-303.

Firdaus, Robitul “Konsep Maslahat di Tengah Budaya Hukum Indonesia”, 
Jurnal Al-Manahij, 5, no. 1, (2011).

Fuad, Mahsun. “Ijtihad Ta’lili sebagai Metode Penemuan Hukum 
Islam (Telaah dan Perbandingannya dengan Analogi Hukum 
positif ).” Hermenia Jurnal Kajian Islam Interdisipliner 3, no. 1. 

Gustini, Neng. “Bimbingan dan Konseling Melalui Pengembangan Akhlak 
Mulia Siswa Berbasis Pemikiran Al-Ghazali.” Tadris: Jurnal Keguruan 

dan Ilmu Tarbiyah 1, no. 1 (2016): 1-14. 

Haq, Hamka, dan al-Syâtibi. Aspek Teologis Konsep Maslahah dalam Kitab 

al-Muwafaqat. Jakarta: Penerbit Erlangga, 2007.

Halim, Fatimah. “Hubungan Antara Maqâshid Al-Syarî’ah dengan 
Beberapa Metode Penetapan Hukum (Qiyâs Dan Sadd/Fath Al-
Żarî’ah).” Hunafa: Jurnal Studia Islamika 7, no. 2 (2010): 121-134. 

Hamjah, Salasiah Hanin. “Kaedah Mengatasi Kebimbangan dalam 
Kaunseling: Analisis dari Perspektif Al-Ghazali (Methods to 
Overcome Anxiety in Counseling: An Analysis from al-Ghazali 
Perspectives).” Jurnal Hadhari: An International Journal 3, no. 1 
(2011): 41-57. 

Has, Abd Wafi. “Ijtihad Sebagai Alat Pemecahan Masalah Umat 
Islam.” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1 
(2013): 89-112. 

Hasanah, Idaul. “Konsep Mashlahah Najamuddin Al-Thufi Dan 
Implementasinya.” Jurnal Ulumuddin 7, no. 1 (2013). 

Jumarim. “Konsep al-Mashlahah dalam Pemikiran Ulama Lintas 



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 457

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Mazhab: Telaah dan Pemetaan Pemikiran al-Gazali, al-Thufi dan 
al-Syatibi.” Schemata 3, no. 2 (2014): 113-129. 

Hasyim, Muhammad Syarif. “Al-Asy’ariyah (Studi Tentang Pemikiran Al-
Baqillani, Al-Juwaini, Al-Ghazali).” Hunafa: Jurnal Studia Islamika 2, 
no. 3 (2005): 209-224. 

Himawan, Anang Haris. Epistimologi Syara’ Mencari Format Baru Fikih 

Indonesia, Cet I. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000.

Herawati, Andi “Maslahat Menurut Imam Malik dan Imam al Ghazali 
(suatu perbandingan)”, Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum 12, no. 
1, (2014).

Ilham, M. “Pemikiran Najm al-Din al-Tufi tentang Maslahat dan 
Relevansinya dengan Konsep Hubungan Agama dan Negara.” PhD 
diss., Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 2016.

Jughaini, Nu’man al-. Turûq al-Kasyfî ‘an Maqâshid al-Syarî’ah. Yordania: 
Dâr al-Nafa’is, 2000.

Jami’an, Rizal bin. “Ijtihad Jama’i Nahdatul Ulama (NU) dan Ijtihad 
Qiyasi Muhammadiyah Tentang Bunga Bank dalam Praktik 
Perbankan.” Jurnal Hukum Respublica 16, no. 1 (2016): 20-35.

K., Hamzah. “Revitalisasi Teori Maslahat Mulghâh Al-Tûhfî Dan 
Relevansinya dalam Pembentukan Perundang-Undangan di 
Indonesia.” Jurnal Al-Ahkam 15, no. 4 (Januari 2015): 27.

Kara, Muslim. “Pemikiran Al-Syatibi tentang Maslahah dan 
Implementasinya dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.” Jurnal 

Assets 2, no. 2 (2012): 173-184.

Khisni, Akhmad. “Ijtihad Hakim Peradilan Agama Bidang Hukum 
Kewarisan dan Kontribusinya Terhadap Hukum Nasional.” Jurnal 

Hukum Ius Quia Iustum 18 (2011): 146-163. 

Khalik, Subehan. “Najamuddin Al-Thûfîy dan Konsep Mashlahat.” Al Daulah: 

Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 5, no. 1 (2016): 109-11 

Kholis, Muhammad. “Studi Komparatif Metode Ijtihad Majelis Tarjih 
dan Tajdid Muhammadiyah dan Lembaga Bahtsul Masail Nahdlatul 
Ulama Mengenai Hukum Aborsi.” PhD diss., Uin Sunan Ampel 
Surabaya, 2015.



458 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Lubis, Agus Salim. “Konsep Akhlak dalam Pemikiran al-Ghazali.” Jurnal 

Hikmah 6, no. 01 (2012).

Mahfudz, Mahsun. “Rekonstruksi Mazhab Manhaji Nahdlatul Ulama 
Menuju Ijtihad Saintifik Modern.” Dalam Makalah Annual Conference 

on Islamic Studies, Bandung, (2006): 26-30. 

Maimun. “Konsep Supremasi Maslahat al-Thufi dan Implementasinya 
dalam Pembaruan Pemikiran Hukum Islam.” Asas 6, no. 1 (2014).

Maula, Bani Syarif. “Kajian Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah dengan Pendekatan 
Maqasid Al-Syari’ah.” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 8, 
No. 2 (2014): 233-246. 

Mahsun. “Pendekatan Terpadu Hukum Islam Dan Sosial (Sebuah Tawaran 
Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam).” Al-Mabsut: Jurnal 

Studi Islam dan Sosial 3, no. 1 (2012): 13-33.

Muhammadiyah.” Makalah Disampaikan Pada Acara Pelatihan Kader 

Tarjih Tingkat Nasional Tanggal26 (2012). 

Mu’allim, Amir, dan Yusdani. Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam. 
Yogyakarta: UII Press, 2001.

Mustofa, Imam. “Optimalisasi Perangkat Dan Metode Ijtihad Sebagai 
Upaya Modernisasi Hukum Islam (Studi Pemikiran Hassan Hanafi 
dalam Kitab Min an-Nash Ilâ al-Wâqi’).” Jurnal Hukum Islam (2016). 

Mukri, Moh. Paradigma Maslahat dalam Pemikiran al-Ghazali. Yogyakarta: 
Nawesea Press, 2011.

Muslehuddin, Muhammad. Filsafat Hukum Islam al-Ghazali; Maslahah 

Mursalah dan Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam. 
Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002.

_____, Philosophy of Islamic Law and The Orientalist: A Komperative 

Studi of Islamic Legal System. Diterjemahkan oleh Yudian Wahyudi 
Asmin. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, t.t.

Mutamam, Hadi. “Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali Dan Metode 
Ijtihadnya Dalam Al-Mustashfa.” Mazahib 4, No. 1 (2007).

Munajat, Makhrus. “Metode Penemuan Hukum dalam Perspektif Filsafat 
Hukum Islam.” Asy-Syir’ah 42, no. 1 (2008): 179-203.



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 459

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Nasution, Hasyim. Filsafat Islam, Jakarta : Gaya Media Pratama, tt.

Nurjaman, Amirudin. “Kajian Metodologi Al-Istiqra’ asy-Syâtibî dan 
Relevansinya dengan Perkembangan Hukum Islam di Indonesia.” 
PhD diss., IAIN Syekh Nurjati Cirebon, 2011.

Purwanto, Muhammad Roy. “Kritik Terhadap Konsep Mashlahah Najm 
ad-Dîn at-Tûfi.” Jurnal Madania 11, no. 1 (Juni 2015): 29.

Pasaribu, Muksana. “Maslahat dan Perkembangannya Sebagai Dasar Penetapan 
Hukum Islam.” Jurnal Justitia 1, no. 4 (Desember 2014): 352.

Syatibi, Abu Ishaq al-. al-I’tisâm. II. Riyadh: al-Haditsah, t.t.

Suratmaputra, Ahmad Hanif. Filsafat Hukum, t.t.

Suryadarma, Yoke, dan Ahmad Hifdzil Haq. “Pendidikan Akhlak Menurut 
Imam Al-Ghazali.” At-Ta’dib 10, no. 2 (2015).8.

Sya’bani, Akmaludin. “Maqasid Al-Syari’ah Sebagai Metode Ijtihad.” El-

Hikam 8, no. 1 (2016): 127-142. 

Syarifuddin, Amir. Usul Fikih. 2. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999.

Shuhari, Mohd Hasrul, and Mohd Fauzi Hamat. “Nilai-Nilai Penting 
Individu Muslim Menurut Al-Ghazali.” Jurnal Islam dan Masyarakat 

Kontemporari 9 (2015): 41-60. 

Siroj, A. Malthuf. “Kontroversi Mashlahah Perspektif Najm Al-Din Al-
Thufi Al-Hanbali.” Jurnal At-Turas 2, no. 1 (2015). 

Supriadi, Lalu. “Konsep Mashlahah Mursalah Najm Al-Din Al-
Thufi.” Jurnal Penelitian Keislaman 8, no. 1 (2012): 71-92. 

Setiawan, Agus. “Prinsip Pendidikan Karakter dalam Islam: Studi Komparasi 
Pemikiran Al-Ghazali dan Burhanuddin Al-Zarnuji.” Dinamika 

Ilmu 14, no. 1 (2014): 1-12. 

Rajafi, Ahmad. Masa Depan Hukum Bisnis Islam di Indonesia; Telaah 

Kritis Berdasarkan Metode Ijtihad Yusuf Al-Qaradawi. Yogyarakat: 
LKiS Pelangi Aksara, 2013. 

Rahman, Noor Naemah Abdul. “Relevansi Teori Al-Maslahah Menurut Al-
Syatibi dalam Menangani Isu Perobatan Masa Kini.” Al-Risalah 13, 
no. 1 (2013): 47-64. 

Rahim, Rahimin Affandi Abdul. “Ke Arah Penyediaan Kaedah Penyelidikan 



460 | AL-‘ADALAH  Vol. 14, Nomor 2, 2017

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414

Hukum Islam Terkini: Satu Pengenalan.” Jurnal Syariah 10, no. 1 
(1970). 

_____, Paizah Ismail, dan Nor Hayati Mohd Dahlal. “Ijtihad dalam 
Institutsi Fatwa di Malaysia: Satu Analisis.” Jurnal Syariah 17, no. 
1 (2009): 195-222. 

Rosyadi, Imron. “Pemikiran Asy-Syâtibî tentang Maslahah Mursalah.” 
Jurnal Profetika Studi Islam vol 14, no. 1 (Juni 2013): 82.

Rohayati, Enok. “Pemikiran al-Ghazali tentang Pendidikan Akhlak.” Ta’dib: 

Journal of Islamic Education (Jurnal Pendidikan Islam) 16, no. 01 
(2011): 93-112. 

Thohari, Ahmad. “Epistemologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi Konsep 
Masalahah.” Az Zarqa’: Jurnal Hukum Bisnis Islam 5, no. 2 (2013). 

Tim Penyusun Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jakarta: Van Hoeve 
Letiar Baru, 1997 , cet. Ke 4

Qaradhawi, Yusuf al-. Dirasah fi Fiqh Maqashid al-Syari’ah. Diterjemahkan 
oleh Arif MunandarRiswanto. Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2007.

Qusthoniah. “Al-Mashlahah dalam Pandangan Najmuddin Al-
Thufi.” SYARI’AH: Jurnal Ekonomi Syari’ah 1, no. 2 (2016). 

Yulianti, Rahmani Timorita. “Pola Ijtihad Fatwa Dewan Syari’ah Nasional 
MUI tentang Produk Perbankan Syari’ah.” La_Riba 1, no. 1 (2007): 
57-75. 

Zarqa’, Mustafa Ahmad al-. Hukum Islam dan Perubahan Sosial; Setudi 

Komperatif Delapan Madzhab. Diterjemahkan oleh Ade Dede Rahayu. 
Jakarta: Riora Cipta, 2000.

_____, al-Istislâh wa al-Masâ’il al-Mursalah fî al-Syarî’ah al-Islâmiyah 

wa Usûl Fikih. Diterjemahkan oleh Ade Dedi Rohayana. Jakarta: 
Reora Cipta, 2000.

Zuhri, Saifuddin. Usûl Fiqh: Akal Sebagai Sumber Hukum Islam, cet-2. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011.

_____, al-Imam al-Ghazali baina Madihihi wa Naqidihi. Cairo: Dar 
al-Wafa, 1991.

Zuhaili, Wahbah. Usûl al-Fiqh al-Islâmî. 2. Beirut: Dar al-Fikr, 1987.


