Konsep Maslahat dalam Menyikapi
Masalah Kontemporer
(Studi Komparatif al-Tifi dan al-Ghazali)

Agus Hermanto

Abstract: The Concept of Maslahat in Addressing the Contemporary Problems
(Comparative Study of al-Tifi and al-Ghazali). The concept of maslahat offered by
al-Ghazali is more general, compared to the concept offered by al-Tafi. On the similarity
side, both al-Ghazali and al-Tufi alike have the principle that maslahat theory can be used
as an Islamic law to address contemporary issues, although both develop this concept
from the earlier scholars especially Imam Malik first pioneering. But both have different
concepts, al-Ghazali emphasizes more on the criteria and definitions of the maslahat, both
mutabarah, mulgha and mursalah, but al-Tafi actually develops from maslahahmursalah,
using much more reason and logic than al-Ghazali, even assumes that al-Tafi seems
strange compared to other figures and is considered inconsistent with his Hanbal school,
nevertheless al-Tafi remained confined to almu'dmalah and 4dar and not worship and
muqaddarah territories.

Keywords: maslahat, al-Tofl, al-Ghazali, contemporary problems.

Abstrak: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer (Studi
Komparatif al-Tifi dan al-Ghazali). Konsep maslahar yang ditawarkan oleh al-
Ghazali lebih umum, dibandingkan konsep yang ditawarkan oleh al-Tafi. Pada sisi
kesamaannya, keduanya baik al-Ghazali maupun al-Tifi sama-sama memiliki prinsip
bahwa teori maslahar dapat dijadikan dalil hukum Islam untuk menyikapi masalah-
masalah kontemporer, walaupun keduanya sama-sama mengembangkan konsep ini dari
ulama-ulama sebelumnya khususnya Imam Malik yang pertama merintisnya. Namun
keduanya memiliki konsep yang berbeda, al-Ghazali lebih menekankan pada kriteria
dan definisi maslahat itu, baik mu'tabarah, mulgha maupun mursalah, namun al-Tafi
justru banyak mengembangkan dari maslahah mursalah, banyak menggunakan nalar
dan logika dibandingkan al-Ghazali, bahkan beranggapan bahwa al-Ttfi terkesan anch
dibandingkan tokoh lainnya dan dianggap tidak konsisten dengan madzhab Hanbalinya,
namun demikian al-TOfi tetap membatasi pada wilayah al-muamalah dan adat dan

bukan wilayah ibadah dan muqaddarah.

Kata Kunci: maslahat, al-Tafi, al-Ghazali, persoalan kontemporer

Dosen Sekolah Tinggi Agama Islam Maarif Kalirejo Lampung Tengah
JI. Jendral Sudirman No. 14 Kalirejo Lampung 34174.
E-mail: gusher.sulthani@gmail.com

433



434 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

Pendahuluan

Setiap tujuan hukum Islam adalah kemaslahatan, baik kemaslahatan
di dunia maupun kemaslahatan di akhirat. Dalil maslahar merupakan salah
satu dalil mukhbralif di kalangan para ulama, yang menjadi ikhtilif adalah
penggunaan metode dalam berijtihad, namun esensinya bahwa semua

tujuan hukum adalah maslahat." Karena maslahat terkadang menjadi dalil

! Berbagai metode ijtihad dalam pencarian hukum dilakukan banyak ulama, di antara tulisan
yang mengangkat ijtihad dalam merumuskan hukum adalah Imam Mustofa. “Optimalisasi Perangkat
dan Metode Ijtihad Sebagai Upaya Modernisasi Hukum Islam (Studi Pemikiran Hassan Hanafi dalam
Kitab Min an-Nash 114 al-Waqi).” Jurnal Hukum Islam (2016). Rahimin Affandi Abdul Rahim. “Ke
Arah Penyediaan Kaedah Penyelidikan Hukum Islam Terkini: Satu Pengenalan.” Jurnal Syariah 10,
no. 1 (1970). Zainal Abidin. “Corak Pemikiran dan Metode Ijtihad Ibn Taymiyyah.” Millah: Jurnal
Studi Agama 10 (2010): h. 31-53. Ahmad Rajafi. Masa Depan Hukum Bisnis Islam di Indonesia;
Télaah Kritis Berdasarkan Metode Ijtihad Yusuf Al-Qaradawi. (Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara,
2013). Rahmani Timorita Yulianti. “Pola Ijtihad Fatwa Dewan Syari'ah Nasional MUI tentang
Produk Perbankan Syari'ah.” La_Riba 1, no. 1 (2007): h. 57-75. Mahsun Fuad. “Ijtihad 7a%ili
sebagai Metode Penemuan Hukum Islam (Telaah dan Perbandingannya dengan Analogi Hukum
Positif).” Hermenia _Jurnal Kajian Islam Interdisipliner 3, no. 1. Muhammad Kholis. “Studi Komparatif
Metode Ijtihad Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah dan Lembaga Bahtsul Masail Nahdlatul
Ulama Mengenai Hukum Aborsi.” PhD diss., UIN Sunan Ampel Surabaya, 2015. Akmaludin
Syabani. “Magqasid Al-Syari’ah Sebagai Metode Ijtihad.” El-Hikam 8, no. 1 (2016): h. 127-142.
Ali Akbar. “Metode Ijtihad Yusuf Al-Qardhawi dalam Fatawa Mu’ashirah.” Jurnal Ushuluddin 18,
no. 1 (2012): h. 1-20. Ahmad Thohari. “Epistemologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi Konsep
Masalahah.” Az Zarga’: Jurnal Hukum Bisnis Islam 5, no. 2 (2013). Kutbuddin Aibak. “Al-Mashlahah
Al-Mursalah Sebagai Penalaran Istishlahi dalam Upaya Penerapan Maqashid Asy-Syari'ah.” jurnal
Abkam 11 (2009). Syamsul Anwar. “Manhaj Tarjih dan Metode Penetapan Hukum dalam Tarjih
Muhammadiyah.” Makalah Disampaikan Pada Acara Pelatihan Kader Tarjih Tingkat Nasional langgal
26 (2012). Mahsun Mahfudz. “Rekonstruksi Mazhab Manhaji Nahdlatul Ulama Menuju Ijtihad
Saintifik Modern.” Dalam Makalah Annual Conference on Islamic Studies, Bandung, (2006): h. 26-
30. Rahimin Affandi Abdul Rahim, Paizah Ismail, dan Nor Hayati Mohd Dahlal. “Ijtihad dalam
institutsi fatwa di Malaysia: Satu Analisis.” Jurnal Syariah 17, no. 1 (2009): h. 195-222. Fatimah
Halim. “Hubungan Antara Maqasid Al-Syari’ah dengan Beberapa Metode Penetapan Hukum
(Qiyas dan Sadd/Fath Al-Zari'ah).” Hunafa: Jurnal Studia Islamika 7, No. 2 (2010): h. 121-134.
Ridzwan Ahmad. “Metode Pentarjihan Maslahah dan Mafsadah dalam Hukum Islam Semasa.” Jurnal
Syariah 16, no. 1 (2008): h. 107-143. Rizal bin Jami’an. “Ijtihad Jama’i Nahdatul Ulama (NU)
dan Ijtihad Qiyasi Muhammadiyah Tentang Bunga Bank dalam Praktik Perbankan.” jfurnal Hukum
Respublica 16, No. 1 (2016): h. 20-35. Abd Wafi Has. “Ijtihad Sebagai Alat Pemecahan Masalah
Umat Islam.” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1 (2013): h. 89-112. Mahsun.
“Pendekatan Terpadu Hukum Islam dan Sosial (Sebuah Tawaran Pembaruan Metode Penemuan
Hukum Islam).” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial 3, no. 1 (2012): h. 13-33. Husein Alyafie.
“Fazlur Rahman dan Metode jtihadnya: Telaah Sekitar Pembaruan Hukum Islam.” Hunafa: Jurnal
Studlia Islamika 6, No. 1 (2009): h. 29-52. Bani Syarif Maula. “Kajian Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah
dengan Pendekatan Maqasid Al-Syari’ah.” Al-Manabij: Jurnal Kajian Hukum Islam 8, No. 2 (2014):
h. 233-246. Akhmad Khisni. “ljtihad Hakim Peradilan Agama Bidang Hukum Kewarisan dan
Kontribusinya Terhadap Hukum Nasional” Jurnal Hukum Ius Quia lustum 18 (2011): h. 146-
163. Hadi Mutamam. “Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali dan Metode Ijtihadnya dalam Al-

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 435

dan metode ijtihad, namun juga terkadang menjadi tujuan hukum atau

dua-duanya berjalan sekaligus.

Dalil maslahatr pada awalnya dikembangkan oleh Imam Malik
(93-179) H.) pendiri madzhab Maliki,> namun kemudian ditolak oleh
Malikiyah (pengikut Imam Malik), dan justeru banyak dikembangkan
oleh pengikut Syafr’iyah (pengikut Imam Syafr’i), seperti Imam Harimain
al-Juwaini (w. 478 H.), dan kemudian diteruskan oleh Imam al-Ghazali
yang disebut hujjah al-Isiim,® walaupun justeru pada awalnya Imam Syafi’i

sendiri menolaknya, karena giyds sudah mencakup maslahat.”

Selain dari kalangan Syafi’i muncul juga pengembangan konsep
maslahat dari mazhab Hanbali, yaitu al-Ttfi, telah banyak mengembangkan
teori maslahat dalam menghadapi masalah-masalah kontemporer. Untuk
itu perlu dianalisis, apakah yang membedakan konsep maslabar al-Tafi dan
al-Ghazili dalam aplikasi hukum Islam, khususnya berkenaan masalah-

masalah furi’iyyah kontemporer.®

Teori Maslahat

Pengertian maslahat (al-maslahah) secara etimologis, berarti kebaikan,

kebermanfaatan, kepantasan, kelayakan, keselarasan, kepatutan. Kata a/-

Mustashfa.” Mazahib 4, No. 1 (2007). Amin Farih. “Reinterpretasi Maslahah Sebagai Metode Istinbat
Hukum Islam: Studi Pemikiran Hukum Islam Abt Ishaq Ibrahim Al-Shathibi.” Al-Abkam 1, no.
25 (2015): h. 43-66. Makhrus Munajat. “Metode Penemuan Hukum dalam Perspektif Filsafat
Hukum Islam.” Asy-Syirah 42, no. 1 (2008): h. 179-203.

2 Muhammad Abu Zahra, Usul Fikih (Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arab, 1958), h. 280.

3 Moh. Mukri, Paradigma Maslahat dalam Pemikiran al-Ghazali (Yogyakarta: Nawesea
Press, 2011), h. 68.

# Muslim Kara. “Pemikiran Al-Syatibi tentang Maslahah dan Implementasinya dalam
Pengembangan Ekonomi Syariah.” Jurnal Asses 2, no. 2 (2012): h. 173-184. Amirudin Nurjaman.
“Kajian Metodologi Al-Istiqra’ asy-Sy4tibi dan Relevansinya dengan Perkembangan Hukum Islam
di Indonesia.” PhD diss., IAIN Syekh Nurjati Cirebon, 2011. Bustanul Arifin. “Eksistensi Maqasid
al-Shari’ah Imam al-Syathiby dalam Perkembangan Hukum Ekonomi Syari’ah.” At-Tahdzib:
Jurnal Studi Islam dan Muamalah 3, no. 2 (2015): h. 75-99. Noor Naemah Abdul Rahman.
“Relevansi Teori Al-Maslahah Menurut Al-Syatibi dalam Menangani Isu Perobatan Masa Kini.” A/
Risalah 13, no. 1 (2013): h. 47-64. Sarif Akbar. “Analisis Perbandingan Konsep Maslahah dan
Mafsadah antara Imam Al-Ghazzali dan Imam Al-Shatibi.” PhD diss., Universiti Malaya, 2012.

> Idaul Hasanah. “Konsep Mashlahah Najamuddin Al-Thufi dan Implementasinya.” Jurnal
Ulumuddin 7, no. 1 (2013). Imam Fawaid. “Konsep Pemikiran Ath-Thufi Tentang Mashlahah
Sebagai Metode Istinbath Hukum Islam.” Lisan al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan
Kebudayaan 6, no. 2 (2014): h. 291-303.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



436 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

maslahah dilawankan dengan kata al-mafsadah yang artinya kerusakan.®
Maslahar atau sering disebut maslahat mursalah, atau kerap juga disebut
istislah, yaitu suatu kemaslahatan yang tidak disinggung oleh syara’ dan
tidak pula terdapat dalil-dalil yang menyuruh untuk mengerjakan atau
meninggalkannya, sedang jika dikerjakan akan mendatangkan kebaikan
yang besar atau kemaslahatan. Mashlahar disebut juga mashlahat yang
mutlak. Karena tidak ada dalil yang mengakui keabsahan atau kebatalannya.
Jadi pembentuk hukum dengan cara mashlahatr semata-mata untuk
mewujudkan kemaslahatan manusia dengan arti untuk mendatangkan

manfaat dan menolak ke-mudharat-an dan kerusakan bagi manusia.”

Maslahat adalah satu zerm yang bisa jadi paling populer bila sedang
berbicara mengenai hukum Islam. Hal tersebut disebabkan maslahat
merupakan tujuan syara (maqdshid syari'ah) dari ditetapkannya hukum
Islam. Maslahat di sini berarti jalb al-manfaah wa daf” al-mafsadab
(menarik kemanfaatan dan menolak kemudaratan). Meski demikian,
keberadaan maslahat sebagai bagian tak terpisahkan dalam hukum Islam
tetap menghadirkan banyak polemik dan perbedaan pendapat di kalangan
ulama. Baik sejak usul fikih masih berada pada masa sahabat, masa imam

mazhab, maupun pada masa ulama kontemporer saat ini.?

Kamus Besar Bahasa Indonesia membedakan antara kata maslahat
dengan kemaslahatan. Kata maslahat, menurut kamus tersebut, diartikan
sesuatu yang mendatangkan kebaikan, faidah dan guna. Sedangkan
kata kemaslahatan mempunyai makna kegunaan, kebaikan, manfaat,
kepentingan. Berdasarkan hal tersebut, jelas bahwa Kamus Besar Bahasa
Indonesia melihat bahwa kata maslahat dimasukkan sebagai kata dasar,
sedangkan kata kemaslahatan dimasukkan sebagai kata benda jadian yang
berasal dari kata maslahat yang mendapatkan awalan ke dan akhiran an.’

¢ Asmawi, “Konseptualisasi Teori Maslahah,” Jurnal Salam Filsafat dan Budaya Hukum Vol
12, no. 2 (Desember 2014): h. 314. Lihat juga Muhammad Roy Purwanto, “Kritik Terhadap
Konsep Mashlahah Najm ad-Din at-Tafi,” Jurnal Madania vol 11, no. 1 (Juni 2015): h. 29.

7 Moh. Mukri, Paradigma Maslahat dalam Pemikiran al-Ghazali, h. 181.

8 Robitul Firdaus, “Konsep Maslahat di Tengah Budaya Hukum Indonesia’, Jurnal Al-
Manahij 5, no. 1, (2011): h. 1.

’ Imron Rosyadi, “Pemikiran Asy-Syétibi tentang Maslahah Mursalah,” Jurnal Profetika
Studi Islam 14, no. 1 (Juni 2013): h. 82.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 437

Kata maslahat secara bahasa berasal dari kata shalaha yang berarti

baik dan menjadi lawan kata dari buruk, sehingga secara etimologis,

kata maslahat digunakan untuk menunjukkan jika sesuatu itu baik

atau seseorang menjadi baik." Namun secara terminologis dalam usul

fikih, baik dan buruk dalam pengertian maslahat ini menjadi terbatasi.

Sebagaimana dalam buku Amir Syarifuddin dinyatakan:

a.

Sandaran maslabar adalah petunjuk syard’ bukan semata-mata ber-
dasarkan akal manusia yang sangat terbatas, mudah terprovokasi

oleh pengaruh lingkungan dan hawa nafsu.

Baik dan buruk dalam kajian maslahar tiak hanya terbatas pada
persoalan-persoalan duniawi melainkan juga urusan wkhrawi.

Maslahar dalam kacamata syara, tidak hanya dinilai dari kesenangan

fisik semata-mata, namun juga dari sisi kesenangan rihaniyah."

Dasar Hukum Maslahat

Para ulama yang menjadikan maslahat sebagai salah satu dalil syara,

menyatakan bahwa dasar hukum maslahat, berdasarkan:

a.

Persoalan yang dihadapi manusia selalu tumbuh dan berkembang,
demikian pula kepentingan dan keperluan hidupnya. Kenyataan me-
nunjukkan bahwa banyak hal-hal atau persoalan yang tidak terjadi pada
masa Rasulullah Saw., kemudian timbul dan terjadi pada masa-masa
sesudahnya, bahkan ada yang terjadi tidak lama setelah Rasulullah Saw.,
meninggal dunia. Seandainya tidak ada dalil yang dapat memecahkan
hal-hal yang demikian berarti akan sempitlah kehidupan manusia.
Dalil yang dimaksud adalah dalil yang dapat menetapkan mana yang
merupakan kemaslahatan manusia dan mana yang tidak sesuai dengan
dasar-dasar umum dari agama Islam. Jika hal itu telah ada, maka dapat
direalisir kemaslahatan manusia pada setiap masa, keadaan dan tempat.

Sebenarnya para sababat, tabi’in, tabiiit tabiin dan para ulama

yang datang sesudahnya telah melaksanakannya, sehingga mereka

' Kutbuddin Aibak, Metodologi Pembaharuan Hukum Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

2008), h. 187.

" Amir Syarifuddin, Usul Fikih, 2 (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), h. 91.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



438 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

dapat segera menetapkan hukum sesuai dengan kemaslahatan kaum
muslimin pada masa itu. Khalifah Abt Bakar telah mengumpulkan
Alquran. Khalifah Umar telah menetapkan talak yang dijatuhkan
tiga kali sekaligus jatuh tiga, padahal pada masa Rasulullah Saw.,
hanya jatuh satu. Khalifah Utsman telah memerintahkan penulisan
Alquran dalam satu mushaf. Khalifah Ali pun telah menghukum
bakar hidup golongan Syiwh Rafidhah yang memberontak, kemudian
diikuti oleh para ulama yang datang sesudahnya.'

Obyek Maslahat

Obyek maslahat, ialah kejadian atau peristiwa yang perlu ditetapkan
hukumnya, tetapi tidak ada satupun nash (al-Qurin dan al-Sunnah)
yang dapat dijadikan dasarnya. Prinsip ini disepakati oleh kebanyakan
pengikut madzhab yang ada dalam figh, demikian pernyataan Imam al-
Qarafi al-Thifi dalam kitabnya Masalibul Mursalah menerangkan bahwa
Masalibul Mursalah itu sebagai dasar untuk menetapkan hukum dalam
bidang mudmalah dan semacamnya. Sedang dalam soal-soal ibadah adalah
Allah Swt., untuk menetapkan hukumnya, karena manusia tidak sanggup
mengetahui dengan lengkap hikmah ibadat itu. Kaum muslimin beribadat
sesuai dengan ketentuan-Nya yang terdapat dalam a/-Qurin dan Hadith."

Konsep Maslahat Menurut al-Tifi dan al-Ghazali
Biografi al-Tlfi

Nama asli al-Tafi adalah Najmuddin al-Thufi, seorang ulama fikih
dan usul fikih mazhab Hanbali yang dilahirkan di desa Thifi, Shashar,
dekat Baghdat Irak. Kata Tafi adalah kata sifat relatif yang berhubungan
dengan kata Tawfa. Jadi al-Tafi adalah “orang yang berasal dari Tawfa”.
Najm al-din berarti “bintangnya agama”, merupakan nama panggilan
atau gelar yang diberikan oleh para pemujanya kepadanya. Sedang nama
aslinya adalah Sulayman Ibn ‘Abd al-Qawi Ibn ‘Abd al Karim Ibn S2’id. Ia

adalah seorang ilmuwan yang haus terhadap berbagai ilmu pengetahuan,

2 Amir Syarifuddin, Usul Fikih, h. 181.
Y Amir Syarifuddin, Usu/ Fikib, h. 182.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 439

sehingga dalam sejarah tercatat ia belajar fikih, usul fikih, bahasa Arab,
ilmu manthiq, ilmu kalam, hadis, tafsir, sejarah, dan ilmu jadal (ilmu
berdiskusi)." Pada tahun 691 H, ia telah menghafal buku a/-Muharrar
Ji al-Figh dan mendiskusikannya dengan Syekh Taqiy al-Din al-Zarzirati,
ulama besar mazhab Hanbali ketika itu. Kebanyakan gurunya adalah
ulama-ulama besar mazhab Hanbali di zamannya."

Al-Tafi meninggalkan tidak kurang 42 buku yang ia tulis mengenai
berbagai topik, terutama menyangkut tema-tema Alquran, yurisprudensi,
logika, bahasa Arab dan sastra. Sebagaian besar buku tersebut hilang atau
tersia-siakan di dalam manuskrip-manuskrip yang rusak di dalam kondisi
perpustakaan yang menyedihkan. Sebagian informasi yang bisa diketahui
mengenai kehidupannya telah diteliti dan dipublikasikan oleh Mustafa Zayd
dalam karyanya “al-Maslabab fi al-Tifi al-Islim wa Najm ad-Din al-Tift”.

Menurut riwayat, salah satu dari karya-karya al-Tafi yang hilang atau
yang mendapat kritikan pedas berjudul Da’ al-Kalim an Abl al-Mantiq wa
al-Kaldm (bantahan atau catatan terhadap pendukung logika dan teologi
sistematis), menegaskan bahwa masuknya akal membela prinsip-prinsip
logika dan teologi rasional, dan membela terhadap kaum Muslimin awal
yang telah menegakkannya, khususnya kaum Mu'tazilah. Al-Tafi selama
tinggal di Mesir, pernah disiksa, diarak di jalan-jalan Kairo, dipenjarakan
dan kemudian dibuang oleh penguasa politik atas permintaan para ahli

' Untuk lebih mendalam tentang pemikiran al-Thufi bisa dilihat beberapa tulisan, yaitu
M. Lukman Chakim. “Poligami dalam Perspektif Mashlahah Najmuddin al-Thufi.” PhD diss.,
UIN Sunan Ampel Surabaya, 2014. Jumarim. “Konsep al-Mashlahah dalam Pemikiran Ulama
Lintas Mazhab: Telaah dan Pemetaan Pemikiran al-Gazali, al-Thufi dan al-Syatibi.” Schemata 3,
no. 2 (2014): h. 113-129. M Ilham. “Pemikiran Najm al-Din al-Tufi tentang Maslahat dan
Relevansinya dengan Konsep Hubungan Agama dan Negara.” PhD diss., Universitas Islam Negeri
Alauddin Makassar, 2016. Maimun. “Konsep Supremasi Maslahat Al-thufi dan Implementasinya
dalam Pembaruan Pemikiran Hukum Islam.” Asas 6, no. 1 (2014). A. Malthuf Siroj. “Kontroversi
Mashlahah Perspektif Najm Al-Din Al-Thufi Al-Hanbali.” Jurnal At-Turas 2, no. 1 (2015).
Qusthoniah. “Al-Mashlahah dalam Pandangan Najmuddin Al-Thufi.” Syariah: Jurnal Ekonomi
Syariah 1, no. 2 (2016). Arifah Millati Agustina. “Konsep Ri’ayah al-Maslahah Najmuddin al-
Thufi Relevansi dengan Konsep Reaktualisasi Hukum Islam.” PhD diss., Universitas Islam Negeri
Maulana Malik Ibrahim, 2010. Lalu Supriadi. “Konsep Mashlahah Mursalah Najm Al-Din Al-
Thufl.” Jurnal Penelitian Keislaman 8, no. 1 (2012): h. 71-92. Subehan Khalik. “Najamuddin
Al-Thofly dan Konsep Maslahat.” Al-Daulah: Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 5, no.
1 (2016): h. 109-118.

15 Saifudin Zuhri, Akal Sebagai Sumber Hukum Islam, (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2011),
h. 111-112.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



440 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

hukum tradisional, terutama oleh hakim yang mewakili mazhab Hanbali

di Kairo pada masa itu, S2’id ad-Din al-Harisi.

Konspirasi melawan al-Tifi oleh ulama atau para ahli hukum,
tampaknya terjadi karena penghormatannya terhadap akal dipandang telah
menantang legitimasi, otoritas, kebenaran atau otentisitas asumsi-asumsi
dasar dari mazhab hukum mereka, khususnya asumsi-asumsi mereka
berkaitan dengan sunah Nabi. Karena itu, penindasan-penindasan dan
penyiksaan terhadap akal pikiran dan pembelanya dimulai sejak masa
al-Mutawakkil (w 247 H/861 M).

Keunikan pandangan al-Tafi mengenai kemaslahatan manusia
yang menolak sumber-sumber hukum tradisional para cendekiawan,
dan kesimpulan mereka karena tidak Islami dan bertentangan dengan
akal manusia dan kemaslahatannya tidak disebutkan oleh para penuduh
atau rekan sezamannya dalam tulisannya perihal kehidupan al-Tafi dan
isi pendapat-pendapatnya (terutama mengenai kemaslahatan manusia)
yang berbeda dengan para ahli hukum yang memusuhi dan menyiksanya
tidak dijelaskan atau diriwayatkan. Meskipun ia dikatakan telah dikenal
oleh ahli hukum mazhab Hanbali sampai akhir abad ke-10 Hijriyah dan

dipandang sebagai ulama yang terkemuka.

Di antara ulama semasa al-Tafi yang menuduh, mengkritik, dan
menganiayanya adalah Ibnu Rajab, ahli hukum dan ahli hadis mazhab
Hanbali. Ia menuduh al-Tifi sebagai pembohong tidak bermoral. Dia
berkata bahwa yang mengikuti pendapat al-Tafi dan berbagi pendapat
dengannya adalah lebih buruk dari pada dia.

Muhammad Zahid al-Kawsari menyatakan pendapat al-Tafi mengenai
prioritas hukum terhadap kemaslahatan manusia sebagai atheisme yang
terang-terangan dan memusnahkan hukum agama. Hanya ahli hadis

kontemorer yang merespon positip terhadap pandangan al-Tafi yaitu
Muhammad Syalabi.

Serangan keras Ibn Rajab terhadap al-Tafi tidak banyak disebutkan
dalam karya tulisnya, meski fakta menyebutkan adanya bukti bahwa ia
menyadari eksistensi dan isinya. Hal ini didasarkan atas dua argument.
Pertama, Ibnu Rajab telah mendaftar banyak buku yang dinisbatkan pada
al-Tafi, sekitar 30 jumlahnya, termasuk satu buku yang berisi satu-satunya

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 441

pendapatnya yang masih bertahan mengenai kemaslahatan manusia yaitu
Syarh al-Arba’in al-Nawawiyyah. Kedua, ia telah mengutip satu bagian
dari tesis al-Tafi tentang kemsalahatan manusia, hanya saja tampaknya
ia sengaja menyalahgunakan untuk mendiskreditkan penulisnya (al-Taf1).
Pada akhirnya, teks-teks yang masih bertahan yang memuat pandangan-
pandangan hukumnya mengenai kemaslahatan, dapat diamankan pada
abad ini. Misal, Jamal ad-Din al-Qasim setelah mengedit dan merubah
sana-sini dari pandangan al-Tafi, serta perselisihan, saling membenci
dan menfitnah di antara mazhab-mazhab hukum berbeda yang telah
dipublikasikan oleh Rasyid Ridho di Jurnal Mesir, al-Manar, 9 10, 1324
H/1906 M. Sebagian perbaikan terhadap bagian-bgian yang masih ada
dipublikasikan oleh Mustafa Zayd dalam karyanya al-Maslahab fi al-Tasyri’
al-Islam wa Najm ad-Din al-Thufi."®

Namun respon komtemporer terhadap pandangan al-Tafi sangat
negatif, karena absolutisme politik dan sektarianisme tradisional dari masa
lampau tampak belum berubah, pandangan akal atau intelegensia yang
obyektif, baik dalam kehidupan politik, hukum dan sosial masih belum
dipandang sebagai kreteria kebenaran atau standard rujukan, meskipun
aplikasinya selaras dengan prinsip-prinsip Alquran tentang kebenaran
universal. Sebaliknya perhatian diberikan kepada ketetapan-ketetapan
politik atau dari otoritas tradisional yang memusuhi pencarian manusia

akan kebenaran dan kebebasan ekspresi akal pikirannya.

Dengan kata lain, penekanan-penckanan terhadap prinsip-prinsip
Alquran yang universal tentang keadilan, kebebasan, penekanan terhadap
akal atau intelegensia obyektif sebagai pedoman tindakan, dan persamaan
dibidang hukum, yang merupakan esensi-esensi dari kemaslahatan manusia
diabaikan oleh para yuris, ahli-ahli hukum Islam tradisional ketika itu.

Seruan al-TGfi mengenai tujuan Islam yaitu, perlindungan
kemaslahatan manusia sebagai sumber atau prinsip hukum tertinggi,
didorong oleh penderitaan politik, hukum, dan sosial yang ia alami
atau praktik-praktik hukum dan politik saat itu telah melumpuhkan
kehidupan Muslim.

' Hamka Haq, A/-Syathibi, (Jakarta : Erlangga, 2007), h. 254-255.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



442 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

Otoritas politik dan hukum untuk menghukum para pendukung
akal pikiran, kebebasan berpikir dalam awal sejarah Muslim bermula
dari pengambilan tindakan keras terhadap kaum Khawarij dan kaum
Mu'tazilah, para pengkritik terhadap hadis palsu yang dimasukkan ke

dalam ajaran-ajaran dan hukum Islam.

Atmosfir politik, hukum dan sosial yang demikian, terjadi ketika
penguasa Mamluk menduduki jabatan puncak, sultan, sebagian besar
merupakan akibat dari berlakunya prinsip yang kuat adalah yang menang,.
Prinsip ini terus dipraktikkan oleh penguasa-penguasa Muslim Mongol,
ide-ide Alquran tentang keadilan sosial, syura, kesamaan di bidang hukum,
dan kebebasan menyatakan pendapat, secara permanen ditolak oleh para
ahli-ahli hukum Islam, yang berakibat para ahli hukum abad ke 9 Hijrah
(abad 15 M) menyatakan bahwa syari’ah bukan instrumen yang terus
menerus beroposisi yaitu oposisi terhadap para penguasa dinasti, militer,
atau terhadap para gubernur yang tidak mewakili mereka dan ketetapan-
ketetapannya, tetapi seperangkat aturan-aturan (tradisional) yang tertutup
yang diterapkan pada masyarakat tanpa kaitan praktis dengan kehidupan
orang-orang yang berkuasa. Inilah yang kemudian menjadi rumusan final
para ahli hukum mengenai makna tertutupnya “pintu ijzibad’ dan penerapan
“doktrin taqlid”. Akibatnya para penguasa dan para penguasa dan para
pejabat pemerintah lainnya bukanlah para pelayan masyarakat, tetapi para
tuan yang harus dilayani, ditakuti atau disogok, dirangkai dengan sikap tidak
toleran mereka terhadap semua bentuk oposisi, tanpa peduli pada nilainya
atau kontribusinya bagi kemanusian yang lebih baik. Dalam suasana kondisi
politik, hukum dan sosial semacam ini, al-Ttfi menyerukan perlindungan

terhadap kemaslahatan manusia sebagai tujuan hukum yang tertinggi."”

Biografi al-Ghazali

Imam al-Ghazali ialah Muhammad bin Ahmad al-ImAmul Jalil Ab
Hamid al-Thasi al-Ghazali, lahir di Thusi daerah Khurasan wilayah Persia
pada tahun 450 H /1058 M. Ayah al-Ghazili seorang pemintal benang
dan ahli tasawuf yang hebat. Imam al-Ghazali pernah berangkat ke

7 Saifudin Zuhri, Akal Sebagai Sumber Hukum Islam, h. 114-115

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 443

Nisafur dan belajar pada Imam al-Haramain al-Juwaini, guru besar di
Madrasah Nizhamiyah Nisafur. Setelah Imam al-Haramain wafat, al-
Ghazili meninggalkan Naishabur (Nisafur), pergi ke Mu'askar untuk
mengunjungi Perdana Menteri Nizam al-Muluk, pemerintahan Bani
Saljuk. Al-Ghazili disambut dengan penuh kehormatan sebagai seorang
ulama besar. Menteri Nizam Al-Muluk akhirnya melantik al-Ghazali
pada tahun 484 H/1091 M, sebagai guru besar pada Perguruan Tinggi
Nizamiyah di kota Baghdad. Al-Ghazali kemudian mengajar di perguruan
tinggi tersebut. Di samping menjadi guru besar di Nizimiyah, al-Ghazli
diangkat sebagai mufti untuk membantu pemerintah dalam menyelesaikan
berbagai persoalan yang muncul dalam masyarakat. Al-Ghazali selalu

18

hidup berpindah-pindah, khususnya untuk mendalami pengetahuan.

Setelah dari Baghdad berangkat ke Syam, menetap hampir 2 (dua)
tahun untuk berlatih membersihkan diri, menyucikan hati dengan mengingat
Tuhan dan beritikaf di mesjid Damaskus. Kemudian menuju ke Palestina
untuk mengunjungi kota Hebron dan Jerussalem, tempat di mana para Nabi
sejak dari Nabi Ibrahim sampai Nabi Isa mendapat wahyu pertama dari
Allah. Terus berangkat ke Mesir, yang merupakan pusat kedua bagi kemajuan
dan kebesaran Islam sesudah Baghdad. Di Mesir, dari Kairo dilanjutkan ke
Iskandariyah, selanjutnya ke Mekkah untuk menunaikan rukun Islam yang
kelima dan berzirah ke kuburan Nabi Ibrahim. Selanjutnya ia kembali ke
Naisabur dan mendirikan Madrasah Fikih dan asrama (khangah) untuk
melatih Mahasiswa-mahasiswa dalam paham sufi.

Al-Ghazali menulis banyak sekali kitab, meliputi bidang ilmu yang
populer pada zamannya, di antaranya tentang tafsir Alquran, ilmu kalam,

ushul figh, fikih, tasawuf, mantiq, falsafat, dan lainnya." Beberapa yang

'8 Tim Penyusun Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, (Jakarta: Van Hoeve Letiar Baru,
1997 ), cet. ke 4, h. 25.

! Pemikiran al-Ghazali kerap dijadikan rujukan cendekiawan dalam memahami berbagai
persoalan, di antara karya yang membahasa pemikiran al-Ghazali yaitu Agus Setiawan. “Prinsip
Pendidikan Karakter dalam Islam: Studi Komparasi Pemikiran Al-Ghazali dan Burhanuddin
Al-Zarnuji.” Dinamika llmu 14, no. 1 (2014): h. 1-12. Enok Rohayati. “Pemikiran al-Ghazali
tentang Pendidikan Akhlak.” 7adib: Journal of Islamic Education (Jurnal Pendidikan Islam) 16, no.
01 (2011): h. 93-112. Agus Salim Lubis. “Konsep Akhlak dalam Pemikiran al-Ghazali.” jurnal
Hikmah 6, no. 01 (2012). Miska M Amien. “Kerangka Epistemologi al-Ghazali.” Jurnal Filsafat 1,
no. 1 (1993): h. 11-19. Muhammad Syarif Hasyim. “Al-Asy’ariyah (Studi Tentang Pemikiran Al-

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



444 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

sangat termasyhur dan banyak menjadi rujukan di lembaga-lembaga
pendidikan Indonesia adalah: a) /hya’ Uliim al-Din, membahas ilmu-ilmu
agama. b) Tahdfut al-Falisifah, menerangkan pendapat para filsuf ditinjau
dari segi agama. ¢) al-Mungqidz min al-Dhalil, menjelaskan tujuan dan
rahasia-rahasia ilmu. d) Al-Igtashid fi al-Trigdd (inti ilmu ahli kalam),
e) Jawéhir Alquran (rahasia-rahasia yang terkandung dalam Alquran). f)
Mizéin al-Amal (tentang falsafah keagamaan). g) Al-Magishid al-Asna fi
Ma'ini Asmd’illah al-Husnd (tentang arti nama- nama Tuhan). h) a/-Basith
(fikih). i) al-Mustasfa (usul fikih).?

Kehujahan al-Tifi dan al-Ghazali dalam Kajian Hukum Islam

Sejalan dengan batasan terhadap pengertian maslabat secara umum
inilah, dalam teori hukum Islam atau yang disebut Islamic legal yurisprudence
diperkenalkan tiga macam maslabat, yaitu maslahar mu'tabarah, maslahat
mulghah dan maslabat mursalah.*' Maslahat mu'tabarah, didefinisikan
sebagai maslahat yang diungkapkan secara langsung baik dalam Alquran
maupun hadis Nabi. Sedangkan maslahat mulghah, adalah maslahah
yang bertentangan dengan ketentuan yang termaktub dalam Alquran
dan al-Hadits. Adapun maslahat mursalah adalah maslahat yang tidak
ditetapkan dalam Alquran dan hadis maupun juga tidak bertentangan

dengan kedua sumber tersebut.”

Bagqillani, Al-Juwaini, Al-Ghazali).” Hunafa: Jurnal Studia Islamika 2, no. 3 (2005): h. 209-224. Neng
Gustini. “Bimbingan dan Konseling Melalui Pengembangan Akhlak Mulia Siswa Berbasis Pemikiran
Al-Ghazali.” Tadyis: Jurnal Keguruan dan Ilmu Tarbiyah 1, no. 1 (2016): h. 1-14. Muhammad
Fahmi. “Manusia dalam Islam: Tela’ah Filosofis atas Pemikiran al-Ghazali.” Akademika: Jurnal Studi
Keislaman 17 (2005). Salasiah Hanin Hamjah. “Kaedah Mengatasi Kebimbangan dalam Kaunseling:
Analisis dari Perspektif Al-Ghazali (Methods to Overcome Anxiety in Counseling: An Analysis
from al-Ghazali Perspectives).” Jurnal Hadhari: An International Journal 3, no. 1 (2011): h. 41-57.
Mohd Hasrul Shuhari, dan Mohd Fauzi Hamat. “Nilai-Nilai Penting Individu Muslim Menurut
Al-Ghazali.” Jurnal Islam dan Masyarakat Kontemporari 9 (2015): h. 41-60. Yoke Suryadarma, dan
Ahmad Hifdzil Haq. “Pendidikan Akhlak Menurut Imam Al-Ghazali.” A#Tadib 10, no. 2 (2015).

* Yusuf Qaradhawi, al-Imam al-Ghazali baina Madihibhi wa Naqidihi (Cairo: Dar al-Wafa,
1991), h. 103.

2 Amir Mu'allim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam (Yogyakarta: UII
Press, 2001), h. 68. Lihat juga Hamzah K, “Revitalisasi Teori Maslahat Mulghih Al-Tahfl dan
Relevansinya dalam Pembentukan Perundang-Undangan di Indonesia,” Jurnal Al-Ahkam 15, no.
4 (Januari 2015): h. 27.

2 Amir Mu’allim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam, h. 68—-69.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 445

Ada empat hal yang menjadi tujuan dan mendorong fugahi dalam
menggunakan #stislih, yaitu:

b.  Jalb mashilih, (menarik maslabat) yaitu perkara-perkara yang di
diperlukan masyarakat untuk membangun kehidupanmanusia di
atas pondasi yang kokoh.

c.  Dar’u mafishid, (menolak mafsadat) yaitu perkara-perkara yang
memudharatkan manusia baik individu maupun kelompok, baik
berupa materi maupun moral.

d.  Syadz dzariah, (menutup jalan) yaitu menutup jalan yang dapat mem-
bawa kepada menyia-nyiakan perintah syariah dan memenipulasinya,
atau dapat membawa kepada larangan sya72’ meskipun tanpa disengaja.

e.  Taghayyur al-azman, (perubahan zaman) yaitu kondisi manusia,
akhlak-akhlak, dan tuntutan-tuntutan umum yang berbeda dari

masa sebelumnya.”

Keempat prinsip tersebutlah yang menjadi urgen untuk digunakan
metode maslahat dalam menyikapi masalah-masalah kontemporer, sehingga
Islam* menjadi rahmatan li al-‘dlamin, mampu menyikapi situasi dan

kondisi dalam keadalan arif bersifat dinamis dan berkeadilan.

Dalam pemikiran imam al-Ghazali, maslahah adalah: “memelihara
tujuan-tujuan syariat’. Sedangkan tujuan syari’at meliputi lima dasar
pokok, yaitu: 1) melindungi agama (hifzh al-din); 2) melindungi jiwa
(hifzh al-nafs); 3) melindungi akal (hifzh al-aql); 4) melindungi kelestarian
manusia (hifzh al-nasl); dan 5) melindungi harta benda (bifzh al-mal).”

Lebih lanjut, Menurut al-Ghazali, ada beberapa hal yang harus
dicermati dalam menggunakan konsep maslabat, yaitu:

a. Maslahat adalah menarik manfaat dan menghindarkan bahaya.?

Bukan Ghazali mendefinisikan bahwa manfaat adalah tujuan setiap

» Mustafa Ahmad al-Zarqa', Hukum Islam dan Perubahan Sosial; Setudi Komperatif Delapan
Madzhab, trans. oleh Ade Dede Rahayu (Jakarta: Riora Cipta, 2000), h. 42.

* Nu'man al-Jughaini, Turiq al-Kasyfi ‘an Maqdshid al-Syari'ah (Yordania: Dar al-Nafa’is,
2000), h. 8.

» Andi Herawati, “Maslahat Menurut Imam Malik dan Imam al Ghazali (Suatu
Perbandingan)”, Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum 12, no. 1, (2014): h. 146.

26 Muksana Pasaribu, “Maslahat dan Perkembangannya Sebagai Dasar Penetapan Hukum
Islam,” Jurnal Justitia 1, no. 4, (Desember 2014): h. 352.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



446 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

orang, tapi manfaat yang ia maksud adalah bagaimana manfaat itu
dalam bidang dunia dan akhirat.

b.  Maslahar tidak hanya terbatas secara bahasa dan ‘u7f saja, namun
lebih dari itu, yaitu memelihara tujuan magqdishid al-syariab, yaitu
menjaga usil al-khamsah, (hifdu al-din, hifdzu al-nafs, hifdzu al-aql,
hifdzu al nasl, dan hifdzu al-mal).

c.  Secara tegas al-Ghazili mendefinisikan maslahat apa yang dimaksud
Allah, bukan menurut pandangan manusia, maka setiap orang yang
ingin tercapainya maslahat, maka tidak keluar dari ajaran syariah

Islam. Karena apa yang diinginkan manusia belum tentu sama

dengan kemaslahatan Allah.

d.  Maslahat menurut al-Ghazli merupakan sinonim dari al-mana al-

mundsib, sehingga dalam kondisi tertentu sering disebut qiyas.

Maslahat dapat dijadikan dalil hukum Islam apabila pertama,
maslahat tersebut telah menjadi dzan yang kuat (setelah melakukan
penelitian berdasarkan beberapa pertimbangan, mujtahid telah dapat
mengambil kesimpulan bahwa masalah itu benar-benar maslahat yang
sejalan dengan jenis tindakan syard’. Kedua, maslahar itu masuk jenis
maslabat yang ditinggalkan oleh syard’ (maslabar itu tidak bertentangan

dengan nash, atau ijma’.”

Imam al-Ghazali mengelompokkan maslahat menjadi tiga aspek,

yaitu:

a.  Maslahar dibedakan berdasarkan ada keabsahan normatif atau kadar
kekuatan dukungan nash kepadanya menjadi tiga macam, yaitu;
1) Maslahat yang didudkung keabsahannya dalam syari’ dan dapat
dijadikan #/lar dalam gqiyds. 2) Maslahat yang didukung oleh syard’
kebatalannya. 3) Maslahat yang tidak mendapat dukungan dari syard’
dalam hal keabsahan maupun kebatalannya.”®

b. Dilihatdari aspek kekuatan maslahat (keabsahan fungsional) itu
sendiri. Terhadap maslabat ini, Ghazali memberikan syarat-syarat

pemberlakuannya.

¥ Moh. Mukri, Paradigma Maslahat dalam Pemikiran al-Ghazali, h. 95.
8 Wahbah Zuhaili, Usil al-Figh al-Islami, 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 1987), h. 769.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 447

1) Kemaslahatannya sangat esensial dan primer (dbariiriyah).
2) Kemaslahatannya sangat jelas dan tegas (qariyyah).
3) Kemaslahatannya bersifat universal (kuliyyah).

4) Kemaslahatannya berdasarkan pada dalil yang universal dari
keseluruhan garinah (mutabarah).”

c. Jenis maslahat ini terkait erat dengan beberapa aspek penyempurna
(takmilan dan tatimah).>

Dalam rumusan berbeda juga disebutkan, bahwa legalitas maslabar
dalam kajian wsul fikih harus di dasarkan pada krieteria-kriteria adalah:

a.  Maslahat itu harus bersifat pasti, bukan sekedar rekaan atau anggapan
bahwa ia memang mewujudkan suatu manfaat, atau mencegah

terjadinya kemudharatan.

b.  Maslahat itu bukan hanya kepentingan pribadi, atau sebagian kecil

masyarakat, namun bersifat umum.

c.  Hasil penalaran maslahat itu tidak berujung pada pengabaian suatu
prinsip yang telah ditetapkan oleh nash syariah.’

Pandangan Najmuddin al-Tafi tentang maslahat bertolak dari
konsep maqéshid al-syari’ah yang menegaskan bahwa hukum Islam itu
disyari’atkan untuk mewujudkan kemaslahatan kemanusiaan universal.
Pembahasannya tentang maslahat bertolak dari hadits Rasulullah saw.:
“Tidak boleh memudaratkan dan tidak boleh pula dimudaratkan orang lain”
(Hadits Riwayat al-Hakim, al-Baihaqi, al-Daruqutni, Ibnu majah dan
Ahmad ibn Hanbal). Kandungan hukum dari hadits ini, menurut al-Taf
adalah “7idak sah tindakan yang menyebabkan kerugian (pada orang lain)
kecuali karena sebab yang memaksa (seperti hukuman bagi pelanggar hukum
yang dibenarkan oleh syara’)”. Sangsi hukum atau kerugian semacam ini
merupakan pengecualian dari aturan umum mengenai tidak bolehnya

tindakan merugikan.

» Hamka Haq dan al-Syatibi, Aspek Teologis Konsep Maslahah dalam Kitab al-Muwafaqar
(Jakarta: Penerbit Erlangga, 2007), h. 251.

30 Wahbah Zuhaili, Usi! al-Figh al-Islimi, h. 170-171.

' Anang Haris Imawan, “Refleksi Pemikiran Hukum Islam: Upaya-Upaya Menangkap
Simbol Keagamaan,” dalam Anang Haris Himawan, Epistimologi Syara’ Mencari Format Baru

Fikih Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), h. 84.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



448 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

Argumen al-Tafi untuk mendukung tidak boleh melakukan tindakan
yang merugikan orang lain, didasarkan pada firman Allah, misalnya
Tuhan menginginkan kemudahan untuk kamu, dan tidak menginginkan
kesulitan untuk kamu. (QS al-Baqarah: 2:185). “Allah ingin meringankan
beban kamu” (QS al-Nis&: 28) “Dia (Allah) tidak menetapkan kesulitan
kamu dalam agama™(QS al-Maidah: 6).

Menurut al-Tafi, hadits la dzardra wa la dzirdra diatas, memberikan
prinsip umum mengenai tidak bolehnya melakukan tindakan yang
merugikan,yaitu tidak boleh melakukan atau menyebabkan kerugian
atau kerusakan sosial, harus diberi prioritas pertimbangan diatas seluruh
sumber hukum tradisional atau argument-argumen madzhab-madzhab
hukum muslim; harus membatasi serta mengkhususkan validitas atau
aplikasi sumber-sumber hukum tersebut dalam rangka mengakhiri
terciptanya kerugian dan kejahatan sosial sebagai upaya merealisasikan

kebaikan atau kemaslahatan sosial dalam praktek aktual.

Sumber-sumber hukum tradisional yang paling kuat menurut al-
Tafi adalah consensus para ahli hukum (ij74) dan teks-teks keagamaan
(Alquran dan Sunnah atau hadits-hadits Nabi). Jika dua sumber ini sejalan
dengan perlindungan kemasalahatan manusia, maka semuanya berjalan
dengan baik dan tidak ada yang perlu dipermasalahkan. Namun, jika
tidak sejalan, maka perlidungan kemaslahatan menduduki prioritas di
atas kedua sumber tersebut. Pemberian prioritas kepada perlindungan
kemaslahatan, kata al-Tafi tidak dimaksudkan untuk menghentikan
atau menyangkal serta total validitas dua sumber tersebut, tetapi untuk

menjelaskan fungsinya yang proposional.

Menurutnya, perlindungan terhadap kemaslahatan manusia me-
rupakan sumber atau prinsip hukum paling tinggi dan paling kokoh
karena ia merupakan tujuan pertama agama dan poros utama dari maksud
syari’ah. Untuk mendukung pendapat ini, al-Tafi menyatakan bahwa
perlindungan terhadap kemaslahatan manusia sebagai tujuan dibalik
semua aturan hukum, dibalik petunjuk Tuhan dan penciptaan manusia

serta cara-cara untuk memperoleh mata pencaharian mereka.

Konsekuensinya, dalam pendangan al-Tafi, hakim tertinggi atau otoritas
paling tinggi dari kemaslahatan hukum dan sosial manusia adalah akal atau

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 449

intelegensia manusia sendiri. Sebab menurutnya, kemaslahatan hukum atau
sosial manusia diketahui atau dapat diketahui oleh mereka melalui sinaran
intelegensi, akal atau pengalaman hidup mereka. Pengetahuan atau pola
pemahaman seperti ini sangat alami dan telah dianugrahkan oleh Tuhan.

Oleh sebab itu, kata al-Tifi bahwa perlindungan terhadap ke-
maslahatan manusia merupakan sesuatu yang 777/ di dalam dirinya dan tidak
diperdebatkan. Lain halnya dengan teks-teks keagamaan, yang menurut al-
Tufi saling berbeda dan bertentangan, tidak seperti perlindungan terhadap
kemaslahatan manusia, yang dipandang sebagai sesuatu yang 7ii/ dan
subtansial. Teks-teks keagamaan, kadang-kadang bersifat mutawaitir dan
kadang bersifat ahad, kadang jelas dalam pernyataannya (secara harfiah
dalam aturan hukumnya atau gath%) dan ada pula muhtamal (dhanni).

Konsekuensinya, jika teks tersebut mutawditir dan qathi maka bersifat
meyakinkan atau pasti, tetapi bisa jadi ia mubtamal atau dhanni dari
segi keumuman atau ketidakterbatasan signifikansinya. Jika demikian, ia
menyatakan, maka kepastian absolut disangkal atau diragukan. Termasuk
jika teks hadits adalah ahad atau tidak mutawitir, maka ia dikatakan
tidak meyakinkan, tidak peduli apakah ia jelas dalam pernyataannya
ataukah tidak, karena otentisitas periwayatannya meragukan. Oleh sebab
itu, perlindungan terhadap kemslahatan manusia dipandang lebih kuat
atau lebih meyakinkan dari teks.

Al-Tafi lebih mendahulukan kemaslahatan manusia dari pada
ijmd’, beragumentasi bahwa; Pertama, ia menolak para ahli hukum yang
mengklaim tidak ada kemungkinan salah baikyang dinisbatkan pada
ijmd’ mereka sendiri maupun pada consensus fiktif dari seluruh kaum
muslimin. Klaim ini didasarkan terutama pada hadits Nabi: “Umatku
tidak akan bersepakat pada kesesatan® la menyatakan, jika ijmad’ adalah
bukti yang tidak dapat dibantah, maka hal itu mungkin disebabkanoleh
person-person sendiri, orang yang bersepakat secara bulat, atau karena
kesaksian terhadap tidak dapat salahnya mereka oleh “reks keagamaan®,
yaitu oleh hadits disandarkan kepada Nabi.

Kedua, hadits “Umatku tidak akan bersepakat pada kesesatan” tidak
berarti bahwa kaum muslimin telah bersepakat bulat atau bahwa zmd’

mereka tidak dapat salah atau bahwa seseorang harus mengikutinya. Ia

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



450 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

beralasan bahwa (a) banyak kaum muslimin yang menolak kandungan
atau otentisitas hadits ini dan juga #md’ sendiri, termasuk khawarij, kaum
Syf’ah, kaum Zahiri dan orang-orang semisal al-Nazzam, tokoh Mu'tazilah.
(b) klaim bahwa ijma’ masyarakat Muslim secara keseluruhan telah diterima
merupakan suatu klaim, kata al-Tafi, yang dibuat melalui ijm4’ yakni ijma’
hukum, untuk membuktikan atau meligimasi 774, yang merupakan metode
argument yang salah yang mengandung upaya untuk membuktikan sesuatu
dengan dirinya sendiri. (c) al-Ttifi mengatakan jika ia adalah hadits mumwitir
atau menyebar luas, maka seseorang masih tidak dapat memberinya
kepastian yang mewajibkan untuk mengikutinya. Sebab, mungkin saja
(dengan asumsi hadits tersebut otentik) maksud Nabi pada hadits itu adalah
umatku tidak akan sepakat pada kesepakatan tidak adanya iman (kufur)
(makna non-tradisional Alquran mengenai kufur adalah penyembunyian

atau penyangkalan kebenaran atau segala sesuatu sebagaimana adanya).

Oleh sebab itu, ia berkesimpulan bahwa hadits semacam ini bukan
merupakan bukti atau argument yang kuat atau wajibnya mengikuti
ijmd’, kecuali menyangkut iman sebagai lawan dari kufur. Ketiga, al-
Tafi mempertentangkan maksud dari hadits diatas, Umatku tidak akan
bersepakat pada kesesatan dengan hadits lain yang disandarkan pada
Nabi, Umatku akan terpecahbelah menjadi 73 kelompok, semuanya
di neraka kecuali satu. Ia kemudian menyatakan apa yang dimaksud
dengan umat yang tidak akan bersepakat pada kesesatan adalah semua
73 kelompok atau satu kelompok diantara yang selamat dari api neraka.
Jika yang dimaksud adalah seluruh kelompok, maka hal itu menurutnya
tidak valid, karena dua alasan (1) sebagian dari mereka tidak mendukung
ijmd’, seperti sudah disebutkan, dan dengan demikian, tidak valid untuk
mempertimbangkan 7jm4’ dari orang-orang yang menolak ijma’. (2),
diantara kelompok-kelompok umat Islam, ada beberapa kelompok yang
dipandang tidak beriman karena bidazh mereka, dan dengan demikian,
orang kafir tidak dipandang termasuk didalam ijma’

Akan tetapi, jikayang dimaksud adalah kelompok yang selamat, maka
kelompok semacam ini, kata al-Tifi bukan seluruh umat Islam, tetapi hanya
sekitar sepertujuh puluh tiga dari seluruh umat, yang merupakan fragmen
(pecahan) dari sub bagian 73. Oleh sebab itu kandungan hadits yang

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 451

disandarkan pada nabi menjadi sepertujuh puluh tiga umat muslim tidak
akan bersepakat pada kesesatan. Ini merupakan ungkapan yang meragukan,
kata al-Tufi, yang tidak layak disandarkan pada Nabi. Atau dengan kata
lain, hal ini merupakan pemalsuan, meskipun al-Tfi tampaknya dengan

sengaja menolak mengatakan demikian secara langsung.

Kreteria di atas, tidak menjadikan sebuah batasan terhadap maslahar
bagi al-Tufi, yang dikenal dengan tokoh Kontroversial, dari madzhab
Hanbali dinilai berlebihan dalam menilai maslahat.’* Mengingat dalam
pandangan al-Tufi, pembagian maslahat sebagaimana pembahasan di atas,
sebenarnya tidak ada dengan alasan tujuan syari’ah adalah kemaslahatan,
maka dengan demikian, segala bentuk kemaslahatan didukung atau tidak
didukung oleh teks suci harus dicapai tanpa merinci ke dalam pembagian

maslahat secara kategoris.*®

Imam Malik sebagai orang yang pertama kali menggunakan teori
maslahat, berpendapat bahwa maslahar yang dapat dijadikan sebagai
sumber hukum harus memenui beberapa kriteria, yaitu adanya kesesuaian
dengan tujuan sydri’ yang secara umum didukung serta tidak bertentangan
dengan nash.> Pandangan al-Tafi tentu berbeda terhadap pandangan
terhadap maslahar secara umum yang telah dikemukakan oleh para
ulama’ termasuk al-Ghazali. Jika para ulama’ selain al-Tafi memaknai
eksistensi maslahat yang masih dalam lingkaran syard’, maka al-Thafi lebih
jauh melangkah dan cenderung melandaskan konstelasi maslahar pada
superioritas oleh akal, karena akal manusia menurut al-Tafi lebih objektif
dalam memposisikan kriteria maslahar dibandingkan dengan pertentangan
antara nash-nash syar’i. sehingga dengan demikian, validitas kehujahan
maslahat harus diprioritaskan atas dalil-dalil lain termasuk nash syari.’

Argumen al-Tufi berdasarkan pada hadits nabi yang berbunyi /2 dharira

32 Mustafa Ahmad Zarqa, al-Istislih wa al-Masd’il al-Mursalah fi al-Syariah al-Islamiyah
wa Usiil Fikih, trans. oleh Ade Dedi Rohayana (Jakarta: Reora Cipta, 2000), h. 81.

3 Saifuddin Zahri, Usil Figh: Akal Sebagai Sumber Hukum Islam, (Yogyakarta: Pustaka
DPelajar, 2011), h. 117.

3% Abu Ishaq al-Syatibi, @/-Itisém, 11 (Riyadh: al-Haditsah, t.t.), h. 129.

% Muhammad Muslehuddin, Philosophy of Islamic Law and The Orientalist: A Komperative
Studi of Islamic Legal System, trans. oleh Yudian Wahyudi Asmin (Yogyakarta: Tiara Wacana
Yogya, t.t.), h. 133.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



452 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

wa la dbirira. Menurut al-Tafi, hadits ini adalah prinsip syari’ah yang sangat
asasi, karena maslabar pada hakikatnya adalah untuk mencegah kesulitan
yang diperlukan guna memberikan kemudahan bagi orang yang sedang
menghadapi kesulitan. Maka konsekuensinya, jika ada nash dan ijmd’ yang
harus menyesuaikan dengan maslahar dalam kasus tertentu, maka hal tersebut

harus dilakukan, namun sebaliknya, jika antara nash dan #jma’ bertentangan
maslahar maka kedua dalil tersebut harus tunduk pada maslahar.*

Pandangan al-Tafi ini berasumsi bahwa nash (Alquran dan al-
sunnah), yang dibuat oleh a/-Sydri, untuk kemaslahatan manusia dan
tidak sebaliknya, namun jika terdapat argumen yang menganggap nash
tidak relevan, maka harus dikembalikan pada maslabat, namun demikian
al-Tafi hanya mendefinisikan dalam bidang muamalah dan ‘ddat saja,
karena wilayah ibadah hanya a/-Syiri’ yang secara mutlak mengaturnya.

Pengunggulan maslahar terhadap nash dan ijmad’ bagi al-Tuafi
didasarkan pada beberapa argumen.

a.  Kehujahan 7ma4’ masih diperselisihkan, sedangkan kehujahan maslahat
telah disepakati oleh para ulama, sehingga mendahulukan sesuatu yang

disepakati lebih utama daripada sesuatu yang masihdiperselisihkan.?”

b.  Nash memungkinkan bayak pertentangan sehingga menimbulkan
perbedaan pendapat, sedangkan memelihara kemaslahatan secara
substansial merupakan sesuatu yang hakiki, sehingga pengutamaan
maslahat adalah sebab terjadinya kesepakatan yang dikehendaki oleh
syard’.

c.  Secara faktual terdapat beberapa nash yang ditolak oleh para sahabat
karena berdasarkan pada pertimbangan maslahat, salah satunya adalah
hadits Nabi yang artinya “Barang siapa yang mengucapkan kalimat la
ilaba illallah maka masuk surga”. Umar melarang penyebaran hadits
ini karena berdasarkan pertimbangan kemaslahatan, andai saja lafadz
ini disebarkan, maka akan timbul kemalasan untuk beribadah hanya

dengan hanya mengandalkan hadits tersebut.’®

3% Muhammad Muslehuddin, Filsafat Hukum Islam al-Ghazali; Maslahah Mursalah dan
Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002), h. 90.

37 Ahmad Hanif Suratmaputra, Filsafat Hukum, t.t., h. 91.

3% Ahmad Hanif Suratmaputra, Filsafat Hukum, h. 133.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 453

Namun satu hal yang harus dicatat, dalam konteks maslahat ini. al-
Tafi membagi hukum Islam ke dalam dua katagori, yaitu hukum Islam
dan katagori ibadah yang maksud dan maknanya telah ditentukan sydri’
sehingga akal manusia tidak mampu untuk menalarnya secara detail.
Selain katagori ibadah, al-Tafi juga membagi hukum Islam kedalam
katagori muamalar yang makna dan maksudnya dapat dijangkau oleh
akal. Dalam katagori inilah maslahat menjadi pedoman baik dikala ada

nash maupun #jmad’ atau pun tanpa adanya dua dalil tersebut.”

Secara operasional, maslabar al-Tafi khususnya dalam ranah mu’amalah
ini dibangun atas empat prinsip, yaitu:
a.  Istiqlal aluqiil bi idrik al-masilih wa al-mafisid (akal semata-mata
dapat mengetahui tentang kemaslahatan dan kemafsadatan).

b.  Al-maslahah dalilun syariyyun mustaqillun ‘an al-nusush (maslahat
adalah dalil independen yang terlepas dari nash).

c.  Majil al'amal bi al-maslabar humai al-mudmalar wa al-ddat dina al-
ibddat wa al-muqaddarah (ranah pengamalan maslaha adalah bidang

muamalah dan adat bukan ibadah dan muqaddarah).

d.  Al-maslahah aquwa adillat al-syar’i (maslahat adalah dalil hukum Islam

yang paling kuat).®

Dari penjelasan konsep maslahat yang dipaparkanal-Tafi dan al-
Ghazali, pada prinsipnya memiliki tujuan yang sama yaitu kemaslahatan
bagi manusia dan menghindarkan kemudharatannya, al-Ghazali justru
membagi maslahar pada tiga kriteria, yaitu; maslahat mu'tabarah, maslahat
mulghah dan maslahat mursalah, pembagian ini tentunya berdasarkan
analisa yang tajam oleh Ghazali. Justeru al-Tufi tidak berbicara pada
tataran maslahat mu'tabarah, karena ia masuk dalam kriteria giyds yang
justru bukan dari bagian maslahar yang dimaksud, al-Tifi banyak
mengembangkan penalaran dan logika dalam menentukan kemaslahatan,

karena akal manusia pada dasarnya dapat membedakan antara yang

% Yusuf al-Qaradhawi, Dirasah fi Figh Maqashid al-Syariah, trans. oleh Arif Munandar
Riswanto (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2007), h. 217. Ahmad Hanif Suratmaputra, Filsafat
Hukum, h. 133.

4 Saifuddin Zuhri, Usul Fikib, t.t., h. 125-127.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



454 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

maslahat dan mudharat. Al-Toh menganggap bahwa akal lebih tinggi
nilainya dalam penilaian 7ash, dan inilah yang mungkin kemudian bahwa

al-Tafi dianggap berlebihan dalam memaknai konsep maslahat.

Meskipun demikian, al-Ghazali dan al-Tafi sama-sama ulama hebat
yang mampu mencetuskan suatu konsep serta mengembangkannya dalam
menyikapi permasalahan agama di era kontemporer yang selalu ber-
kembang dan kompleks, sedangkan nash (Alquran dan al-Sunnah) sebagai
sumber hukum Islam belum memberikan dasar hukumnya. Meskipun
al-Tafi memberikan konsep yang beda dibandingkan al-Ghazali, namun
ia tetap masih memberikan pembatasan pada konsep maslahat hanya
terbatas pada hal-hal mwuamalat dan ‘ddatr dan bukan wilayah ibadah
dan muqaddarah (perkara yang sudah ada dalilnya).

Penutup

Konsep maslahat yang ditawarkan oleh al-Ghazali lebih umum,
dibandingkan konsep yang ditawarkan oleh al-Tafi. Pada sisi kesamaannya,
keduanya baik al-Ghazali maupun al-Tifi sama-sama memiliki prinsip
bahwa teori maslahat dapat dijadikan dalil hukum Islam untuk me-
nyikapi masalah-masalah kontemporer, walaupun keduanya sama-sama
mengembangkan konsep ini dari ulama-ulama sebelumnya khususnya
Imam Malik yang pertama merintisnya. Namun keduanya memiliki
konsep yang berbeda, al-Ghazali lebih menekankan pada kriteria dan
definisi maslahat itu, baik mu'tabarah, mulghah maupun mursalah, karena
dari definisi tersebut akan terlihat manfaat dari maslabhat itu sendiri,
karena al-Ghazali menginginkan kepada kemaslahatan yang diinginkan
oleh al-Syiri’ (pembuat hukum), karena setiap tujuan atau hajat manusia
pasti keinginanya maslahat, tapi maslahat yang dimaksud al-Ghazali pada
tataran duniawi dan ukhrawi. Al-Tafi justeru banyak mengembangkan dari
maslahah mursalah, banyak menggunakan nalar dan logika dibandingkan
al-Ghazali, bahkan beranggapan bahwa al-Tufi terkesan aneh di bandingkan
tokoh lainnya dan dianggap tidak konsisten dengan madzhab Hanbalinya,
namun demikian al-T4fi tetap membatasi pada wilayah al-muamalah dan

adar dan bukan wilayah ibadah dan muqaddarah.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 455

Pustaka Acuan

Abidin, Zainal. “Corak Pemikiran dan Metode Ijtihad Ibn
Taymiyyah.” Millah: Jurnal Studi Agama 10, (2010): 31-53.

Abu Zahra, Muhammad. Usu/ Fikih. Mesir: Dar al-Fikr al-Arab, 1958.

Aibak, Kutbuddin. Metodologi Pembaharuan Hukum Islam. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2008.

_, “Al-Mashlahah Al-Mursalah Sebagai Penalaran Istishlahi dalam
Upaya Penerapan Maqashid Asy-Syari’ah.” Jurnal Abkam 11 (2009)

Ahmad, Ridzwan. “Metode Pentarjihan Maslahah dan Mafsadah dalam
Hukum Islam Semasa.” Jurnal Syariah 16, no. 1 (2008): 107-143.

Akbar, Ali. “Metode Ijtihad Yusuf Al-Qardhawi dalam Fatawa
Mu’ashirah.” Jurnal Ushuluddin 18, no. 1 (2012): 1-20.

Amien, Miska M. “Kerangka Epistemologi al-Ghazali.” Jurnal Filsafar 1,
no. 1 (1993): 11-19.

Asmawi. “Konseptualisasi Teori Maslahah.” Jurnal Salam Filsafat dan
Budaya Hukum 12, no. 2 (Desember 2014): 314.

Anwar, Syamsul. “Manhaj Tarjih dan Metode Penetapan Hukum dalam
Tarjih®. Makalah Disampaikan Pada Acara Pelatiban Kader Tarjib
Tingkat Nasional Tanggal 26 (2012).

Arifin, Bustanul. “Eksistensi Magasid al-Shari’ah Imam al-Syathiby Dalam
Perkembangan Hukum Ekonomi Syari’ah.” AT-1ahdzib: Jurnal Studi
Islam dan Muamalah 3, no. 2 (2015): 75-99.

Akbar, Sarif. “Analisis perbandingan konsep maslahah dan mafsadah
antara imam Al-Ghazzali dan imam Al-Shatibi.” PhD diss., Universiti
Malaya, 2012.

Agustina, Arifah Millati. “Konsep Ri’ayah al-Maslahah Najmuddin al-
Thufi Relevansi dengan Konsep Reaktualisasi Hukum Islam.” PhD
diss., Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2010.

Alyafie, Husein. “Fazlur Rahman Dan Metode Ijtihadnya: Telaah Sekitar
Pembaruan Hukum Islam.” HUNAFA: Jurnal Studia Islamika 6, no.
1 (2009): 29-52.

Chakim, M. Lukman. “Poligami dalam Perspektif Mashlahah Najmuddin

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



456 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

Al-Thufi.” PhD diss., UIN Sunan Ampel Surabaya, 2014.

Fahmi, Muhammad. “Manusia dalam Islam: Tela’ah Filosofis atas

Pemikiran al-Ghazali.” Akademika: Jurnal Studi Keislaman 17 (2005).

Farih, Amin. “Reinterpretasi Maslahah Sebagai Metode Istinbath Hukum
Islam: Studi Pemikiran Hukum Islam Abé Ishiq Ibrahim al-
Shathibi.” AlAhkam 1, no. 25 (2015): 43-66.

Fawaid, Imam. “Konsep Pemikiran Ath-Thufi Tentang Mashlahah Sebagai
Metode Istinbath Hukum Islam.” Lisan al-Hal: Jurnal Pengembangan
Pemikiran dan Kebudayaan 6, no. 2 (2014): 291-303.

Firdaus, Robitul “Konsep Maslahat di Tengah Budaya Hukum Indonesia”,
Jurnal Al-Manahij, 5, no. 1, (2011).

Fuad, Mahsun. “Ijtihad T2lili sebagai Metode Penemuan Hukum
Islam (Telaah dan Perbandingannya dengan Analogi Hukum
positif).” Hermenia Jurnal Kajian Islam Interdisipliner 3, no. 1.

Gustini, Neng. “Bimbingan dan Konseling Melalui Pengembangan Akhlak
Mulia Siswa Berbasis Pemikiran Al-Ghazali.” Tadris: Jurnal Keguruan
dan Illmu Tarbiyah 1, no. 1 (2016): 1-14.

Haq, Hambka, dan al-Syétibi. Aspek Teologis Konsep Maslahah dalam Kitab
al-Muwafaqar. Jakarta: Penerbit Erlangga, 2007.

Halim, Fatimah. “Hubungan Antara Maqéshid Al-Syarf’ah dengan
Beberapa Metode Penetapan Hukum (Qiyas Dan Sadd/Fath Al-
Zart'ah).” Hunafa: Jurnal Studia Islamika 7, no. 2 (2010): 121-134.

Hamjah, Salasiah Hanin. “Kaedah Mengatasi Kebimbangan dalam
Kaunseling: Analisis dari Perspektif Al-Ghazali (Methods to
Overcome Anxiety in Counseling: An Analysis from al-Ghazali
Perspectives).” Jurnal Hadhari: An International Journal 3, no. 1
(2011): 41-57.

Has, Abd Wafi. “Ijtihad Sebagai Alat Pemecahan Masalah Umat
Islam.” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1
(2013): 89-112.

Hasanah, Idaul. “Konsep Mashlahah Najamuddin Al-Thufi Dan
Implementasinya.” Jurnal Ulumuddin 7, no. 1 (2013).

Jumarim. “Konsep al-Mashlahah dalam Pemikiran Ulama Lintas

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 457

Mazhab: Telaah dan Pemetaan Pemikiran al-Gazali, al-Thufi dan
al-Syatibi.” Schemata 3, no. 2 (2014): 113-129.

Hasyim, Muhammad Syarif. “Al-Asy’ariyah (Studi Tentang Pemikiran Al-
Baqillani, Al-Juwaini, Al-Ghazali).” Hunafa: Jurnal Studia Islamika 2,
no. 3 (2005): 209-224.

Himawan, Anang Haris. Epistimologi Syara’ Mencari Format Baru Fikib
Indonesia, Cer I. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000.

Herawati, Andi “Maslahat Menurut Imam Malik dan Imam al Ghazali
(suatu perbandingan)”, Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum 12, no.
1, (2014).

Ilham, M. “Pemikiran Najm al-Din al-Tufi tentang Maslahat dan
Relevansinya dengan Konsep Hubungan Agama dan Negara.” PhD
diss., Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 2016.

Jughaini, Nu'man al-. Turiq al-Kasyfi ‘an Magqdishid al-Syari'ah. Yordania:
Dar al-Naf2’is, 2000.

Jami’an, Rizal bin. “Ijtihad Jama'i Nahdatul Ulama (NU) dan Ijtihad
Qiyasi Muhammadiyah Tentang Bunga Bank dalam Praktik
Perbankan.” Jurnal Hukum Respublica 16, no. 1 (2016): 20-35.

K., Hamzah. “Revitalisasi Teori Maslahat Mulgh4dh Al-Tthfi Dan
Relevansinya dalam Pembentukan Perundang-Undangan di
Indonesia.” Jurnal Al-Abkam 15, no. 4 (Januari 2015): 27.

Kara, Muslim. “Pemikiran Al-Syatibi tentang Maslahah dan
Implementasinya dalam Pengembangan Ekonomi Syariah.” Jurnal
Assets 2, no. 2 (2012): 173-184.

Khisni, Akhmad. “Ijtihad Hakim Peradilan Agama Bidang Hukum
Kewarisan dan Kontribusinya Terhadap Hukum Nasional.” Jurnal
Hulkum Ius Quia Tustum 18 (2011): 146-163.

Khalik, Subehan. “Najamuddin Al-Thafly dan Konsep Mashlahat.” A/ Daulah:
Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 5, no. 1 (2016): 109-11

Kholis, Muhammad. “Studi Komparatif Metode Ijtihad Majelis Tarjih
dan Tajdid Muhammadiyah dan Lembaga Bahtsul Masail Nahdlatul
Ulama Mengenai Hukum Aborsi.” PhD diss., Uin Sunan Ampel
Surabaya, 2015.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



458 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

Lubis, Agus Salim. “Konsep Akhlak dalam Pemikiran al-Ghazali.” Jurnal
Hikmahb 6, no. 01 (2012).

Mahfudz, Mahsun. “Rekonstruksi Mazhab Manhaji Nahdlatul Ulama
Menuju Ijtihad Saintifik Modern.” Dalam Makalah Annual Conference
on Islamic Studies, Bandung, (2006): 26-30.

Maimun. “Konsep Supremasi Maslahat al-Thufi dan Implementasinya
dalam Pembaruan Pemikiran Hukum Islam.” Asas 6, no. 1 (2014).

Maula, Bani Syarif. “Kajian Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah dengan Pendekatan
Magqasid Al-Syari’ah.” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 8,
No. 2 (2014): 233-246.

Mahsun. “Pendekatan Terpadu Hukum Islam Dan Sosial (Sebuah Tawaran
Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam).” A-Mabsut: Jurnal
Studi Islam dan Sosial 3, no. 1 (2012): 13-33.

Muhammadiyah.” Makalah Disampaikan Pada Acara Pelatihan Kader
Tarjib Tingkat Nasional Tanggal26 (2012).

Mvu’allim, Amir, dan Yusdani. Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam.
Yogyakarta: UII Press, 2001.

Mustofa, Imam. “Optimalisasi Perangkat Dan Metode Iljtihad Sebagai
Upaya Modernisasi Hukum Islam (Studi Pemikiran Hassan Hanafi
dalam Kitab Min an-Nash 114 al-Waqi).” Jurnal Hukum Islam (2016).

Mukri, Moh. Paradigma Maslahat dalam Pemikiran al-Ghazali. Yogyakarta:
Nawesea Press, 2011.

Muslehuddin, Muhammad. Filsafar Hukum Islam al-Ghazali; Maslahah
Mursalah dan Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam.

Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002.

s Philosophy of Islamic Law and The Orientalist: A Komperative
Studi of Islamic Legal System. Diterjemahkan oleh Yudian Wahyudi
Asmin. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, t.t.

Mutamam, Hadi. “Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali Dan Metode
[jtihadnya Dalam Al-Mustashfa.” Mazahib 4, No. 1 (2007).

Munajat, Makhrus. “Metode Penemuan Hukum dalam Perspektif Filsafat
Hukum Islam.” Asy-Syirah 42, no. 1 (2008): 179-203.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



Agus Hermanto: Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer | 459

Nasution, Hasyim. Filsafat Islam, Jakarta : Gaya Media Pratama, tt.

Nurjaman, Amirudin. “Kajian Metodologi Al-Istigra’® asy-Syatibi dan
Relevansinya dengan Perkembangan Hukum Islam di Indonesia.”
PhD diss., IAIN Syekh Nurjati Cirebon, 2011.

Purwanto, Muhammad Roy. “Kritik Terhadap Konsep Mashlahah Najm
ad-Din at-Tafi.” Jurnal Madania 11, no. 1 (Juni 2015): 29.

Pasaribu, Muksana. “Maslahat dan Perkembangannya Sebagai Dasar Penetapan
Hukum Islam.” Jurnal Justitia 1, no. 4 (Desember 2014): 352.

Syatibi, Abu Ishaq al-. a/-Itisdm. 11. Riyadh: al-Haditsah, t.t.

Suratmaputra, Ahmad Hanif. Filsafat Hukum, t.t.

Suryadarma, Yoke, dan Ahmad Hifdzil Haq. “Pendidikan Akhlak Menurut
Imam Al-Ghazali.” A#-Tadib 10, no. 2 (2015).8.

Sya’bani, Akmaludin. “Magqasid Al-Syari’ah Sebagai Metode Ijtihad.” E/-
Hikam 8, no. 1 (2016): 127-142.

Syarifuddin, Amir. Usul Fikih. 2. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999.

Shuhari, Mohd Hasrul, and Mohd Fauzi Hamat. “Nilai-Nilai Penting
Individu Muslim Menurut Al-Ghazali.” Jurnal Islam dan Masyarakat
Kontemporari 9 (2015): 41-60.

Siroj, A. Malthuf. “Kontroversi Mashlahah Perspektif Najm Al-Din Al-
Thufi Al-Hanbali.” Jurnal At-Turas 2, no. 1 (2015).

Supriadi, Lalu. “Konsep Mashlahah Mursalah Najm Al-Din Al-
Thufi.” Jurnal Penelitian Keislaman 8, no. 1 (2012): 71-92.

Setiawan, Agus. “Prinsip Pendidikan Karakter dalam Islam: Studi Komparasi
Pemikiran Al-Ghazali dan Burhanuddin Al-Zarnuji.” Dinamika
Ilmu 14, no. 1 (2014): 1-12.

Rajafi, Ahmad. Masa Depan Hukum Bisnis Islam di Indonesia; Telaah
Kritis Berdasarkan Metode Ijtihad Yusuf Al-Qaradawi. Yogyarakat:
LKiS Pelangi Aksara, 2013.

Rahman, Noor Naemah Abdul. “Relevansi Teori Al-Maslahah Menurut Al-
Syatibi dalam Menangani Isu Perobatan Masa Kini.” A/-Risalah 13,
no. 1 (2013): 47-64.

Rahim, Rahimin Affandi Abdul. “Ke Arah Penyediaan Kaedah Penyelidikan

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



460 | AL-‘ADALAH Vol. 14, Nomor 2, 2017

Hukum Islam Terkini: Satu Pengenalan.” Jurnal Syariah 10, no. 1
(1970).

_, Paizah Ismail, dan Nor Hayati Mohd Dahlal. “Ijtihad dalam
Institutsi Fatwa di Malaysia: Satu Analisis.” Jurnal Syariah 17, no.
1 (2009): 195-222.

Rosyadi, Imron. “Pemikiran Asy-Syatibi tentang Maslahah Mursalah.”
Jurnal Profetika Studi Islam vol 14, no. 1 (Juni 2013): 82.

Rohayati, Enok. “Pemikiran al-Ghazali tentang Pendidikan Akhlak.” 7z4ib:
Journal of Islamic Education (Jurnal Pendidikan Islam) 16, no. 01
(2011): 93-112.

Thohari, Ahmad. “Epistemologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi Konsep
Masalahah.” Az Zarqa’: Jurnal Hukum Bisnis Islam 5, no. 2 (2013).

Tim Penyusun Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jakarta: Van Hoeve
Letiar Baru, 1997 , cet. Ke 4

Qaradhawi, Yusuf al-. Dirasah fi Figh Maqashid al-Syariah. Diterjemahkan
oleh Arif MunandarRiswanto. Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2007.

Qusthoniah. “Al-Mashlahah dalam Pandangan Najmuddin Al-
Thuh.” SYARI'AH: Jurnal Ekonomi Syariah 1, no. 2 (2016).

Yulianti, Rahmani Timorita. “Pola Ijtihad Fatwa Dewan Syari’ah Nasional
MUI tentang Produk Perbankan Syari’ah.” La_Riba 1, no. 1 (2007):
57-75.

Zarqa, Mustafa Ahmad al-. Hukum Islam dan Perubahan Sosial: Setudi
Komperatif Delapan Madzhab. Diterjemahkan oleh Ade Dede Rahayu.
Jakarta: Riora Cipta, 2000.

_, al-Istisléh wa al-Masd’il al-Mursalah fi al-Syariah al-Islimiyah
wa Usil Fikih. Diterjemahkan oleh Ade Dedi Rohayana. Jakarta:
Reora Cipta, 2000.

Zuhri, Saifuddin. Usil Figh: Akal Sebagai Sumber Hukum Islam, cet-2.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011.

, al-Imam al-Ghazali baina Madihihi wa Nagidibi. Cairo: Dar
al-Wafa, 1991.

Zuhaili, Wahbah. Usil al-Figh al-Islimi. 2. Beirut: Dar al-Fikr, 1987.

DOI: http://dx.doi.org/10.24042/adalah.v%vi%i.2414



