
MENANAMKAN IDENTITAS KEBANGSAAN
MELALUI PENDIDIKAN  BERBASIS NILAI-NILAI BUDAYA LOKAL

1Iin Wariin Basyari

1. Dosen Kopertis Diperkerjakan Prodi  Pend. Ekonomi FKIP Unswagati

Abstrak

Modernisasi dan globalisasi merupakan suatu keniscayaan, yang cepat atau lambat akan
melanda negara bangsa di dunia. Apabila fenomena tersebut  disikapi dengan cara yang   tidak
cerdas dan tidak  kritis maka  akan membius  dan membelengu suatu masyarakat ke dalam
hegemoni kekuatan luar yang sangat dahsat. Pendidikan berbasis nilai-nilai  budaya lokal
merupakan  upaya strategis  untuk  menanamkan dan menjunjung tinggi identitas bangsa dan
Negara agar tetap melekat di kalangan generasi muda Indonesia. Dengan demikian   pendidikan
nasional akan  memberikan kontribusi yang memadai terhadap pembentukan manusia Indonesia
yang  berbudaya, beradab,  bermartabat   dan beridentitas ke-Indonesiaan.

Kata Kunci : modernisasi, budaya lokal, nilai

Pendahuluan
 Modernisasi merupakan dambaan

dan cita-cita sebagaian besar masyarakat di
dunia. Karena  modernisasi membawa
pesona pada kehidupan yang serba nyaman
efektif dan efisien. Melalui  modernisasi
hasilnya    dapat dinikmati langsung oleh
setiap masyarakat yang menggagasnya
dalam bentuk kehidupan yang penuh
dengan  kemudahan dan kenikmatan
duniawi.  Efisiensi dan efektifitas  dibarengi
dengan sikap keserakahan dan menjunjung
nilai-nilai hedonism justru  modernisasi
menjadi boomerang yang dapat mengancam
peradaban manusia itu sendiri. Kehawatiran
ini digambarkan oleh Giddens (1990) yang
menganalogikan istilah modernisasi ibarat
“Juggernaut” atau “Panser Raksasa”

(Ritzer and Goodman, 2005, 553 yang
dilukiskan sebagai berikut:
“Kehidupan kolektif modern ibarat panser
raksasa yang tengah melaju hingga taraf
tertentu bisa dikemudikan, tetapi juga
terancam akan lepas kendali hingga
menyebabkan dirinya hancur lebur. Panser
raksasa ini akan menghancurkan orang
yang menentangnya dan meski kadang-
kadang menempuh jalur yang teratur,
namun juga sewaktu-waktu dapat berbelok
kearah yang tak terbayangkan sebelumnya.
Perjalanannya bukan sama sekali tak
menyenangkan atau tak bermanfaat;
adakalanya memang menyenangkan dan
berubah sesuai dengan yang diharapkan.
Tetapi sepanjang institusi modernitas ini
terus berfungsi, kita takkan pernah mampu
mengendalikan sepenuhnya baik arah



113 Edunomic, Jurnal Ilmiah Pend. Ekonomi, Volume 1 Nomor 2, September 2013, Hal. 112-118

maupun kecepatan perjalanannya. Kitapun
takkan pernah merasa aman sama sekali
karena kawasan yang dijelajahinya penuh
dengan bahaya”.

Tesis  Giddens ini sangat beralasan,
mengingat institusi modernitas yang terus
berkembang dan terus disempurnakan akan
berdampak luas terhadap eklporasi dan
ekploitasi sumber daya alam yang tampa
batas dengan mengabaikan nilai-nilai
keseimbangan dan ekosistem.

Terjadinya dehumanisasi dan
demoralisasi pada tatanan  nilai-nilai
kemanusiaan dan kemartabatan manusia,
serta produksi kapitalis yang menurut Marx
bersifat eksploitatif, akan membahayakan
dan menimbulkan kerusakan alam dan
moralitas manusia di muka bumi ini.
Barangkali inilah yang dimaknai  Giddens
bahwa masyarakat modern berada pada
perasan tidak aman karena jalan yang
dilaluinya penuh  bahaya dan dapat
mengancam peradaban manusia itu sendiri.

Pengaruh modernitas terhadap
peradaban yang paling dahsyat adalah
gejala globalisasi. Keduanya memiliki
hubungan yang kuat baik yang bersifat,
saling berhubungan (interrelationship),
saling mempengaruhi  (interacktion)
maupun adanya saling ketergantungan
(interdependence). Sebagaimana
dikemukakan  oleh  Giddens (1990,63)
bahwa: ‘ Modernity is inherently
globalishing this is edident in some of the of
the most basic characteristics of modern
institution, including particularly their
disembeddedness and reflexivity’.
Modernisasi melahirkan ilmu pengetahuan
dan teknologi, kapitalisme, produksi masal,
Negara bangsa, serta dominasi barat di
seluruh dunia (Jones,2009:33), yang factor

itu semua menjadikan energi yang sangat
kuat terjadinya hegemoni barat yang
dikemas dalam casing globalisasi.

   Jelas globalisasi mengandung
ancaman dan resiko, karena pada
hakekatnya modernitas dan globalisasi
ibarat dua sisi mata uang yang berbeda
yang tidak dapat dipisahkan satu sama lain.
Sebagaimana Sebagaimana dikemukakan
oleh Kenichi Ohmae (1990)  yang
menyatakan  bahwa: “...globalisasi bukan
saja membawa ideologi yang bersifat global
dalam hal ini demokrasi liberal di kalangan
penduduk dunia, tetapi juga turut
mengancam proses pembentukan negara
bangsa, karena globalisasi pada intinya
ingin mewujudkan negara tanpa batas
(borderless)”. Hal ini sejalan dengan apa
yang dikemukakan oleh  Kellnes, 2002
(Ritzer G and Goodman, 2003, 590) bahwa:
“Transmutasi teknologi dan kapital bekerja
sama menciptakan dunia baru yang
mengglobal dan saling terhubung. Revolusi
teknologi yang menghasilkan jaringan
komunikasi komputer, transportasi dan
pertukaran merupakan praanggapan
(presupposition) dari ekonomi global,
bersama dengan perluasan dari sistem pasar
kapitalis dunia yang menarik lebih banyak
area dunia dan ruang produksi,
perdagangan dan konsumsi ke dalam
orbitnya”.

Pada akhirnya dapat dimaknai
bahwa pesona modernitas  mendorong
masyarakat untuk bertransformasi pada
pola kehidupan yang modern. Namun kalau
daya tahan kebangsaan tidak kuat baik
dalam penguasaan ilmu dan teknologi,
ekonomi, politik dan budaya  serta nilai-
nilai nasionalisme dan identitas dan jatidiri
yang meluntur maka modernitas merupakan
ancaman bagi eksistensi suatu bangsa.



H. Iin Wariin Basyari, Program Studi Pendidikan Ekonomi 114

Pendidikan berbasis nilai-nilai budaya lokal
sudah semestinya  harus diperkuat agar
dapat mengeliminasi dampak buruk dari
modernitas dan globalisasi.

Hakekat Nilai-nilai Budaya Lokal
Menurut Kurt Baler 2003 (Aryani,

2006:150) nilai adalah “harga yang melekat
pada pola budaya masyarakat seperti dalam
bahasa, adat kebiasaan, keyakinan, hokum
dan bentuk-bentuk organisasi sosial yang
dikembangkan manusia”. Adat istiadat dan
tata nilai yang ada dalam suatu masyarakat
merupakan basis dalam mengatur tata
perikelakuan anggota masyarakatnya.

Rasanya  akan banyak kehilangan
sesuatu yang berharga apabila kekayaan
adat istiadat dan budaya  yang ada di
kawasan Nusantara tidak dipelihara dan
dikembangkan sebagaimana mestinya.
Menurut Tilaar (2007.143) ada tiga asumsi
dasar dari teori Etno Simbolik  Anthony D.
Smit yang patut menjadi bahan perenungan,
yaitu:
“Pertama, adanya unsur-unsur sentral
seperti simbolik, mitos, memori, tradisi,
nilai-nilai, ritus-ritus dan symbol, yang
berfungsi di dalam terbentuknya suatu
bangsa. Kedua, unsur-unsur simbol tersebut
di atas diambil dari simbol-simbol etnis dan
symbol-simbol etno religious, mitos,
memori dan tradisi dari penduduk yang
mempunyai hubungan satu dengan yang
lainnya. Ketiga unsur-unsur etno simbolik
tersebut meskipun dapat berubah dari
beresonasi diantara penduduk untuk waktu
yang lama bahkan sebelum lahirnya
nasionalisme modern”.

Indonesia sebagai bangsa yang
multi etnik, maka budaya lokal memiliki
kontribusi yang signifikan dalam
membangun  nasilonalisme kebangsaan.

Untuk itu perlu upaya  penggalian terhadap
apa yang disebut dengan istilah nilai-nilai
kearifan lokal. Sebagaimana dikemukakan
Maryani, (2011,1)  bahwa: “Dalam
penjelajahan jaman untuk mencapai tujuan
“kesejahtaeraan dan kebesaran suatu
bangsa”, Indonesia membutuhkan energi
dalam bentuk jatidiri (sense of identity),
solideritas (sense of solidarity), rasa saling
memiliki (sense of belonging), dan
kebanggaan bangsa (sense of pride).

   Disadari atau tidak perasaan-
perasaan tersebut ada pada masyarakat,
karena setiap masyarakat pada dasarnya
memiliki tatanan nilia-nilai sosial dan
budaya yang  berkedudukan sebagai modal
sosial (social capital) bangsa. Sikap dan
perilaku masyarakat yang mentradisi,
karena didasari oleh nilai-nilai yang
diyakini kebenarannya ini merupakan
wujud dari kearifan lokal (Maryani,2011).
Ernawi, (2010) memaknai  kearifan lokal
(local wisdom):‘... sebagai suatu kebenaran
yang telah mentradisi atau ajeg dalam suatu
daerah’.

Dalam konsep antropologi, kearifan
lokal dikenal pula sebagai pengetahuan
setempat (indigenous or local knowledge),
atau kecerdasan setempat (local genius),
yang menjadi dasar identitas kebudayaan
(cultural identity) (Kartawinata.2011.ix).
Masyarakat pada dasarnya tidak dapat
dilepaskan dari nilai-nilai tradisi dan
budaya yang turun dari generasi satu ke
genarasi seterusnya.  Oleh karena itu
manakala nilai-nilai tradisi yang ada pada
masyarakat terserabut dari akar budaya
lokal, maka masyarakat tersebut akan
kehilangan identitas dan jati dirinya,
sekaligus kehilangan pula rasa kebanggaan
dan rasa memilikinya.

Betapa besarnya kedudukan dari
nilai-nilai  kearifan lokal, karena peran dan



115 Edunomic, Jurnal Ilmiah Pend. Ekonomi, Volume 1 Nomor 2, September 2013, Hal. 112-118

fungsi kearifan lokal adalah: (1) untuk
konservasi dan pelestarian sumber daya
alam, (2) pengembangan sumber daya
manusia, (3) pengembangan kebudayaan
dan ilmu pengetahuan, (4) sebagai sumber
petuah/kepercayaan/sastra dan pantangan,
(5) sebagai sarana mebentuk  membangun
intregrasi komunal, (6) sebagai landasaan
etika dan moral, (7) fungsi politik
(Wuryandari,2010).

Kuatnya arus globalisasi yang
dapat menggerus nilai-nilai dan tradisi
masyarakat lokal, mendorong kita untuk
‘...berkreasi dan berkarya secara kreatif
dengan berlandaskan kepada moral dan
nilai yang diyakini kebenaran  dan
keterujiannya. Upaya menggali,
menemukan, membangun dan
mentransmisikan moral dan nilai berasal
dari keunggulan lokal karena kearifannya
menjadi suatu kebutuhan’(Maryani, 2011).
Nilai-nilai budaya  lokal yang unggul  harus
dipandang sebagai warisan sosial.
Manakala budaya tersebut diyakini
memiliki nilai yang berharga bagi
kebanggaan dan kebesaran martabat
bangsa, maka transmisi nilai budaya kepada
generasi penerus merupakan suatu
keniscayaan.

Transmisi dan transformasi  budaya
lokal bukan berarti menumbuh suburkan
sikap etnosentris dan primordial di
kalangan masyarakat. Justru “etnisitas,
identitas budaya, kepemilikan serta
kebanggaan terhadap budaya sendiri dalam
rangka kehidupan bersama dalam suatu
political nation-state’, merupakan bentuk
kehidupan negara yang modern dewasa
ini”(Tilaar. 2007.15).

Dari  kajian yang   objektif,
memang tidak dapat dipungkiri bahwa
nilai-nilai tradisi lokal tidak selamanya

relevan dengan tuntutan atau kebutuhan
akan kemajuan zaman. Dalam perspektif ini
maka dirasa sangat  perlu adanya
rekonstruksi dan transformasi nilai-nilai
budaya lokal. Agar nilai-nilai yang
dianggap kontra produktif   tersebut, dapat
direkonstruksi sedemikian rupa menjadi
kekuatan internal yang dapat
mengakomodasi nilai-nilai modernitas
tanpa harus mengorbankan nilai-nilai
kearifan lokal. Namun dalam prosesnya
sudah barang tentu harus didasari pada
pemikiran yang   cerdas, ktitis, kreatif dan
inovatif, sehingga proses transformasi nilai
tersebut tidak  menghilangkan dan
melemahkan  nilai-nilai budaya lokal  itu
sendiri.

Pendidikan Berbasis Nilai-Nilai Budaya
Lokal

        Pendidikan memiliki banyak
makna dan pengertian.  Makna pendidikan
dari persfektif sistem dan politik nasional
tertuang pada  UU RI Nomor 20 Tahun
2003  tentang sistem pendidikan nasional.
Tersurat dalam undang-undang tersebut
adanya kandungan dimana pendidikan
nasional memiliki  misi pengembangan
personal, sosial dan   nasional. Dalam
undang-undang tersebut pendidikan
dimaknai dari konteks kelembagaan atau
institusi, yang dapat dipandang secara multi
tafsir dan multi dimensi baik dimensi
psikologis, sosial, budaya politik dan
ideologis.

  Menurut pandangan Al Wasilah
(2009.15) setidak-tidaknya ada tiga
pandangan terhadap makna pendidikan.
Pertama  pendidikan  dipahami  sebagai
lembaga yang membantu orang dalam
menggapai impian dan cita-citanya. Kedua
pendidikan dipahami sebagai wadah



H. Iin Wariin Basyari, Program Studi Pendidikan Ekonomi 116

pengembangan intelektual manusia
sehingga terbangun kecerdasan secara
intelektual, sosial maupun spiritual.
Sedangkan pandangan ketiga pendidikan
dimaknai  sebagai suatu proses untuk
membentuk dan mempertahankan perilaku
tertentu sehingga bermakna bagi dirinya
dan yang lain.

        Sejauhmana kedudukan
kebudayaan dalam pendidikan, sudah
barang tentu menjadi sangat penting
manakala kita ingin menjadikan pendidikan
sebagai sarana dan wahana  transmisi dan
transformasi budaya. Karena menurut  Al
Wasilah (2009.26) bahwa:  “jika potensi
budaya ini, menjadi bagian penting  dalam
pendidikan nasional  maka harapan menjadi
bangsa yang berjati diri akan segera
terwujud”. Globalisasi dengan berbagai
implikasinya kerapkali mengalahkan dan
mereduksi nilai-nilai budaya lokal dan
nasional yang secara  turun-temurun
mewarnai kehidupan dan kepribadian suatu
bangsa.

        Oleh karena itu pendidikan dan
pengajaran yang berorientasi pada nilai-
nilai budaya lokal menjadi suatu kebutuhan
yang mendasar.  Tilaar (2007.155)
mengingatkan: “…pendidikan nasional
merupakan sarana yang sangat penting  di
dalam pembentukan kesadaran sebagai
bangsa, maka proses belajar mengajar yang
hanya menekankan kepada pengembangan
intelegennsi intelektual  akan menghasilkan
bangsa-bangsa yang tidak berindentitas”.

Dilihat dari perpektif  antropologi,
pendidikan nasional perlu
mempertimbangkan  pendekatan
pembelajaran yang bertumpu pada local
genious (indegenous learning). Karena
menurut Olim, dkk. (2007,275) bahwa:
“Indegenous learning styles, adalah berupa
pendekatan dan strategi dalam memperoleh

pengetahuan dan ketrampilan yang tumbuh
kembang pada setiap entitas, yang pada
umumnya dipergunakan dalam mempelajari
perilaku pembelajaran individual dan
kelompok yang menyatu dengan akar
budaya entitas tersebut, yang berlangsung
sama tuanya dengan kebudayaan sendiri”.

Local genious menurut
Ayatrohaedi 1986 (Maryani, (2011,11)
adalah:  “pucuk-pucuk keunggulan budaya
yang menjadi identitas utama”. Adapun Al
Wasilah (2009.51) memandang bahwa:
‘kearifan lokal adalah koleksi fakta, konsep,
kepercayaan dan persepsi masyarakat
ikhwal dunia sekitar”. Jadi budaya pada
hakekatnya merupakan keseluruhan produk
budhi manusia yang telah mendapat
pengakuan  sebagai bagian yang tidak
terpisahkan dalam kehidupan kolektifnya.
Keunggulan-keunggulan budaya inilah
yang kelak  akan menopang dan menjadi
sumber inspirasi dalam pengembangan dan
inovasi sosiokulutal suatu masyarakat.

Setiap daerah dan kawasan  di
Indonesia sudah barang tentu memiliki
keunggulan-keunggulan budaya yang
apabila diinventarisir akan menjadikan
kekayaan bangsa yang tidak ternilai.
Karena  bangsa  Indonesia merupakan
bangsa yang besar dan pluralistik  dengan
keragaman etnik dan budaya ada di
dalamnya.  Harus   diyakini  bahwa    setiap
etnik  memiliki nilai-nilai kearifan lokal
masing-masing. Dalam konteks akademik
nilai-nilai kearifat lokal suatu masyarakat
bercirikan:
“(1) berdasarkan pengalaman, (2) teruji
setelah digunakan berabad-abad, (3) dapat
beradaptasi dengan kultur kini, (4) pada
dalam praktek keseharian masyarakat dan
lembaga (5) lazim dilakukan oleh individu
dan masyarakat secara keseluruhan (6)



117 Edunomic, Jurnal Ilmiah Pend. Ekonomi, Volume 1 Nomor 2, September 2013, Hal. 112-118

bersifat dinamis dan terus berubah, dan (7)
sangat terkait dengan sistem kepercayaan”.
(Al Wasilah,2009.51)

Ciri-ciri tersebut di atas, maka
menurut Ayatrohaedi (1986.40)  pada
dasarnya setiap  nilai kearifan lokal yang
menjadi karakter budaya mempunyai
keunggulan-keunggulan  yaitu:
“(1) mampu bertahan terhadap budaya luar,
(2) memiliki kemampuan mengakomodasi
unsur-unsur budaya luar kedalam budaya
asli (3) mempunyai kemampuan
mengintegrasikan unsur-unsur budaya luar
ke dalam budaya asli, (4) memiliki
kemampuan mengendalikan, (5) mampu
memberikan arah pada perkembangan
budaya.”

 Merujuk pada berbagai teori
tersebut, maka pembelajaran yang berbasis
kearifan lokal (Indegenous learning), dalam
pembelajaran IPS menjadi layak untuk
diperhatikan dan dikembangkan dalam
suatu model  pembelajaran dalam upaya
mengembangkan dan memperkaya strategi
pendidikan dan pembelajaran IPS di
sekolah.

Indegenous learning   dapat
mencapai suatu tujuan yang efektif, maka
sebaiknya pembelajaran yang berbasis
nilai-nilai kearifan lokal, menurut
Olim,dkk. (2007,275) harus
mengakomodasi setidak-tidaknya  lima
karakteristik Indigenous learning yaitu
sebagai berikut: (1) Belajar melalui
observasi dan imitasi, (2) Belajar melalui
pengalaman keseharian (from life
experiences), (3) Belajar melalui mencoba
dan salah secara pribadi (by personal trial
and error), (4) Lebih menekankan pada
ketrampilan untuk tugas tertentu, (5) Lebih
menekankan pada kemanusiaan dan
hubungan.

  Karakteristik pertama,
mengandung makna bahwa pembelajaran
nilai-nilai budaya lokal tidak dilakukan
bersifat verbalisme, tetapi lebih
menekankan pada dunia pengalaman
(empirik), melalui observasi maupun proses
peniruan. Kedua pembelajaran harus
berbasis pada pengalaman lingkungan
sekitar dan pengalaman keseharian  (from
life experiences). Ketiga, pembelajaran
nilai-nilai budaya lokal hendaknya lebih
menekankan pada pembelajaran yang
bersifat demokratis, dimana anak diberi
kesempatan untuk melakukan dan
berekperimen dengan dunia di
lingkungannya. Keempat, pembelajaran
hendaknya dapat mengekplorasi
kompetensi motorik serta memperhatikan
aspek-aspek spesifikasi  nilai-nilai budaya
lokal yang ada. Terakhir, pembelajaran
berbasis nilai-nilai budaya lokal hendaknya
juga tetap mengedepankan nilai-nilai serta
komunikasi dan hubungan yang
menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan.

Kesimpulan
Modernitas dan globalisasi adalah

suatu keniscayaan, dalam artian bahwa
cepat atau lambat tidak ada satu negarapun
di dunia ini yang tidak dapat dirambah oleh
arus modernitas dan globalisasi. Karena
pada dasarnya modernitas dan globalisasi
merupakan proses dan produk perubahan
sosial dan budaya. Sebagaimana
dikemukakan oleh para pakar ilmu sosial
bahwasanya tidak ada masyarakat yang
abadi, karena yang abadi adalah perubahan
itu sendiri.

Dipandang dari perspektif  praktik
pragmatic, modernitas dan globalisasi
bagaikan dua mata pedang. Disatu sisi
merupakan peluang dalam upaya



H. Iin Wariin Basyari, Program Studi Pendidikan Ekonomi 118

meningkatkan suatu peradaban Negara
bangsa. Disisi lain modernitas dan
globalisasi justru dapat mengancam
eksistensi kehidupan Negara  bangsa.

Pendidikan yang berbasis pada
nilai-nilai budaya lokal, dapat menjadi
pemelihara dan berfungsi mempertahankan
integritas sosial suatu masyarakat, dalam
istilah Parson disebut laten patern
maintenance. Karena melalui pendidikan
nilai-nilai budaya lokal akan tertanam
falsafah kehidupan sebagai bagian dari
jatidiri bangsa, dan akan terwujud ke dalam
sistem nilai yang dapat dijadikan sebagai
panduan hidup, sehingga tumbuh kesadaran
apa yang harus dilakukan dan apa yang
harus dihindari.

Dalam konteks relasi antara nilai-
nilai budaya lokal dengan nilai-nilai
modern, maka  praksis pendidikan nilai
budaya lokal  harus dilihat dari tiga strategi
sasaran, pertama  mentransmisikan atau
mewariskan nilai-nilai luhur bangsa yang
relevan dengan kebutuhan bangsa, kedua
memperbaiki nilai-nilai yang kurang
relevan, dan ketiga mengeliminasi  tatanan
nilai  yang tidak relevan untuk kebutuhan
perkembangan kemajuan peradaban bangsa.
Oleh karena itu dalam praktis pendidikan
nilai harus mempertimbangkan aspek
filsafat dan teori pendidikan serta
mempertimbangkan aspek psikologis.

Daftar Pustaka

Aryani,I,K. (2006). Pendidikan Nilai dan
Moral. Purwakarta, Karya Swadaya
Mandiri.

Ayatrohaedi, (1986). Kepribadian Budaya
Bangsa, Jakarta, Pustaka Jaya.

Giddens, A. (1990). The Consequences of
Modernity.Cambridge: Polity Press.

Jones.P, (2009). Pengantar Teori-Teori
Sosial dari Teori Fungsionalisme
hingga Post-Modernisme,
(terjemahan), Jakarta, Yayasan Obor.

Maryani,E. (2011). Kearifan Lokal Sebagai
Sumber Pembelajaran IPS dan
Keunggulan Karakter Bangsa.
Bandung:  Makalah Pada Konvensi
Pendidikan Nasional IPS
(KONASPIPSI).

Olim. A. et, al. (2007), Teori Antropologi
Pendidikan, ‘Ilmu dan Aplikasi
Pendidikan, Bandung, Pedagogiana
Press.

Ritzer,G. dan Goodman,D.J. (2003). Teori
Sosiologi Modern. (ed. ke-6).Jakarta:
Prenada Media. (alih bahasa
Alimandan).

Sedyawati,E. (2008). KeIndosesian Dalam
Budaya: Buku 2 Dialog Budaya
Nasional dan Etnik Peranan Industri
Budaya dan Media Massa Warisan
Budaya dan Pelestarian Dinamis’.
Jakarta: Wedatama Widya Sastra.

Sukmadinata,N.S., (2008), “Pendidikan
Dasar” dalam Rujukan Filsafat,
Teori, dan Praksis  Ilmu Pendidikan,
UPI Press, Bandung.

Tilaar.H.A.R.(2004). Paradigma Baru
Pendidikan Nasional.Jakarta. Rineka
Cipta

----------------.(2007).MengIndonesia
Etnisitas dan Identitas Bangsa
Indonesia. Jakarta. Rineka Cipta.


