
��

HERMENEUTIKA HADIS MAHMUD ABy RAYYAH 

DALAM KITAB ADHWA` ALA AL-SUNNAH AL-

NABAWIYYAH

(KAJIAN ‘ADALAH AL-SAHDBAH)

Mohamad Sobirin

Mahasiswa Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

Email: mohamad_sobirin87@yahoo.com

Abstrak

 
This article tries to criticize the term ‘adalah al-shahabah by 

elaborating the work of Abu Rayyah titled  Adhwa` Ala Al-Sunnah 

$O�1DEDZL\\DK��)RU�KLP�� µDGDODK�VKDKDEDK� LV�QRW�D�¿QDO�FRQFHSW�

DQG�WDNHQ�IRU�JUDQWHG��7KHQ�KH�GHFRQVWUXFWV�WKLV�FRQFHSW�DQG�PDNHV�

D�QHZ�FRQFHSWLRQ�� ,Q�VXP��$EX�5D\\DK� LGHDV� WKDW�SODFH�VKDKDEDK�

XQGHU�FULWLFLVP�LV�RQH�RI�WKH�LGHD��WR�UHIUHVK�,VODPLF�WKRXJKW�ZKHUH�LQ�

Shahabah era, it was common to criticize a shahabah to another.

Keywords: ‘adalah shahabah, insider, outsider.

A. Pendahuluan

Salah satu core kajian paling prestisius dalam ,VODPLF�6WXGLHV 
beberapa dekade terakhir ini adalah hadis. Hal ini terlihat dengan 
banyaknya peminat terhadap disiplin ini, tidak hanya dari kalangan 
muslim saja, namun bahkan dari para orientalis. Bila kecenderungan 
dari sarjana muslim hanya menyentuh aspek kritik matan semata, 
maka kebanyakan dari para orientalis lebih banyak berkonsentrasi 
pada aspek otentisitas riwayah hadis, yang tidak sedikit dari mereka 
berakhir pada kesimpulan mengenai ketidak otentikan hadis. 

Kecenderungan scholar muslim (as insider) dan orientalis 



114��
¦¡�����¤§������¦����¦�����¦¡ �����������£�������y}������y��
��¦�¡��zxy|

(as outsider) bagi kajian hadis tersebut, belakangan ini sudah 
berkembang menjadi simultan-dialektis, sehingga keduanya pun 
mengkaji semua aspek dalam hadis, baik itu kritik sanad maupun 
matan. Terlepas dari kontroversi yang terjadi didalam pusaran arus 
dialektika yang terjadi, pandangan secara objektif menjadi catatan 
sangat signifikan bila studi hadis ini dimasukkan dalam ruang ilmu 
pengetahuan. 

Perkembangan yang simultan-dialektis tersebut selanjutnya 
melahirkan tidak sedikit pengkaji hadis dari kalangan insider yang 
memfokuskan kajiannya tidak lagi pada kritik matan hadis, namun 
juga kritik sanad. Bahkan secara ekstrim beberapa diantara mereka 
mencoba melakukan dekonstruksi terhadap konsepsi-konsepsi 
mapan dalam ilmu hadis yang ada. 

Konsep tentang keadilan para sahabat misalnya, yang secara 
historis menjadi konsep sangat sentral dalam kajian ilmu hadis. Di 
mana bagi kalangan ulama sunni keadilan sahabat tersebut menjadi 
sebuah produk paten yang tidak dapat diganggu gugat sama sekali, 
bahkan bagi yang mengkritiknya dianggap menetang hadis Nabi. 
Ternyata bagi salah satu insider studi hadis kenamaan mesir- Mahmud 
Abu Rayyah- `Adalah as-S}ah}abah  bukanlah konsepsi final yang har-
us taken for granted. Bahkan ia mendekonstruksi konsep yang ada 
tersebut dan mengkonstruksi satu konsep baru tentang`Adalah as-S}
ah}abah. Konsep yang diijtihadkan oleh Mahmud Abu Rayyah itu 
membuat gusar para pengkaji hadis dari kalangan insider. Karena 
Abu Rayyah memposisikan sahabat sebagaimana layaknya para per-
awi yang lain. Seorang sahabat bisa saja melakukan perbuatan se-
suai dengan karakter manusia biasa. Begitu juga para sahabat pun 
mempunyai tingkatan yang berbeda-beda dalam menjaga moralitas 
dan integritasnya. Kalau sahabat yang mempunyai moralitas tinggi, 
bagi Mahmud Abu Rayyah tidak menjadi masalah, tapi bagi para 
sahabat yang moralitasnya rendah, maka tidak layak untuk menda-
patkan predikat al-’Adalah. Abu Rayyah telah cukup bukti untuk 
mengatakan bahwa tidak seluruh Sahabat itu `adil. Dia tidak setuju 
kalau konsep  Adalah as-S}ah}abah secara kolektif. Melalui makalah 
singkat ini diharapkan dapat melihat posisi yang sebenarnya tentang 
sahabat, baik dalam pandangan klasik maupun pandangan pengkaji 
hadis kontemporer, khususnya Mahmud Abu Rayyah. 



��¡����¦¤��������£�����¦���� ���­®�����������¤������ª�@���������¦�������������yy}��

B. Biografi Intelektual

Tidak banyak data yang tersedia tentang perjalanan hidup 
Abu Rayyah pada masa kanak-kanak, akan tetapi yang dapat 
dikemukan adalah Abu Rayyah dalam usia yang dewasa. Dia 
adalah seoarang pemuda yang penuh semangat dalam mengkaji 
kegerahan yang sangat ketika ia membaca literatur yang beredar 
di kalangan umat Islam. Dalam sebagian keterangan, dijelaskan 
bahwa Mahmud Abu Rayyah dilahirkan pada tahun 1889 M, dan 
wafat pada tahun 1970, tepatnya dia berusia 81 tahun.

Berdasarkan sumber yang berasal dari Juynboll yang 
merupakan hasil yang didapat dari wawancara dengan Abu Rayyah 
menyebutkan bahwa karir Abu Rayyah bermula dari kekagumannya 
terhadap Muhammad Abduh dan Muhammad Rasyid Ridha. 
Abu Rayyah adalah murid di Madrasah ad-Dakwah wa al-Irsyad 
lembaga dakwah Muslim yang didirikan oleh Ridha. Abu Rayyah 
juga mengikuti berbagai khusus disebuah sekolah teologi didalam 
negari. Yang paling menarik dan mungkin pengaruh dari kedua 
tokoh ini adalah penolakannya terhadap taqlid, khususnya taqlid 
Mazhab.1

Dalam kajian ilmiahnya dia tidak mau terpengaruh 
kepada pemikiran yang telah mapan yang telah dilakukan oleh 
para seniornya. Sikap jumud para ulama atau sarjana yang 
ada pada masanya disebabkan tidak adanya imanjinasi atau 
anspirasi dalam diri mereka. Ia berusaha keluar dari kungkungan 
jerat taqlid yang berada dalam lingkungan sekitarnya. 
Tulisan-tulisan Abu Rayyah banyak diilhami dari keahliannya dalam 
bidang sastra, oleh karena itu, dalam sebagian hidupnya dicurahkan 
kepada bidang sastra. Dengan keahliannya ini, ia berusaha membedah 
dan menganalisa literatur Arab, khususnya berkaitan dengan hadis 
Nabi. Ketika ia menemukan hadis Nabi yang tidak berdasarkan pada 
kaidah dan cita rasa sastra, maka dia mempertanyakan dengan serius 
“apakah memang betul itu sabda kenabian”. Karena menurutnya, 
Sabda kenabian pasti mempunyai cita rasa yang tinggi dan mustahil 
tanpa makna, ataupun sia-sia bahkan tidak etis untuk di ucapakan 

1G.H.A. Jubynbool, The Authenticity of the Tradition Literature Di -

FXVVLRQ�LQ�0RGHUQ�(J\SW: Alih Bahasa, Ilyas Hasan; Kontroversi Hadis di Mesir 

(1890-1960), (Bandung: Mizan, 1969), hlm. 59.



116��
¦¡�����¤§������¦����¦�����¦¡ �����������£�������y}������y��
��¦�¡��zxy|

oleh seorang nabi.2

Yang lebih mencengangkan lagi adalah bahwa Abu Rayyah 
memberikan kritikan yang serius terhadap ulama-ulama al-Azhar 
seraya mengatakan bahwa ulama al-Azhar terkungkung kepada 
empat imam Mazhab. Mereka tidak mau melakukan kajian lagi 
terhadap persoalan-persoalan yang berkembang dan terjadi pada umat 
Islam. Keadaan tersebut diperparah dengan adanya sikap tidak kritis 
terhadap setiap perkataan yang dinisbatkan kepada Nabi. Keberanian 
Abu Rayyah ini, yang dalam perkembangannya mendapatkan kritikan 
yang tajam dikalangan ulama al-Azhar.

Ada sebagian sumber menyebutkan bahwa pemikiran Abu 
Rayyah banyak dipengaruhi oleh kaum orientalis,3 khususnya Ignaz 
Goldziher. Pernyataan adalah merupakan kritikan yang diajukan oleh 
kebanyakan ulama hadis yang mempertahankan tradisi lama. Mereka 
menyatakan bahwa salah satu bentuk pemikiran yang merupakan 
produk Eropa adalah pengaruh kaum orientalis yang begitu dominan. 
Ketika Abu  Rayyah ditanya tentang keterlibatannya dengan orientalis, 
sebagaimana dikutip Juynbool, ia mengaku tidak mengerti bahasa 
lain selain bahasa Arab. Karena karya Goldziher—muhammedanische 
studies, belum pernah diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Demikan 

2Abu Rayyah menemukan beberapa hadis Nabi SAW yang diriwayatkan 
oleh Abu Hurairah, yang penafsirannya membuat ia heran. Salah satu hadis ini ber-
bunyi seperti berikut: “Bila setan mendengar seruan untuk shalat (a*an) maka 

dia lari seraya terkentut-kentut.”. Salah satu bentuk redaksi hadis yang dimaksud 
adalah:

� �¤Ö �> �+� �¤Ð �a� �� �ÿ �P� �� /õt
� �� �I �+ �½ �ñ �� �ñ ���Ö ���
�
 �¤Ð �a� �¤Ð �a� �\ �ñ �P �

�g �]
� �u �P� �ñ �Ø �Ñ �,� �u �P� �� �� /õt
�Ð �ÿ�� /ã �-� �ñ �� �å ��� �u ���� �� �®���Ð �ÿ�� /ã �-

� �� �å �>�
 �� ��Ð �W� �u� �� ��Ð /�t
� �F �ü �¿���g �]�� /� �-� �}
 �ñ �I� �� �t� �̄ Ð �Î �� /Àt
� �ñ�� �� ��
� �½v �l /ÉtÐ ��� �̄ 1� ��
�
 �� ��
��� �q /õ �> ��� �� �� �õ �P� �� /õt
�� /õ �H� �� /õt


�g �]�� /� �-� �ñ �d �ä��� �u �å ��� �q�t�Ð �{� �ñ �d ��
� ���t� �¤Ö �â��� �Â �ñ �ü �tÐ ��� �¤
 �ò���v �l �W� �j �� �a��
� �� �å �>�
 �� ��Ð �W� �ñ�� �� ��
� �J 1Ö ���
 �� ��Ð �W� �j �� �a��
� �̄ 1� �Õ �ü �t


� /õ �H� �q �d� �@ �+ �ã��
Hadis Riwayat al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, Kitab al-Jumu‘ah, Bab 

Yufkir al-Rajul al-Syai’ Fi al-Shalah, No. 1146, CD Mausu‘ah al-Hadis al-Syarif, 
Islamic Global Software, 1991-1997.

3Rayyah merasa bahwa Nabi SAW tidak mungkin mengucapkan kata-kata 
remeh dan kasar seperti itu. Yang membuatnya heran adalah sabda-sabda yang, 
konon, berasal dari Nabi SAW tidak memiliki retorika penuh bunga yang sering di-
jumpainya dalam berbagai tulisan. Karena figur seorang Abu Hurairah dan literatur 
hadis, maka tergugahlah rasa ingin tahunya.



��¡����¦¤��������£�����¦���� ���­®�����������¤������ª�@���������¦�������������117��

juga karyanya yang berjudul Vorlesugen, yang tersedia dalam bahasa 
Arab, tidak banyak memuat teori-teori tentang studi hadis.

Dr. Mahmud Abu Rayyah yang menulis buku “Ad}wa` 

‘Ala al-Sunnah al-Nabawiyyah.”4 Dalam muqadimmahnya, ia 

mengatakan bahwa Sunnah Nabi memiliki kedudukan yang tinggi dan 

PHPEXWXKNDQ�SHPDKDPDQ�GDQ�SHUODNXDQ�\DQJ�LVWLPHZD��3DUD�XODPD�

GDODP�PHPDKDPL�KDGLV�1DEL�VHODOX�PHQJJXQDNDQ�SDUDGLJPD�ODPD�

dan terkesan jumud (pasif dan tidak berubah sama sekali). Abu Rayyah 
tidak menyangkal nilai tinggi sebuah hadis sahih. Seandainya saja 
perkataan Nabi, tanpa distorsi atau perubahan, maka akan diperoleh 
yang bentuk yang masih ideal dan orisinal. Dia menyatakan bahwa 
adanya kitab enam menunjukkan bahwa ada hadis yang tidak sahih 
yang tidak masuk seleksi5.

Dalam buku ini Abu Rayyah membantah bahwa metode 
menyelidiki dan belajar Hadis tak dapat diubah. Para Ahli Hadis 
pada masa awal merumuskan metode ini yang akhirnya membatasi 
ulama berikutnya untuk mengetahui sebagaimana ulama–ulama 
terdahulu mengetahui dan mendapatkan keilmuan yang dominan, 
baik berkaitan dengan sistem periwayatan ataupun kajian keilmuan. 
Mereka tidak memperhatikan apakah apa yang mereka pelajari dan 

4Buku ini terbit pada tahun 1958. Terbitnya buku ini lah yang menyulut 
kemarahan para cendikiawan muslim ortodoks karena mereka menganggap pemi-
kiran Rayyah yang tertuang di dalam bukunya ini dinilai berseberangan, teruta-
ma pembahasan mengenai Abu Hurairah, sehingga mereka tergugah untuk mem-
berikan respon atas tuduhan-tuduhan yang terdapat di dalamnya. Lihat, G.H.A. 
Juynboll, Kontroversi Hadis Di Mesir (1890-1960), terj. Ilyas Hasan (Bandung: 
Penerbit Mizan, 1999), hlm. 59-60. Dielaborasi lebih lanjut dalam karyanya yang 
lain, Syaikh al-Madlirah; Abu Hurairah al-Daus, yang merupakan pengemban-
gan dari satu bab khusus mengenai Abu Hurairah dalam Adlwa’. G.H.A. Juyn-
boll, Kontroversi Hadis di Mesir (1890-1960), hlm. 91.

5Kata Abu Rayyah dalam kitab Adawa’ nya: bayangkan, Imam Bukhari 
menyuling 2600an hadis yang dianggap valid dari 300 ribuan hadis. Apa yang 
bisa disimpulkan dari fakta ini? Kata Abu Rayyah: dengan rasio 300.000:2600an, 
kita bisa mengatakan bahwa hadis pada umumnya adalah palsu atau lemah. 
Yang valid hanyalah perkecualian saja. Tentu, kita berbicara mengenai era Imam 
Bukhari. Dengan kata lain, pada zaman itu, betapa pervasif dan luas sekali perse-
baran hadis-hadis palsu atau minimal lemah. Begitu luasnya persebaran hadis 
palsu sehingga Abu Rayyah membuat semacam hukum: hadis yang palsu adalah 
“norm“, sementara hadis yang shahih adalah “exception“. 



118��
¦¡�����¤§������¦����¦�����¦¡ �����������£�������y}������y��
��¦�¡��zxy|

dikaji itu benar atau salah dan tidak rasional, atau layak. Lebih dari 
itu, dalam kitab tersebut juga disebutkan bahwa para ahli hadis tidak 
banyak memperhatikan kritik tekstual, yakni kritik matan, apakah 
matan itu benar-benar layak atau tidak, bukan merupakan kriteria 
yang sah. 

Karya yang keduanya berjudul “Qis}s}atu Al-Hadits Al-
Muh}ammadi; Syaikh Al-Mudhirah”. Dia menyebutkan tentang 
keberadaan Abu Hurairah dalam berbagai aspek, termasuk banyaknya 
hadis yang diriwayatkan Abu Hurairah yang sangat fantastik. Abu 
Rayyah berusaha mengkritisi terhadap riwayat dari Abu Hurairah 
yang banyak mengalami kejanggalan dalam pemahamannya. Ia 
mengatakan bahwa tidak mungkin hadis Nabi tidak mengunakan 
bahasa sastra ataupun memberikan makna yang menyalahi dari 
sabda kenabian. 

Pada mulanya, Abu Rayyah ini termasuk seorang yang gigih 
membela Islam dan Sunnah Nabi. Dia pernah menulis sejumlah artikel 
di bebebapa media yang menunjukkan perhatiannya kepada umat 
Islam dan pembelaannya terhadap Sunnah. Bahkan, dia termasuk 
salah seorang yang mengkritik Taufiq Al-Hakim yang menyerukan 
penyatuan agama (wihdatul adyan). Pada sekitar tahun 1942 M, 
penyimpangan pemikirannya mulai tampak dalam satu tulisannya 
di majalah Al-Fath Al-Islamiyah. Dalam tulisannya tersebut, Abu 
Rayyah membela Al-Qur`an namun sembari merendahkan dan 
melecehkan Sunnah. Inilah awal perubahan pemikiran DR. Mahmud 
Abu Rayyah6.

Tulisan-tulisan Abu Rayyah kontan dihujani kritik tajam dan 
dibantah keras oleh para ulama seperti Muhammad Abu Shuhbah, 
Muhammad as-SamEh], MushthafE al-SibE�], Sulayman al-Nadw], 

6Dalam buku Adhwa` ‘Ala al-Sunnah al-Nabawiyyah, Abu Rayyah me -
gatakan bahwa setelah turun ayat “Pada hari ini Aku sempurnakan agama-Ku... 
dst,” agama ini sudah tidak membutuhkan apa-apa lagi selain Al-Qur`an. Lalu, 
Abu Rayyah banyak mengumbar kata-kata dusta yang dia nisbatkan pada Sha-
hih Al-Bukhari dan dia katakan terdapat dalam Fath Al-Bari. Intinya, Abu Rayyah 
ingin mempengaruhi pembaca agar berpikiran bahwa kebanyakan hadits-hadits 
Nabi adalah israiliyat yang disadur dari buku-buku orang Yahudi dan Nasrani. Abu 
Rayyah juga menyebutkan sebuah riwayat yang dia katakan terdapat dalam Al-
Bidayah wan Nihayah-nya Ibnu Katsir, tentang teguran Ibnu Umar kepada Ka’ab 
Al-Ahbar. 



��¡����¦¤��������£�����¦���� ���­®�����������¤������ª�@���������¦�������������119��

Muhibbudd]n al-Khath]b, �Abdu al-RazzEq Hamzah, �Abdu al-RahmEn 
ibn YahyE al-Yaman], Muhammad Abz Zahrah dan Muhammad �AjjEj 
al-Khath]b.7

C. Konsepµ$GDODK�DV�6DK�EDK

C.1. Pengertian Sahabat

‘Adalah secara etimologis berarti keadilan, kelurusan atau 
kejujuran.8 Secara terminologis‘Adalah berarti orang yang tidak 
memiliki sifat yang mencacatkan keagamaan dan keperwiraanya.9 
Konsep ‘Adalah ini terintgrasi dalam studi hadis dan atau 
sunnah.10

7Buku-buku yang disusun guna menanggapi dan menyanggah p -
mikiran Abu Rayyah yang  tertuang didalam kitabnya $GOZ�¶� µ$OD� DO�6XQQDK�
al-MuAammadiyyah di antaranya adalah: 1) Bantahan berseri dalam Majallat al-

Manar, oleh Muhammad Muhammad Abu Syuhbah, 2) Abu Hurairah Fi al-Mizan, 
Kairo 1958, oleh Muhammad Muhammad al-Samahi, 3) Antologi essai Difa‘ ‘An 

al-Hadis al-Nabawi Wa Tafnid Syubuhat Khushumih, Kairo 1958, 4)Zhulumat Abi 

5D\\DK�,PDP�$GOTD¶�DO�6XQQDK�DO�0XKDPPDGL\\DK, Kairo 1959, oleh ‘Abd Raz-
zaq Hamzah, 5) al-Anwar al-KEsyifah Lima Fi Kitab Adlwa’ ‘Ala al-Sunnah Min 

al-Dlalal Wa al-Tadlil Wa al-Mujazafah, Kairo 1959, oleh ‘Abd al-Rahman bin 
Yahya al-Yamani, 6) DO�6XQQDK�:D�0DN�QDWXKD� )L� DO�7DV\UL¶, Kairo 1961, oleh 
Mushthafa al-Siba‘i, 7) $EX�+XUDLUDK�5D¶L\\DW�DO�,VODP, Kairo 1962, oleh Muham-
mad ‘Ajjaj al-Khathib, 8) al-Sunnah Qabl al-Tadwin, Kairo 1963, oleh Muhammad 
‘Ajjaj al-Khathib, 9) Tulisan-tulisan Muhammad Abu Zahrah. Lihat lebih lengkap, 
G.H.A. Juynboll, Kontroversi Hadis Di Mesir (1890-1960), hlm. 57-58.

8Attabik Ali, Ahmad Zuhdi Muhdlor, Kamus Kontemporer Arab-Indon -
sia, Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren Krapyak, Yogyakarta, hlm.1277.

9 M. Ajaj Al Khathib, Ushul al-Hadits, Hal.233
10Dalam mendefinisikan kata al-sunnah, Rayyah memiliki pandangan 

yang tidak jauh berbeda dengan para pengkaji hadis sebelumnya, “segala sesuatu 
yang diasosiasikan kepada Nabi saw., baik berupa perkataan, perbuatan, dan keteta-
pan.” Dalam memposisikan al-sunnah, Rayyah kemudian membaginya menjadi 
dua: al-sunnah al-‘amaliyyah dan al-sunnah al-qauliyyah. Keduanya memiliki po-
sisi tersendiri, al-sunnah al-’amaliyyah memiliki otoritas lebih dibandingkan den-
gan al-sunnah al-qauliyyah, karena yang pertama jelas dilakukan secara langsung 
oleh Rasulullah saw. Namun, meskipun demikian secara garis besar Rayyah tetap 
memposisikan   al-sunnah pada tempat kedua setelah al-Qur’an. Lihat di Mahmud 
Abu Rayyah, Adlwa’ ‘Ala al-Sunnah al-Muhammadiyyah (Kairo: DEr al-Ma‘Erif, 
tt.), hlm. 11-15.



yzx��
¦¡�����¤§������¦����¦�����¦¡ �����������£�������y}������y��
��¦�¡��zxy|

Al-S}ah}Ebah secara terminologis berarti sahabat atau 
sahabat Nabi11. Adapun pengertian Sahabat menurut ulama’ hadis 
adalah setiap muslim yang pernah melihat Rasulullah SAW. Imam 
Bukhari di dalam kitab shahihnya mengatakan di antara kaum 
muslimin yang pernah menyertai Nabi SAW., tahu pernah melihat 
beliau termasuk sahabat beliau12. Imam Ahmad menyebut Ahli 
badar termasuk sahabat, kemudian berkata: Manusia paling utama 
setelah mereka adalah sahabat-sahabat Rasulullah saw, generasi di 
mana beliau diutus di kalangan mereka. Setiap orang yang pernah 
menyertai beliau selama satu tahun atau beberapa bulan atau sehari 
atau satu jam atau sekadar pernah melihat beliau termasuk sahabat. 
Ia memiliki status sahabat sesuai dengan kadar kesertaan yang 
dilakukannya, dan sebelumnya pernah bersama, mendengar dari dan 
memperhatikan beliau.13

Imam Ibnu Hajar Al-‘AsqalEni mempresentasikan ungkapan 
imam Bukhari bahwa, penamaan sahabat nabi diperuntukkan bagi 
orang yang berteman dengan Nabi—bukan sekadar penamaan 
sahabat secara bahasa, yang dalam tradisinya sekadar menemani, 
akan tetapi juga disyaratkan orang yang melihat Nabi walau dari 
jarak jauh.14

Dengan demikian adalah al-~aAEbah dapat diartikan 
moralitas yang tinggi bagi orang yang bertemu dengan Nabi dan 
mempunyai komitmen keislaman yang istimewa serta mengunakan 
intelektual yang kredibel dalam periwayatan hadits.

11 Op.Cit., hlm. 1167.
12Imam al-Muqbili menyatakan bahwa Sahabat-sahabat yang masuk d -

lam kategori ulama adalah setiap orang yang melihat Nabi. Mereka memberikan 
istilah tentang sesuatu berdasarkan pada ketatapan akhir masa. Kemudian mer-
eka menafsirkan al-Kitab dan al-Hadis dengan terminology mereka sendiri.Saha-
bat bukannya didalamnya berdasarkan pengertian syar`i, akan tetapi berdasarkan 
pada makna bahasa, demikian juga berkaitan dengan kata-kata yang tertuju pada 
keutaman-keutaman sahabat. Menurut Ahli Hadis tidak menggunakan istilah se-
bagaimana diatas, akan tetapi dengan menggunakan syarat tertentu, yaitu: Hen-
daknya dia ditetapkan keislamannya dan mati dalam keadaan Islam dan bukan mati 
dalam keadaan murtad. 

13Ibid., hlm. 377.
14M. Abu Rayyah, Adwa ’Ala as Sunnah al-Muhammadiyah (Beirut: 

Darul Ma’arif), hlm. 341.



��¡����¦¤��������£�����¦���� ���­®�����������¤������ª�@���������¦�������������yzy��

C.2. Dasar Normatif ‘Adalah as-S}ah}Ebah

Dalam pandangan Abu Rayyah, para sahabat mendapatkan 
posisi yang istimewa berdasarkan pada kredibilitas yang dimiliki. 
Jika seoarang sahabat tidak mempunyai kredibilitas yang tinggi, 
maka tempat yang istimewa bukan menjadi haknya. Menurutnya, 
kritik, penyelidikan dan penelitian terhadap perawi hadis dilakukan 
bukan pada level dibawah sahabat, akan tetapi pada setiap tingkatan. 
Sahabat Nabi tidak lepas dari proses penelitian dan kajian dalam 
sistem Jarh} wa Ta’dil.

Ada beberapa bukti yang bisa dikemukan untuk menunjukan 
bahwa tidak semua sahabat adil, baik itu berdasarkan ayat al-Qur`an, 
hadis Nabi, ijma Semua merujuk pada pernyataan bahwa tidak 
adanya keadilan secara kolektif. 

Imam al-Baghawi dan koleganya meriwayatkan dari Ibnu 
Abbas mengatakan bahwa Rasulullah belum mengetahui orang-orang 
munafik sehingga turun Surah al-Bara`ah. Nabi hanya mengetahui 
sebagian sifat-sifat, sikap-sikap dan perkataan-perkataan mereka 
dalam beberapa surah yang diturunkan sebelum al-Bara`ah, yaitu surah 
al-Munafiqin, al-ahzEb, al-NisE’ al-AnfEl, al-QitEl dan al-Hasyar. Di 
dalam surah al-Bara’ah dijelaskan dengan gamblang tentang varian-
varian munafik. Varian-varian ini diambil dari peristiwa yang terjadi 
pada perang tabuuk. 

Sedangkan dari Hadis Nabi juga menyebutkan para sahabat 
yang munafik yang terjadi pada masa Rasulullah dan setelahnya, 
antara lain:

�¯Ðd�Ðü~�
�¤Ða��Ø�ä-�uP�ÂÐ�ÑÀt
����
�uP���Ð�����
�u�����-�uP�ñÑ¿{�Ðÿ�ã-��vl.�Ðÿ�ã-
15¯Ðü� �g]
�ãÑ��ñØåt
�Ö��Ðü~ �ÐW�«Ö�t
�Ð{�ÐW�qõ>����õP��õt
��õH���ÿt
�ã
P��õP��ÐØÿt


���õP��õt
��õH���ÿt
�uPã¿~�
�uP�ò�òÑt
�ã�P�Ðÿ�ã-������Ðÿ�ã-�q��
ñ��
�u��qõ¿{�Ðÿ�ã-

�¤Öa�ÐW��~���
Ö­õ�.
�q
�WñP���-�yÖ®t
���Ð®H�
�u{�nÐ~��õP�¯�ñ�t���¤Ða�qõ>�
16�ãÑ��
Ö�ã-�
�Ð{�@+ã��g]�¤Öâ�W�À���Ð®�H�


15Imam Bukhari, Sahih Bukhari (Beirut: al-Yamamah, 1987), juz. VI, 
hlm. 2604. 

16Ibid., Imam Bukhari, Sahih Bukhari, Juz. V, hlm. 2406.



yzz��
¦¡�����¤§������¦����¦�����¦¡ �����������£�������y}������y��
��¦�¡��zxy|

�ò�òÑt
ã�P��Ñü>�¤Ða������Ðÿ�ã-�+ÐØÉt
�qõ¿{�u��¯ÐØP�Ðÿ�ã-�q�Ð-�u��ãü®{��ÿ�ã-

��õP�¯�ñ�t�¤Ða�qõ>����õP��õt
��õH���ÿt
� �̄
�ZtÐ{�u��4~�
�Ðÿ�ã-�¤Ða�Lã®����
H�u�

�J+�@�
�utÖa �vlW��~���
Ö­õ�.
��t�
�
ÖÑW+��q
���
+�
��
���-��ÿ�-ÐH�uü{�¤Ð,+�yÖ®t

17 �ãÑ��
Ö�ã-�
�Ð{�@+ã��g]�Z~�
��t�utÐâ�õW���Ð®�H�
���Ð®�H�


Hadits-hadits di atas ataupun hadis yang lain yang mempunyai 
kemiripan makna, semuanya merujuk kepada tiada keseragaman 
sahabat dari segi integritasnya. Lebih lanjut, Abu Rayyah mengatakan 
bahwa konsep tentang ‘Adalah as-Sahabah perlu dipertimbangkan 
kembali.

Adapun ijma’ dijelaskan oleh al-Muqbilii dalam kitab al-`Ilm 
as-SyEmikh fii Tafsiil al-Haq `AlE al-‘AbE wa al-masyayikh” sebagai 
berikut:” Maka sesungguhnya banyak dari ulama muhaqqiqin tidak 
mengambil sikap seperti mereka yaitu menganggap semua sahabat 
adil, mereka mengatakan seperti yang diungkapkan oleh Imam 
Muqbily bahwa sifat itu aqhlabiyah tidak bersifat umum dan boleh 
saja terjadi pada mereka apa yang terjadi pada selain mereka seperti 
salah dan lupa bahkan mendahulukan nafsu mereka sendiri. Mereka 
menguatkan pendapatnya berdasarkan bahwa sahabat adalah manusia 
dapat terjadi pada mereka perkara yang terjadi pada selain mereka 
yaitu sifat-sifat yang dikembalikan pada tabi’at manusia. Pemimpin 
mereka yang telah dipilih Allah (Muhammad SAW) “Allah lebih tahu 
saat menjadikan risalaha-Nya” telah berkata: “Sungguh aku hanyalah 
manusai bisa benar dan bisa saja salah”.

C.3. Kontroversi seputar ‘Adalah�$V�6DK�EDK

Dalam persoalan `Adalah As SahEbah ternyata ada berbagai 
pendapat yang menarik untuk diperhatikan:

Pertama, menurut jumhur ulama’ hadits, para sahabat itu 1. 
semuanya adil, itu karena, mereka tidak perlu dikritik. Sia-
sia dan kuwalat mengkritik sahabat nabi. Banyak alasan 
dikemukakan untuk menunjang nama baik sahabat karena ada 
ayat al Qur’an dan hadits nabi yang memberi isyarat untuk 

17Muslim bin al-Hajjaj Abuu al-Husain al-Qusyairii an-Naisaburii, Sahih 
Muslim, diberi notasi Muhammad Fuad Abdul Baqii, (Beirut: Dar al-Ihya at-Turast 
al-Arabii, [t.th]), Juz. IV, hlm. 1800.



��¡����¦¤��������£�����¦���� ���­®�����������¤������ª�@���������¦�������������yz{��

ini.18

Kedua, kaum Mu’tazilah berpendapat bahwa semua sahabat 2. 
itu adil kecuali mereka yang terlibat perang Shiffin.
Ketiga, sebagian kecil ulama’ berpendapat bahwa semua 3. 
sahabat boleh diuji keadilannya. Kebanyakan mereka adalah 
ulama’ mutaakhir seperti, Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, 
Mahmud Abu  Rayyah dan Lainnya. Menurut mereka, sahabat 
itu masih manusia biasa yang boleh jadi alpa.19

Dalam kitabnya Adhwâ` ‘Ala as Sunnah al Muhammadiyah 
$E�� 5D\\DK� 0HQMHODVNDQ� EDKZDVDQQ\D� SDGD� VDDW� XODPD� MXPKXU�
menganggap/ berpijak bahwa semua sahabat adil dan tidak memberikan 
teori jarh dan ta’dil pada mereka sama seperti mereka menerima perawi 
yang lain dan menganggap mereka mempunyai sifat ma’sum (terjaga) 
dari kesalahan lupa, maka adanya sahabat yang bertikai, sahabat yang 
munafik, sahabat yang fasik ataupun kesalahan-kesalahn yang lain 
VHKDUXVQ\D�PHQMDGL�EDKDQ�SHUWLPEDQJDQ��6HEDJLPDQD�GLNXWLS�$E��
Rayyah dari karya Imam al-Ghozali—al-Mustafa dinyatakan bahwa 
prilaku sahabat layaknya prilaku selain sahabat dan mengharuskan 
untuk diperbincangkan.

Mahmmud Abu Rayyah berkenaan dengan integritas (al-

`Adalah) sahabat, mengajukan pula Argumentasi tentang sebuah realita 
bahwa para sahabat berbeda derajat dan tingkat keilmuannya20 satu 
sama yang lainnya, khulafE’ al-REsyid]n, misalnya. Tentu hal ini 
akan erat berkaitan dengan tingkat kebenaran yang disampaikan 
satu sahabat yang memenuhi kriteria tertentu dibandingkan sahabat 
lainnya.

Selain itu, model periwayatan setiap sahabat berbeda 
tergantung seberapa besar intensitas masing-masing dalam bertemu 
Rasulullah Saw. Artinya adalah bahwa tidak setiap Hadits yang 
diriwayatkan oleh sahabat dan dikodifikasikan dalam kitab Hadits 
benar-benar didengar langsung dari Rasulullah Saw, melainkan ada 

18Mustafa as-Siba`ii, DO�VXQQDK�ZD�PDNDQDWXKD�¿L�7DV\ULN�DO�,VODPL: Alih 
bahasa Dja’far Abd. Muchith, Al-Hadits Sebagai Sumber Hukum Serta Latar Bela-

kang Historisnya, (Bandung: Diponegoro, 1982), hlm. 98-99.
19Muh. Zuhri, Hadits Nabi Telah Historis dan Metodologis, (Yogyakarta: 

Tiara Wacana), hlm. 129 – 132. 
20Abu Rayyah, Op. Cit., hlm. 70.



yz|��
¦¡�����¤§������¦����¦�����¦¡ �����������£�������y}������y��
��¦�¡��zxy|

yang disampaikan hanya melalui sahabat satu dengan yang lain. 
Sehingga mereka yang tidak mendengarkan langsung dari Rasulullah 
SAW., mengambil Hadits itu dari sahabat lain yang mendengarnya.

Realitas seperti ini akan menimbulkan problem pertentangan 
antara satu riwayat dengan riwayat lain21. Misalnya saat `A’isyah 
mendengar bahwa Ibn Umar menyampaikan Hadits bahwa orang 
yang sudah mati akan terkena azab sebab tangis keluarganya, 
seketika `A’isyah mengatakan bahwa cerita itu bukan Hadits sebab 
bertentangan dengan ayat al-Qur’an. ̀Adalah para sahabat merupakan 
dasar dari kritik Hadits tradisional karena $G�ODK setiap generasi 
perawi harus dibuktikan, dengan pengecualian para sahabat karena 
mereka telah dijamin oleh Allah dan Rasul-Nya . Namun pada 
akhirnya konsep   ‘$GDO�K kolektif para sahabat harus dibenturkan 
dengan beberapa pernyataan. Pertama, Hadits Nabi Muhammad 
SAW., yang memperlihatkan bahwa beliau tidak sepenuhnya 
percaya kepada seluruh orang yang dapat disebut sahabat. Dalam 
sebuah Hadis beliau berkata:” Barang siapa yang berbohong tentang 
aku, maka sengaja mengambil tempatnya di neraka”.ini tentu saja 
merupakan bukti bahwa Nabi Muhammad SAW., tahu adanya orang 
yang meyebarluaskan kebohongan seputar dirinya. Bukti kedua 
adalah konflik dan saling tuduh di antara para sahabat. `A’isyah 
dan Ibn `A’bbas diriwayatkan telah mengkritik Abu Hurairah; Umar 
mempertanyakan sebuah riwayat dari Fathimah binti Qays; ̀Umar juga 
diriwayatkan pernah menahan tiga sahabat untuk tetap di Madinah, 
untuk mencegah mereka menyebarluaskan Hadits. Abu Rayyah 
menegaskan/menyimpulkan bahwa ada dua hal yang menyebabkan 
bencana pada umat Islam yaitu:

Memutlakkan adil sahabata. 
Percaya buta dengan kitab hadits yang memuat kebohongan b. 
dan maka kita tidak jauh dari kebenaran22

Selain alasan-alasan diatas, Mahmud Abu Rayyah membuat 
klasifikasi sahabat-sahabat Nabi dalam berbagai corak yang 
didasarkan pada pemahamn terhadap ayat-ayat al-Qur’an. Dalam 
ayat-ayat tersebut dikemukan bahwa diantara sahabat Nabi ada yang 
fasiq, ada yang munafik. Selain itu, dia juga menggunakan hadis nabi 

21Abu Rayyah, Adhwâ’…, Op. Cit., hlm. 74.
22Abu Rayyah, `Adhwa’... , hlm.57.



��¡����¦¤��������£�����¦���� ���­®�����������¤������ª�@���������¦�������������yz}��

sebagai sebuah dasar untuk memperkuat argumentasinya tentang 
tidak adanya kolektifitas keadilan para sahabat.

D. Beberapa Sahabat Yang terindikasi Terkena Tajrih

Menurut Mahmud Abu Rayyah ada beberapa sahabat 
yang teridikasi negative dengan mmeriwayatkan beberapa hadis, 
diantaranya adalah:

D.1. Sahabat Wahab bin Munabbih

Abu Rayyah dan sejenisnya mengatakan bahwa Wahab 
bin Munabbih adalah seorang yang pendusta dan pembuat hadits 
maudhu’. Menurut Abu Rayyah bahwa para ahli sejarah menyatakan 
bahwa Wahb bin Munabbih adalah orang Persia Asli. Kemudian 
nenek moyangnya pindah ke Yaman dalam jumlah yang besar untuk 
selanjuutnya mereka berdomisili disana, sehingga mereka mengetahui 
tradisi Arab dengan system silsisah keterunan, dengan menyebut diri 
mereka dengan keturunan Persi, salah satu diantara mereka adalah 
Tawus bin Kaisan seeorang tabi`in yang terkemuka23.

Nenek moyang Wahb bin Munabbih memeluk agama majusi 
pada awalnya tetapi ketika bergaul dengan orang-orang yahudi 
diYaman, mereka mengambil peradaban mereka dan mengikuti ajaran 
tersebut sehingga akhirnya mereka mengetahui hal yang berkaitan 
dengan agama Nasrani. Dengan demikian, Wahb bin Munabbih 
mengetahui tentang tradisi Yunani dan terbekali dengan ajaran-ajaran 
ahlul Kitab.

Para Sahabat Nabi banyak yang mengambil riwayat dari Wahb 
bin Munabbih, diantaranya adalah Abu Hurairah, Abdullah bin `Amr, 
Ibn ̀Abbas, Jabir bin Abdullah. Hampir semua kitab induk mengambil 
riwayat dari Wahb bin Munabbih, tidak terkecuali Imam Bukhari dan 
Imam Muslim.

Sebenarnya persoalan yang banyak memjadi kritikan Abu 
Rayyah adalah terkait dengan riwayat isra`illiat yang dibawakan Wahb 
bin Munabbih yang dalam matnnya banyak mengandung kejanggalan 
dan keluarnya teks dari sabda kenabian. 

D. 2. Ka`ab al-Akhbar

Nama lengkap Ka`ab al-Akhbar adalah Ka’ab Ibn Mati’ Al-
Himyari. Selain Nama asli, ia juga mendapatkan nama julukan yaitu. 

23Ibid., hlm. 150.



yz~��
¦¡�����¤§������¦����¦�����¦¡ �����������£�������y}������y��
��¦�¡��zxy|

Abu Ishaq. Dia berasal dari Negeri Yaman dengan bermargakan Dhu 
Ru’ayn atau juga dikenal dengan marga Dhu Al-Kila’a. Ia datang ke 
Medina pada masa pemerintahan `Umar bin Khattab. Ia tinggal di 
Medina sampai masa pemerintahan Utsman.

Ka’ab kemudian tercatat adalah seorang Yahudi yang sangat 
mengetahui Taurat. Ia banyak meriwayatkan keterangan-keterangan 
tentang hal-hal yang berkaitan dengan Perjanjaian Lama. Banyak 
sahabat-sahabt yang terkenal yang meriwayatkan hadis dari dia, 
diantarannya Abu Hurayrah, Abdullah Ibn ‘ Umar, Abdullah Ibn Amr 
Ibn Al-As, dan Mu’Awiyah Ibn Abi Sufyan, dari dia jugalah Umar 
kemudian sering meminta saran, nasehat dan ilmu. Ka’ab masuk 
Islam setelah Nabi saw. wafat, yaitu pada zaman Abu Bakar dan 
Umar, kemudian Ka’ab datang ke Madinah. Banyak keanehan yang 
terjadi berkaitan dengan terlambatnya memeluk agama Islam24.

Ibnu Syihab al-Zuhri menyebutkan, “Orang yang mula-mula 
memberikan sebutan Faruq kepada Umar adalah ahlulkitab. Tak ada 
berita yang sampai ke kita mengindikasikan bahwa sebutan tersebut 
diberikan oleh Nabi. Gelar al-faruq dikutip dari perkataan Ka’ab al-
Akhbar kepada Mu’awiyah, “Umar al-Faruq adalah gelar atau sebutan 
yang adala dalam Taurat.”

Umar juga terkenal dalam sejarah sangat mendengar perkataan 
Ka’ab yang selalu melegitimasi perkataannya dengan “sabda Tuhan 
dan kitab Tuhan” yaitu Taurat. Seperti kasus, ketika Umar ingin 
bepergian ke Irak, Ka’ab mengatakan kepada Umar, “Jangan pergi ke 
Irak karena di Irak banyak jinnya, dan sembilan persepuluh ilmu hitam 
atau sihir juga ada di sana”. Kejadian ini bersumber dari Saif Bin 
Umar, menyebutkan ketika terjadi wabah di Irak, Umar meminta para 
pembantunya untuk memberikan saran tentang berbagai kota. Ka’ab 
berkata seperti berikut ini tentang Irak dalam rangka menanggapi 
langkah Umar meminta saran.

24Ada alasan yang oleh Abu Rayyah dianggap sebagai alasan yang bernilai 
politis. Disebutkan dalam bukunya` Adwa`…., terlambatnya masuk Islam Ka`ab al-
Al-Akhbar disebabkan karena alasan keluarga, yaitu Bapak Ka`ab adalah seorang 
yang suka menyalin kitab taurat, yang pada masa Nabi tulisanya belum selasai, 
Ka`ab berusaha untuk mendapatkan tulisan itu, dan kesempatan yang terbaik un-
tuk masuk Islam dan ia mendapatkan kitab Taurat adalah pada masa pemerintahan 
`Umar, sehingga ia lakukan prosesi syahadat pada masa itu. Lihat, Abu Rayyah, 
`Adwa, Op. Cit., hlm. 148.



��¡����¦¤��������£�����¦���� ���­®�����������¤������ª�@���������¦�������������yz���

Demikianlah sejarah manis khalifah Umar, salah satu khulafa 
ar-Rasyidin ini berjalan berjalan bersama “dongeng-dongeng” Ka’ab 
al-Akhbar si Yahudi. Ironisnya –seperti yang telah disinggung 
terdahulu- orang-orang Yahudi ini malah mendapat tempat di tengah 
kaum Muslim. Penerimaan pada kabar dan riwayat dari orang-orang 
yang dilaknat Allah dan Rasul-Nya ini telah membawa bencana 
berkepanjangan bagi sejarah intelektualitas, kemanusian dan aqidah 
di dunia Islam.

Ka’ab al-Akhbar meninggal dunia pada 32 atau 33 H di 
kota Himsh. Pada saat itu sebuah makam yang berkubah tinggi 
dibangun untuknya di Mesir. Ka’ab al-Akhbar menjadi sumber andal 
dan terpercaya selama berabad-abad, sehingga ia banyak dijadikan 
rujukan dalam buku-buku sejarah dan tafsir.

'�����$EÌ�+XUDLUDK

Abu  Hurairah adalah sahabat yang paling banyak 
meriwayatkan hadis Nabi saw., ia meriwayatkan hadis sebanyak 5.374 
hadis. Abu Hurairah memeluk Islam pada tahun 7 H, tahun terjadinya 
perang Khibar, Rasulullah sendirilah yang memberi julukan “Abu 
Hurairah”, ketika beliau sedang melihatnya membawa seekor kucing 
kecil. Julukan dari Rasulullah SAW., itu semata karena kecintaan 
beliau kepadanya25.

Ia datang kepada Nabi SAW., di tahun yang ke tujuh Hijrah 
sewaktu beliau berada di Khaibar. Data ini diperjelas oleh Ibn 
Sa`ad dalam kitab al-Tabaqat al-Kubra yang menyatakan bahwa 
keturunan ad-dhaus—termasuk didalamnya Abu Hurairah-- 
mendatangi Nabi Muhammmad pada saat kampanye menentang 
Khaibar. Pada saat itu pula Nabi memerintahkan sahabat untuk 
membagikan harta rampasan perang kepada Abu Hurairah karena 
kemiskinan yang dialaminya, kemudian Abu Hurairah bergabung 
dengan kaum suffah.

Abu Rayyah menyatakan bahwa ketika Abu Hurairah 
berusaha mendekati Nabi, sebenarnya hanya ada satu misi penting 
yang dilakukannya, yaitu ingin mendapatkan makanan. Bahkan 
dalam bukunya”Syaikh al-Madhirah”, ia secara tegas menyatakan 

25Ahmad bin ̀Ali bin Hajr Abu al-Fadhl al-Asqalani al-Syafi’i, DO�,VDEDK�¿�
Tamyiz al-Sahabah, diberi notasi `Ali Muhammad al-Bujawi ( Beirut: Dar-Al-Jaiil, 
1412H), Jilid. IV, hlm. 316.



yz���
¦¡�����¤§������¦����¦�����¦¡ �����������£�������y}������y��
��¦�¡��zxy|

bahwa Imam Bukhari meriwayatkan hadis yang menyebutkan bi–
Syiba` bathnihi atau lisyiba` bathnihi26. Dengan analisa bahasanya, ia 
menunjukkan kata li mempunyai pengertian ta`lil yang berarti bahwa 
Abu Hurairah mendekati rasulullah karena motivasi matriil saja27.

Selain kedekatannya dengan Nabi, Abu Rayyah menyatakan 
bahwa Abu Hurairah terlalu banyak meriwayatkan hadis, padahal 
sahabat yang lain tidak sebanyak apa yang telah diriwayatkan Abu 
Hurairah. Keraguan Abu Rayyah terhadap Abu Hurairah disarkan 
pada beberapa pertimbangan, antara lain;1)Abu Hurairah berada 
dekat dengan Nabi dalam waktu yang singkat; 2) riwayat Abu 
Hurairah yang menyatakan bahwa dia lebih banyak meriwayatkan 
hadis dibanding dengan sahabat yang lain—yaitu sekitar 5.37428.

Keistimewaan Abu Hurairah dibanding sahabat Nabi 
yang lain, juga menjadi objek kajian Abu Rayyah. Ia mengatakan 
bahwa sangat tidak mungkin Abu Hurairah mempunyai kedudukan 
yang istimewa dibanding sahabat Nabi yang lain, ambillah sebuah 
contoh, Ali bin Abi Talib, Abdullah bin `Umar. Abu Hurairah pernah 
menyatakan bahwa tidak ada sahabat Nabi yang meriwayatkan lebih 
banyak dari dia kecuali `Abdullah bin `Umar. Tapi pada kenyataannya 
‘Abdullah hanya meriwayatkan hadis jauh lebih sedikit dibanding 
Abu Hurairah. Abu Rayyah menduga keras bahwa Abu Hurairah 
mungkin tidak berani meriwayatkan hadis sebanyak seperti yang 
diinginkannya, karena sahabat-sahabat besar masih hidup pada saat 
dia membuat pernyataan ini. Mereka mungkin tidak setuju dengan 
kegiatannya. 

Pada masa Umar bin Khaththab menjadi Khalifah, Abu 
Hurairah menjadi pegawai di Bahrain, karena banyak meriwayatkan 
hadis Umar bin Khaththab pernah menetangnya. Umar menyerang 
Abu Hurairah dengan cambuknya seraya mengatakan:”Engkau 
telah meriwayatkan sedemikian banyak hadis, mana mampu engkau 
berkata dusta tentang Nabi”.

Masih banyak lagi kecurigaan yang dirasakan oleh Abu 
Rayyah yang berkaitan dengan Abu Hurairah sebagai pembawa 
berita yang berasal dari Rasulullah. Kecurigaan yang dilakukan Abu 

26Imam Bukhari, Sahih…, Op. Cit., Jilid V, hlm. 2071
27Juynbool, Op. Cit., hlm. 96.
28Abu Rayyah, Adhwâ’…, hlm. 194-202.



��¡����¦¤��������£�����¦���� ���­®�����������¤������ª�@���������¦�������������yz���

Rayyah semata-mata ingin mempertanyakan kembali tentang prinsip 
keadilan sahabat yang kolektif dengan mengunakan pendekatan yang 
objektif dan ilmiah.

E. Kritik Intenal Teks (matan)�$EÌ�5D\\DK

Sebagimana dikatakan Mahmmud Abu Rayyah bahwa 
dikalangan ulama hadis hanya mempertimbangkan pesoalan sanad 
saja—sampai-sampai persoalan seperti dimasak terlalu lama hingga 
hamapir gosong. Akan tetapi, mereka kurang memperhatikan adanya 
kritik tekstual,yakni kritik matan, apakah benar matan hadis tersebuat 
berasal dari Rasulullah ataupun bukan. Berdasarkan kegelisahannya 
itu, dia menawarkan teori-teori yang berkaitan dengan kritik matan, 
yaitu:

E.1. Teori Komparasi tentang kebenaran teks

Berkaitan dengan teori yang pertama ini, Abu Rayyah 
berusaha mememperbandingkan antara hadis yang satu dengan hadis 
yang lain yang mempunyai nilai lebih tinggi. 

�#¤Ða�½ñ�ñ�����
�uP�@ñ�âüt
�ã�Ñ>�uP��������
�u�
�uP��.�
��ÿ�ã-�¤Ða�j�PÐü>�
�Ðÿ�ã-

�ÖõW�ñ.�g]
�Ð{�
�������W�Ðü�ã-�
�Ð{�ÐW�u�ÂÐP��qõ>����õP��õt
��õH��õt
�¤Ö>+�u{��ÏØ-

��«ÖÑõ�t
�
ä��FÎa������
Hadis ini sepintas bila dilihat adalah merupakan hadis yang 

menujukkan kepada kistimewaan Abu Hurairah, akan tetapi bila 
dilihat dengan suatu perbandingan sahabat yang lain, misalnya, al-
Sabiqunnal awwalun, maka posisi Abu Hurairah akan menjadi tergesar 
dan berada dibawah level mereka. Hadis di iatas, bila dibandingkan 
dengan hadis yang diriwayatkan oleh jama`ah imam hadis, maka 
ditemukan bahwa hadis tersebut mengalami kejanggalan.

����
 �uP ���ÑÀt
 �uP ��
ñÎ{ �uP �¯Ð�Ø> �uP �F�d� �Ð~ñ�.�
 �¤Ða �«vl> �u� �ãü®{ �Ðÿ�ã-

�j,+���ÎP�
�q
W���
��õt
�JÐ�d�g]�
�g]�¤Ða�À�JÐ�d�qdãÿP�j���õÑt��õa�#¤Ða��Ø�®,

��ÐåW��jâÑt
�¤Ða�À��Ø�®Ét
�ºä���W�ÐüW��õa�¤Ða����Ø�®Ét
�ºä���W�Ð{�� �
�qõ¿{

ñWÐå��qõ¿{�j�â��g]��ñ�>�g]

E.2. Teori tentang keaslian sumber teks

Teori ini adalah sebuah teori untuk mendapatkan sebauh 



y{x��
¦¡�����¤§������¦����¦�����¦¡ �����������£�������y}������y��
��¦�¡��zxy|

teks/matan hadis itu dari mana asal terjadi. Dalam beberapa hadis 

disitu ditemukan perawi yang bukan meriwayatkan hadis dari 

penutur awal, melainkan adanya pengakuan dan pelafadzan secara 

langsung dapat menyebutkan sumber aslinya.

�uP �ñ
¿{ �u� ��õP� �ñ�ü~ �u� ��õt
ã�P� ��{Ð>�
 �Ö��
 �Ðÿ�ã- ����? ����
 �u� �ñå� �Ö��
 �Ðÿ�ã-

�Ðÿ�ã- �ñÀ� �u� �ãü®{ �Ðÿ�ã- �ñ�ü~ �u� ��õt
ã�P �u� �ãü®{ �Ðÿ�ã-� �] �ñüP �u� ��õt
ã��P

�¤Ö>+�¤Ða�#�¤Ða�½ñ�ñ�����
�uP�qHÐP�u��>Ø-�uP�uü-ñt
ã�P�u�����.�uP��õt
ã��P

��ÿ­t
�+Ð
~�
�u{�jd�j�ÿt
��K
ñØt
��¯Ð®�,��¯Ð®�>�qõ>����õP��õt
��õH��õt


Setelah diadakan penelitian, Menurut Abu Rayyah, Hadis 
tersebut sebenarnya adalah hadis yang diriwayatkan oleh Ka`ab al-
Akbar. Hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah sebenarnya 
bukan dari jalurnya, akan tetapi adalah berasal dari Ka`ab al-Akbar. 
Abu Rayyah mengatakan bahwa sebenarnya Abu Hurairah mengutip 
pendapat Ka`ab al-Akbar, akan tetapi dia tidak menyebutkan bahwa 
dia meriwayatkan darinya. Redaksi yang digunakan Ka`ab al-Akbar 
adalah:

�#��Ñd�¤Ða�¤Ða�ñ�¯t
����
�uP����-����
�u��ã�ò��uP���t�uP�j��-ñ?�u��ã�Ñ>�Ðÿ�ã-

�ñü¯t
�ñ
~�K
ñØt
�ñ
~���ÿ­t
��W�u�õt
�ñ
~��õ,��ñ
~���ÿ­t
��W�j¿Ñt
�ñ
~�j�ÿt
�ñ
~

��ÿ­t
��t
�u�ñ�É�t�u�+Ö~��õt
� �ÐØM�ÐW�¤Ða��ÿ­t
��W�ÂÐüt
�ñ
~�¯Ð®�>�ñ
~���ÿ­t
��W

E.3. Teori tentang isi teks 

Teori ini sebenarnya adalah teori tentang kritik materi hadis 
yang disamapaikan. Tolak ukur yang digunakan adalah pakah hadis 
tersebut sesuai dengan al-Qur`an, apakah kandungannya menyalahi 
dari syari`at Islam yang murni, dan juga melihat apakah hadis tersebut 
dituturkan berdasarkan kisah isra`illiyat yang dibawa oleh orang-orang 
selain Islam, misalnya, Taurat (perjanjian lama) 

��~ñ�.�
�"�ñ,�u�
�¤Ða�¤Ða�ãü®{�u��\Ð­-�Ðÿ�ã-�g]Ða��õt
ã�P�u��¯�+Ð���4~Ö��u��"�ñ>

�½ñ�ñ�����
�uP��üõ>�«�
��tÖ{�FW
+�u���õt
ã�P�uP�ãtÐ.�u��JÖ��
�uP���{�
�u��j�PÐü>�


���¿t
�«Ö����ñ�t
�j,��òP��õt
�Wõ.�¤ÐâW�@ã���qõ>����õP��õt
��õH��õt
�¤Ö>+�ä.�
�¤Ða"

�Wõ.��ÂÐ�vl�t
�«Ö��º�ñåüt
�Wõ.��u�ÿ�g]
�«Ö��ñ­Àt
�Wõ.��ã-�g]
�«Ö��¤Ð�­t
�Ð
�W�Wõ.�



��¡����¦¤��������£�����¦���� ���­®�����������¤������ª�@���������¦�������������131��

�ñÉÑt
�ãÑ��«vl¿t
���õP�«��
�Wõ.��4�ü¯t
�«Ö��J
�ãt
�Ð
�W�����ÂÐÑ�+ �g]
�«Ö��+Öÿt


��t�
�ñÉÑt
�u���Ðü�W��Ñü­t
�KÐPÐ>�u{��PÐ>�ñ.�
��W�Wõ¯t
�ñ.�
��W��Ñü­t
�«Ö��u{

�j�õt

Bila dilihat secara utuh, maka hadis tersebut bertentangan 

dengan al-Qur`an yang menyatakan bahwa Allah menciptakan langit 
dan bumi dalam waktu enam hari.Sebagaimana tersebut dalam al-
Qur`an Surah Fushshilat ayat 9-12
  .DWDNDQODK�� ³6HVXQJJXKQ\D� 3DWXWNDK� NDPX� ND¿U� NHSDGD� \DQJ�

PHQFLSWDNDQ� EXPL� GDODP� GXD� PDVD� GDQ� NDPX� DGDNDQ� VHNXWX�

sekutu bagiNya? (yang bersifat) demikian itu adalah Rabb semesta 

DODP´����� 'DQ� 'LD� PHQFLSWDNDQ� GL� EXPL� LWX� JXQXQJ�JXQXQJ�

yang kokoh di atasnya. Dia memberkahinya dan Dia menentukan 

SDGDQ\D� NDGDU� PDNDQDQ�PDNDQDQ� �SHQJKXQL�Q\D� GDODP� HPSDW�

PDVD�� �3HQMHODVDQ� LWX� VHEDJDL� MDZDEDQ�� EDJL� RUDQJ�RUDQJ� \DQJ�

EHUWDQ\D�����.HPXGLDQ�'LD�PHQXMX�NHSDGD�SHQFLSWDDQ�ODQJLW�GDQ�

ODQJLW�LWX�PDVLK�PHUXSDNDQ�DVDS��ODOX�'LD�EHUNDWD�NHSDGDQ\D�GDQ�

NHSDGD� EXPL�� ³'DWDQJODK� NDPX� NHGXDQ\D� PHQXUXW� SHULQWDK�.X�

GHQJDQ� VXND� KDWL� DWDX� WHUSDNVD´�� NHGXDQ\D� PHQMDZDE�� ³.DPL�

datang dengan suka hati”.12. Maka Dia menjadikannya tujuh 

ODQJLW� GDODP� GXD� PDVD�� 'LD� PHZDK\XNDQ� SDGD� WLDS�WLDS� ODQJLW�

urusannya. dan Kami hiasi langit yang dekat dengan bintang-

bintang yang cemerlang dan Kami memeliharanya dengan sebaik-

EDLNQ\D�� 'HPLNLDQODK� NHWHQWXDQ� \DQJ� 0DKD� 3HUNDVD� ODJL� 0DKD�

mengetahui).

Kedua, Hadis Abu Hurairah sebagaimana tersebut diatas 
adalah hadis yang berisi tentang ajaran-ajaran yang terdapat pada 
kitab perjanjian lama tentang teori penciptaan dengan berdasarkan 
hari-hari. Abu  Rayyah menginginkan bahwa hadis-hadis yang 
terdapat dalam ajaran agama Islam tidak mengunakan kisah isra`illiat. 
Karena al-Qur`an secara tegas menyatakan agar berhubungan dengan 
orang Yahudi dan Nasrni karena terjadinya permusuhan diantara 
mereka (al-Qur`an; Surah al-Maidah: 82). 

F. Kesimpulan

Sebenarnya ketika melihat pemikiran yang dilakukan oleh 
Mahmud Abu Rayyah, kita melihat ada usaha yang konstruktif 
terhadap kajian keilmuan Islam yang selalu progresif dan dinamis. 
Terlepas dari setuju dan tidak setuju apa yang telah dilakukan Abu 



y{z��
¦¡�����¤§������¦����¦�����¦¡ �����������£�������y}������y��
��¦�¡��zxy|

Rayyah, yang jelas ia telah memberikan kontribusi yang berharga 
dalam kajian pemikiran Islam, terutama pada kajian Hadis. Ia tidak 
mau bila kajian kajian Islam terhenti dan stagnan serta terkesan sudah 
kedaluwarsa. Ia menghendaki bahwa agama Islam dengan beberapa 
kajian keilmuan tetap eksis dalam peredaran zaman (��OLK� OLNXOOL�

zamEn wa makEn).
Konstruksi tersebut terbangun berawal dari fakta sejarah yang 

mencatat bahwa fenomena kritik hadis di dunia Islam sudah ada sejak 
masa-masa awal Islam. Ini terbukti dengan adanya kritik seorang 
sahabat terhadap sahabat yang lain, seperti kritik Aisyah terhadap 
riwayat Abu Hurairah dan Ibnu Umar. Begitu pula pada masa-masa 
setelahnya bahkan hingga sekarang. Hanya saja, kritik terhadap 
mata rantai riwayat (sanad) mendapatkan porsi lebih daripada kritik 
teks (matan). Dengan buku A)wa’ karya Mahmud Abu Rayyah 
yang menjadi pusat kajian penulis di dalam artikel ini, Abu Rayyah 
berusaha membuka kembali fenomena ini dengan mempertanyakan 
kembali persoalan-persoalan fundamental dalam kajian hadis. Tak 
ayal bila karyanya ini dikritik tajam oleh para sarjana Islam di 
Afghanistan, Irak, Hijaz, Mesir, Syam dan lain-lain. Bahkan G.H.A. 
Juynboll, orientalis terbesar dalam kajian hadis kontemporer, tak 
ketinggalan untuk merekamnya dalam disertasinya The Authenticity 
of the Tradition Literatur: Discussion in Modern Egypt.

Sosok Mahmud Abu Rayyah, dalam hemat penulis, dikenal 
karena tiga karya kontroversialnya, yaitu Adhwâ` ‘ala al-Sunnah 
al-Muhammadiyyah, Syaikh al-Mudhîrah: Abû Hurayrah dan Dîn 
Allâh Wâhid: Muhammad wa al-Masîh Akhawâni. Karena dua karya 
pertamanya inilah dia dicap sebagai orang Syi’ah bahkan dikafirkan. 
Muhammad Ajjaj al-Khatib, misalnya, dia terang-terangan 
menuduhnya sebagai murid Abdul Husain Syarafuddin, pengarang 
buku kritis berjudul Abû Hurayrah dari kalangan Syi’ah. Kalau kita 
baca daftar buku referesi buku Abu Rayyah ini niscaya kita akan 
menemukan karya Abdul Husain itu juga bertengger di sana. Tapi 
Abu Rayyah tak peduli karena meskipun dia dianggap sebagai tokoh 
Ahlus Sunnah dalam biografinya dalam Syaikh al-Mudhîrah: Abû 
Hurairah, tapi dia malah berpendapat bahwa istilah Ahlus Sunnah 
baru ada pada masa Mu’awiyah bin Abu Sufyan dan julukan tersebut 
hanya untuk rakyat jelata.



��¡����¦¤��������£�����¦���� ���­®�����������¤������ª�@���������¦�������������133��

Di Barat ada dua pendekatan dalam studi sejarah Islam awal, 
agama dan kedudukan al-Qur`an sebagai kitab suci, yaitu pendekatan 
tradisional dan revisionis. Kalau kita mau meletakkan buku Adhwâ` 
‘ala al-Sunnah al-Muhammadiyyah dalam kategori ini, maka ia lebih 
cocok dikategorikan pada pendekatan tradisional karena metodologi 
Abu Rayyah masih berkutat pada metode-metode tradisional, yaitu 
dengan meneliti sumber-sumber Islam dengan cara-cara yang sesuai 
dengan berbagai asumsi dan tradisi kesarjanaan muslim, dan belum 
menggunakan temuan-temuan arkeologi, epigrafi, dan numismatic 
sebagai bukti sejarah sebagaimana metode kalangan revisionis. Oleh 
karena itu, buku ini berusaha menggali khazanah-khazanah intelektual 
Islam baik Sunni atau Syiah sebagai topangan argumentasinya, 
meski tidak lepas dari sederet kecil karya para orientalis seperti Ignaz 
Goldziher, Philip Hitti, Kramers dan lain-lain.

Secara garis besar, persoalan utama karyanya ini berkutat 
pada beberapa persoalan- namun dalam makalah ini penulis hanya 
memfokuskan pada point 2, 5 dan 8 saja-, yaitu: 1) periwayatan hadis 
dengan makna bukan dengan lafadz; 2) keadilan para sahabat; 3) 
pemalsuan hadis; 4) riwayat israi’liyyat; 5) kredibilitas Abu Hurairah; 
6) kodifikasi al-Qur`an; 7) kodifikasi hadis; 8) al-Jarh wa al-Ta’dîl; 9) 
hadits ahad; dan 10) beberapa catatan penting. Biasanya persoalan-
persoalan ini dikemas dengan cara menukil pendapat para ulama baik 
klasik maupun kontemporer, membeberkan kekurangan persoalan itu 
serta mengkritiknya habis-habisan dan sedikit sekali menawarkan 
solusi pemecahannya. Salah satu solusi yang dia tawarkan adalah 
kritik teks (matan) seperti diisyaratkan oleh Ibnu Khaldun, Taha 
Husain dan lain-lain. Oleh karena itu, getaran dekonstruksi kajian 
hadis lebih terasa daripada rekonstruksinya dalam buku ini. 

Akhirnya, apapun yang dilakukaan Abu Rayyah, hanyalah 
sebagai bentuk ekpresi yang perlu diteruskan agar kajian Islam 
menjadi bernyawa dan bermakna. Sehingga nantinya tiada kesan 
bahwa pemikiran Islam tidak terhenti dalam satu titik, akan tetapi 
lebih kaya akan kajian dan nuasa keilmuan semakin bergairah. 



134��
¦¡�����¤§������¦����¦�����¦¡ �����������£�������y}������y��
��¦�¡��zxy|

'$)7$5�3867$.$

al-Asqalani, Ahmad bin `Ali bin Hajr Abu al-Fadhl., DO�,VDEDK� ¿L�
7DP\L]�DV�6DK�EDK, diberi notasi `Ali Muhammad al-Bujawii, 
Beirut: Dar-Al-Jaiil, 1412H.

Attabik Ali, Ahmad Zuhdi Muhdlor., .DPXV� .RQWHPSRUHU� $UDE�
,QGRQHVLD, Yogyakarta: Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren 
Krapyak, 2001.

CD Mausu‘ah al-Hadis al-Syarif, Islamic Global Software, 1991-
1997.

G.H.A. Jubynbool., The Authenticity of the Tradition Literature 

'LVFXVVLRQ� LQ� 0RGHUQ� (J\SW: Alih Bahasa, Ilyas Hasan; 
Kontroversi Hadis di Mesir (1890-1960), Bandung: Mizan, 
1969.

Kamarudin Amin., Mengkaji  Kembali Keakuratan Metode Kritik 

Hadis, Jakarta: Hikmah, 2009.

M. Ajaj Al Khathib., Ushul al-Hadits. 

_______________,  Al-sunnah Qabla al-Tadwin (1401-1981M) erj. 
AH Akrom Fahmi. Jakarta: Gema Insan Press, 1999. 

Mahmud Abu Rayyah., Adlwa’ ‘Ala al-Sunnah al-

Muhammadiyyah Kairo: DEr al-Ma‘Erif, tt.

Imam Bukhari., Sahih Bukhari, Beirut: al-Yamamah, 1987.

Muslim bin al-Hajjaj Abu al-Husain al-Qusyairi al-Naisaburi., Sahih 

Muslim, diberi notasi Muhammad Fuad Abdul Baqii, Beirut: 
Dar al-Ihya at-Turast al-Arabii, [t.th].

Mustafa as-Siba`i., DO�VXQQDK� ZD� � PDNDQDWXKD� ¿L� 7DV\ULN� � DO�,V-
lami: Alih bahasa Dja`far Abd. Muchith, Al-Hadits Sebagai 

Sumber Hukum Serta Latar Belakang Historisnya, Bandung: 
Diponegoro, 1982

Muh. Zuhri., Hadits Nabi Telaah Historis dan Metodologis, Cet. 2, 
Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003.


