HERMENEUTIKA HADIS MAHMUD ABU RAYYAH
DALAM KITAB ADHWA" ALA AL-SUNNAH AL-
NABAWIYYAH
(KAJIAN ‘ADALAH AL-SAHABAH)

Mohamad Sobirin

Mahasiswa Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
Email: mohamad_sobirin87@yahoo.com

Abstrak

This article tries to criticize the term ‘adalah al-shahabah by
elaborating the work of Abu Rayyah titled Adhwa’ Ala Al-Sunnah
Al-Nabawiyyah. For him, ‘adalah shahabah is not a final concept
and taken for granted. Then he deconstructs this concept and makes
a new conception. In sum, Abu Rayyah ideas that place shahabah
under criticism is one of the idea to refresh Islamic thought where in
Shahabah era, it was common to criticize a shahabah to another.

Keywords: ‘adalah shahabah, insider, outsider.

A. Pendahuluan

Salah satu core kajian paling prestisius dalam Islamic Studies
beberapa dekade terakhir ini adalah hadis. Hal ini terlihat dengan
banyaknya peminat terhadap disiplin ini, tidak hanya dari kalangan
muslim saja, namun bahkan dari para orientalis. Bila kecenderungan
dari sarjana muslim hanya menyentuh aspek kritik matan semata,
maka kebanyakan dari para orientalis lebih banyak berkonsentrasi
pada aspek otentisitas riwayah hadis, yang tidak sedikit dari mereka
berakhir pada kesimpulan mengenai ketidak otentikan hadis.

Kecenderungan scholar muslim (as insider) dan orientalis



14 Jurnal Studi Tmu-llmu al-Quran dan Hadis, Vol. 15, No. 1, Januari 2014

(as outsider) bagi kajian hadis tersebut, belakangan ini sudah
berkembang menjadi simultan-dialektis, sehingga keduanya pun
mengkaji semua aspek dalam hadis, baik itu kritik sanad maupun
matan. Terlepas dari kontroversi yang terjadi didalam pusaran arus
dialektika yang terjadi, pandangan secara objektif menjadi catatan
sangat signifikan bila studi hadis ini dimasukkan dalam ruang ilmu
pengetahuan.

Perkembangan yang simultan-dialektis tersebut selanjutnya
melahirkan tidak sedikit pengkaji hadis dari kalangan insider yang
memfokuskan kajiannya tidak lagi pada kritik matan hadis, namun
juga kritik sanad. Bahkan secara ekstrim beberapa diantara mereka
mencoba melakukan dekonstruksi terhadap konsepsi-konsepsi
mapan dalam ilmu hadis yang ada.

Konsep tentang keadilan para sahabat misalnya, yang secara
historis menjadi konsep sangat sentral dalam kajian ilmu hadis. Di
mana bagi kalangan ulama sunni keadilan sahabat tersebut menjadi
sebuah produk paten yang tidak dapat diganggu gugat sama sekali,
bahkan bagi yang mengkritiknya dianggap menetang hadis Nabi.
Ternyatabagi salah satuinsider studi hadis kenamaan mesir- Mahmud
Abu Rayyah- Adalah as-Sahabah bukanlah konsepsi final yang har-
us taken for granted. Bahkan ia mendekonstruksi konsep yang ada
tersebut dan mengkonstruksi satu konsep baru tentangAdalah as-S
ahabah. Konsep yang diijtihadkan oleh Mahmud Abu Rayyah itu
membuat gusar para pengkaji hadis dari kalangan insider. Karena
Abu Rayyah memposisikan sahabat sebagaimana layaknya para per-
awi yang lain. Seorang sahabat bisa saja melakukan perbuatan se-
suai dengan karakter manusia biasa. Begitu juga para sahabat pun
mempunyai tingkatan yang berbeda-beda dalam menjaga moralitas
dan integritasnya. Kalau sahabat yang mempunyai moralitas tinggi,
bagi Mahmud Abu Rayyah tidak menjadi masalah, tapi bagi para
sahabat yang moralitasnya rendah, maka tidak layak untuk menda-
patkan predikat al-’Adalah. Abu Rayyah telah cukup bukti untuk
mengatakan bahwa tidak seluruh Sahabat itu adil. Dia tidak setuju
kalau konsep Adalah as-Sahabah secara kolektif. Melalui makalah
singkat ini diharapkan dapat melihat posisi yang sebenarnya tentang
sahabat, baik dalam pandangan klasik maupun pandangan pengkaji
hadis kontemporer, khususnya Mahmud Abu Rayyah.



Hermeneutika Hadis Mahmud Abii Rayyah dalam Kitab Adhwa' Ala Al-Sunnah ...... 115

B. Biografi Intelektual

Tidak banyak data yang tersedia tentang perjalanan hidup
Abu Rayyah pada masa kanak-kanak, akan tetapi yang dapat
dikemukan adalah Abu Rayyah dalam usia yang dewasa. Dia
adalah seoarang pemuda yang penuh semangat dalam mengkaji
kegerahan yang sangat ketika ia membaca literatur yang beredar
di kalangan umat Islam. Dalam sebagian keterangan, dijelaskan
bahwa Mahmud Abu Rayyah dilahirkan pada tahun 1889 M, dan
wafat pada tahun 1970, tepatnya dia berusia 81 tahun.

Berdasarkan sumber yang berasal dari Juynboll yang
merupakan hasil yang didapat dari wawancara dengan Abu Rayyah
menyebutkan bahwa karir AbuRayyah bermula dari kekagumannya
terhadap Muhammad Abduh dan Muhammad Rasyid Ridha.
Abu Rayyah adalah murid di Madrasah ad-Dakwah wa al-Irsyad
lembaga dakwah Muslim yang didirikan oleh Ridha. Abu Rayyah
juga mengikuti berbagai khusus disebuah sekolah teologi didalam
negari. Yang paling menarik dan mungkin pengaruh dari kedua
tokoh ini adalah penolakannya terhadap taqlid, khususnya taqlid
Mazhab.!

Dalam kajian ilmiahnya dia tidak mau terpengaruh
kepada pemikiran yang telah mapan yang telah dilakukan oleh
para seniornya. Sikap jumud para ulama atau sarjana yang
ada pada masanya disebabkan tidak adanya imanjinasi atau
anspirasi dalam diri mereka. Ia berusaha keluar dari kungkungan
jerat taqlid yang berada dalam lingkungan sekitarnya.
Tulisan-tulisan Abu Rayyah banyak diilhami dari keahliannya dalam
bidang sastra, oleh karena itu, dalam sebagian hidupnya dicurahkan
kepadabidang sastra. Dengan keahliannya ini, ia berusaha membedah
dan menganalisa literatur Arab, khususnya berkaitan dengan hadis
Nabi. Ketika ia menemukan hadis Nabi yang tidak berdasarkan pada
kaidah dan cita rasa sastra, maka dia mempertanyakan dengan serius
“apakah memang betul itu sabda kenabian”. Karena menurutnya,
Sabda kenabian pasti mempunyai cita rasa yang tinggi dan mustahil
tanpa makna, ataupun sia-sia bahkan tidak etis untuk di ucapakan

'G.H.A. Jubynbool, The Authenticity of the Tradition Literature Di -
cussion in Modern Egypt: Alih Bahasa, Ilyas Hasan; Kontroversi Hadis di Mesir
(1890-1960), (Bandung: Mizan, 1969), hlm. 59.



16 Jurnal Studi 1mu-1lmu al-Quran dan Hadis, Vol. 15, No. 1, Januari 2014

oleh seorang nabi.

Yang lebih mencengangkan lagi adalah bahwa Abu Rayyah
memberikan kritikan yang serius terhadap ulama-ulama al-Azhar
seraya mengatakan bahwa ulama al-Azhar terkungkung kepada
empat imam Mazhab. Mereka tidak mau melakukan kajian lagi
terhadap persoalan-persoalan yang berkembang dan terjadi pada umat
Islam. Keadaan tersebut diperparah dengan adanya sikap tidak kritis
terhadap setiap perkataan yang dinisbatkan kepada Nabi. Keberanian
Abu Rayyah ini, yang dalam perkembangannya mendapatkan kritikan
yang tajam dikalangan ulama al-Azhar.

Ada sebagian sumber menyebutkan bahwa pemikiran Abu
Rayyah banyak dipengaruhi oleh kaum orientalis,’ khususnya Ignaz
Goldziher. Pernyataan adalah merupakan kritikan yang diajukan oleh
kebanyakan ulama hadis yang mempertahankan tradisi lama. Mereka
menyatakan bahwa salah satu bentuk pemikiran yang merupakan
produk Eropa adalah pengaruh kaum orientalis yang begitu dominan.
Ketika Abu Rayyah ditanyatentang keterlibatannya dengan orientalis,
sebagaimana dikutip Juynbool, ia mengaku tidak mengerti bahasa
lain selain bahasa Arab. Karena karya Goldziher—muhammedanische
studies, belum pernah diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Demikan

2Abu Rayyah menemukan beberapa hadis Nabi SAW yang diriwayatkan
oleh Abu Hurairah, yang penafsirannya membuat ia heran. Salah satu hadis ini ber-
bunyi seperti berikut: “Bila setan mendengar seruan untuk shalat (azan) maka
dia lari seraya terkentut-kentut.”. Salah satu bentuk redaksi hadis yang dimaksud
adalah

o % 30 _o0.

Jy)de..cd.Ul L,o)ojjlebeC,c)”uc,a»uquJ‘ b*’f&‘ng"ib»

5L Isu ;,JSLJI c.,...u 2y dabb.a J de.wJI ,.sl o‘jLan u:l I.sl)) (..Lu; 4..1.; A.Lll &4 A.UI

jy;xu&(.l Lo;al AJJ,.@ ;,Jb J|4_. 313}&' ESL |.>bj.>| u); l:b J.al g:}.dl

o e

Hadis Riwayat al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, Kitab al-Jumu ‘ah, Bab

Yufkir al-Rajul al-Syai’ Fi al-Shalah, No. 1146, CD Mausu ‘ah al-Hadis al-Syarif,
Islamic Global Software, 1991-1997.

SRayyah merasa bahwa Nabi SAW tidak mungkin mengucapkan kata-kata

remeh dan kasar seperti itu. Yang membuatnya heran adalah sabda-sabda yang,

konon, berasal dari Nabi SAW tidak memiliki retorika penuh bunga yang sering di-

jumpainya dalam berbagai tulisan. Karena figur seorang Abu Hurairah dan literatur
hadis, maka tergugahlah rasa ingin tahunya.



Hermeneutika Hadis Mahmud Abii Rayyah dalam Kitab Adhwa' Ala Al-Sunnah ..... 117

juga karyanya yang berjudul Vorlesugen, yang tersedia dalam bahasa
Arab, tidak banyak memuat teori-teori tentang studi hadis.

Dr. Mahmud Abu Rayyah yang menulis buku “Adtwa’
‘Ala al-Sunnah al-Nabawiyyah.”* Dalam muqadimmahnya, ia
mengatakan bahwa Sunnah Nabi memiliki kedudukan yang tinggi dan
membutuhkan pemahaman dan perlakuan yang istimewa. Para ulama
dalam memahami hadis Nabi selalu menggunakan paradigma lama
dan terkesan jumud (pasif dan tidak berubah sama sekali). AbuRayyah
tidak menyangkal nilai tinggi sebuah hadis sahih. Seandainya saja
perkataan Nabi, tanpa distorsi atau perubahan, maka akan diperoleh
yang bentuk yang masih ideal dan orisinal. Dia menyatakan bahwa
adanya kitab enam menunjukkan bahwa ada hadis yang tidak sahih
yang tidak masuk seleksi®.

Dalam buku ini Abu Rayyah membantah bahwa metode
menyelidiki dan belajar Hadis tak dapat diubah. Para Ahli Hadis
pada masa awal merumuskan metode ini yang akhirnya membatasi
ulama berikutnya untuk mengetahui sebagaimana ulama—ulama
terdahulu mengetahui dan mendapatkan keilmuan yang dominan,
baik berkaitan dengan sistem periwayatan ataupun kajian keilmuan.
Mereka tidak memperhatikan apakah apa yang mereka pelajari dan

“Buku ini terbit pada tahun 1958. Terbitnya buku ini lah yang menyulut
kemarahan para cendikiawan muslim ortodoks karena mereka menganggap pemi-
kiran Rayyah yang tertuang di dalam bukunya ini dinilai berseberangan, teruta-
ma pembahasan mengenai Abu Hurairah, sehingga mereka tergugah untuk mem-
berikan respon atas tuduhan-tuduhan yang terdapat di dalamnya. Lihat, G.H.A.
Juynboll, Kontroversi Hadis Di Mesir (1890-1960), terj. Ilyas Hasan (Bandung:
Penerbit Mizan, 1999), him. 59-60. Dielaborasi lebih lanjut dalam karyanya yang
lain, Syaikh al-Madlirah;, Abu Hurairah al-Daus, yang merupakan pengemban-
gan dari satu bab khusus mengenai Abu Hurairah dalam Adlwa’. G.H.A. Juyn-
boll, Kontroversi Hadis di Mesir (1890-1960), him. 91.

SKata Abu Rayyah dalam kitab Adawa’ nya: bayangkan, Imam Bukhari
menyuling 2600an hadis yang dianggap valid dari 300 ribuan hadis. Apa yang
bisa disimpulkan dari fakta ini? Kata Abu Rayyah: dengan rasio 300.000:2600an,
kita bisa mengatakan bahwa hadis pada umumnya adalah palsu atau lemah.
Yang valid hanyalah perkecualian saja. Tentu, kita berbicara mengenai era Imam
Bukhari. Dengan kata lain, pada zaman itu, betapa pervasif dan luas sekali perse-
baran hadis-hadis palsu atau minimal lemah. Begitu luasnya persebaran hadis
palsu sehingga Abu Rayyah membuat semacam hukum: hadis yang palsu adalah
“norm*“, sementara hadis yang shahih adalah “exception®.



18 jwma[ Studi lmu-1lmu a[—Qgr’an dan Hadis, Vol. 15, No. 1, Januari 2014

dikaji itu benar atau salah dan tidak rasional, atau layak. Lebih dari
itu, dalam kitab tersebut juga disebutkan bahwa para ahli hadis tidak
banyak memperhatikan kritik tekstual, yakni kritik matan, apakah
matan itu benar-benar layak atau tidak, bukan merupakan kriteria
yang sah.

Karya yang keduanya berjudul “Qissatu Al-Hadits Al-
Muhammadi; Syaikh Al-Mudhirah”. Dia menyebutkan tentang
keberadaan Abu Hurairah dalam berbagai aspek, termasuk banyaknya
hadis yang diriwayatkan Abu Hurairah yang sangat fantastik. Abu
Rayyah berusaha mengkritisi terhadap riwayat dari Abu Hurairah
yang banyak mengalami kejanggalan dalam pemahamannya. Ia
mengatakan bahwa tidak mungkin hadis Nabi tidak mengunakan
bahasa sastra ataupun memberikan makna yang menyalahi dari
sabda kenabian.

Pada mulanya, Abu Rayyah ini termasuk seorang yang gigih
membela Islam dan Sunnah Nabi. Dia pernah menulis sejumlah artikel
di bebebapa media yang menunjukkan perhatiannya kepada umat
Islam dan pembelaannya terhadap Sunnah. Bahkan, dia termasuk
salah seorang yang mengkritik Taufiq Al-Hakim yang menyerukan
penyatuan agama (wihdatul adyan). Pada sekitar tahun 1942 M,
penyimpangan pemikirannya mulai tampak dalam satu tulisannya
di majalah Al-Fath Al-Islamiyah. Dalam tulisannya tersebut, Abu
Rayyah membela Al-Quran namun sembari merendahkan dan
melecehkan Sunnah. Inilah awal perubahan pemikiran DR. Mahmud
Abu Rayyah®.

Tulisan-tulisan Abu Rayyah kontan dihujani kritik tajam dan
dibantah keras oleh para ulama seperti Muhammad Abu Shuhbah,
Muhammad as-Samahi, Mushthafa al-Sibai, Sulayman al-Nadwi,

®Dalam buku Adhwa" ‘Ala al-Sunnah al-Nabawiyyah, Abu Rayyah me -
gatakan bahwa setelah turun ayat “Pada hari ini Aku sempurnakan agama-Ku...
dst,” agama ini sudah tidak membutuhkan apa-apa lagi selain Al-Quran. Lalu,
Abu Rayyah banyak mengumbar kata-kata dusta yang dia nisbatkan pada Sha-
hih Al-Bukhari dan dia katakan terdapat dalam Fath Al-Bari. Intinya, Abu Rayyah
ingin mempengaruhi pembaca agar berpikiran bahwa kebanyakan hadits-hadits
Nabi adalah israiliyat yang disadur dari buku-buku orang Yahudi dan Nasrani. Abu
Rayyah juga menyebutkan sebuah riwayat yang dia katakan terdapat dalam Al-
Bidayah wan Nihayah-nya Ibnu Katsir, tentang teguran Ibnu Umar kepada Ka’ab
Al-Ahbar.



Hermeneutika Hadis Mahmud Abii Rayyah dalam Kitab Adhwa' Ala Al-Sunnah ...... 119

Muhibbuddin al-Khathib, ‘Abdu al-Razzaq Hamzah, ' Abdu al-Rahman
ibn Yahya al-Yamani, Muhammad Abt Zahrah dan Muhammad ‘Ajjaj
al-Khathib.”

C. Konsep ‘Adalah as-Sahabah
C.1. Pengertian Sahabat

‘Adalah secara etimologis berarti keadilan, kelurusan atau
kejujuran.® Secara terminologis‘Adalah berarti orang yang tidak
memiliki sifat yang mencacatkan keagamaan dan keperwiraanya.’
Konsep ‘Adalah ini terintgrasi dalam studi hadis dan atau
sunnah. '

'Buku-buku yang disusun guna menanggapi dan menyanggahp -
mikiran Abu Rayyah yang tertuang didalam kitabnya Adlwa’ ‘Ala al-Sunnah
al-Muhammadiyyah di antaranya adalah: 1) Bantahan berseri dalam Majallat al-
Manar, oleh Muhammad Muhammad Abu Syuhbah, 2) Abu Hurairah Fi al-Mizan,
Kairo 1958, oleh Muhammad Muhammad al-Samahi, 3) Antologi essai Difa“ ‘An
al-Hadis al-Nabawi Wa Tafnid Syubuhat Khushumih, Kairo 1958, 4)Zhulumat Abi
Rayyah Imam Adlgqa’ al-Sunnah al-Muhammadiyyah, Kairo 1959, oleh ‘Abd Raz-
zaq Hamzah, 5) al-Anwar al-Kasyifah Lima Fi Kitab Adlwa’ ‘Ala al-Sunnah Min
al-Dlalal Wa al-Tadlil Wa al-Mujazafah, Kairo 1959, oleh ‘Abd al-Rahman bin
Yahya al-Yamani, 6) al-Sunnah Wa Makanatuha Fi al-Tasyri’, Kairo 1961, oleh
Mushthafa al-Siba‘i, 7) Abu Hurairah Ra’iyyat al-Islam, Kairo 1962, oleh Muham-
mad Ajjaj al-Khathib, 8) al-Sunnah Qabl al-Tadwin, Kairo 1963, oleh Muhammad
‘Ajjaj al-Khathib, 9) Tulisan-tulisan Muhammad Abu Zahrah. Lihat lebih lengkap,
G.H.A. Juynboll, Kontroversi Hadis Di Mesir (1890-1960), hlm. 57-58.

8Attabik Ali, Ahmad Zuhdi Muhdlor, Kamus Kontemporer Arab-Indon -
sia, Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren Krapyak, Yogyakarta, him.1277.

? M. Ajaj Al Khathib, Ushul al-Hadits, Hal.233

"Dalam mendefinisikan kata al-sunnah, Rayyah memiliki pandangan
yang tidak jauh berbeda dengan para pengkaji hadis sebelumnya, “segala sesuatu
yang diasosiasikan kepada Nabi saw., baik berupa perkataan, perbuatan, dan keteta-
pan.” Dalam memposisikan al-sunnah, Rayyah kemudian membaginya menjadi
dua: al-sunnah al-‘amaliyyah dan al-sunnah al-qauliyyah. Keduanya memiliki po-
sisi tersendiri, al-sunnah al-’amaliyyah memiliki otoritas lebih dibandingkan den-
gan al-sunnah al-qauliyyah, karena yang pertama jelas dilakukan secara langsung
oleh Rasulullah saw. Namun, meskipun demikian secara garis besar Rayyah tetap
memposisikan al-sunnah pada tempat kedua setelah al-Qur’an. Lihat di Mahmud
Abu Rayyah, Adlwa’ ‘Ala al-Sunnah al-Muhammadiyyah (Kairo: Dar al-Ma‘arif,
tt.), him. 11-15.



120 _]uma[ Studi mu-1lmu al—%r’an dan Hadis, Vol. 15, No. 1, Januari 2014

Al-Sahabah secara terminologis berarti sahabat atau
sahabat Nabi''. Adapun pengertian Sahabat menurut ulama’ hadis
adalah setiap muslim yang pernah melihat Rasulullah SAW. Imam
Bukhari di dalam kitab shahihnya mengatakan di antara kaum
muslimin yang pernah menyertai Nabi SAW., tahu pernah melihat
beliau termasuk sahabat beliau'>. Imam Ahmad menyebut Ahli
badar termasuk sahabat, kemudian berkata: Manusia paling utama
setelah mereka adalah sahabat-sahabat Rasulullah saw, generasi di
mana beliau diutus di kalangan mereka. Setiap orang yang pernah
menyertai beliau selama satu tahun atau beberapa bulan atau sehari
atau satu jam atau sekadar pernah melihat beliau termasuk sahabat.
[a memiliki status sahabat sesuai dengan kadar kesertaan yang
dilakukannya, dan sebelumnya pernah bersama, mendengar dari dan
memperhatikan beliau."

Imam Ibnu Hajar Al-°Asqalani mempresentasikan ungkapan
imam Bukhari bahwa, penamaan sahabat nabi diperuntukkan bagi
orang yang berteman dengan Nabi—bukan sekadar penamaan
sahabat secara bahasa, yang dalam tradisinya sekadar menemani,
akan tetapi juga disyaratkan orang yang melihat Nabi walau dari
jarak jauh.'

Dengan demikian adalah al-Sahabah dapat diartikan
moralitas yang tinggi bagi orang yang bertemu dengan Nabi dan
mempunyai komitmen keislaman yang istimewa serta mengunakan
intelektual yang kredibel dalam periwayatan hadits.

' Op.Cit., hlm. 1167.

“Imam al-Mugbili menyatakan bahwa Sahabat-sahabat yang masuk d -
lam kategori ulama adalah setiap orang yang melihat Nabi. Mereka memberikan
istilah tentang sesuatu berdasarkan pada ketatapan akhir masa. Kemudian mer-
eka menafsirkan al-Kitab dan al-Hadis dengan terminology mereka sendiri.Saha-
bat bukannya didalamnya berdasarkan pengertian syari, akan tetapi berdasarkan
pada makna bahasa, demikian juga berkaitan dengan kata-kata yang tertuju pada
keutaman-keutaman sahabat. Menurut Ahli Hadis tidak menggunakan istilah se-
bagaimana diatas, akan tetapi dengan menggunakan syarat tertentu, yaitu: Hen-
daknya dia ditetapkan keislamannya dan mati dalam keadaan Islam dan bukan mati
dalam keadaan murtad.

BIbid., hlm. 377.

M. Abu Rayyah, Adwa ’Ala as Sunnah al-Muhammadiyah (Beirut:
Darul Ma’arif), hlm. 341.



Hermeneutika Hadis Mahmud Abii Rayyah dalam Kitab Adhwa' Ala Al-Sunnah ...... 121

C.2. Dasar Normatif ‘Adalah as-Sahabah

Dalam pandangan Abu Rayyah, para sahabat mendapatkan
posisi yang istimewa berdasarkan pada kredibilitas yang dimiliki.
Jika seoarang sahabat tidak mempunyai kredibilitas yang tinggi,
maka tempat yang istimewa bukan menjadi haknya. Menurutnya,
kritik, penyelidikan dan penelitian terhadap perawi hadis dilakukan
bukan pada level dibawah sahabat, akan tetapi pada setiap tingkatan.
Sahabat Nabi tidak lepas dari proses penelitian dan kajian dalam
sistem Jarh wa Ta’dil.

Ada beberapa bukti yang bisa dikemukan untuk menunjukan
bahwa tidak semua sahabat adil, baik itu berdasarkan ayat al-Quran,
hadis Nabi, ijma Semua merujuk pada pernyataan bahwa tidak
adanya keadilan secara kolektif.

Imam al-Baghawi dan koleganya meriwayatkan dari Ibnu
Abbas mengatakan bahwa Rasulullah belum mengetahui orang-orang
munafik sehingga turun Surah al-Baraah. Nabi hanya mengetahui
sebagian sifat-sifat, sikap-sikap dan perkataan-perkataan mereka
dalam beberapa surah yang diturunkan sebelum al-Baraah, yaitusurah
al-Munafiqin, al-ahzab, al-Nisa’ al-Anfal, al-Qital dan al-Hasyar. Di
dalam surah al-Bara’ah dijelaskan dengan gamblang tentang varian-
varian munafik. Varian-varian ini diambil dari peristiwa yang terjadi
pada perang tabuuk.

Sedangkan dari Hadis Nabi juga menyebutkan para sahabat
yang munafik yang terjadi pada masa Rasulullah dan setelahnya,
antara lain:

08 Ll JB T e el o el ) o o8 s LS 535 s
ol a1 o Wil ol b s e alll o ol g e )
ade dll o | el o 55l ane e s Ui ol o] o s Lt
il s bl g e o ol o] o WU e 03,0 ) UG s
160 ol o )5 Y i © s

“Imam Bukhari, Sahih Bukhari (Beirut: al-Yamamah, 1987), juz. VI,
hlm. 2604.
16]bid., Imam Bukhari, Sahih Bukhari, Juz. V, hlm. 2406.



122 ]urna[ Studi lmu-1lmu a[—%r’an dan Hadis, Vol. 15, No. 1, Januari 2014

sl e JB o W )l de o plie W Gl o deoe L0

ke 03 JB s e alll o ol o] Sl oy el W J o e o

e ) U s il I 1pmis gl 3l o il pme Jlay 255

7 i ol b 505 Y ] J s ool ol

Hadits-hadits di atas ataupun hadis yang lain yang mempunyai
kemiripan makna, semuanya merujuk kepada tiada keseragaman
sahabat dari segi integritasnya. Lebih lanjut, Abu Rayyah mengatakan
bahwa konsep tentang ‘Adalah as-Sahabah perlu dipertimbangkan
kembali.

Adapun ijma’ dijelaskan oleh al-Mugbilii dalam kitab al-Ilm
as-Syamikh fii Tafsiil al-Haq Ala al-‘Aba wa al-masyayikh” sebagai
berikut:” Maka sesungguhnya banyak dari ulama muhaqqiqin tidak
mengambil sikap seperti mereka yaitu menganggap semua sahabat
adil, mereka mengatakan seperti yang diungkapkan oleh Imam
Mugbily bahwa sifat itu aghlabiyah tidak bersifat umum dan boleh
saja terjadi pada mereka apa yang terjadi pada selain mereka seperti
salah dan lupa bahkan mendahulukan nafsu mereka sendiri. Mereka
menguatkan pendapatnya berdasarkan bahwa sahabat adalah manusia
dapat terjadi pada mereka perkara yang terjadi pada selain mereka
yaitu sifat-sifat yang dikembalikan pada tabi’at manusia. Pemimpin
mereka yang telah dipilih Allah (Muhammad SAW) “Allah lebih tahu
saat menjadikan risalaha-Nya” telah berkata: “Sungguh aku hanyalah
manusai bisa benar dan bisa saja salah”.

C.3. Kontroversi seputar ‘Adalah As Sahabah
Dalam persoalan, Adalah As Sahabah ternyata ada berbagai
pendapat yang menarik untuk diperhatikan:

1. Pertama, menurut jumhur ulama’ hadits, para sahabat itu
semuanya adil, itu karena, mereka tidak perlu dikritik. Sia-
sia dan kuwalat mengkritik sahabat nabi. Banyak alasan
dikemukakan untuk menunjang nama baik sahabat karena ada
ayat al Qur’an dan hadits nabi yang memberi isyarat untuk

"Muslim bin al-Hajjaj Abuu al-Husain al-Qusyairii an-Naisaburii, Sahih
Muslim, diberi notasi Muhammad Fuad Abdul Baqii, (Beirut: Dar al-Thya at-Turast
al-Arabii, [t.th]), Juz. IV, hlm. 1800.



Hermeneutika Hadis Mahmud Abii Rayyah dalam Kitab Adhwa' Ala Al-Sunnah ...... 123

ini."

2. Kedua, kaum Mu’tazilah berpendapat bahwa semua sahabat
itu adil kecuali mereka yang terlibat perang Shiffin.

3. Ketiga, sebagian kecil ulama’ berpendapat bahwa semua
sahabat boleh diuji keadilannya. Kebanyakan mereka adalah
ulama’ mutaakhir seperti, Muhammad Abduh, Rasyid Ridha,
Mahmud Abu Rayyah dan Lainnya. Menurut mereka, sahabat
itu masih manusia biasa yang boleh jadi alpa."

Dalam kitabnya Adhwa ‘Ala as Sunnah al Muhammadiyah
AbL] Rayyah Menjelaskan bahwasannya pada saat ulama jumhur
menganggap/ berpijakbahwasemuasahabat adil dantidak memberikan
teorijarh dan ta 'dil padamereka sama seperti mereka menerimaperawi
yang lain dan menganggap mereka mempunyai sifat ma’sum (terjaga)
dari kesalahan lupa, maka adanya sahabat yang bertikai, sahabat yang
munafik, sahabat yang fasik ataupun kesalahan-kesalahn yang lain
seharusnya menjadi bahan pertimbangan. Sebagimana dikutip Ab[]
Rayyah dari karya Imam al-Ghozali—al-Mustafa dinyatakan bahwa
prilaku sahabat layaknya prilaku selain sahabat dan mengharuskan
untuk diperbincangkan.

Mahmmud Abu Rayyah berkenaan dengan integritas (al-
‘Adalah)sahabat, mengajukanpulaArgumentasitentang sebuahrealita
bahwa para sahabat berbeda derajat dan tingkat keilmuannya® satu
sama yang lainnya, khulafa’ al-Rasyidin, misalnya. Tentu hal ini
akan erat berkaitan dengan tingkat kebenaran yang disampaikan
satu sahabat yang memenuhi kriteria tertentu dibandingkan sahabat
lainnya.

Selain itu, model periwayatan setiap sahabat berbeda
tergantung seberapa besar intensitas masing-masing dalam bertemu
Rasulullah Saw. Artinya adalah bahwa tidak setiap Hadits yang
diriwayatkan oleh sahabat dan dikodifikasikan dalam kitab Hadits
benar-benar didengar langsung dari Rasulullah Saw, melainkan ada

8Mustafa as-Sibaii, al-sunnah wa makanatuha fii Tasyrik al-Islami: Alih
bahasa Dja’far Abd. Muchith, Al-Hadits Sebagai Sumber Hukum Serta Latar Bela-
kang Historisnya, (Bandung: Diponegoro, 1982), hlm. 98-99.

YMuh. Zuhri, Hadits Nabi Telah Historis dan Metodologis, (Yogyakarta:
Tiara Wacana), hlm. 129 — 132.

2 Abu Rayyah, Op. Cit., hlm. 70.



124 _]uma[ Studi Mlmu-1lmu a[—%r’an dan Hadis, Vol. 15, No. 1, Januari 2014

yang disampaikan hanya melalui sahabat satu dengan yang lain.
Sehingga mereka yang tidak mendengarkan langsung dari Rasulullah
SAW., mengambil Hadits itu dari sahabat lain yang mendengarnya.
Realitas seperti ini akan menimbulkan problem pertentangan
antara satu riwayat dengan riwayat lain*'. Misalnya saat_A’isyah
mendengar bahwa Ibn Umar menyampaikan Hadits bahwa orang
yang sudah mati akan terkena azab sebab tangis keluarganya,
seketika A’isyah mengatakan bahwa cerita itu bukan Hadits sebab
bertentangan dengan ayat al-Qur’an, Adalah para sahabat merupakan
dasar dari kritik Hadits tradisional karena Adalah setiap generasi
perawi harus dibuktikan, dengan pengecualian para sahabat karena
mereka telah dijamin oleh Allah dan Rasul-Nya. Namun pada
akhirnya konsep ‘Adalah kolektif para sahabat harus dibenturkan
dengan beberapa pernyataan. Pertama, Hadits Nabi Muhammad
SAW., yang memperlihatkan bahwa beliau tidak sepenuhnya
percaya kepada seluruh orang yang dapat disebut sahabat. Dalam
sebuah Hadis beliau berkata:” Barang siapa yang berbohong tentang
aku, maka sengaja mengambil tempatnya di neraka”.ini tentu saja
merupakan bukti bahwa Nabi Muhammad SAW., tahu adanya orang
yang meyebarluaskan kebohongan seputar dirinya. Bukti kedua
adalah konflik dan saling tuduh di antara para sahabat. A’isyah
dan Ibn A’bbas diriwayatkan telah mengkritik Abu Hurairah; Umar
mempertanyakan sebuah riwayat dari Fathimah binti Qays; Umar juga
diriwayatkan pernah menahan tiga sahabat untuk tetap di Madinah,
untuk mencegah mereka menyebarluaskan Hadits. Abu Rayyah
menegaskan/menyimpulkan bahwa ada dua hal yang menyebabkan
bencana pada umat Islam yaitu:
a. Memutlakkan adil sahabat
b. Percaya buta dengan kitab hadits yang memuat kebohongan
dan maka kita tidak jauh dari kebenaran®

Selain alasan-alasan diatas, Mahmud Abu Rayyah membuat
klasifikasi sahabat-sahabat Nabi dalam berbagai corak yang
didasarkan pada pemahamn terhadap ayat-ayat al-Qur’an. Dalam
ayat-ayat tersebut dikemukan bahwa diantara sahabat Nabi ada yang
fasiq, ada yang munafik. Selain itu, dia juga menggunakan hadis nabi

2! Abu Rayyah, Adhwa’..., Op. Cit., hlm. 74.
2Abu Rayyah, Adhwa’... , hlm.57.



Hermeneutika Hadis Mahmud Abii Rayyah dalam Kitab Adhwa' Ala Al-Sunnah ...... 125

sebagai sebuah dasar untuk memperkuat argumentasinya tentang
tidak adanya kolektifitas keadilan para sahabat.

D. Beberapa Sahabat Yang terindikasi Terkena Tajrih

Menurut Mahmud Abu Rayyah ada beberapa sahabat
yang teridikasi negative dengan mmeriwayatkan beberapa hadis,
diantaranya adalah:

D.1. Sahabat Wahab bin Munabbih

Abu Rayyah dan sejenisnya mengatakan bahwa Wahab
bin Munabbih adalah seorang yang pendusta dan pembuat hadits
maudhu’. Menurut Abu Rayyah bahwa para ahli sejarah menyatakan
bahwa Wahb bin Munabbih adalah orang Persia Asli. Kemudian
nenek moyangnya pindah ke Yaman dalam jumlah yang besar untuk
selanjuutnya mereka berdomisili disana, sehingga mereka mengetahui
tradisi Arab dengan system silsisah keterunan, dengan menyebut diri
mereka dengan keturunan Persi, salah satu diantara mereka adalah
Tawus bin Kaisan seeorang tabjin yang terkemuka?.

Nenek moyang Wahb bin Munabbih memeluk agama majusi
pada awalnya tetapi ketika bergaul dengan orang-orang yahudi
diYaman, mereka mengambil peradaban mereka dan mengikuti ajaran
tersebut sehingga akhirnya mereka mengetahui hal yang berkaitan
dengan agama Nasrani. Dengan demikian, Wahb bin Munabbih
mengetahui tentang tradisi Yunani dan terbekali dengan ajaran-ajaran
ahlul Kitab.

Para Sahabat Nabi banyak yang mengambil riwayat dari Wahb
bin Munabbih, diantaranya adalah Abu Hurairah, Abdullah bin Amr,
Ibn Abbas, Jabir bin Abdullah. Hampir semua kitab induk mengambil
riwayat dari Wahb bin Munabbih, tidak terkecuali Imam Bukhari dan
Imam Muslim.

Sebenarnya persoalan yang banyak memjadi kritikan Abu
Rayyah adalah terkait dengan riwayat israilliat yang dibawakan Wahb
bin Munabbih yang dalam matnnya banyak mengandung kejanggalan
dan keluarnya teks dari sabda kenabian.

D. 2. Ka'ab al-Akhbar
Nama lengkap Kaab al-Akhbar adalah Ka’ab Ibn Mati’ Al-
Himyari. Selain Nama asli, ia juga mendapatkan nama julukan yaitu.

3]bid., hlm. 150.



126 ana[ Studi Mlmu-1lmu a[—Qgr’an dan Hadis, Vol. 15, No. 1, Januari 2014

Abu Ishaq. Dia berasal dari Negeri Yaman dengan bermargakan Dhu
Ru’ayn atau juga dikenal dengan marga Dhu Al-Kila’a. [a datang ke
Medina pada masa pemerintahan Umar bin Khattab. Ia tinggal di
Medina sampai masa pemerintahan Utsman.

Ka’ab kemudian tercatat adalah seorang Yahudi yang sangat
mengetahui Taurat. Ia banyak meriwayatkan keterangan-keterangan
tentang hal-hal yang berkaitan dengan Perjanjaian Lama. Banyak
sahabat-sahabt yang terkenal yang meriwayatkan hadis dari dia,
diantarannya Abu Hurayrah, Abdullah Ibn ¢ Umar, Abdullah Ibn Amr
Ibn Al-As, dan Mu’ Awiyah Ibn Abi Sufyan, dari dia jugalah Umar
kemudian sering meminta saran, nasehat dan ilmu. Ka’ab masuk
Islam setelah Nabi saw. wafat, yaitu pada zaman Abu Bakar dan
Umar, kemudian Ka’ab datang ke Madinah. Banyak keanehan yang
terjadi berkaitan dengan terlambatnya memeluk agama Islam?*.

Ibnu Syihab al-Zuhri menyebutkan, “Orang yang mula-mula
memberikan sebutan Faruq kepada Umar adalah ahlulkitab. Tak ada
berita yang sampai ke kita mengindikasikan bahwa sebutan tersebut
diberikan oleh Nabi. Gelar al-faruq dikutip dari perkataan Ka’ab al-
Akhbar kepada Mu’awiyah, “Umar al-Faruq adalah gelar atau sebutan
yang adala dalam Taurat.”

Umar juga terkenal dalam sejarah sangat mendengar perkataan
Ka’ab yang selalu melegitimasi perkataannya dengan “sabda Tuhan
dan kitab Tuhan” yaitu Taurat. Seperti kasus, ketika Umar ingin
bepergian ke Irak, Ka’ab mengatakan kepada Umar, “Jangan pergi ke
Irak karena di Irak banyak jinnya, dan sembilan persepuluh ilmu hitam
atau sihir juga ada di sana”. Kejadian ini bersumber dari Saif Bin
Umar, menyebutkan ketika terjadi wabah di Irak, Umar meminta para
pembantunya untuk memberikan saran tentang berbagai kota. Ka’ab
berkata seperti berikut ini tentang Irak dalam rangka menanggapi
langkah Umar meminta saran.

**Ada alasan yang oleh Abu Rayyah dianggap sebagai alasan yang bernilai
politis. Disebutkan dalam bukunya Adwa...., terlambatnya masuk Islam Kaab al-
Al-Akhbar disebabkan karena alasan keluarga, yaitu Bapak Kaab adalah seorang
yang suka menyalin kitab taurat, yang pada masa Nabi tulisanya belum selasai,
Kaab berusaha untuk mendapatkan tulisan itu, dan kesempatan yang terbaik un-
tuk masuk Islam dan ia mendapatkan kitab Taurat adalah pada masa pemerintahan

_Umar, sehingga ia lakukan prosesi syahadat pada masa itu. Lihat, Abu Rayyah,
_Adwa, Op. Cit., him. 148.



Hermeneutika Hadis Mahmud Abii Rayyah dalam Kitab Adhwa* Ala Al-Sunnah ...... 127

Demikianlah sejarah manis khalifah Umar, salah satu khulafa
ar-Rasyidin ini berjalan berjalan bersama “dongeng-dongeng” Ka’ab
al-Akhbar si Yahudi. Ironisnya —seperti yang telah disinggung
terdahulu- orang-orang Yahudi ini malah mendapat tempat di tengah
kaum Muslim. Penerimaan pada kabar dan riwayat dari orang-orang
yang dilaknat Allah dan Rasul-Nya ini telah membawa bencana
berkepanjangan bagi sejarah intelektualitas, kemanusian dan agidah
di dunia Islam.

Ka’ab al-Akhbar meninggal dunia pada 32 atau 33 H di
kota Himsh. Pada saat itu sebuah makam yang berkubah tinggi
dibangun untuknya di Mesir. Ka’ab al-Akhbar menjadi sumber andal
dan terpercaya selama berabad-abad, sehingga ia banyak dijadikan
rujukan dalam buku-buku sejarah dan tafsir.

D. 3. Abii Hurairah

Abu  Hurairah adalah sahabat yang paling banyak
meriwayatkan hadis Nabi saw., ia meriwayatkan hadis sebanyak 5.374
hadis. Abu Hurairah memeluk Islam pada tahun 7 H, tahun terjadinya
perang Khibar, Rasulullah sendirilah yang memberi julukan “Abu
Hurairah”, ketika beliau sedang melihatnya membawa seekor kucing
kecil. Julukan dari Rasulullah SAW., itu semata karena kecintaan
beliau kepadanya®.

Ia datang kepada Nabi SAW., di tahun yang ke tujuh Hijrah
sewaktu beliau berada di Khaibar. Data ini diperjelas oleh Ibn
Saad dalam kitab al-Tabaqat al-Kubra yang menyatakan bahwa
keturunan ad-dhaus—termasuk didalamnya Abu Hurairah--
mendatangi Nabi Muhammmad pada saat kampanye menentang
Khaibar. Pada saat itu pula Nabi memerintahkan sahabat untuk
membagikan harta rampasan perang kepada Abu Hurairah karena
kemiskinan yang dialaminya, kemudian Abu Hurairah bergabung
dengan kaum suffah.

Abu Rayyah menyatakan bahwa ketika Abu Hurairah
berusaha mendekati Nabi, sebenarnya hanya ada satu misi penting
yang dilakukannya, yaitu ingin mendapatkan makanan. Bahkan
dalam bukunya’Syaikh al-Madhirah”, ia secara tegas menyatakan

Ahmad bin Ali bin Hajr Abu al-Fadhl al-Asqalani al-Syafi’i, al-Isabah fi
Tamyiz al-Sahabah, diberi notasi Ali Muhammad al-Bujawi ( Beirut: Dar-Al-Jaiil,
1412H), Jilid. IV, hlm. 316.



128 ana[ Studi Mlmu-1lmu a[—Ql'Ar’an dan Hadis, Vol. 15, No. 1, Januari 2014

bahwa Imam Bukhari meriwayatkan hadis yang menyebutkan bi—
Syiba bathnihi atau lisyiba bathnihi**. Dengan analisa bahasanya, ia
menunjukkan kata i mempunyai pengertian talil yang berarti bahwa
Abu Hurairah mendekati rasulullah karena motivasi matriil saja?’.

Selain kedekatannya dengan Nabi, Abu Rayyah menyatakan
bahwa Abu Hurairah terlalu banyak meriwayatkan hadis, padahal
sahabat yang lain tidak sebanyak apa yang telah diriwayatkan Abu
Hurairah. Keraguan Abu Rayyah terhadap Abu Hurairah disarkan
pada beberapa pertimbangan, antara lain;1)Abu Hurairah berada
dekat dengan Nabi dalam waktu yang singkat; 2) riwayat Abu
Hurairah yang menyatakan bahwa dia lebih banyak meriwayatkan
hadis dibanding dengan sahabat yang lain—yaitu sekitar 5.374%,

Keistimewaan Abu Hurairah dibanding sahabat Nabi
yang lain, juga menjadi objek kajian Abu Rayyah. Ia mengatakan
bahwa sangat tidak mungkin Abu Hurairah mempunyai kedudukan
yang istimewa dibanding sahabat Nabi yang lain, ambillah sebuah
contoh, Ali bin Abi Talib, Abdullah bin Umar. Abu Hurairah pernah
menyatakan bahwa tidak ada sahabat Nabi yang meriwayatkan lebih
banyak dari dia kecuali Abdullah bin Umar. Tapi pada kenyataannya
‘Abdullah hanya meriwayatkan hadis jauh lebih sedikit dibanding
Abu Hurairah. Abu Rayyah menduga keras bahwa Abu Hurairah
mungkin tidak berani meriwayatkan hadis sebanyak seperti yang
diinginkannya, karena sahabat-sahabat besar masih hidup pada saat
dia membuat pernyataan ini. Mereka mungkin tidak setuju dengan
kegiatannya.

Pada masa Umar bin Khaththab menjadi Khalifah, Abu
Hurairah menjadi pegawai di Bahrain, karena banyak meriwayatkan
hadis Umar bin Khaththab pernah menetangnya. Umar menyerang
Abu Hurairah dengan cambuknya seraya mengatakan:”Engkau
telah meriwayatkan sedemikian banyak hadis, mana mampu engkau
berkata dusta tentang Nabi”.

Masih banyak lagi kecurigaan yang dirasakan oleh Abu
Rayyah yang berkaitan dengan Abu Hurairah sebagai pembawa
berita yang berasal dari Rasulullah. Kecurigaan yang dilakukan Abu

ZImam Bukhari, Sahih..., Op. Cit., Jilid V, him. 2071
¥ Juynbool, Op. Cit., hlm. 96.
#Abu Rayyah, Adhwa’..., him. 194-202.



Hermeneutika Hadis Mahmud Abii Rayyah dalam Kitab Adhwa' Ala Al-Sunnah ...... 129

Rayyah semata-mata ingin mempertanyakan kembali tentang prinsip
keadilan sahabat yang kolektif dengan mengunakan pendekatan yang
objektif dan ilmiah.

E. Kritik Intenal Teks (matan) Abu Rayyah

Sebagimana dikatakan Mahmmud Abu Rayyah bahwa
dikalangan ulama hadis hanya mempertimbangkan pesoalan sanad
saja—sampai-sampai persoalan seperti dimasak terlalu lama hingga
hamapir gosong. Akan tetapi, mereka kurang memperhatikan adanya
kritik tekstual,yakni kritik matan, apakah benar matan hadis tersebuat
berasal dari Rasulullah ataupun bukan. Berdasarkan kegelisahannya
itu, dia menawarkan teori-teori yang berkaitan dengan kritik matan,
yaitu:
E.1. Teori Komparasi tentang kebenaran teks

Berkaitan dengan teori yang pertama ini, Abu Rayyah
berusaha mememperbandingkan antara hadis yang satu dengan hadis
yang lain yang mempunyai nilai lebih tinggi.

W65 o o el e o2 B il o oo A e G el Lo

aorbdl 1de adad sty
Hadis ini sepintas bila dilihat adalah merupakan hadis yang
menujukkan kepada kistimewaan Abu Hurairah, akan tetapi bila
dilihat dengan suatu perbandingan sahabat yang lain, misalnya, al-
Sabiqunnal awwalun, maka posisi Abu Hurairah akan menjadi tergesar
dan berada dibawah level mereka. Hadis di iatas, bila dibandingkan
dengan hadis yang diriwayatkan oleh jamaah imam hadis, maka
ditemukan bahwa hadis tersebut mengalami kejanggalan.

A op il e Slke oo glin oo 155 Ul 6 e o dens L
Sy acael o 51 AU QLS Y1 Y B 5 Ol Saze o ) el 16 danr
S5y Janll JB § Zigmall oo b b el I . Zimall 0o 5 Lo 5l (s

S s Jiy Vs )

E.2. Teori tentang keaslian sumber teks

Teori ini adalah sebuah teori untuk mendapatkan sebauh



130 Jumal Studi lmu-1lmu a[—%r’an dan Hadis, Vol. 15, No. 1, Januari 2014

teks/matan hadis itu dari mana asal terjadi. Dalam beberapa hadis
disitu ditemukan perawi yang bukan meriwayatkan hadis dari
penutur awal, melainkan adanya pengakuan dan pelafadzan secara

langsung dapat menyebutkan sumber aslinya.

5 s o s o Al Dol L Wi L i o S e
w»,ﬁuwmw»wwwlx;wwbh@cﬁwwlw
Sy U8 B 5,08 ol o wole o i 2 o et 3t v o8 bl

ol U i JS Sty Al plons o ooy ke 4l o

Setelah diadakan penelitian, Menurut Abu Rayyah, Hadis
tersebut sebenarnya adalah hadis yang diriwayatkan oleh Kaab al-
Akbar. Hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah sebenarnya
bukan dari jalurnya, akan tetapi adalah berasal dari Kaab al-Akbar.
Abu Rayyah mengatakan bahwa sebenarnya Abu Hurairah mengutip
pendapat Kaab al-Akbar, akan tetapi dia tidak menyebutkan bahwa
dia meriwayatkan darinya. Redaksi yang digunakan Kaab al-Akbar
adalah:

3l g oAl gy Lodl B ol e s s Al B el e ) e
ol | o o5 AU Wb JB Lol 3 2Ll g5 ol s il 3
E.3. Teori tentang isi teks

Teori ini sebenarnya adalah teori tentang kritik materi hadis
yang disamapaikan. Tolak ukur yang digunakan adalah pakah hadis
tersebut sesuai dengan al-Quran, apakah kandungannya menyalahi
dari syarjat Islam yang murni, dan juga melihat apakah hadis tersebut

dituturkan berdasarkan kisah israilliyat yang dibawa oleh orang-orang
selain Islam, misalnya, Taurat (perjanjian lama)

Ls,,,>|(.3,>u,| JuJumewu»yuwlwwwu@wﬁw@ﬂ
bu’@‘u&we‘dy@bww'“u&ﬂbwuf‘u&“‘wdﬂ-ﬂw'
Gl g By 1 oy 5o Al 515 IS g ey i Al o Ul isl JG;
G 2BVl s 0y Sl oy SVl oy 2eddl 35 2V o el L 3l



Hermeneutika Hadis Mahmud Abii Rayyah dalam Kitab Adhwa' Ala Al-Sunnah ...... 131

sl sy Wl ade sl 3 sl g Ol U s bVl a5l
Sl )l o L el Slel o Gl 31 3 ldl 31 5 drand] o5
L

Bila dilihat secara utuh, maka hadis tersebut bertentangan
dengan al-Quran yang menyatakan bahwa Allah menciptakan langit
dan bumi dalam waktu enam hari.Sebagaimana tersebut dalam al-
Quran Surah Fushshilat ayat 9-12

Katakanlah: “Sesungguhnya Patutkah kamu kafir kepada yang
menciptakan bumi dalam dua masa dan kamu adakan sekutu-
sekutu bagiNya? (vang bersifat) demikian itu adalah Rabb semesta
alam”.10. Dan Dia menciptakan di bumi itu gunung-gunung
yang kokoh di atasnya. Dia memberkahinya dan Dia menentukan
padanya kadar makanan-makanan (penghuni)nya dalam empat
masa. (Penjelasan itu sebagai jawaban) bagi orang-orang yang
bertanya.ll. Kemudian Dia menuju kepada penciptaan langit dan
langit itu masih merupakan asap, lalu Dia berkata kepadanya dan
kepada bumi: “Datanglah kamu keduanya menurut perintah-Ku
dengan suka hati atau terpaksa’.
datang dengan suka hati”.12. Maka Dia menjadikannya tujuh
langit dalam dua masa. Dia mewahyukan pada tiap-tiap langit
urusannya. dan Kami hiasi langit yang dekat dengan bintang-
bintang yang cemerlang dan Kami memeliharanya dengan sebaik-
baiknya. Demikianlah ketentuan yang Maha Perkasa lagi Maha
mengetahui).

keduanya menjawab: “Kami

Kedua, Hadis Abu Hurairah sebagaimana tersebut diatas
adalah hadis yang berisi tentang ajaran-ajaran yang terdapat pada
kitab perjanjian lama tentang teori penciptaan dengan berdasarkan
hari-hari. Abu Rayyah menginginkan bahwa hadis-hadis yang
terdapat dalam ajaran agama Islam tidak mengunakan kisah israilliat.
Karena al-Quran secara tegas menyatakan agar berhubungan dengan
orang Yahudi dan Nasrni karena terjadinya permusuhan diantara
mereka (al-Quran; Surah al-Maidah: 82).

F. Kesimpulan

Sebenarnya ketika melihat pemikiran yang dilakukan oleh
Mahmud Abu Rayyah, kita melihat ada usaha yang konstruktif
terhadap kajian keilmuan Islam yang selalu progresif dan dinamis.
Terlepas dari setuju dan tidak setuju apa yang telah dilakukan Abu



132 Jurnal Studi Ilmu-Tlmu al-Qur'an dan Hadis, Vol. 15, No. 1, Januari 2014

Rayyah, yang jelas ia telah memberikan kontribusi yang berharga
dalam kajian pemikiran Islam, terutama pada kajian Hadis. [a tidak
mau bila kajian kajian Islam terhenti dan stagnan serta terkesan sudah
kedaluwarsa. Ia menghendaki bahwa agama Islam dengan beberapa
kajian keilmuan tetap eksis dalam peredaran zaman (Salih likulli
zaman wa makan,).

Konstruksi tersebut terbangun berawal dari fakta sejarah yang
mencatat bahwa fenomena kritik hadis di dunia Islam sudah ada sejak
masa-masa awal Islam. Ini terbukti dengan adanya kritik seorang
sahabat terhadap sahabat yang lain, seperti kritik Aisyah terhadap
riwayat Abu Hurairah dan Ibnu Umar. Begitu pula pada masa-masa
setelahnya bahkan hingga sekarang. Hanya saja, kritik terhadap
mata rantai riwayat (sanad) mendapatkan porsi lebih daripada kritik
teks (matan). Dengan buku Adwa’ karya Mahmud Abu Rayyah
yang menjadi pusat kajian penulis di dalam artikel ini, Abu Rayyah
berusaha membuka kembali fenomena ini dengan mempertanyakan
kembali persoalan-persoalan fundamental dalam kajian hadis. Tak
ayal bila karyanya ini dikritik tajam oleh para sarjana Islam di
Afghanistan, Irak, Hijaz, Mesir, Syam dan lain-lain. Bahkan G.H.A.
Juynboll, orientalis terbesar dalam kajian hadis kontemporer, tak
ketinggalan untuk merekamnya dalam disertasinya The Authenticity
of the Tradition Literatur: Discussion in Modern Egypt.

Sosok Mahmud Abu Rayyah, dalam hemat penulis, dikenal
karena tiga karya kontroversialnya, yaitu Adhwa ‘ala al-Sunnah
al-Muhammadiyyah, Syaikh al-Mudhirah: Abli Hurayrah dan Din
Allah Wahid: Muhammad wa al-Masih Akhawani. Karena dua karya
pertamanya inilah dia dicap sebagai orang Syi’ah bahkan dikafirkan.
Muhammad Ajjaj al-Khatib, misalnya, dia terang-terangan
menuduhnya sebagai murid Abdul Husain Syarafuddin, pengarang
buku kritis berjudul Abli Hurayrah dari kalangan Syi’ah. Kalau kita
baca daftar buku referesi buku Abu Rayyah ini niscaya kita akan
menemukan karya Abdul Husain itu juga bertengger di sana. Tapi
Abu Rayyah tak peduli karena meskipun dia dianggap sebagai tokoh
Ahlus Sunnah dalam biografinya dalam Syaikh al-Mudhirah: AbQi
Hurairah, tapi dia malah berpendapat bahwa istilah Ahlus Sunnah
baru ada pada masa Mu’awiyah bin Abu Sufyan dan julukan tersebut
hanya untuk rakyat jelata.



Hermeneutika Hadis Mahmud Abii Rayyah dalam Kitab Adhwa' Ala Al-Sunnah ...... 133

Di Barat ada dua pendekatan dalam studi sejarah Islam awal,
agama dan kedudukan al-Quran sebagai kitab suci, yaitu pendekatan
tradisional dan revisionis. Kalau kita mau meletakkan buku Adhwa
‘ala al-Sunnah al-Muhammadiyyah dalam kategori ini, maka ia lebih
cocok dikategorikan pada pendekatan tradisional karena metodologi
Abu Rayyah masih berkutat pada metode-metode tradisional, yaitu
dengan meneliti sumber-sumber Islam dengan cara-cara yang sesuai
dengan berbagai asumsi dan tradisi kesarjanaan muslim, dan belum
menggunakan temuan-temuan arkeologi, epigrafi, dan numismatic
sebagai bukti sejarah sebagaimana metode kalangan revisionis. Oleh
karenaitu, bukuini berusaha menggali khazanah-khazanah intelektual
Islam baik Sunni atau Syiah sebagai topangan argumentasinya,
meski tidak lepas dari sederet kecil karya para orientalis seperti Ignaz
Goldziher, Philip Hitti, Kramers dan lain-lain.

Secara garis besar, persoalan utama karyanya ini berkutat
pada beberapa persoalan- namun dalam makalah ini penulis hanya
memfokuskan pada point 2, 5 dan 8 saja-, yaitu: 1) periwayatan hadis
dengan makna bukan dengan lafadz; 2) keadilan para sahabat; 3)
pemalsuan hadis; 4) riwayat israi’liyyat; 5) kredibilitas Abu Hurairah;
6) kodifikasi al-Quran; 7) kodifikasi hadis; 8) al-Jarh wa al-Ta’dil; 9)
hadits ahad; dan 10) beberapa catatan penting. Biasanya persoalan-
persoalan ini dikemas dengan cara menukil pendapat para ulama baik
klasik maupun kontemporer, membeberkan kekurangan persoalan itu
serta mengkritiknya habis-habisan dan sedikit sekali menawarkan
solusi pemecahannya. Salah satu solusi yang dia tawarkan adalah
kritik teks (matan) seperti diisyaratkan oleh Ibnu Khaldun, Taha
Husain dan lain-lain. Oleh karena itu, getaran dekonstruksi kajian
hadis lebih terasa daripada rekonstruksinya dalam buku ini.

Akhirnya, apapun yang dilakukaan Abu Rayyah, hanyalah
sebagai bentuk ekpresi yang perlu diteruskan agar kajian Islam
menjadi bernyawa dan bermakna. Sehingga nantinya tiada kesan
bahwa pemikiran Islam tidak terhenti dalam satu titik, akan tetapi
lebih kaya akan kajian dan nuasa keilmuan semakin bergairah.



134 Jurnal Studi lmu-1lmu al-Qur'an dan Hadis, Vol. 15, No. 1, Januari 2014

DAFTAR PUSTAKA

al-Asqalani, Ahmad bin_Ali bin Hajr Abu al-Fadhl., al-Isabah fii
Tamyiz as-Sahabah, diberi notasi, Ali Muhammad al-Bujawii,
Beirut: Dar-Al-Jaiil, 1412H.

Attabik Ali, Ahmad Zuhdi Muhdlor., Kamus Kontemporer Arab-
Indonesia, Yogyakarta: Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren
Krapyak, 2001.

CD Mausu‘ah al-Hadis al-Syarif, Islamic Global Software, 1991-
1997.

G.H.A. Jubynbool., The Authenticity of the Tradition Literature
Discussion in Modern Egypt. Alih Bahasa, Ilyas Hasan;
Kontroversi Hadis di Mesir (1890-1960), Bandung: Mizan,
1969.

Kamarudin Amin., Mengkaji Kembali Keakuratan Metode Kritik
Hadls, Jakarta: Hikmah, 2009.

M. Ajaj Al Khathib., Ushul al-Hadlts.

, Al-sunnah Qabla al-Tadwin (1401-1981M) erj.
AH Akrom Fahmi. Jakarta: Gema Insan Press, 1999.

Mahmud  Abu  Rayyah., Adlwa’  ‘Ala  al-Sunnah  al-
Muhammadiyyah Kairo: Dar al-Ma‘arif, tt.

Imam Bukhari., Sahih Bukhari, Beirut: al-Yamamah, 1987.

Muslim bin al-Hajjaj Abu al-Husain al-Qusyairi al-Naisaburi., Sahih
Muslim, diberi notasi Muhammad Fuad Abdul Bagqii, Beirut:
Dar al-Thya at-Turast al-Arabii, [t.th].

Mustafa as-Sibai., al-sunnah wa makanatuha fii Tasyrik —al-Is-
lami: Alih bahasa Djafar Abd. Muchith, Al-Hadits Sebagai
Sumber Hukum Serta Latar Belakang Historisnya, Bandung:
Diponegoro, 1982

Muh. Zuhri., Hadits Nabi Telaah Historis dan Metodologis, Cet. 2,
Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003.




