SUKUT AL-SYARI' DALAM PERSPEKTIF
IMAM AL-SYATHIBY DAN KEHUJJAHANNYA DALAM IJTIHAD

Al Tkhlas, Riza Wardevi, dan Rahmi Wiza

Universitas Negeri Padang
Jl. Prof. Dr. Hamka Air Tawar Padang
e-mail: rizawardevi@fis.unp.ac.id, rahmiwiza@fis.unp.ac.id

Abstract: Islam is a perfect religion and there is no Samawi religion after Islam. All laws are derived from al-
Shari (Allah Swt) and this has covered all forms of human bebavior. All these provisions are revealed
to the Prophet Mubammad PBUH. So this makes Rasulullah PBUH as the main source in
teaching syari “at. However, after Rasulullah PBUH past away there is no more revelations that
come down to humans. This is the problem among Muslims. On that basis, Imam al-Syathiby gave
birth to the concept of sukut al-Syari " as one method of ijtibad in answering the absence of legal proof

in Islam.

Kata kunci: sukut al-syari’, Imam al-Syathiby, waqashid al-syari*ab

PENDAHULUAN

I slam merupakan ajaran Samdwy
terakhir yang diturunkan Allah Swt
kepada Rasulullah Saw. Adapun yang
menjadi tujuan utama diturunkannya
Islam  adalah  untuk  mewujudkan
kemashlahatan  bagi seluruh  umat
manusia. Kemashlahatan tersebut berupa
kebahagiaan dan juga ketentraman serta
menolak segala bentuk keburukan berupa
kesengsaraan dan kebinasaan dalam
kehidupan manusia selama hidup di
dunia dan juga di akhirat nantinya.

Agar terwujudnya kemashlahatan
tersebut, Allah Swt mensyariatkan
seperangkat hukum dalam bidang akidah,
muamalah dan akhlak. Allah Swt
menegaskan bahwa seluruh hukum
tersebut telah dijelaskan dalam Alquran
dan Sunnah. Sebab yang berhak dalam
menetapkan hukum hanyalah Allah Swt.
Oleh sebab itu, tidak dipahami adanya

kekosongan dalil pada setiap tindak
tanduk manusia karena semuanya telah

diatur oleh Allah Swt.
Namun, setelah  meninggalnya
Rasulullah  Saw  maka terputuslah

penyampaian wahyu dari langit. Sebab
yang diberi mandat oleh Allah Swt dalam
mentransformasikan firman-Nya kepada
manusia hanyalah Rasulullah Saw. Oleh
sebab itu, tidak mungkin kita berharap
lagi kepada wahyu yang akan diturunkan.
Dengan meninggalnya Rasulullah Saw
maka terputuslah perkataan Allah Swt
untuk manusia.

Lalu, yang menjadi problema adalah
bagaimana dengan perbuatan manusia
yang tidak memiliki keterangan hukum
yang muncul setelah masa kenabian.
Sebab tidak ada lagi seorangpun yang
mampu untuk menyampaikan firman
Allah Swt karena tidak akan ada lagi nabi
dan rasul setelah Muhammad Saw. Hal



66 || il s Sy, Yolome 16, Noor . w20

inilah yang memunculkan kaidah bahwa

wahyu Dbersifat terbatas sedangkan
perbuatan manusia akan terus
berkembang.

Maka, untuk menjawab tantangan
ini ulama melakukan ijtihad. Imam al-
Syathiby memunculkan sebuah istilah
yang dikenal dengan sukut al-Sydri’. la
menjadikan hal ini sebagai salah satu cara
dalam menyibak tirai magqashid al-syari‘ah
dalam rangka mencari kepastian hukum.
Meskipun demikian, apa yang dimaksud
dengan konsep sukut al-Syari dan
bagaimanakah kehujjahannya? Dalam
tulisan ini penulis akan memaparkanya
kepada para pembaca. Semoga
bermanfaat.

PENGERTIAN SUKUT AL-SYARI®

Secara bahasa al-sukiit (&Sl
merupakan bentuk mashdar dari kata S
Ll . 6L - WL && — yang berarti G54
&kl (lawan dari tindakan berbicara). Jika
dikatakan = <&u 2 Jalll K (seseorang
berkata dan ia kemudian diam) maka
maksudnya adalah 3 (e gladl (ia
berhenti dari berbicara) (Ibnu Manzhur,
1992: (IV) 303).

Adapun kata  al-Sydri’ (¢ )
merupakan bentuk ismu al- fi'il (kata yang
menunjukkan pelaku) dari kata g
Secara bahasa, kata — )& - g% — g4
DAy - g50% berarti 4w oW J
(meminum air dengan mulutnya).
Adapun yang dimaksud dengan al-Syari’
adalah Allah Swt sebab Dia-lah yang
memiliki hak dan menetapkan hukum
bagi manusia. Dalam sebuah ungkapan
disebutkan:

Artinya: Segala yang ditetapkan oleh Allah
Swt bagi manusia dinamakan dengan
syari‘at berupa perintah untuk berpuasa,
shalat, haji, nikah serta hukum-hukum
lainya. (Ibnu Manzhur, 1992: (II) 270).

Jika dua kata ini digabung, secara
harfiyah dapat dipahami bahwa yang
dimaksud sukiit al-Sydri® adalah tidak
adanya keterangan berupa wahyu dari
Allah Swt wuntuk menjelaskan status
hukum bagi sebagian perbuatan manusia.
Khususnya pada perbuatan manusia yang
muncul setelah kenabian. Sebab segala
hukum dalam Islam merupakan hasil
pemahaman ulama terhadap perkataan
Allah Swt.

Ulama sepakat bahwa seluruh
perbuatan manusia mesti memiliki
petunjuk dari Allah Swt dan tidak boleh
melampaui dari petunjuk tersebut.
Dengan demikian ulama mendefinisikan
hukum dengan:

ol sladyu ndlSE1 Jladly shadt Sl il ol
g2l ol gl

Artinya: “Khitab (perkataan) Allah SWT
yang berkaitan dengan perbuatan mukallaf
(bersifat) tuntutan atau pilihan atau
wadha® (sesuatu yang dapat
mempengaruhi  hukum  yang  lain).
(Tajuddin al-Subki, 1999: 482).

Oleh sebab itu, perbuatan manusia
mesti sesuai dengan ketentuan hukum
dari Allah Swt. Jika tidak keterangan dari
Allah Swt maka hal inilah yang dikenal
dengan sukiit al-Syiri .



SUKUT AL-SYARI" DALAM PERSPEKTIF
IMAM AL-SYATHIBY

Biografi Singkat Imam al-Syathiby

Nama lengkapnya adalah Ibrahim
bin Mtisa bin Muhammad al-Lakhmy al-
Gharnathy yang kemudian lebih populer
dengan al-Syathiby. (Hammadi al-Ubaidy,
1996: 11). Ia digelari dengan Abu Ishaq
yang mana Ishaq merupakan nama dari
salah seorang anaknya. Nenek moyang
Imam al-Syathiby berasal dari suku
Lakhmu (Abu Sa’ad al-Sam'any, 1984: (XI)
18) sehingga ia di-nisbah-kan dengan al-
Lakhmy. Adapun dengan al-Syathiby
karena kampung asal orang tuanya adalah
Syathibah  (Syihabuddin al-Baghdady,
1997: (III) 309) dan dengan al-Gharnathy
karena ia tumbuh besar dan meninggal di
Gharnathah. Oleh sebab itu, pada
sebagian referensi terkadang penyebutan
gelar al-Gharnaty lebih populer dari pada
al-Syathiby.

Ulama ataupun sejarawan berbeda
pendapat dalam memperkirakan tahun
kelahiran Imam al-Syathiby. Sebab ia
sendiri tidak pernah menyebutkan tahun
kelahirannya  pada  karya-karyanya.
Menurut Muhammad Abu al-Ajfan dalam
pengantar karyanya Min Atsdri Fuqaha’ al-
Andalus;  Tahqiq  Fatawa  al-Sydthiby
mengatakan bahwa Imam al-Syathiby
lahir pada tahun 720 H. Pendapat ini
didasarkan kepada argumen bahwa
gurunya; Abu Ja'far Ahmad bin al-Ziyat
meninggal pada tahun 728 H. Ketika ia
meninggal Imam al-Syathiby merupakan
seorang remaja yang penuh semangat
dalam menuntut ilmu kepadanya.
(Muhammad al-Ajfan, 1985: 32).

Namun, sebuah pendapat berbeda
yang disampaikan oleh Hammady al-

Studut af Spary " tialam Perspektif mam Al-Syathiby dan Ke Zzjizannya dalam ljtihad ” 67

Ubaidy bahwa tahun kelahiran Imam al-
Syathiby bukan 720 H, akan tetapi 730 H.
Pendapat ini didasarkan kepada argumen
bahwa Imam al-Syathiby merupakan
teman dari penyair Ibnu Zamrak yang
dilahirkan pada tahun 733 H. Di samping
itu, pernyataan Imam al-Syathiby yang
dikutip oleh Hammadi al-Ubaidy
mengatakan bahwa pada tahun 735 H ia
masih anak-anak yang belajar kepada
gurunya Ibnu al-Fakhkhar al-Bairy yang
sangat salut dengan kecerdasannya dan
begitu juga dengan kemampuannya dalam
memecahkan beberapa permasalahan dalam
Bahasa Arab dengan pemecahan yang
tidak terpikirkan oleh yang lain.
(Hammady al-Ubaidy, 1995: 12).

Menyikapi perbedaan ini, penulis
lebih cendrung kepada pendapat yang
menyatakan bahwa Imam al-Syathiby
lahir pada tahun 730 H. Sebab,
Lisanuddin al-Khéatib menyebutkan Imam
al-Syathiby bukanlah murid dari al-Ziyat,
jadi mereka tidak pernah bertemu. Al-
Ziyat merupakan penduduk Malagah
(Malaga) yang sering mengunjungi
Gharnathah  untuk  berceramah  di
berbagai majelis ilmu. (Lisanuddin al-
Khatib, 1973: 287).

Mayoritas ulama dan sejarawan
sepakat mengatakan bahwa Imam al-
Syathiby meninggal pada tahun 790 H.
Muridnya yang bernama ‘Imad menulis
pada pembukaan kitab al-Muwifaqit yang
dikomentarinya bahwa Imam al-Syathiby
meninggal pada tanggal 8 Sya'ban 790 H
/1388 M. Dapat diperkirakan bahwa
umur Imam al-Syathiby lebih kurang 70
tahun.(Hammady al-Ubaidy, 1996: 13).



68 || il s Syt Yolome 16, Noor 1, w20

Sukut al-Syari® Menurut Perspektif Imam al-
Syathiby

Sukiit al-Sydri® merupakan sebuah
istilah yang dimunculkan dari pemahaman
terhadap ungkapan Imam al-Syathiby
tentang cara mengetahui magshad al-
Syari oleh kelompok al-Rasikhiina fi al-Ilmi.
(Imam al-Syathiby, 2003: (II) 293).
Menurut Imam al-Syathiby, ada empat
cara yang digunakan oleh kelompok ini
untuk mengetahui magshad al-Syari’, yaitu:
Pertama, mujarradu al-amri wa al-nahyi al-
ibtid’ai”  al-tashrihy (kemurnian perintah
dan larangan pada permulaan lagi jelas).
Kedua, ‘itibaru ‘ilali fi al-amri wa al-nahyi
(keberadaan illah pada perintah dan
larangan). Ketiga, annd li al-Syari® fi syar’i
al-ahkdami al-"ddiyah wa al-"ibadiyah maqashid
al-ashliyah wa maqashid al-tabi'ah (Bahwa
Allah Swt dalam menjelaskan hukum-
hukum yang berkaitan dengan ‘ddah dan
ibadah memiliki tujuan utama dan tujuan
pengikut).

Keempat,

o5 oSl pladl dade 4 G L dnl ) dgdl
R Ty S e D Qe Ry .
o) oeazall

Cara yang keempat dalam mengetahui
magqshad al-Syari® adalah dengan diam
(tidak ada keterangan berupa nash yang
bersifat juz'i) atas sebab lahirnya (hukum)
atau (tidak adanya dalil yang menjelaskan)
pensyariatan hukum meski adanya makna
yang menuntut lahirnya hukum.”(Imam
al-Syathiby, 2003: (II) 293)

Dari ungkapan di atas, Imam al-
Syathiby tidak menyebutkan secara terang
ungkapan sukiit al-Syari". Namun istilah
ini dapat dipahami keberadaannya dari
penunjukan makna ungkapan di atas

bahwa yang dimaksud dengan sukiit al-
Syari® adalah diam ataupun tidak adanya
penjelasan hukum syara® (Muhammad
Bakar, 1427 H: 198) berupa dalil juz’i yang
jelas dan terang dari al-Syiri® (Allah Swt)
untuk mensyariatkan sebuah hukum yang
berkenaan dengan perbuatan mukallaf
dengan memberikan status hukum
tertentu. Ketiadaan dalil untuk
penunjukkan hukum atas perbuatan ini
dapat ditemukan dalam aspek ibadah,
muamalah dan “adah.

Dalam syari‘at Islam, yang memiliki
otoritas mutlak dalam menetapkan
hukum hanya Allah Swt. Hal ini menjadi
akidah yang wajib diyakini oleh setiap
umat Islam. Dalam al-Qur’an Allah Swt
berfirman:

2Ly Lol i ks 5 Jaks & 4 2K
(57

Sesungquhnya (yang) menetapkan hukum
itu hanyalah hak Allah. Dia menerangkan
yang sebenarnya dan Dia  pemberi
keputusan yang paling baik. (Q.S. Al-
An’am [6]: 57)

Imam  al-Maraghy  menjelaskan
hukum yang dimaksudkan pada ayat di
atas adalah hukum yang mengatur
tentang segala urusan umat manusia.
Untuk menentukan dan menetapkan
hukum tersebut mutlak atas kehendak
Allah Swt. Sebab segala hukum yang
ditetapkan Allah Swt syarat dengan
hikmah dan nilai. Oleh karena itu tidak
ada yang akan mendahului ataupun
melampaui batasan  yang telah
ditentukan-Nya. (Ahmad al-Maraghy,
1946: (VII) 142).

Syari‘at yang diturunkan oleh Allah
Swt telah sempurna, artinya tidak akan
ada lagi penambahan ataupun pengurangan



pada wushiil ataupun furu syariat itu
sendiri semenjak wafatnya Rasulullah
SAW hingga ke akhir zaman. Hal ini
ditegaskan dalam  wahyu  yang
disampaikan Jibril a.s. kepada Rasulullah
Saw pada peristiwa haji Wada’. Allah Swt
berfirman:

Cdyy on (Sele cadly (S (S cdasT o

(5 35l u; rymz\ Y

Pada hari ini telah Kusempurnakan untuk
kamu agamamu, dan telahKu-cukupkan
kepadamu nikmat-Ku, dan telah Ku-ridhai
Islam itu jadi agama bagimu. (Q.S. Al-
Maidabh [5]: 3)

Kesempurnaan syari‘at Islam yang
diturunkan oleh Allah SWT juga
ditegaskan dalam firman-Nya yang lain:

Sprd ik 0 7 ot e o0 2 e
(38 :aluly

Tiadalah Kami alpakan sesuatupun dalam
Al-Kitab, kemudian kepada Tuhanlah
mereka dihimpunkan.” (Q.S. Al-An’am
[6]: 38)

Imam  al-Qurthuby menjelaskan
bahwa tidaklah Allah Swt meninggalkan
ataupun mendiamkan sesuatu kecuali
telah  disebutkan dalam  Alquran.
Penyebutan tersebut bisa saja bersifat jelas
dan terperinci sehingga tidak meragukan
dalam pemahaman. Akan tetapi ada juga
yang bersifat umum dan global sehingga
memungkinkan lahirnya berbagai
pemahaman. Oleh sebab itu, untuk
penyebutan yang Dbersifat global ini
kemudian dijelaskan dalam Sunnah
Rasulullah Saw (baik berupa perkataan,
perbuatan ataupun ketetapan). Begitu

Studut af Spary " tialam Perspektif mam Al-Syathiby dan Ke Zzjizannya dalam ljtihad ” 69

juga dengan metode lain yang disepakati
ulama berupa Ijma’ dan Qiyas. Namun,
semua metode ini memiliki kaitan dengan
teks-teks  Alquran dan tidak bisa
dipisahkan. (Muhammad al-Qurthuby,
2006: (IX) 371).

Sepeninggal Rasulullah Saw tidak
ada lagi seorangpun yang mampu
memberikan penjelasan hukum terhadap
permalahan yang terus berkembang.
Maka, untuk menjawab permasalahan ini,
Imam al-Syathiby melahirkan konsep
sukital-Syari® sebagai kesimpulan atas
pengamatannya terhadap kelompok al-
rasikhiina fi al-ilmi untuk menjelaskan
status hukum dari perbuatan yang
didiamkan oleh Allah Swt dengan
melakukan pendekatan magdshid al-
syari ah al-Islamiyah.

Imam al-Syathiby tidak menyamakan
seluruh bentuk perbuatan manusia yang
tidak memiliki penjelasan hukum secara
jelas dan terang dari Allah Swt. Oleh
sebab itu, ia berupaya untuk memilah dan
memilih perkara yang bisa dikembangkan
hukumnya dan mana yang tidak bisa
sama sekali. Sebab, secara umum, hukum-
hukum Islam terbagi kepada dua bentuk,
yaitu: tsawabit (otentik) yaitu hukum-
hukum yang tidak ada lagi peluang ijtihid
padanya dan mutaghayyirit (kontekstual)
yaitu hukum-hukum yang memiliki
peluang untuk ijtihaidd padanya.

Inilah yang dimaksud dengan
konsep sukiit al-Syari® oleh Imam al-
Syathiby, vyaitu ketiadaan dalil yang
bersifat juz'i menjelaskan status hukum
perbuatan manusia baik berupa nash
ataupun keterangan langsung dari
Rasulullah Saw. Adapun fungsi sukiit al-
Syari® sebagi salah satu cara dalam
mengetahui  maqgshad  al-Syari®  akan



70 || Jural i Sy, Vo 16, Nooe . w201

dijelaskan secara rinci dalam pembagian
sukiit al-Sydri dan kehujjahannya.

Pembagian  Sukiit  al-Syari®  dan
Kehujjahannya
Dalam al-Muwifagdt, Imam al-

Syathiby membagi sukiit al-Syari® kepada
dua bentuk. Masing-masing bentuk
memiliki kadar kehujjahan yang berbeda.
Oleh sebab itu dalam pembahasan ini,
penulis akan menjelaskan masing-masing
pembagian dari sukiit al-Sydri® serta

kehujjahan ~ masing-masingnya dari
pandangan Imam al-Syathiby dalam
mengisthinbatkan ~ hukum. Pembagian

tersebut adalah: pertama, sukit al-Syari’
dalam bidang Mu"amalah. Kedua, sukiit al-
Syari- dalam bidang Ibadah.

1. Sukidt  al-Sydri®
Muamalah

dalam  Bidang

Vo avzis & aels ¥ Y ae oSy Of Weasd
A Jsery Ay S 3 SIS Al e
S § Bagman (UL SB Pl e A
ol Zl o el dn S U g 039 me Lie
NS L e il g e el U] B
oS ol s ) wry Ll ) ST L
il by plaall s g, 0dall gl 5 Caenall
ale & o &) Jsuy 0l @ 4 & L e lis
s 1 faall 2 Ny wleg Jils e S s ol
dyol o aegp Byl el Mgh Ltk
Sopme L o)l il SIS S ey 5 Al
8 STl Sl

Bentuk yang pertama, (Allah  Swt)
mendiamkan (hukum)nya karena tidak ada
hal yang menuntut (lahirnya hukum) atau

makna yang menentukan sebuah (hukum).
Seperti  kejadian yang terjadi setelah
meninggalnya Rasulullah Saw. Permasalahan
seperti ini tidak ada (pada masa Rasulullah
Saw) kemudian (Allah Swt) diam ketika
permasalahan itu ada karena ia muncul
setelah masa Rasulullah Saw. Ahlu al-
Syari‘ah (ulama) berupaya untuk mencarikan
hujjah pada permasalahan tersebut dengan
mengembalikannya kepada keglobalan  nilai-
nilai  ajaran  (Islam). Sebagaimana ulama
terdahulu melakukanmya dengan mengembalikannya
kepada (keglobalan ajaran). Seperti pengumpulan
Alguran, penulisan ilmu ke bentuk buku,
memberikan jaminan pada pemesanan barang
dan berbagai bentuk perbuatan lain yang
tidak disebutkan (hukumnya) ataupun tidak
ditemukan kejadiannya ataupun tidak ada
tuntutan  yang menghendaki  lahirnya
hukum. Namun, yang pasti permasalahan
furuseperti ini sejalan dengan ushiil-nya.
Maka yang menjadi magshad al-syar’i
dalam bentuk ini dapat diketahui dalam
bentuk sebelumnya. (Imam al-Syathiby,
2003: (II) 311).

Dalam bentuk yang pertama ini,
Imam al-Syathiby menjelaskan bahwa
sebagian dari perbuatan manusia tidak
memiliki keterangan hukum berupa nash
ataupun penjelasan dari Rasulullah Saw
berupa keterangan langsung yang
menunjuk kepada hukum tertentu atau
makna-makna tertentu yang bersumber
dari Rasulullah Saw meskipun belum
menghendaki lahirnya hukum tertentu
ketika itu.

Imam al-Syathiby juga menegaskan
bahwa terjadinya kekosongan hukum atas
sebagian perbuatan itu disebabkan oleh
munculnya permasalahan-permasalahan
ini setelah masa kenabian Muhammad
Saw. Sehingga tidak seorang pun yang
mampu memberikan penjelasan yang



tepat sesuai dengan kehendak al-Syari’
karena terputusnya wahyu dari Allah
Swt.

Selanjutnya, = Imam  al-Syathiby
menyebutkan bahwa dalam usaha
mencarikan hukum dari bentuk ini, para
ulama klasik berupaya untuk
mengembalikannya kepada keglobalan
nilai-nilai ajaran Islam atau yang disebut
dengan al-adillah al-kulliyah. Di antara
bentuk  perbuatan  yang = mereka
kembalikan kepada keglobalan nilai-nilai
tersebut adalah, mengumpulkan Alquran
ke dalam satu mushhaf, penulisan ilmu ke
dalam bentuk buku dan memberikan
jaminan pada akad pemesanan barang.

Di antara contoh yang dipaparkan
oleh Imam al-Syathiby dalam al-
Muwidfagat adalah pengumpulan Alquran,
penulisan ilmu ke dalam bentuk
lembaran-lembaran buku dan kebolehan
untuk memberikan jaminan pada akad
pemesanan barang (Imam al-Syathiby,
2003: (II) 311).

Dari  beberapa  contoh  yang
dipaparkan di atas memberikan isyarat
bahwa perbuatan mukallaf yang bisa
dikembangkan hukumnya dengan cara ini
adalah perbuatan yang berkaitan dengan
mu'amalah. Adapun yang dimaksud

dengan mua'malah adalah  setiap
perbuatan  ataupun tindak tanduk
manusia yang berhubungan dengan

sesama manusia. Sebab dibalik ketentuan
hukum yang disyariatkan, yang diiginkan
oleh Allah Swt adalah kemudahan bagi
manusia.

2. Sukit al-Sydri- dalam Bidang Ibadah
@)jérb,rjﬁdgéﬁl\%ijmﬁ
SOl Sl3 (3 0L e 28l U Jop ke (S

Skt 2 Syary” dalam Perspektif Imam Al-Syathiby dan Ke zjiz/annya dalam ljtihad ” 71

daiy O Jo edlS @ oSl Ol g
b e O Y, ek Y 4 sl ¥ OF gLad

PSH e f f lagmpe o) (S g2 il
Sla 08 e 531 OF 0 03 O 2 e Y
odazd o 0gb 3) g ylall ekl U a4 sl Aoy
Olaidl Yy ade 5Ll ¥ clla s> Lo wie 24340

i

Al-Syari” mendiamkan sebuah permasalahan
meskipun ada hal yang dapat menghendaki
lahirnya keterangan hukum. Tidak ada
(juga) ketetapan hukum ketika terjadinya
sebuah perbuatan pada masa itu (masa
Rasulullah Saw). Maka diam dalam bentuk
ini seperti nash yang diinginkan oleh al-
Syari® tidak ada penambahan ataupun
pengurangan padanya. Sebab ketika ada
makna yang bisa menghendaki lahirnya
sebuah hukum akan tetapi tidak ada
keterangan lebih lanjut dari nash untuk
menjelaskan status hukumya maka yang
demikian dinamakan dengan bid ah dan
menyalahi apa yang menjadi magshad dari
al-Syari. yang dipahami dari maqshad di
sini adalah berhenti pada batas yang telah
ditentukan  dengan  tidak  melakukan
penambahan dan juga pengurangan (dari
apa yang telah dijelaskan dalam nash)
(Imam al-Syathiby, 2003: (II) 311).

Pada bentuk yang ke dua ini, Imam
al-Syathiby menjelaskan bahwa diam al-
Syari® tentang hukum sebuah perbuatan
pada masa Rasulullah Saw meskipun
adanya makna yang menuntut lahirnya
hukum atas perbuatan tesebut. Akan
tetapi tidak ditemukan ketetapan hukum
berupa dalil (dari al-Syiri) yang
menetapkan hukumnya. Pembagian sukut



72 | ol i Sy, Vo 16, Nooe . w201

seperti ini adalah nash yang diinginkan
oleh al-Sydri® tidak adanya penambahan
ataupun pengurangan.

Sebab ketika adanya makna yang
menuntut lahirnya sebuah hukum atas
sebuah perbuatan akan tetapi tidak di
temukan adanya dalil khusus yang
menjelaskan hukum tersebut. Maka
dengan jelas, penambahan seperti ini
dinamakan dengan bid ah dan bertentangan
dengan gashdu al-Syari". Hal yang dapat
dipahami dari qashdu al-Sydri® di sini
adalah berhenti pada batasan yang telah
ditentukan dan tidak boleh adanya
penambahan ataupun pengurangan dari
batasan yang telah ditentukan.

Jika diteliti lebih dalam, pembagian
sukiit al-Sydri” dalam bentuk ini oleh Imam
al-Syathiby mengarah kepada ranah
ibadah bukan ranah mu’amalah dan “adah.
Hal ini dapat diketahui dari beberapa
contoh yang ia paparkan, di antaranya:
sujud syukur dalam mazhab Malikiyah
dinilai bid"ah karena tidak ada dalil yang
membolehkannya secara ekplisit. Begitu
juga dengan melakukan do'a bersama
setelah selesai shalat dan juga berkumpul
setelah Ashar pada hari Arafah di luar
Arafah untuk melakukan doa bersama
(Imam al-Syathiby, 2003: (II) 313).

Dalam perkara ibadah, yang menjadi
magqshad al-Syiri® adalah ketundukan dan
kepatuhan atas apa yang telah ditentukan
dalam Alquran dan Sunnah. Maka sukiit
al-Syari” di sini dapat dipahami dengan
ketidak bolehan melakukan penambahan
ataupun pengurangan atas ibadah yang
telah digariskan. Sebab hukum asal dari
ibadah adalah mengikuti apa yang telah
disyari‘atkan Allah Swt dan juga Rasul-
Nya. Jika ada penambahan ataupun
pengurangan mesti disertakan dengan
dalil syara® yang kuat dan jelas sehingga

tidak melahirkan keraguan dan kerancuan
dalam beribadah.

Dalam al-I"tishdm Imam al-Syathiby
mendefinisikan bid ah dengan:

el b iegz ) B aab e Ble

Ungkapan untuk mendeskripsikan sebuah
cara ataupun metode yang dibuat-buat
dalam agama yang bertentangan dengan
nilai agama dan maksud dari (penciptaan
cara tersebut) adalah untuk berlebih-lebihan
dalam menghambakan diri kepada Allah
Swt.(Imam al-Syathiby, t.th.: (I) 43).

Terlarangnya  perbuatan  bid ah
sehingga amalan ini dibenci dan tertolak,
disandarkan kepada Hadis Rasulullah
Saw:
ks ade 1 Jom &1 (o) JB 06 B2 Lo

' -8 ZRo - oL s 0

DTG o L lds ufi 3 Sl e »

(et

Dari  Aisyah ra. ia berkata bahwa
Rasulullah  Saw  bersabda, Siapa yang
mengada-ada dalam urusan kami (ajaran
Islam) sesuatu yang budak darinya maka ia
tertolak. (HR. Muslim) (Musa Syabhin,
2002: (VII) 39).

Ibadah merupakan cara yang
diperintahkan Allah Swt kepada manusia
untuk mengagungkan-Nya dan menghambakan
diri kepada-Nya. Oleh sebab itu dalam
menentukan bentuk ibadah adalah mutlak
hak Allah Swt dan tidak ada andil
manusia di dalamnya. Sebab tidak ada
seorangpun dari manusia yang bisa
mengerti dan memahami hikmah ataupun
tujuan disyari‘atkannya ibadah oleh Allah
Swit.



Dalam wurusan ibadah, manusia
hanya tunduk dan patuh menjalankan
perintah. Sebab semuanya merupakan
ketentuan dari Allah Swt. Selanjutnya,
dari setiap apa yang diperintahkan tidak
boleh ditambah-tambah ataupun
dikurang-kurangi. Dalam sebuah kaedah
disebutkan:

aspe bl L gy S bl olslall 3 oY)
gy 5

(Hukum) asal dari ibadah adalah terlarang
maka tidak boleh dilakukan kecuali apa
yang telah disyariatkan oleh Allah Swt dan
Rasul-Nya.  (Abdurrahman al-Sa'dy,
2002: 72).

Jadi, hukum asal dari ibadah adalah
haram ataupun terlarang, sehingga ada
dalil yang menerangkan bahwa ibadah
tersebut dibolehkan. Jika tidak ditemukan
keterangan berupa mnash maka yang
demikian dinamakan dengan bid ah. Maka
dari sini dapat dipahami bahwa tidak
boleh berimprovisasi ataupun berinovasi
dalam perkara ibadah dengan alasan
ketiadaan keterangan hukum dari Allah
Swt. Namun semuanya mesti sesuai
dengan keterangan yang telah
disampaikan oleh Rasulullah Saw.

Sukut al-Syari” dalam Pandangan Ulama Lain

Sukiit al-Sydri menurut Imam al-
Syathiby, dalam pandangan ulama lain
dikenal dengan al-mashlahah al-mursalah.
Sebab  keduanya berbicara tentang
ketiadaan dalil yang eksplisit tentang
hukum sebuah perbuatan. Terutama
perbuatan yang muncul setalah kenabian.
Maka jika dikaji lebih dalam Al-Mashlahah
(bl berasal dari kata shalaha () yang

Studut af Spary " tialam Perspektif mam Al-Syathiby dan Ke Zzjizannya dalam ljtihad ” 73

berarti baik, lawan dari kata buruk atau
rusak. Al-Bathy menyebutkan definisi
mashlahah dalam dengan:

("@'*'»’JLA"O"‘”L?’J v—:g-;" @meg\ dxail)
e Gl bl e 5 hsie 5 s

Manfaat yang diinginkan oleh al-Sydri®
(Allah Swt) bagi hamba-hambanya berupa
penjagaan terhadap agama, jiwa, akal,
keturunan dan juga harta. Sesuai dengan
susunannya.” (al-Buthy, 1997: 23)

Setelah menjelaskan maksud dari al-
mashlahah al-mursalah, sekarang penulis
akan menghubungkannya dengan konsep
sukit al-Syari® yang digagas oleh Imam al-
Syathiby. Dari beberapa aspek terdapat
kesamaan antara sukiit al-Sya’ri" dengan
al-mashlahah al-mursalah, yaitu:

1. Sukut al-Syari® dan al-mashlahah al-
mursalah  sama-sama beranjak dari
upaya untuk menjelaskan status
hukum pada permasalahan yang tidak
memiliki keterangan yang ekplisit dari
nash.

2. Sukut al-Syari® dan al-mashlahah al-
mursalah  sama-sama berpijak dari
konsep mashlahah yang terkandung di
balik perbuatan.

3. Sukut al-Syari® dan al-mashlahah al-
mursalah dalam memberikan kepastian
hukum pada sebuah perbuatan yang
baru merujuk kepada keglobalan dalil
syara’.

Namun, jika dilihat lebih dalam
menurut penulis ada beberapa indikator
yang menjadikan sukiit al-Sydri berbeda
dengan al-mashlahah al-mursalah. Indikator
inilah yang menjadikan konsep sukiit al-
Syari® yang digagas dan dikembangkan



74 | it i Sy, Yolome 16, Noor . w20

oleh Imam al-Syathiby menjadi khas

dalam belantara perkembangan ilmu

Ushul Figh.

Di antara indikator yang membedakan
sukit al-Syari® dengan al-mashlahah al-
mursalah yaitu:

1. Meskipun metode sukiit al-Sydri dan al-
mashlahah  al-mursalah  berpijak dari
ketidak adaannya dalil yang ekplisit
atas sebuah perbuatan. Namun, sukiit
al-Syari” lebih menekankan pembacaan
terhadap keberadaan dalil atau tidak.
Sedangkan pada al-mashlahah  al-
mursalah lebih menitikberatkan pada
keberadaan maslahat atau tidak yang
dikandung oleh sebuah perbuatan.

2. Sukut al-syari" mencakup ranah ‘ibadah,
mua malah dan “adah yang tidak
memiliki dalil yang ekplisit dalam
penetapan hukumnya. Sedangkan al-
al-mashlahah al-mursalah hanya
mencakup pada ranah muamalah dan
‘adah tidak mencakup pada lapangan
ibadah.

PENUTUP

Dari pemaparan di atas dapat
dipahami bahwa konsep ijtihad yang
dimunculkan oleh Imam al-Syathiby,
yang  dikenal dengan = sukit @ al-
Syari'merupakan salah satu cara untuk
memberikan kepastian hukum pada
perbuatan manusia. Khususnya pada
bentuk perbuatan yang muncul setelah
kenabian dan tidak memiliki sandaran
pasti berupa dalil juz'i. Hal inilah yang
memotivasi Imam al-Syathiby untuk
melakukan penggalian lebih dalam
sebagai upaya untuk memahami magashid
al-syariah al-Islamiyah.

Imam  al-Syathiby = membaginya
kepada dua bentuk, pertama perkara

muamalah. Dalam bentuk ini, ketiadaan
nash pada sebagian perbuatan manusia
merupakan bentuk rahmat. Ia
menjelaskan bahwa Allah Swit
memberikan kelapangan manusia untuk
mengembangkan  pola  interaksinya
sebagai upaya mewujudkan kemudahan
dan kemashlahatan dalam kehidupan.

Kedua, perkara ibadah. Dalam
bentuk ini, tidak boleh seorangpun
melakukan perubahan ataupun
penambahan dari bentuk ibadah yang
telah diajarkan. Sebab tidak ada otoritas
manusia dalam melakukan hal tersebut
karena hal itu merupakan kuasa Allah
Swt. Jika dilakukan maka perbuatan
tersebut dikategorikan bid'ah dan segala
amalan yang dikerjakan akan tertolak.

Demikianlah tulisan singkat ini,
semoga dapat menambah ilmu dan
wawasan kita. Penulis menyadari masih
banyak kekurangan dan berharap
masukan yang bersifat konstruktif untuk
kebaikan kita semua.

DAFTAR KEPUSTAKAAN

Ajfan, Muhammad Abu al. 1985. Min
Atsar Fuqahd’ al-Andalus; Fatdwa al-
Syathiby. Tunisia. Nahju Louz.

Baghdady, Al-Syaikh al-Imam
Syihabuddin Abu Abdullah Yaqut
bin Abdullah al-Hamuwy al-Ramy
al-. 1997. Mu jam al-Buldan. Beirut.
Daru al-Tsagafah.

Buthy, Sa'id Ramadhan al-. 1997
Dhawabith al-Mashlahah fi al-Syari‘ah
al-Islamiyah. Beirut: Muassasah al-
Risalah.

Habib, Muhammad Bakar Isma‘il. 1427.
Magqashid  al-Syari’ah; Ta’shilan  wa



Tafilan. Makkah: Rabithah al-Alam
al-Islamy.

Khéthib, Lisanuddin al-. 1973. al-Ihathah fi
Akhbari al-Gharndthah. Cairo.
Maktabah al-Khanjy.

Lasyin, Mitsa Syahin. 2002. Fathu al-
Mun"tm Syarhi Shahih Muslim. Cairo.
Daru al-Syurdgq.

Manzhitr, Ibnu al-. 1992. Lisanu al-Arab.
Beirut. Daru al-lhya" al-Turats al-
Araby.

Maraghy, Ahmad Musthafa al-.1946. Tafsir
al-Maraghy. Kairo. Maktabah al-Baby
al-Halaby.

Naisabury, al-Syeikh al-Imdm Abi Hasan
Ali bin Ahmad al-Wahidy al-. t.th.
Asbibu al-Nuzil. Beirut. Alam al-
Kuttb.

Qurthtby, Abu Abdullah Muhammad bin
Ahmad bin Abi Bakar al-. 2006. al-
Jamiu li Ahkami al-Qur’ani. Beirut.
Muassasah al-Risalah.

Studut af Spary " tialam Perspektif mam Al-Syathiby dan Ke Zzjizannya dalam ljtihad ” 75

Qusyairy, Muhammad bin Ali bin Wahab
al-.  2010. Syarhu al-Arba’in  al-
Nawawiyah. Kairo. Daru al-Salam.

Sam'any, Al-Imdm Abu Sa’ad Abdul
Karim bin Muhammab bin Manshr
al-Taimimy al-. 1984. al-Ansab. Cairo.
Maktabah Ibnu Taimiyah.

Subky, Tajuddin Abu Nashar Abdullah
bin Ali bin Abdu al-Kafy al-. 1999.
Raf"u al-Hdjib “an Mukhtashar Ibnu al-
Hajib. Beirut. Daru Alam li al-Kuttb.

Syathiby, Abu Ishaq Ibrahim bin Musa al-
Lakhmy al-. t.th. al-I'tisham. Riyadh.
Maktabah al-Tauhid.

. 2003. al-Muwafagat fi Ushiili
al-Syari‘ah. Beirut. Daru al-Kuttb al-
IImiyah.

Ubaidy, Hammady al-. 1996. al-Syithiby
wa Magqashidu al-Syari'ah. Beirut.
Déaru Qutaibah.




