AJARAN TRI KAYA PARISUDHA SEBAGAI LANDASAN
PENDIDIKAN NILAI MORAL DAN ETIKA
DALAM MEMBENTUK KARAKTER ANAK

Oleh I Putu Gede Parmajaya
Dosen STAHN Mpu Kuturan Singaraja

ABSTRACT

The development of Hindu religious education do to prepare humans Hindu quality,
which is reflected through the ability to think, communicate and behave in accordance with the
identity of Hindu religion which is based on the concept of tri kaya parisudha teachings. Think,
speak, do what is good and true is a reflection of moral behavior is a universal human phenomenon
as well as a characteristic that distinguishes man from animals. Animals do not have the awareness
of good and bad things, and is not acceptable, appropriate and inappropriate is done primarily
a moral imperative that the law must be keewajiban man to do good deeds. In the tri kaya
parisudha-containing education moral and ethical values are very deep, as taught in detail to
the Hindus to control dasendria (ten senses) which sometimes can not be controlled by man in
this life, as a result of the increasing complexity of temptation objects worldly always stimulating

the human senses.

Keywords: Tri Kaya Parisudha, Education, Character

I. PENDAHULUAN

Pendidikan nilai harus dilakukan secara
sadar dan terencana seperti tertuang dalam UU
nomor 20 tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional. Dalam hal pendidikan
nilai, pendidikan agama Hindu merupakan hal
yang snagat penting karena merupakan bagian
dari pendidikan nilai yang harus terus
dikembangkan. Pengembangan pendidikan
agama Hindu dilakukan untuk menyiapkan
manusia-manusia Hindu yang berkualitas,
yang tercermin melalui kemampuan berpikir,
berkomunikasi, dan berperilaku sesuai dengan
identitas ajaran agama Hindu yang bersumber
pada konsep ajaran 7ri Kaya Parisudha. Untuk
bisa bersaing di dunia global terlebih lagi
dalam menyongsong MEA, maka salah satu
caranya adalah dengan berupaya meningkatkan
kualitas sumber daya manusia Hindu (SDM
Hindu).

Jika diperhatikan secara seksama, maka
dapat dikatakan bahwa selama ini umat Hindu
hanya mengenal 7ri Kaya Parisudha dari
pengertian kata dan beberapa penjelasan yang
termuat di dalam kitab suci Sarasamugcaya.
Dalam pelaksanaanya, banyak yang tidak
mengimplementasikan ajaran ini dengan baik.
Permasalahan moral masyarakat dan bahkan
bangsa Indonesia sudah menyimpang dari dari
garis-garis humanis atau dengan kata lain telah
terjadi distorsi nilai di kalangan anak bangsa.
Fenomena rendahnya moral dapat dilihat dari
para generasi muda sekarang ini tidak lagi
memperhatikan tatanan perilaku moral dalam
berkomunikasi dengan orang tua, berhubungan
terhadap guru. Kata-kata yang digunakan
memanggil orang tua atau orang yang lebih tua
seharusnya kakak (mbok/beli) sudah tidak lagi
dihiraukan. Hal seperti itu seharusnya tidak
terjadi.

33



PURWADITA VOLUME I No.l, MARET 2017

Ajaran Tri Kaya Parisudha
mengajarkan secara rinci kepada umat Hindu
untuk dapat mengendalikan dasendria (sepuluh
indera) yang kadang tidak bisa dikontrol oleh
manusia. Jika hal ini dibiarkan, maka kepapaan,
kehancuran yang akan dialami umat manusia.
Oleh sebab itu, maka hendaknya manusia
khususnya umat Hindu agar selalu berpedoman
pada ajaran Tri Kaya Parisudha di dalam
menjalani kehidupan di dunia ini, karena apa
yang tersurat di dalam ajaran 7ri Kaya
Parisudha sarat dengan nilai-nilai moral,
terutama pendidikan nilai dan etika.

II. PEMBAHASAN
Setiap manusia memiliki tiga potensi
dasar alamiah yang disebut dengan istilah 77i
Premana, yakni sabda, bayu, dan idep. Setelah
manusia mampu membangkitkan ketiga
potensi dasar alamiah yang ada pada dirinya,
maka diasumsikan manusia akan mampu
mengatasi segala bentuk kesulitan di dalam
kehidupannya.
Di dalam Lontar 7ri Kaya Parisudha/
Resi Sesana, 1b ditegaskan bahwa:
Nihan Sang Hyang Tri kaya Parisudha, Nga
tiga pakaranya, lwirnya tan kalen maka
tapan Sang Hyang dharma, tanpa dosanya

mwang tanpa guru ramma, Reka
kadawayanta pwekanak wangsanaktd
kabeh.

Terjemahannya:

Inilah Sang Hyang Tri kaya Parisudha
namanya, ada tiga bagiannya seperti tiada
lain sebagai wujud tapanya Sang Hyang
Dharma. Selalu membuat senang kepada
anak dan cucunya, beserta keturunannya.
Demikian juga tidak terkena oleh segala
kekotoran yang ada dalam dirinya.

Selanjutnya, di dalam lontar 7ri Kaya
Parisudha/Resi Sesana 2a ditegaskan bahwa:
Sang Hyang Tri Kaya Parisudha de sang
sewaka dharma, mangkana ling sang
paodita Ndhyata patakoning ala lawan
hayu, uabdha tan patiit ikd mahala vabdha

34

ISSN 2549-7928

patit ikd hayu, mangkana kalinganta, hana
Sang Hyang Daiia Uild ngaranya, ika
pakatonan hala hayuning ulah ceabdha
lawan ambék, wirnya nihan, cak‘u, cerote,
grana, twak, jihwa, pada, payu, pasta, wak
nahan tikang dwa daca puluh wiji de
tunggal wiayanya ikd, ndhya pratykanya
patunggalaning wi‘anya, sugyan mangkand
lingta sang para nihan.
Terjemahannya:

Melaksanakan ajaran Sang Hyang Tri Kaya
Parisudha oleh orang yang menjunjung
tinggi kebenaran. Demikian sabda sang
pandita. Ada pertanyaan baik dan buruk,
segala perkataan yang tidak baik adalah
dosa besar, perkataan yang benar adalah
baik, demikianlah kebenarannya, ada sang
Hyang dasa sila namanya. Itu adalah wujud
segala perkataan dan perbuatan baik dan
buruk, seperti : mata, bibir, hidung, lidah ,
tangan, kaki, pantat, alat kelamin. .. Inilah
dua belas biji yang memiliki masing-masing
berbeda keguanaannya. Inilah tata cara
menyatukan segala keguanaanya. Oleh
karena itu inilah yang dikatakan oleh beliau:

Disebutkan juga dalam lontar 7ri Kaya
Parisudha/Resi Sesana 2.2b. bahwa:
Telihén Sang Hyang Tri Kaya Parisudha,
mengét pwa kita ri pawkasan mami, hilang
hyuntaring hala hayu, elikta ikang, malit
ikang manah, sambega ujara manis.
Terjemahannya:
Bercerminlah dari Sang Hyang Tri Kaya
Parisudha. Ingatlah kamu tentang akibat
dari perbuatan kamu. Hilangnya pikiranmu
dari segala yang baik dan buruk,
keinginanmu terhadap segala yang buruk,
menyebabkan pikiranmu kerdil, dasari
dengan mengucapkan kata yang manis.

Berdasarkan kutipan sloka di atas dapat
diartikan bahwa Tri Kaya Parisudha adalah tiga
macam perbuatan yang harus disucikan, yaitu
manacika perilaku berdasarkan atas pikiran
yang baik, suci, dan benar, manacika perilaku
berdasarkan atas pikiran yang baik, suci, dan



AJARAN TRI KAYA PARISUDHA...(I Putu Gede Parmajaya, 33-40)

benar, dan kayika yaitu perilaku berdasarkan
atas pikiran yang baik, suci, dan benar.

2.1. Pendidikan Nilai

Gaffar (2004:8) menyebutkan bahwa
pendidikan  bukan hanya sekadar
menumbuhkan dan mengembangkan
keseluruhan aspek kemanusiaan tanpa diikat
oleh nilai, tetapi nilai itu merupakan pengikat
dan pengarah proses pertumbuhan dan
perkembangan tersebut. Pendidikan nilai
dimaksudkan untuk membantu anak/peserta
didik agar memahami, menyadari, dan

mengalami nilai-nilai serta mampu
menempatkannya secara integral dalam
kehidupan.

Apa yang tersurat di dalam lontar 7¥i
kaya Parisudha Rsi Sesana di atas sebenarnya
mengandung pendidikan nilai. Adimassana
(2000:3) menegaskan bahwa pendidikan nilai
sering secara sempit diartikan sebagai akti-vitas
memberikan “mata pelajaran” atau “mata
kuliah yang bermuatan nilai-nilai luhur, seperti
mata pelajaran Pendidikan Agama, Budi
Pekerti, Etika, Moral, PPKN. Bahkan, ada
pengertian pula pendidikan nilai sebagai
penyampaian norma-norma dan larangan-
larangan agama atau moral. Pengertian
pendidikan nilai dalam arti luas mestinya
diartikan sebagai segala usaha yang bertujuan
untuk membina hati nurani peserta didik untuk
mempunyai kepekaan dan penghayatan atas
nilai-nilai yang luhur atau pendidikan yang
diarahkan pada tujuan pembentukan pribadi
yang bermoral.

Tujuan pendidikan nilai adalah
membina dan mengarahkan hati nurani peserta
didik untuk mempunyai kepekaan dan
penghayatan atas nilai-nilai yang luhur.
Dwijarkoro menyebut sebagai manusia yang
utuh sempurna (Dwijarkoro, 1980:129).
Tercapainya kesempurnaan ditunjukkan oleh
terbentuknya “pribadi yang bermoral” atau
“moral characters” (Montemayor, 1994:11).

Nilai diartikan oleh para ahli dengan
berbagai pengertian, yaitu pengertian satu
berbeda dengan yang lainnya. Adanya
perbedaan pengertian tentang nilai dapat
dimaklumi oleh para ahli sendiri karena nilai
sangat erat hubungannya dengan pengertian-
pengertian dan aktivitas manusia yang
kompleks dan sulit ditentukan batasannya.
Bahkan, karena sulitnya. Kosttaf (dalam Thoha,
1996:61) memandang bahwa nilai merupakan
kualitas empiris yang tidak dapat didefinisikan,
tetapi hanya dapat dialami dan dipahami secara
langsung.

Aneka ragam pengertian nilai yang
telah dihasilkan oleh sebagian dari para ahli
sengaja dihadirkan dalam bahasan ini dalam
rangka memperoleh pengertian yang lebih utuh.
Gazalba (dalam Thoha, 1996:61) menjelaskan
bahwa nilai adalah sesuatu yang bersifat
abstrak, ia ideal, bukan benda konkret, bukan
fakta, bukan hanya persoalan benar dan salah
yang menuntut pembuktian empirik, melainkan
soal penghayatan yang dikehendaki dan tidak
dikehendaki, disenangi dan tidak disenangi.

Dibandingkan dengan pengertian yang
diberikan oleh Darajat, dkk., pengertian yang
diberikan oleh Gazalba di atas tampak lebih
abstrak. Daradjat dkk. (1993:60) memberikan
pengertian bahwa nilai adalah suatu perangkat
keyakinan ataupun perasaan yang diyakini
sebagai suatu identitas yang memberikan corak
yang khusus kepada pola pemikiran, perasaan,
keterikatan, dan perilaku. Una (dalam Thoha,
1996:60) menjelaskan bahwa nilai adalah suatu
tipe kepercayaan yang berbeda dalam ruang
lingkup sistem kepercayaan. Berdasarkan nilai
seseorang bertindak atau menghindari suatu
tindakan atau mengenai suatu yang pantas atau
tidak pantas dikerjakan.

Pengertian nilai dikemukakan pula oleh
beberapa ahli filsafat dan pakar sosial, seperti:
Loren Bagus (2000:71) dalam bukunya yang
berjudul “Kamus Filsafat”, mengemukakan
bahwa nilai dapat diartikan sebagai harkat
kualitas suatu hal yang menjadikan hal itu dapat

35



PURWADITA VOLUME I No.l, MARET 2017

disukai, diinginkan, berguna, atau dapat
menjadi objek kepentingan.

Nilai menurut Syahbana (1991:47)
adalah suatu konsepsi yang jelas, baik yang
tersirat maupun tersurat dari seseorang atau
kelompok tertentu mengenai apa yang
seharusnya diingini (desireable) dan
mempengaruhi perilaku. Nilai yang dianut
seseorang apabila menjadi prinsip dan orientasi
hidup, maka akan berpengaruh terhadap cara
orang tersebut memberikan timbangan terhadap
suatu masalah, karena menurut Frankle
(1981:73), nilai terdapat dalam angan-angan
perasaan manusia (mind) serta berlainan antara
satu orang dan orang lain.

Menurut Rokeah (dalam
Koentjaraningrat, 1990:22), nilai merupakan
sesuatu yang berharga, yang ada dalam berbagai
aspek kehidupan dan memiliki standar, baik
logika, etika, maupun estetika. Berkenaan
dengan pandangan di atas, dalam buku Kamus
Filsafat Satre menyatakan bahwa nilai
merupakan rekaan nilai manusia dalam situasi
kehidupannya. Menurut Lorens (2000:71)
dalam buku yang berjudul Kamus Filsafat
bahwa nilai dapat diartikan dengan harkat
kualitas suatu hal yang menjadikan hal ini dapat
disukai, diinginkan, berguna, atau dapat
menjadi objek kepentingan. Nilai bukan emosi
dan tidak dibenarkan secara rasional.

Menurut Fraenkel (1981:6) nilai adalah
idea atau konsep yang bersifat abstrak tentang
apa yang dipikirkan seseorang atau dianggap
penting oleh sesorang. Nilai biasanya mengacu
kepada estetika (keindahan), etika pola
perilaku, dan logika benar salah atau keadilan
Jjustice (value isany idea, a concept, about what
some one think is important inlife). Menurut
Koentjaraningrat (1992:26) nilai adalah sesuatu
yang berharga, yang penting, berguna
menyenangkan dalam kehidupan manusia yang
dipengaruhi pengetahuan dan sikap yang ada
pada diri atau hati nuraninya. Di pihak lain,
sistem nilai budaya terdiri atas konsep-konsep
yang hidup dalam alam pikiran sebagian besar

36

ISSN 2549-7928

keluarga masyarakat, mengenai hal-hal yang
dianggap bernilai dalam hidup. Menurut Pepper
(dalam  Soelaeman 2005:32), nilai
adalah sesuatu yang penting, baik, dan
berharga. Dalam nilai terkandung sesuatu yang
ideal, harapan yang dicita-citakan untuk
kebajikan.

Hakam (2000:15) mengungkapkan
bahwa pendidikan nilai adalah pendidikan yang
mempertimbangkan objek dari sudut moral dan
sudut pandang nonmoral. Pendidikan nilai
meliputi estetika, yakni menilai objek dan sudut
pandang keindahan dan selera pribadi, dan etika
yaitu menilai benar atau salahnya dalam
hubungan antar pribadi. Bertens (2004:13),
menyatakan bahwa nilai sesuatu yang dicari,
sesuatu yang menarik, sesuatu yang
menyenangkan, sesuatu yang dicintai dan
diinginkan. Singkatnya, sesuatu yang baik.
Nilai juga bisa disebut “the addressee of a yes”
sesuatu yang ditunjukkan dengan ia. Nilai
adalah sesuatu yang diyakini atau diaminkan.
Nilai selalu mempunyai konotasi positif.
Sebaliknya sesuatu yang tanpa nilai.

Berdasarkan pendapat para pakar di
atas, dapat dikatakan bahwa
nilai (value) bersumber pada budi yang
berfungsi mendorong dan mengarahkan
(motivator) sikap dan perilaku manusia. Nilai
sebagai suatu sistem merupakan salah satu
wujud kebudayaan di samping sistem sosial dan
karya. Nilai berperan sebagai pedoman dalam
menentukan kehidupan setiap manusia. Nilai
manusia berada dalam hati nurani, kata hati,
dan pikiran sebagai suatu keyakinan dan
kepercayaan. Atau dengan kata lain nilai
adalah sesuatu yang penting, baik, dan
berharga. Dalam nilai terkandung sesuatu yang
ideal, harapan yang dicita-citakan untuk
kebajikan.

Pendidikan nilai dimaknai pula sebagai
pendidikan afektif, pendidikan akhlak,
pendidikan watak, pendidikan budi pekerti,
pendidikan karakter, pendidikan kesusilaan,
dan pendidikan moral. Tujuan pendidikan nilai



AJARAN TRI KAYA PARISUDHA...(I Putu Gede Parmajaya, 33-40)

adalah (1) menerapkan pembentukan nilai pada
anak, (2) menghasilkan sikap yang
mencerminkan nilai, dan (3) membimbing
perilaku yang konsisten dengan nilai
(UNESCO, 1996:78).

2.2. Pendidikan Moral

Moral berasal dari kata bahasa latin
mores yang berarti adat kebiasaan. Kata mores
ini mempunyai sinonim; mos, moris, manner
mores atau manners, morals
(Poespoprodjo,1986:2). Dalam bahasa
Indonesia kata moral berarti akhlak atau
kesusilaan yang mengandung makna tata tertib
batin atau tata tertib hati nurani yang menjadi
pembimbing tingkah laku batin dalam hidup.

Kaelan (2001:180), mengatakan moral
adalah suatu ajaran wejangan-wejangan,
patokan-patokan, kumpulan peraturan baik
lisan maupun tertulis tentang bagaimana
manusia harus hidup dan bertindak agar
menjadi manusia yang baik. Sedangkan
Kohlberg (Reimer, 1995:17) menyatakan bahwa
moralitas bukanlah suatu koleksi dari aturan-
aturan, norma-norma, atau kelakuan-kelakuan
tertentu tetapi merupakan perspektif atau cara
pandang tertentu.

Dengan demikian, dapat dikatakan
bahwa moral adalah ajaran atau pedoman yang
dijadikan landasan untuk bertingkah laku dalam
kehidupan agar menjadi manusia yang baik atau
beraklak. Untuk menjadikan manusia bermoral
dan berakhlak tentu tidak bisa dilakukan secara
instan. Oleh sebab itu, pendidikan nilai moral
harus diberikan sejak anak berada di
lingkungan keluarga (informal) dan secara
formal pendidikan nilai moral harus diberikan
sejak anak memasuki usia dini (PAUD).

2.3 Pendidikan Karakter

Menurut Megawangi (2010:5),
pendidikan karakter siswa adalah untuk
mengukir akhlak melalui proses knowing the
good, loving the good, dan acting the good.

Yakni, suatu proses pendidikan yang
melibatkan aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik, sehingga akhlak mulia bisa
terukir menjadi habit of the mind, heart, and
hands. Dengan demikian, kurang tepat jika
menganggap pendidikan karakter hanya urusan
mata pelajaran agama atau PKN. Pendidikan
karakter melekat pada mata pelajaran apa pun.
Bahkan, rasanya tidak adil jika pendidikan
karakter hanya dibebankan dan menjadi
tanggung jawab institusi sekolah.

Berdasarkan pernyataan sumber di atas
maka diketahui bahwa masalah kependidikan
dewasa ini harus kembali kepada fungsi
asalnya, yaitu menanamkan karakter positif
warga negara sesuai dengan fungsi pendidikan
yang tersurat dalam UU No. 20 Tahun 2003
tentang Sistem Pendidikan Nasional pada Pasal
3. Dalam UU tersebut dinyatakan bahwa
pendidikan nasional berfungsi
mengembangkan kemampuan dan membentuk
karakter serta peradaban bangsa yang
bermartabat dalam rangka mencerdaskan
kehidupan bangsa. Dalam kaitannya dengan
penelitian ini, maka karakter para siswa harus
ditopang oleh nilai-nilai moral, etika, dan nilai-
nilai budaya lokal, agar terwujud kehidupan
yang damai (shanti) di dunia ini.

Menurut Diknas, (2010:5) mulai tahun
ajaran 2011, seluruh tingkat pendidikan di
Indonesia harus menyisipkandelapan belas
nilai-nilai dalam pengembangan pendidikan
budaya dan karakter bangsa. Kedelapan belas
nilai-nilai dalam pendidikan karakter menurut
Diknas adalah(1) religius adalahsikap dan
perilaku yang patuh dalam melaksanakan ajaran
agama yang dianutnya, toleran terhadap
pelaksanaan ibadah agama lain, dan hidup
rukun dengan pemeluk agama lain. (2) jujur
adalah perilaku yang didasarkan pada upaya
menjadikan dirinya sebagai orang yang selalu
dapat dipercaya dalam perkataan, tindakan, dan
pekerjaan, (3) toleransi adalah sikap dan
tindakan yang menghargai perbedaan agama,

37



PURWADITA VOLUME I No.l, MARET 2017

suku, etnis, pendapat, sikap, dan tindakan orang
lain yang berbeda dari dirinya, (4)
disiplinadalah tindakan yang menunjukkan
perilaku tertib dan patuh pada berbagai
ketentuan dan peraturan, (5) kerja keras
tindakan yang menunjukkan perilaku tertib dan
patuh pada berbagai ketentuan dan peraturan,
(6) kreatif adalah berpikir dan melakukan
sesuatu untuk menghasilkan cara atau hasil baru
dari sesuatu yang telah dimiliki, (7) mandiri
adalah sikap dan perilaku yang tidak mudah
tergantung pada orang lain dalam
menyelesaikan tugas-tugas, (8) Demokratis
adalah cara berfikir, bersikap, dan bertindak
yang menilai sama hak dan kewajiban dirinya
dan orang lain, (9) rasa ingin tahu adalah sikap
dan tindakan yang selalu berupaya untuk
mengetahui lebih mendalam dan meluas dari
sesuatu yang dipelajarinya, dilihat, dan
didengar, (10) semangat Kebangsaan adalah
cara berpikir, bertindak, dan berwawasan yang
menempatkan kepentingan bangsa dan negara
di atas kepentingan diri dan kelompoknya, (11)
cinta tanah air adalahadalah cara berpikir,
bertindak, dan berwawasan yang menempatkan
kepentingan bangsa dan negara di atas
kepentingan diri dan kelompoknya, (12)
menghargai prestasi adalah sikap dan
tindakan yang mendorong dirinya untuk
menghasilkan sesuatu yang berguna bagi
masyarakat, dan mengakui, serta menghormati
keberhasilan orang lain, (13) bersahabat/
komunikatif adalah sikap dan tindakan yang
mendorong dirinya untuk menghasilkan
sesuatu yang berguna bagi masyarakat, dan
mengakui, serta menghormati keberhasilan
orang lain, (14) cinta damaia sadalah sikap dan
tindakan yang mendorong dirinya untuk
menghasilkan sesuatu yang berguna bagi
masyarakat, dan mengakui, serta menghormati
keberhasilan orang lain, (15) gemar membaca
adalah kebiasaan menyediakan waktu untuk
membaca berbagai bacaan yang memberikan
kebajikan bagi dirinya, (16) peduli lingkungan
adalah sikap dan tindakan yang selalu berupaya

38

ISSN 2549-7928

mencegah kerusakan pada lingkungan alam di
sekitarnya, dan mengembangkan upaya-upaya
untuk memperbaiki kerusakan alam yang sudah
terjadi, (17) peduli sosial adalah sikap dan
tindakan yang selalu ingin memberi bantuan
pada orang lain dan masyarakat yang
membutuhkan dan (18) tanggung jawab
adalah sikap dan perilaku seseorang untuk
melaksanakan tugas dan kewajibannya, yang
seharusnya dia lakukan, terhadap diri sendiri,
masyarakat, lingkungan (alam, sosial dan
budaya), negara dan Tuhan Yang Maha Esa.
Berdasarkan apa yang tersurat di dalam
Kurikulum Diknas di atas, diketahui bahwa
delapan belas indikator pendidikan karakter di
atas sangat relevan dengan konsep ajaran 7ri
Kaya Parisudha. Lickona, (1991:43)
menyatakan bahwa pendidikan karakter
adalah suatu usaha yang disengaja untuk
membantu seseorang sehingga ia dapat
memahami, memperhatikan, dan melakukan
nilai-nilai etika yang inti. Pendidikan karakter
menurut Kertajaya (2010:17) adalah ciri khas
yang dimiliki oleh suatu benda atau individu.
Ciri khas tersebut adalah asli dan mengakar
pada kepribadian benda atau individu tersebut,
serta merupakan “mesin” yang mendorong
bagaimana seorang bertindak, bersikap,
berucap, dan merespon sesuatu
Terkait dengan karakter, Dantes
(2014:72) menyatakan bahwa pendidikan
teknohumanistik merupakan pendidikan yang
mentransformasikan sains, teknologi, dan nilai-
nilai keadaban yang didasarkan pada prinsip-
prinsip dasar harkat kemanusiaan. Dalam
pelaksanaannya, pendidikan teknohumanistik
mengacu pada pendidikan karakter yang efektif
dengan prinsip sebagai berikut.
Pendidikan teknohumanistik hendaknya
mengembangkan “core ethic values”
sebagai basis karakter kemanusiaan yang
baik. Dasar pendidikan teknohumanistik
berawal dari prinsip-prinsip filsofi, yang
secara objektif menganggap bahwa nilai-
nilai etika yang murni atau inti, seperti
kepedulian, kejujuran, keterbukaan,



AJARAN TRI KAYA PARISUDHA...(I Putu Gede Parmajaya, 33-40)

tanggung jawab, dan rasa hormat pada diri
sendiri dan orang lain adalah sebagai basis
daripada karakter yang baik yang mendasari
penguasaan sains dan teknologi yang makin
kompleks, (b) Karakter dan pendidikan
teknohumanistik harus didefinisikan secara
komprehensif, termasuk pikiran, perasaan,
dan perilaku. Dalam program pendidikan
karakter sebagai inti pendidikan
teknohumanistik yang umumnya menyentuh
ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik dan
metakognitif mengandung makna yang lebih
luas, dan akhirnya dapat menyangkut aspek
perilaku dalam pendidikan moral.
Pendidikan teknohumanistik berdasarkan
penguasaan sains dan teknologi yang
dilandasi dasar yang kokoh pada pemahaman
kepedulian tentang nilai-nilai etika dasar dan
tindakan atas dasar nilai-nilai etika yang inti.
(c) Dalam kaitan dengan pendidikan formal,
pendidikan teknohumanistik yang efektif
menurut niat yang sungguh-sungguh,
proaktif, dan melakukan pendekatan yang
komprehensif yang dapat mengacu nilai-
nilai inti pada semua tahap kehidupan
sekolah. Sekolah-sekolah dalam melakukan
pendidikan teknohumanistik, seyogianya
disorot melalui lensa moral dan lihat
bagaimana sebenarnya sesuatu yang
berpengaruh terhadap nilai-nilai di sekolah
dan karakter peserta didik. (d) Sekolah harus
menjadi “a caring community”. Sekolah itu
harus merupakan dirinya sebagai lembaga
pendidikan yang memiliki karakter yang
baik.

Pernyataan Dantes di atas berkaitan
dengan nilai etika yang terkait dengan ajaran
Tri Kaya Parisudha sehingga diharapkan dapat
dijadikan sebagai dasar pendidikan karakter
siswa.

2.4. Pendidikan Nilai Moral sebagai
Landasan Pendidikan Karakter
Berdasarkan uraian di atas maka
pendidikan nilai moral harus diberikan kepada
anak melalui pendidikan informal, formal dan
nonformal. Pendidikan nilai moral harus

dilandasi dengan mengajarkan dan melatih
anak untuk selalu berpikir yang baik suci dan
benar, berkata-kata yang baik suci dan benar
serta berperilaku atau berbuat yang baik suci
dan benar sesuai dengan ajaran Tri Kaya
Parisudha. Ajaran Tri Kaya Parisudha sebagai
landasan pendidikan nilai moral harus selalu
diupayakan sebagai satu kesatuan yang utuh
dan tidak terpisahkan. Dengan asumsi apa pun
yang dipikirkan oleh seseorang pasti akan
terimplementasi ke dalam bentuk perkataan dan
perbuatan. Oleh sebab itu, sebagai pendidikan
yang berherarki ajaran 7ri Kaya Parisudha
sangat tepat digunakan sebagai landasan di
dalam membentuk karakter anak.

II1. PENUTUP

Sebagai landasan pendidikan nilai
moral dan etika ajaran 7ri Kaya Parisudha
sangat dibutuhkan untuk dijadikan pedoman
berpikir, berkata-kata (berkomunikasi) dan
berperilaku (berbuat) dalam kehidupan seorang
anak. Dalam hal ini peran keluarga (orang tua)
guru dan lingkungan sekitar anak itu berada
harus memberikan contoh (menjadi model)
yang baik di dalam mendidik, membimbing
serta mengasuh anak untuk nantinya lahir anak
yang berkhlak mulia dan berkarakter. Untuk itu
tugas orang tua, guru dan lingkungan sekitarnya
adalah bisa membikin anak ngerti, ngoroso dan
nglakoni ajaran Tri Kaya Parisudha sebagai
landasan pendidikan nilai moral dan etika
seperti ungkapan Ki hajar Dewantara.
Pendidikan nilai bagi anak perlu mendapatkan
perhatian khusus dari berbagai pihak, lebih-
lebih pemerintah yang harus bertanggung jawab
dalam memberikan pelayanan pendidikan
secara maksimal. Keteladanan dari guru, orang
tua, masyarakat menjadi penting dilakukan
dengan berbagai upaya dalam
pembelajarannya. Semua guru dalam berbagai
bidang studi perlu mengimplementasikan
pendidikan nilai dalam proses pembelajaran
yang dilaksanakan, baik di dalam maupun di
luar kelas.

39



PURWADITA VOLUME I No.l, MARET 2017

DAFTAR PUSTAKA

Adimassana, Y.B. 2000. Revitalisasi
Pendidikan Nilai Suatu Tantangan Para
Pendidik Zaman Sekarang. Yogyakarta:
FKIP Universitas Sanata Dharma.

Dantes, Nyoman. 2014. Landasan Pendidikan
Tinjauan dari Dimensi Makropaedagogis,
Singaraja:Undiksha.

Daradjat, Zakiah. 1996. Metodologi
Pengajaran Agama, Jakarta:Bumi Aksara.

Daradjat, Zakiah. 2005. Ilmu Jiwa Agama,
Jakarta:Bulan Bintang

Drijarkoro, N. 1980. Drijarkoro Tentang
Pendidikan. Yogyakarta: Kanisius.

Endraswara, Swandi. 2011. Metode Penelitian
Sastra : Epistimologi, Model, Teori dan
aplikasi. Yojyakarta : CASP.

Hakam, Abdul, Kama. 2000. Pendidikan Nilai.
Bandung: Value Press.

Hendropuspito,D. OC. 1984. Sosiologi Agama,
Jakarta:Kanisius

Hers, Richard H. et al. 1980. Model of Moral
Education: An Appraisal. New York:
Longman Inc.

Kaelan. 2005. Metode Penelitian Kuantitatif
Bidang Filsafat ; Paradigma Bagi
Pengembangan Penelitian Interdisipliner
Bidang Filsafat, Budaya, Sosial, Semiotika,
Sastra, Hukum dan Seni. Yogyakarta :
Paradigma.

Kertajaya H 2010
KarakterJakarta: Gramedia

Koentjaraningrat. 2002. Manusia dan
kebudayaan di Indonesia.jakarta
Djambatan

Lickona, Thomas. 199.1 Educating for
Character. How Our School can Teach
Respect and Responsibility. New York:
Bantam Books.

Lickona, Thomas. 2004 Character Matters.
How To Help Our Children Develop Good
Judgment, Integrity, and Other Essencial
Virtues. New York: Bantam Books.

Pendidikan

40

ISSN 2549-7928

Loren, Bagus. 2002. Kamus Filsafat. Jakarta :
Pt Gramedia Pustaka Utama.

Megawangi, Ratna, 2010. Pengembangan
Program Pendidikan Karakter di Sekolah,
Pengalaman Sekolah Karakter. Makalah.
IHF,JKT.

Sudharta, Tjok Rai. 2003. Slokantara : Untaian
Ajaran Etika, Teks Terjemahan dan Ulasan.
Surabaya : Paramita.

Sumaryana. 2007. “ Prana Ajaran Etika
Terhadap Pendidikan Agama Hindu”,
Laporan Penelitian (hml 14).

Tarigan, Hendriy Guntur. 1998. Prinsi-prinsip
Dasar Sastra. Bandung : Angkasa

Teuw, A. 1984. Sastra dan Ilmu sastra
Pengantar Teori Sastra. Jakarta: Pustaka
jaya.

Teuw, A. 1991. Menbaca dan Meneliti Karya
Sastra. Jakarta : Gramedia Pustaka Umum.

Lontar:

Lontar Tri Kaya Parisudha/Resi Sesana,
Denpasar:Unit Pelaksanaan Dokumentasi
Kebudayaan Bali.

Tutur Kumara Tattwa; Lontar Koleksi Gedong
Kirtya Singaraja.



