HAKIKAT PENOLAKAN IMAM SYAFI’I TERHADAP

ISTIHSAN DAN RELEVANSINYA TERHADAP
PEMBARUAN HUKUM KELUARGA ISLAM

Mainum
Pengurus Wilayah Muhammadiyah Lampung
JL. Kapten Tendean, No. 7, Lampung, 35213
E-mail: maimun@yahoo.com

Abtract: Essencial Rejection Shafi’i istihsin and its Relevance Against Islamic Family Law
Reform. Rejection and cancellation Shafi against istibsin as a proposition of law in totality, both at
the level of theoretical concepts-normative and applicative-implementable on legal cases. Hanafi figh
scholars accusations against Shafi’i on a number of practice ijtihad, it was not proven true, and not
one single subject matter Shafi’i establish legal provisions based istihsin problem. If rejection Shaft’i
against istihsan associated with ideas and movements of Islamic family law reform in this modern
era, seems to have loosened even relevanced with time and age condition that the substance of the
reform movement can be realized. Had istihsin not be an alternative baselines and the determination
of the legal settlement, then Islam is often said to be righteous shalib li kulli zamin wa makin just a
mere jargon.

Keywords: Shafi, istibsin, updates, Islamic family law

Abstrak: Hakikat Penolakan Imam Syifi’i Terbadap Istihsin dan Relevansinya Terbadap
Pembaruan Hukum Keluarga Islam. Penolakan dan pembatalan Syafi't terhadap istibsin sebagai
dalil penetapan hukum secara totalitas, baik dalam tataran konsep teoritis-normatif maupun
aplikatif-implementatif terhadap kasus-kasus hukum. Tuduhan ulama ush#/ Hanafi terhadap Syafi’i
mengenai sejumlah praktik ijtihadnya, ternyata tidak terbukti kebenarannya, dan tidak ditemukan
satu pokok bahasan pun Syafi't menetapkan ketetapan hukum suatu masalah berdasarkan istihsin.
Apabila penolakan Syafi’i terhadap istibsin dikaitkan dengan gagasan dan gerakan pembaruan
hukum keluarga Islam di era modern ini, tampaknya perlu dilonggarkan bahkan direlevansikan
dengan kondisi waktu dan zaman agar substansi gerakan pembaruan dapat diwujudkan. Sekiranya
istihsdn tidak dijadikan alternatif acuan dasar penyelesaian dan penetapan hukum, maka Islam yang
sering dikatakan sebagai shdlih li kulli zaman wa makin hanyalah jargon belaka.

Kata Kunci: Syafi’i, istihsdn, pembaruan, hukum keluarga Islam

Pendahuluan

Dalam konteks pembaruan pemikiran hukum
keluarga, para teoritisi hukum Islam (ushil
iyyin) telah mengklasifikasikan secara global

sumber dan dalil hukum' menjadi dua

! Istilah sumber dan dalil merupakan suatu term yang
berkembang di kalangan ushiiliyyin. Pada awalnya mereka kelihatan-
nya dalam konteks ijtihad lebih banyak menggunakan term dalil,
seperti adillah al-abkim, kemudian lahir term wushil al-ahkim, dan
mashidir al-tasyriiyyah li al-abkim. Lihat Abd. al-Wahab Khallaf,

353

kategori. Pertama, Alquran dan sunnah.

Tlm Ushiil al-Figh, (Ttp.: Daral-Kuwaitiyah, 1968), h. 20. Al-Syatibi
ketika membahas dalil-dalil hukum, ia banyak menggunakan istilah
adillah al-syar’iyyah, ushiil al-syariah, mawdirid al-syari‘ah, mashidir
al-hukm, mawdrid al-hukm, dan syawihid al-hukm. Lihat al-Syatibi,
al-Muwifagat fi Ushiil al-Ahkim, JId. 2, Juz 3, (Bayrtit: Dar al-Fikr,
t.t.), h. 2. Dua term sumber hukum (mashidir al-ahkim) dan dalil
hukum (adillah al-ahkim) sesungguhnya mempunyai makna yang
berbeda. Secara substansial, kata sumber mengandung arti sesuatu
yang menjadi dasar lahirnya sesuatu. Sedangkan dalil mengandung
arti, sesuatu yang menjadi petunjuk dan mengantarkan orang
untuk menemukan sesuatu. Dalam konteks dalil, terdapat upaya



354| AL-ADALAH Vol. XII, No. 2 Desember 2014

Kedua, al-ijtihid (ray) yang meliputi giyds,
ijmd, istibsan, istishlah/mashlabat mursalah, urf]
al-‘ddat, istishhib, mazhhab shahibi, dan syar’
man qablana. Dari klasifikasi ini kemudian
dikonstruksi kembali menjadi dua kategori,
yaitu ada sumber dan dalil hukum yang
disepakati (al-ittifiq), yakni Alquran, sunnah,
ijm&, dan giyds, dan ada yang tidak disepakati
(al-mukhtalaf fiha), yaitu istibsin, mashlahat
al-mursalab, istishhab, ‘wrf, mazhhab shahibi,
dan syar’ man qablana’? Adillah al-ahkim
kategori yang kedua ini, menurut al-Thaf
tidak hanya terbatas pada enam dalil tersebut,
tetapi menurutnya ada 19 dalil syara’, yaitu
ijmd’ al-ummah, ijmd’ ahli Madinabh, qiyas, qaul
shahaibi, mashlahat mursalah, istidldl, istihsin,
dan lain-lain.> Bahkan menurut Ahmad Abd.
al-Rahim al-Séyih, jika dikumpulkan dalil-dalil
hukum syara’ itu seluruhnya berjumlah 45
macam.* Dalam tulisan ini yang akan menjadi
fokus pembahasan hanya satu dalil hukum
yaitu istibsin.

Apabila dikritisi dalam literatur wushil
al-figh dari empat mazhab sunni (Hanifi,
Maliki, Syafi't dan Hanbali), dapat diketahui
bahwa mereka yang berpegang pada istibsin
sebagai dalil hukum dalam konteks istinbat
hukum (ijtihad) adalah Imam Abt Hanifah,’
Imam Malik,° dan Imam Ahmad bin Hanbal.”
Sedangkan Imam Syifi'i menolak istihsin
sebagai dalil hukum. Penolakan Syaf'i terhadap
istihsin seperti ditegaskan oleh al-Ghazali bahwa
“barang siapa yang berpegang pada istibsin, maka

ijtihad untuk menemukan hukum Islam dari sumbernya yang asli.
Untuk itu, perbedaan keduanya dapat ditegaskan bahwa setiap
sumber (mashidir) adalah dalil (petunjuk), dan tidak setiap dalil
disebut sumber.

2 Abd. al-Wahab Khallaf, 7/m Ushiil al-Figh, h. 21-22.

> Mustafd Zaid, Al-Mashlahat fi Tasyri’ al-Islimy wa
Najmuddin al-Thifi, (Ttp.: Dar al-Fikr al-Araby, 1964), h. 117.

* Ahmad Abd. al-Rahim al-Siyih, Risdlah fi Ridyah al-
Mashlahah, (Mishr: Dar al-Mishriyyah al-Lubnaniyyah, 1993),
h.15.

> Lihat Abi Bakar Muhammad bin Ahmad bin Abi
Sahl al-Sarakhsi, Ushiil al-Sarakhbsi, Abl al-Wafa' al-Afghani
(Pentahgiq), (Ttp.: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1372 H.), h. 200.

¢ Abi Ishaq al-Syatibi, Al-Muwéfaqar fi Ushiil al-Abkim,
JId. 2, Juz 4, (Bayrfit,.: Dar al-Fikr, t.t.), h. 117.

7 Abd. al-Aziz bin ‘Abd. al-Rahman al-Sa’id, 1bn Qudimah
wa Atsarub al-Ushiliyyah, (Riyadh: al-Mamlakah al-Arabiyyah
al-Su’tidiyah, 1399 H./1979 M.), h. 167.

sungguh orang itu membuat hukum sendiri.”®

Penegasan al-Ghazili ini menunjukkan bahwa
Syafi't menolak i#stihsin itu secara totalitas,
baik dalam tataran konsep teoritis-normatif
maupun aplikatif-implementatif terhadap
kasus-kasus hukum. Namun demikian, di
era kontemporer ini #stihsdn bisa menjadi
problem solving kasus-kasus hukum yang
terus mengemuka terutama problem hukum
keluarga Indonesia. Sekiranya istihsin (selain
istishlah) tidak dijadikan alternatif acuan dasar
penyelesaian dan penetapan hukum, maka
Islam yang sering dikatakan sebagai shdlih
li kulli zamin wa makin hanyalah sebagai
jargon belaka. Sebagai contoh bagaimana
para mujtahid mengistinbdtkan hukum
terhadap isu jender, aborsi, legalisasi nikah
sesama jenis, demokrasi, hak asasi manusia,
pluralisme, Arab s pring yang terus terjadi di
negara-negara Muslim modern, dan lainnya.
Dari beberapa contoh ini tampak diperlukan
upaya pembaruan pemahaman, interpretasi
teks, dan menggeser paradigma berpikir dalam
mengistinbatkan hukum Islam.

Bertolak dari latar belakang pemikiran di
atas, muncul beberapa pertanyaan: Bagaimana
sesungguhnya hakikat Imam Syafi'i menolak
istihsdn sebagai dalil hukum, benarkah secara
substansial Imam Syafi’l juga menggunakan
istibsdn dalam kasus-kasus hukum tertentu,
dan sejauhmana konsistensi penolakan Imam
Syafi't terhadap istihsidn dalam praktik
ijtihadnya, serta bagaimana signifikansi dan
relevansi #stihsan dalam menjawab isu-isu
hukum Islam kontemporer?.

Istihsan dalam Perspektif Sejarah
Pemikiran Hukum Islam

Seperti telah disinggung di atas bahwa
ushiliyyin yang menggunakan istihsin se-
bagai dalil hukum dalam berijtihad yaitu
ulama Hanafi, Maliki, dan Hanbali, dengan
intensitas dan klasifikasinya masing-masing.
Secara terminologis, batasan istihsin menurut
ushiiliyyin dapat dikemukakan sebagaimana
uraian berikut ini:

8 Abi Hamid al-Ghazali, A-Mustashfi min Ilm al-Ushiil,
Tnp.: al-Fanniyah al-Muttahidh, 1971), h. 259.



Mainun: Hakikat Penolakan Imam Syafi’i Terhadap Istibsin |355

a. Batasan istibsdn menurut ulama wushil
Hanafi
Banyak ulama ushi/ Hanafi, di antaranya Abt
Hasan al-Karakhi (w. 340 H.) mendefinisikan
istihsdn yaitu pindahnya seseorang dari
suatu hukum mengenai suatu masalah
kepada hukum lain yang serupa, tetapi
kontradiksi dengan hukum yang pertama
karena kondisi menuntut demikian.” Definisi
ini dapat dimengerti bahwa suatu dalil yang
mengalihkan mujtahid dari penetapan hukum
suatu masalah yang menyamakan hukumnya
dengan hukum masalah serupa kepada
hukum sebaliknya karena ada argumen yang
lebih kuat, yakni menyentuh kemaslahatan
manusia. Misalnya, dalam hal menetapkan
ongkos pengembalian seseorang yang hilang,.
Al-Karakhi berpaling dari penggunaan giyds
dan mengambil ketetapan 40 dirham dengan
mengacu kepada pendapat Ibn Abbas.!
Sementara al-Sarakhsi (w. 418 H.) men-
definisikan #stihsin dengan meninggalkan giyds
dan mengambil (berpegang) pada yang lebih
relevan dengan kebutuhan manusia."" Pada
tempat lain ia mengemukakan bahwa cara
meninggalkan gsyds itu secara alternatif pilihan
karena adanya nash, ijma’, kondisi dhariirat,
atau gqiyds khifi berdasarkan dalil-dalilnya
yang lebih relevan.'” Misalnya, pertama,
meninggalkan giyds beralih kepada nash,
seperti makan karena lupa bagi orang yang
sedang berpuasa di siang hari bulan Ramadhan.
Berdasarkan giyds hukum puasanya batal,
karena rusaknya rukun puasa. Dalam konteks
ini Abi Hanifah mengatakan “/au ld qaul al-
nds laqultu yaqdhi” Maka adalah nash ini wajib
diamalkan dengan mengacu kepada hadis Nabi
Saw.: “Barang siapa makan dalam keadaan lupa
sedangkan ia berpuasa, maka hendaklah ia me-

nyempurnakan puasanya.”? Berdasarkan hadis

* Muhammad Aba Zahrah, Ushil al-Figh, (Ttp.: Dar al-
Fikr al-‘Arabi, t.t.), h. 262.

10 Abi Bakar Muhammad bin Ahmad bin Abi Sahl al-
Sarakhsi, Al-Mabsiith, Juz 11, (BayrGe: Dar al-Maifat, 1406
H.), h. 22.

" Abi Bakar Muhammad bin Ahmad bin Abi Sahl al-
Sarakhsi, Al-Mabsiith, Juz 10, h. 145.

2. Abi Bakar Muhammad bin Ahmad bin Abi Sahl al-
Sarakhsi, Ushil al-Sarakbsi, h. 202-203.

13 Muhammad Ismail al-Kahlani, Subul al-Salim, Juz 2,

ini Abi Hanifah mengambil ketetapan hukum
sahnya puasa orang yang makan karena lupa,
sedangkan berpuasa dengan meninggalkan
hukum batalnya menurut ¢iyis. Penetapan
hukum seperti ini menurut ulama ush7/ Hanafi
disebut dengan #stibsin. Kedua, meninggalkan
qiyés beralih kepada #jmd, seperti transaksi
salam, yaitu pesan pembuatan barang yang
berlaku umum dalam kehidupan masyarakat.'
Berdasarkan giyis transaksi seperti ini dilarang,
karena barang yang ditransaksikan tidak ada
pada saat akad transaksi itu terjadi. Tetapi
praktik transaksi seperti ini sudah berlaku
umum dalam kehidupan masyarakat tanpa
ada seorang ulama pun yang menolaknya.
Menurut ulama ushi/ Han4fi praktik semacam
ini adalah ijma4’ yang kedudukannya lebih
kuat daripada giyds. Karena itu menurutnya,
meninggalkan hukum dilarangnya transaksi
salam, dan mengambil hukum dibolehkannya
transaksi salam tersebut adalah berdasarkan
ijmd’ Penetapan hukum seperti ini menurut
mereka adalah #stibsin. Ketiga, meninggalkan
qiyds karena kondisi menuntut (/7 al-dhariirar)
demi kemaslahatan yang lebih utama, seperti
membersihkan air sumur yang kejatuhan
najis (bangkai hewan). Berdasarkan giyds,
air sumur tersebut semuanya najis, tetapi
apabila dibuang seperlunya sehingga baunya
hilang, maka air sumur tersebut menjadi
bersih (suci) dan bisa dipergunakan untuk
keperluan masyarakat banyak."> Pertimbangan
hukum seperti ini menurut mereka disebut
dengan istihsin (istibsdn bi al-mashlahat).
Keempat, meninggalkan gqiyds zhihir/jali ber-
pindah ke giyds khifi yang berimplikasi kepada
hukum yang lebih relevan dengan tuntutan
jiwa hukum masyarakat pada umumnya.
Contoh Klasik, air sisa yang telah diminum
unggas buas. Berdasarkan giyds jali, air sisa
tersebut adalah najis, karena diduga kuat telah
bercampur dengan liurnya. Tetapi berdasarkan
qiyds khafi sisa air tersebut tidak najis, karena

(Bandung: Penerbit Dahlan, t.t.), h. 160.

4 Abi Bakar Muhammad bin Ahmad bin Abi Sahl al-
Sarakhsi, Ushiil al-Sarakhsi.

5 Abi Bakar Muhammad bin Ahmad bin Abi Sahl al-
Sarakhsi, Ushiil al-Sarakhsi.



356| AL-ADALAH Vol. XII, No. 2 Desember 2014

unggas buas itu minum dengan menggunakan
paruhnya yang kering dari liur. Penetapan
hukum dengan mengutamakan pertimbangan
qiyds khifi seperti ini menurut ulama ushdl
Hanafi disebut istibsin.

b. Batasan istibsdn menurut ulama wushil
Maliki

Dapat dikemukakan beberapa ulama ushil
Maliki, di antaranya Ibn Rusyd (w. 420 H.)
mendefinisikan istihsin ialah mengesamping-
kan giyds yang dalam aplikasinya akan bisa
mengakibatkan berlebihan (tumpang tindih)
di dalam menetapkan hukum, kemudian
mengembalikan kepada takhshish yang di-
pahami dari giyds tersebut karena ada alasan
tertentu yang membolehkan demikian.'
Contoh mengenai waris bersama, dalam hal
ini, seorang wanita (isteri) meninggal dunia
dengan meninggalkan suami, ibu kandung,
saudara laki-laki seibu, dan saudara laki-
laki seayah. Dalam ilmu fardidh, tiga orang
pertama termasuk sebagai ashhib al-furidp,
sedangkan satu orang terakhir sebagai zhaw
al-arhim. Untuk itu tirkah dibagikan terlebih
dahulu kepada ashhib al-furiidh berdasarkan
ketentuan nash, yaitu suami %2, ibu kandung
1/6, dan saudara laki-laki seibu 1/3. Berarti
tirkah telah terbagi habis semuanya. Dalam
kasus ini terjadi kejanggalan hukum, yaitu
saudara laki-laki seibu dapat mewarisi,
sedangkan saudara laki-laki seayah tidak bisa
mewarisi hanya dikategorikan sebagai ashdbah.
Dalam kasus ini Malik bin Anas memutuskan
bahwa saudara laki-laki seayah dan saudara
laki-laki seibu sama-sama mendapat bagian
tirkah 1/3 atas dasar atsar sahibat.”

Abi Ishaq al-Syatibi (w. 790 H./1388
M.) mengatakan bahwa istihsdn menurut
ulama ushil Maliki yaitu tagdim al-istidlal
al-mursal ‘ald al-qiyds (prioritas penggunaan
dalil mursal atas g#yds)."® Menurutnya, bahwa
cksistensi istibsin itu sesungguhnya kembali

1¢ Abi Ishaq al-Syatibi, Kitdb al-I'tishim, Juz 2, (Ttp.: Dar
al-Fikr, 1424 H./2003 M.), h. 97.

'7 Mustafd Ahmad al-Zarqa, Al-Madkhal al-Figh al-Am,
Juz 1, (Damaskus: Alif al-Adib, 1967), h. 88-89.

'8 Abi Ishaq al-Syatibi, Al-Muwdifagar fi Ushil al-Abkim,
h.116.

kepada pemeliharaan tujuan syariat yang
secara global dapat dipahami dari masalah-
masalah yang diwajibkan. Misalnya pada
suatu masalah, ketetapan giyds mengakibatkan
luputnya kemaslahatan, bahkan terkadang
menimbulkan kemudaratan, maka masalah
itu harus dikecualikan dari penerapan giyds
dan kembali kepada upaya pemeliharaan
kemaslahatan sebagai tujuan syariat, dengan
mengacu pada norma-norma kemaslahatan
(jalb al-mashilih wa dar’ al-mafisid). Contoh,
seorang wanita memperlihatkan @urat-nya
ketika berobat ke dokter pria. Berdasarkan
qiyds, haram hukumnya bagi wanita yang
memperlihatkan @urat-nya kepada lain jenis,
tetapi karena kebutuhan pengobatan dirinya
(li al-dhariirah wa al- hdjat) dan tidak
didapatkan seorang dokter spesialis wanita
yang membidangi penyakitnya, apabila dia
kukuh dengan keyakinannya haram melihat
aurat-nya orang yang bukan muhrimnya,
maka penyakitnya tidak akan sembuh dan
bahkan diduga kuat akan semakin parah.
Dalam kondisi demikian wanita tersebut
diperbolehkan memperlihatkan @wurar-nya
kepada dokter pria yang spesialis membidangi
jenis penyakitnya.'

c. Batasan istibsdn menurut ulama wushal
Hanbali

Beberapa ulama wsh#/ Hanbali memberikan
batasan istihsin di antaranya Najm al-din al-
Thafi (673-716 H.) mengemukakan bahwa
definisi #stihsin yang paling tepat ialah memakai
hukum suatu masalah dan meninggalkan
yang lainnya karena ada dalil syariat yang
khusus.” Sedangkan Ibn Qudimah (541-620
H./1147-1223 M.) mendefinisikan istihsin
yaitu mempunyai tiga pengertian. Pertama,
pindah dari suatu hukum kepada hukum
lainnya mengenai suatu masalah karena adanya

dalil khusus, baik dari kitabullah ataupun
sunnah. Kedua, sesuatu yang dianggap baik

' Abi Ishaq al-Syatibi, A-Muwifaqgat fi Ushiil al-Ahkim,
h. 117.

» Lihat Muhammad AbG Zahrah, Mashidir al-Tasyri’
al-Islamy Fima la Nashsha Fih, (Kuwait: Dar al-Qalam, 1392
H./1972 M), h. 5.



Mainun: Hakikat Penolakan Imam Syafi’i Terhadap Istibsin |357

oleh mujtahid. Ketiga, suatu argumentasi yang
terbesit di dalam hati mujtahid, yang ia sendiri
tidak bisa mengungkapkannya.”!

Demikian batasan istihsin dalam
terminologi ulama ush7/ Hanafi, Maliki, dan
Hanbali. Kalau penulis kritisi dari terminologi
istihsdn masing-masing dapat dikatakan
bahwa di kalangan ulama #sh/ Hanifi secara
redaksional tampak ada kesamaan simpul, yaitu
masing-masing mendeskripsikan perbandingan
qiyds dengan istihsin dengan menggunakan kata
aqwi (lebih kuat), dan awfiq (lebih relevan),
yang menjelaskan makna bahwa istihsdn itu dalil
hukum yang lebih kuat dan/atau yang lebih
relevan atas gzyds. Hal ini tentunya tergambar
dari contoh aplikasi istihsin di atas. Demikian
juga di kalangan ulama wshi/ Maliki secara
redaksional berbeda tetapi secara substansial
adalah sama, sebagaimana halnya di kalangan
ulama wushi/ Hanafl. Begitu pula di kalangan
ulama wushi/ Hanbali, secara substansial adalah
sama mereka memilih, pindah, mengecualikan
dan mengkhususkan karena ada landasan
yang menjadi argumentasi yang kuat (wajh
al-istihsdn atau sanad al-istibsin), meskipun
mereka tidak memberikan contoh kongkrit
dalam aplikasinya. Dengan mengacu pada
terminologi ¢iyds yang dimaksudkan dan
mengkritisi contoh aplikasi istihsin pada setiap
batasan, maka dapat ditegaskan bahwa masing-
masing batasan menggambarkan proses, pindah
dari suatu hukum kepada hukum lainnya
dalam menanggapi pelbagai masalah, atau
memilih satu hukum dan mengenyampingkan
hukum lainnya, atau mengecualikan hukum
yang bersifat 4ully dengan hukum yang bersifat
juzy, atau melakukan zakhshish terhadap
hukum yang bersifat @m.

Hakikat Istihsdn dalam Pandangan

Imam Syafi’i

a. Eksistensi istihsdn menurut pemahaman
Syafi’i

Untuk mengungkap terminologi istibsin

menurut pemahaman Syafi'l dapat ditelusuri

' Imam Muwifiq al-Din Abdullah bin Ahmad ibn
Qudamah, Raudhah al-Néazhir wa Jannah al-Manézhir, (Bayrat:
Dér al-Kutub al-Ilmiyyah, 1414 H./1994 M.), h. 85.

melalui ungkapan-ungkapannya yang ter-
surat menyertai penolakannya terhadap
istibsan (ibthal al-istihsin), baik penolakan
yang terdapat dalam a/-Risdlah maupun
penguatannya dalam kitab a/-Umm.

Imam Syaft’i dalam a/-Risilah bab “kaif
al-bayin” menyatakan “wald yaqul bima
istahsana, fainna al-qaul bima istahsan syai’
yuhditsub la ala mitsal sabaq.”** Pernyataan ini
dapat dipahami bahwa membuat keputusan
hukum dengan cara istihsin berarti membuat
sesuatu yang sama sekali baru, tanpa petunjuk
yang dapat ditemukan sebelumnya dalam
Alquran, sunnah, ijma4, dan giyds. Terminologi
istihsin seperti ini ditegaskan pula di dalam
kitab a/-Umm bahwa, istihsin itu bukanlah
dalil hukum yang wajib diamalkan dan tidak
termasuk ke dalam salah satu dari cakupan
Alquran, sunnah, imad’, dan qiyds.”

Pada bab al-Istibsin, setelah Syafi'i men-
jelaskan kehujahan giyds dan cakupannya
atas berbagai problem hukum yang akan
muncul, dan eksistensi istibsin yang me-
nurutnya membuka lebar peluang kesalahan
yang disebabkan tidak mengikuti petunjuk
arah, ia pun mengharamkan penggunaannya
sebagai dalil hukum, dan kemudian Syafi’i
mengemukakan argumentasi dengan per-
nyataannya, ‘wa innama al-istihsin al-
taladz-dzudz.”** Dari pernyataannya ini
dapat dipahami bahwa sesungguhnya istihsin
itu tidak lain suatu dalil yang hanya men-
cari enaknya semata. Dalam kaitan dengan
pernyatannya ini, ia menegaskan dalam a/-
Umm, bahwa kondisi dalil seperti itu membuka
peluang bagi setiap orang (mujtahid) untuk
mempermudah penetapan hukum yang akan
berimplikasi pada tumpang tindih ketetapan
hukum pada setiap masalah yang akhirnya
akan berakibat terjadi kesemrawutan hukum.?

Dari pernyataan-pernyataan Syafi’i
tersebut, semakin jelaslah dapat diketahui

2 Muhammad bin Idris al-Syafi'i, A/-Risilah, Ahmad
Muhammad Syakir (Pentahqiq), (Ttp.: Dar al-Fikr, t.t.), h. 25.

» Muhammad bin Idris al-Syafi’t, A-Umm, Juz 7, (Ttp.:
Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1983), h. 271.

2 Muhammad bin Idris al-Syafi’t, Al-Risalah, h. 507.

» Muhammad bin Idris al-Syafi’i, A/-Umm, h. 273.



358| AL-ADALAH Vol. XII, No. 2 Desember 2014

bahwa terminologi istibsdn dalam konsepsi
pemahaman SyaAfi’{ yaitu suatu dalil hukum
di luar cakupan makna Alquran dan Sunnah
yang membawa kepada kesemrawutan
dinamika hukum. Dalam tataran praktiknya,
banyak terjadi aplikasi istihsin di kalangan
ulama ushi/ Hanafi di masanya.

b. Penolakan al-Syafi’i terhadap istibsin
Al-Syafi’l sebagai seorang the master architect
of Islamic jurisprudence,®® secara tegas
menolak penggunaan istihsin sebagai dalil
penetapan hukum Islam. [bthil al-istihsin
Syafi’i telah terdokumentasikan dalam
karya monumentalnya al-Risilah dan al-
Umm. Dalam kedua karyanya ini ternyata
banyak pernyataan-pernyatannya baik secara
eksplisit maupun implisit menunjukkan
penolakannya terhadap istihsin sebagai dalil
penetapan hukum Islam. Di antara beberapa
pernyataannya itu sebagai berikut:

1) Pernyataan mengenai eksistensi istihsin
“Seseorang tidak berhak selain Rasulullah
untuk menetapkan hukum kecuali dengan
dalil, dan tidak berhak menetapkan
hukum dengan apa yang dianggapnya
baik, sesungguhnya penetapan hukum
berdasarkan anggapan baik itu suatu
penetapan hukum yang dimunculkan
tanpa mengikuti pola acuan yang telah
ditetapkan sebelumnya.”” Pernyataan
ini menunjukkan bahwa istihsin itu
bukanlah dalil, karena menurutnya, dalil
itu adalah makna tunjukan Alquran dan
Sunnah, sedangkan istibsin sebagai teori
penetapan hukum yang eksistensinya
berada di luar dari makna dalil tunjukan
Alquran dan Sunnah. Sebagai contoh,
ia menguraikan problem solving dari
segala masalah hukum bagi manusia
yang telah tercakup dalam Alquran,
di antaranya masalah yang berkaitan
dengan ibadah shalat, zakat, puasa,

% Wael B. Hallag, A History of Islamic Legal Theories,
alih bahasa oleh E. Kusnadiningrat dan Abdul Haris bin Wahid
dengan Sejarah Teori Hukum Islam, (Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada, 2000), h. 44.

? Muhammad bin Idris al-Syafi'i, Al-Risalah, h. 25.

2)

dan haji, semuanya telah dinashkan
secara tegas dalam Alquran. Demikian
pula segala perbuatan yang harus di-
tinggalkan seperti perbuatan zina,
meminum khamar, memakan darah,
bangkai, dan daging babi. Sedangkan
yang belum diatur secara tegas dalam
Alquran dalam tataran pelaksanaan-
nya seperti rakaat shalat, nisab zakat
dan batas waktunya, semuanya telah
dijelaskan oleh Rasulullah melalui
sunnahnya. Kemudian dijelaskan pula
hal-hal yang tidak diatur secara tegas
dalam Alquran dan Sunnah, telah
ditentukan mekanisme dan problem
solvingnya dengan kreatifitas ijtihad.
Dan mekanisme ijtihad itu sendiri telah
diberikan petunjuknya dalam Alquran
dan Sunnah.” Dengan demikian dapat
ditegaskan bahwa eksistensi istihsin
bagai teori penetapan hukum berada di
luar cakupan makna tunjukan Alquran.
Pernyataan mengenai penggunaan istihsin
Al-Syaf'l menegaskan dalam pernyata-
annya bahwa “haram bagi seseorang me-
netapkan hukum berdasarkan istibhsin,
apabila istibsin itu kontradiksi dengan
al-khabar”® Pernyataan ini merupakan
larangan keras (kritik tajam) Syafi’i
terhadap penggunaan istibsin, karena
eksistensinya di samping berada di luar
cakupan makna Alquran dan Sunnah,
juga kontradiksi dan bahkan menentang
dalil tunjukan makna keduanya. Ibthal
al-istihsan Syafi’l tersebut sesungguhnya
merupakan penolakan bersyarat, yakni
sepanjang tidak kontra produktif dengan
al-kbabar. Dimaksudkan dengan al-kbabar
yaitu makna umum Alquran, Sunnah,
ijmd, dan qiyds. Sementara istihsin yaitu
mengacu pada batasan dan makna yang
tidak lain dari dalil yang dipertentangkan
dengan giyds. Dengan kata lain, dalil yang
kontradiksi dengan dalil tunjukan Alquran

dan Sunnah. Karena itulah argumentasi

2 Muhammad bin Idris al-Syafi’i, A-Risalah, h. 21-22.

» Muhammad bin Idris al-Syafi’i, A/-Risalah, h. 504.



Mainun: Hakikat Penolakan Imam Syafi’i Terhadap Istibsin 359

Syafi'i mengharamkan penggunaan
istibsin sebagai dalil penetapan hukum.
Mempertentangkan istihsin dengan giyds
itu pada hakikatnya mempertentangkan
istihsdn dengan kebenaran yang di-
tunjukkan Alquran dan Sunnah. Untuk
itu Syafi'i menegaskan kritiknya bahwa,
“apakah akan kamu bolehkan orang yang
mengatakan: Saya beristihsin dengan
meninggalkan qiyds.””** Dalam hal ini
menurut pemahamannya dilarang keras,
tidak diperbolehkan.

Pernyataan mengenai fungsi istihsin
Sebagai parameter beristihsdn menurut
pemaham Syafi’i adalah akal (7))
dan nafsu (a/-hawa’) serta perasaan
merasa ladzat (enak-mengenakkan-
taladzdzudz), sehingga ia kemukakan
dalam pernyataannya bahwa, “segala yang
dihalalkan dan dibaramkan Allah jangan-
lah sekali-kali ditetapkan hukumnya
dengan serampangan dan istibsin, karena
istihsin itu dalil yang mengacu pada
yang enak-mengenakkan.”?' Pernyataan
ini ia deskripsikan setelah menjelaskan
qiyds sebagai dalil hukum, yaitu giyds
yang disandarkan pada tunjukan makna
umum Alquran dan Sunnah.
Pernyataan mengenai tujuan ibthil al-
istibsin

Al-Syafi't menyatakan: “Kalau orang yang
menguasai qiyds boleh meninggalkan qiyés,
niscaya boleh juga bagi abli lain yang
tidak menguasai qiyds menetapkan hukum
suatu masalah yang tidak didapatkan dalil
tunjukan Alquran dan sunnah dengan
dalil istihsén.”>* Pernyataan ini menegas-
kan kedudukan giyis sebagai dalil yang
strategis memelihara konsistensi sandaran
hukum syara’ pada sumbernya yang utama
(Alquran dan Sunnah). Seraca kronologis
kedudukan giyds menempati pada posisi
keempat (setelah Alquran, Sunnah, dan
ijmd). Artinya tidak ada lagi dalil setelah

3 Muhammad bin Idris al-Syafi’'t, Al-Risilah.

3 Muhammad bin Idris al-Syafi’i, A/-Risilah, h. 507.
32 Muhammad bin Idris al-Syafi’i, A/-Risdlah, h. 505.

qiyds, yang berarti secara implisit dalam
pernyataan Syafi’i tersebut menolak istibsin.
Karena itu, g#yds sebagai dalil hukum tidak
boleh ditinggalkan dalam konteks istinbait
hukum, apabila ditinggalkan tentu akan
dijadikan alasan terutama oleh mereka
yang tidak menguasai teori hukum untuk
menetapkan hukum dengan berdasarkan
istibsdn. Sedangkan istihsin itu sendiri
tidak memiliki parameter dan wajh al-
istihsdn atau sanad al-istihsdn yang kuat.
Dengan demikian, pernyataan al-Syafi’i
“lau jiza tathil al-qiyis ...”
teori strategis politik hukum dalam meng-
antisipasi kesewenang-wenangan orang
yang tidak menguasai perangkat teori
hukum untuk mempermudah menetapkan
hukum. Kelihatannya ini merupakan fokus
sasaran Syafi'l menolak istibsin sebagai

dalil penetapan hukum.

merupakan

Penolakan Syafi’i terhadap istihsin
secara frontal sebenarnya terdeteksi dari
ungkapan para pengikutnya (Sydft Zyyah)
yang merupakan hasil analisis dari me-
mahami pernyataan-pernyataan Syafi’i
mengenai ibthil al-istihsin, dirumuskan
dengan ungkapan yang terkenal di
kalangan wushiliyyin di antaranya oleh
al-Ghazali dengan man istahsan faqad
syaraa® Munculnya ungkapan Ghazali
ini merupakan reduksi dan sintesa dari
pernyataan Syafi'i bahwa “orang yang
menetapkan hukum berdasarkan istihsin itu
sesunggubnya telah menetapkan sesuatu yang
sangat besar dan telah menempatkan dirinya
di bawah kendali akal dan praduga baiknya
tanpa dukungan Alquran dan sunnah dan

ia harus tunduk mengikuti akalnya® >

Namun demikian, pernyataan ini di
kalangan ulama ush#4/ Hanafi dipahami
bahwa al-Syafi’i tidak menolak istihsin,
tetapi justru ia memuji orang yang
menggunakan istihsin dalam konteks
istinbdt hukum. Menurutnya, hal inilah

% Abi Hamid al-Ghazali, Al-Mustashfi min Ilm al-Ushil.

3 Muhammad bin Idris al-Syaft't, Al-Umm, Juz 6, (Tnp.:

Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1983), h. 200.



360| AL-ADALAH Vol. XII, No. 2 Desember 2014

yang tidak dipahami oleh Sydf:iyyah.

Dan pernyataan man istahsan faqad

syaraa itu bukanlah pernyataan Syafi’i,

tetapi pernyataan al-Ghazali dari reduksi
dan sintesa atas ungkapan Syafi’i.

Argumentasi penolakan al-Syafi’i

terhadap istihsin

Argumentasi-argumentasi yang dibangun

al-Syaft’l dalam #bthal al-istibsin ini ternyata

banyak dalil yang dikemukakannya dari
teks-teks Alquran dan hadis, dan bisa
dilihat dalam a/-Risalah dan al-Umm-nya.

Dalil-dalil dimaksud antara lain:

1. Q.s. al-Maidah [3]: 3 yang berbunyi:
“Pada hari ini telah Ku-sempurnakan
untuk kamu agamamu, dan telah Ku-
cukupkan kepadamu nikmat-ku, dan
telah Ku-ridhai Islam itu menjadi
agama bagimu.”

2. Q.s. al-Qiyamah [75]: 36 yang ber-
bunyi: “Apakah manusia mengira
bahwa ia akan dibiarkan begitu saja
(tanpa pertanggungjawaban?).”

3. Q.s. al-Nahl [16]:44 yang berbunyi:
“Dan Kami turunkan Kepadamu
al-dzikr (Alquran) agar kamu me-
nerangkan kepada wmat manusia apa
yang diturunkan kepada mercka.”

4. Q.s. al-Nahl [16]: 89 yang berbunyi:
“Dan Kami turunkan kepadamu al-
Kitab (Alquran) untuk menjelaskan
segala sesuatu dan petunjuk serta
rahmat.”

5. Q.s. al-An’am [6]: 38 yang berbunyi:
“Tidaklah Kami alpakan Sesuatu pun
di dalam al-Kitab (Alquran).”

6. Sedangkan hadis yang dijadikan
dalil adalah perkataan Nabi Saw.:
“Aku tidak membiarkan sesuatu yang
diperintabkan kepadamu oleh Allah
kecuali akeu juga sungguh memerintabkan
kamu dengannya, demikian juga aku
tidak membiarkan sesuatu pun yang
dilarangmu oleh Allah (mengerjakannya)

kecuali aku pun melarangnya.””

% Muhammad bin Idris al-SyAft'l, Al-Umm, Juz ke 7, h. 314.

Dari teks-teks dan hadis tersebut, me-
nurut al-Syaf'i menunjukkan bahwa Allah
tidak membiarkan manusia begitu saja,
tanpa pertanggungjawaban. Dia telah
menyempurnakan agama dan nikmat-Nya
serta menjadikan Alquran sebagai way of
life dan penjelas terhadap segala sesuatu.
Seandainya seseorang diperbolehkan me-
ngemukakan pandangan-pandangannya
tanpa mengacu kepada Alquran, atau
Sunnah, atau ijmd, atau giyds, maka berarti
dibolehkan mengeluarkan pandangan
yang kontradiktif dengan khabar-Nya.
Syafi'i mengatakan bahwa sejauh yang
saya ketahui, katanya, ahli ilmu itu tidak
berbeda dengan Alquran (walam yakhtalif
ahl al-ilm bi Alquran fima alimtu).
Kemudian yang dimaksud Allah diakhir
ayat 37 surat al-QiyAmah menyebutkan
kata al-suda adalah sesuatu yang tidak
diperintahkan dan tidak dilarang. Barang
siapa yang berfatwa atau menetapkan
hukum dengan sesuatu yang tidak
diperintahkan, berarti ia telah membiarkan
dirinya ke dalam makna a/-suda. Padahal
Allah telah mengingatkan bahwa Dia tidak
membiarkan orang tersebut sia-sia tanpa
pertanggungjawaban.*

Syafr'i mengatakan dalam a/-Risilah, bahwa
“tidak ada sesuatu pun yang terjadi pada
salah seorang ahli agama Allah, kecuali
terdapat dalilnya dalam kitab Allah yang
menjadi petunjuk baginya. Allah berfirman
dalam surat al-Nabl [16]: 89 seperti tersebut
di atas.”¥’ Kemudian dalil berikutnya,
Syafi’t kemukakan firman Allah (al-Ahzib
[33]: 2 yang berbunyi: “Dan ikutilah apa
yang diwahyukan Tuhan-mu kepadamu.”
Surat al-Méaidah [5]: 49 yang berbunyi:
“Dan  hendaklah kamu memutuskan
perkara di antara mereka menurut apa

yang diturunkan Allah, dan janganlah

% Muhammad bin Idris al-Syafi't, A-Umm, Juz ke 7,
h. 313. Lihat Judah Hilal, “Al-Istihsain wa al-Mashlahat al-
Mursalah” dalam Usbidl al-Figh al-Islimi wa Mabrijaz al-Imam
ibn Taimiyyah, (Ttp.: al-Majlis al-A’la Lir’ayah al-Funtn wa al-
Adab wa al-‘Ultim al-ljtim&’iyyah, 1380 H.), h. 245.

% Muhammad bin Idris al-Syafi’i, A/-Risilah, h. 20.



Mainun: Hakikat Penolakan Imam Syifi’i Terhadap Istibsin |361

kamu mengikuti hawa nafsu mereka.” Dan
surat Shad [38]: 26 yang berbunyi: “Hai
Dawud, sesunggubnya Kami menjadikan
kamu khalifah (penguasa) di muka bumi,
maka berilah keputusan (perkara) di antara
manusia dengan kebenaran.”

Berdasarkan tiga dalil yang disebutkan
terakhir ini menunjukkan bahwa Allah
benar-benar memerintahkan untuk me-
ngikuti kitab-Nya, Alquran. Alquran
menunjukkan kepada wajib mengikuti
Nabi-Nya, dan Nabi memerintahkan untuk
mengikuti 7ma4’. Allah juga mewajibkan
kepada umat manusia (mujtahid) untuk
menetapkan hukum dengan kebenaran.
Hal ini menunjukkan bahwa seorang
mujtahid dilarang mengemukakan pen-
dapat, kecuali bertolak dari mengikuti
al-khabar, dan/atau ijmad’. Sementara me-
ngemukakan pendapat dengan giyds berarti
mengikuti al~khabar, maka orang yang
berpendapat dengan giyds, sesungguhnya
ia mengikuti Alquran, Sunnah, atau 7ma’
Istihsdn adalah sesuatu yang berada di luar
dalil-dalil tersebut, dan tidak ditemukan
suatu 7ash yang membolehkan istihsin bisa
dijadikan dalil. Dengan demikian, istihsin
bukanlah mengikuti Alquran, Sunnah,
ijmd;, atau qiyds. Sekiranya ilmu agama bisa
diterima dari mujtahidin yang mengetahui
prinsip-prinsip dasariah Alquran, sunnah,
dan ijmad’ yang mengemukakan pendapat
tentang hukum-hukum syara’ berdasarkan
istihsan tanpa ada al-khabar yang sejalan
dengan dalil-dalil itu, maka ahli pikir yang
tidak mempunyai ilmu tentang dasar-dasar
syariah, dan kaidah-kaidah istinbdt hukum,
juga boleh beristihsin selama istibsin itu

kembali kepada kecendrungan ahli pikir

dengan tabiat dan akalnya. Padahal 7jma4’

mengatakan tidak boleh bagi seseorang
berpandangan mengenai hukum syara’
dalam konteks ijtihad, kecuali jika ia
mengerti tentang prinsip-prinsip dasariah
dari Alquran, Sunnah, ijmad, dan giyds.*®
Untuk mendukung dan menguatkan

3% Muhammad bin Idris al-Syafi’i, A-Umm, h. 313.

pernyataan-pernyataannya, SyAfi'l me-
ngemukakan dua kasus hukum keluarga,
yaitu tentang zhihdr,* dan [i'dn®.
Pertama, mengenai kasus zhibdr ini
terjadi kepada seorang suami bernama
‘Aus bin Shamit melakukan zhibir
terhadap isterinya, sehingga isteri
‘Aus menanyakan kepada Rasulullah.
Kemudian beliau mengatakan, karena
kasus ini belum pernah terjadi dan
ketetapan wahyu belum ada, maka
teknis problem solvingnya ditunda
sementara hingga turun wahyu sebagai
jawaban penyelesaiannya. Tidak lama
kemudian turun ayat 1-4 dari surat al-
Mujadilah [58]: “Sesunggubnya Allah
telah mendengan perkataan wanita yang
memajukan gugatan kepada kamu tentang
suaminya, dan mengadukan (halnya)
kepada Allah. Dan Allah mendapat soal
Jjawab antara kamu berdua. Sesungguhnya
Allah Maha Mendengar lagi Maha
Melihat. Orang-orang yang menzhibar
isterinya di antara kamu, (menganggap
isterinya sebagai ibunya, padahal) tidaklah
isteri mereka itu ibu mereka, ....” Kedua,
mengenai kasus /i%n yang diajukan oleh
seorang suami kepada Rasulullah untuk
dimintakan fatwa hukumnya. Teknis
problem solvingnya sama seperti kasus
zhihir, diselesaikan hingga turun wahyu.
Kemudian turun ayat 6-9 dari surat
al-Nur [24]: “Dan orang-orang yang
menudub isterinya (berzina) padahal
mereka tidak ada mempunyai saksi-saksi
selain diri mereka sendiri, maka persaksian
orang itu ialah empat kali bersumpah
dengan nama Allah, sesunggubnya dia
adalah orang-orang yang benar. Dan

39 Zhibdr, yaitu menyamakan isteri atau bagian tubuhnya
dengan mereka yang diharamkan baginya karena ada hubungan
nasab, atau hubungan susuan, atau dengan bagian tubuh
mereka. Lihat ‘Ali bin Muhammad al-Jurjani, Kizib al-Tarifiz,
(Jeddah: al-Haramain, t.t.), h. 144.

0 Li%4n, yaitu kesaksian yang dikuatkan dengan sumpah,
bersedia menerima laknat Allah sebagai pengganti hukuman dera
(had) penuduh zina bagi suami dan pengganti hukuman dera
bagi isteri yang dituduh telah melakukan zina oleh suaminya.
Lihat Ali bin Muhammad al-Jurjani, Kitéb al-Tarifizs, h. 192.



362| AL-ADALAH Vol. XII, No. 2 Desember 2014

(sumpah) kelima, bahwa laknat Allah
atasnya, jika ia termasuk orang-orang
yang berdusta. Isterinya itu dihindarkan
dari hukuman oleh sumpabnya empat kali
atas nama Allah, sesunggubnya suami itu
benar-benar termasuk orang yang berdusta,
dan (sumpah) yang kelima bahwa laknat
Allah atasnya, jika suaminya itu termasuk
orang-orang yang benar.”*' Setelah turun
wahyu dari kedua kasus tersebut baru
Rasulullah memanggil kedua belah
pihak yang bermasalah yang melakukan
perbuatan zhihir, penuduh (suami) dan
tertuduh (isteri) dengan menyampaikan
keputusan hukumnya sesuai dengan
ketentuan-ketentuan wahyu.

Menurut al-Syafi’i, kebijakan dan ke-
putusan Rasulullah terhadap kedua kasus
di atas yang ketetapan hukumnya divonis
setelah turun wahyu, menunjukkan bahwa
tidak diperbolehkan seseorang (mujtahid)
mencari-cari hukum suatu masalah
kecuali setelah mengetahui kebenaran,
dan tidaklah suatu kebenaran itu dapat
diketahui dan ditemukan tanpa mengikuti
petunjuk Alquran dan Sunnah.*

6) Konsistensi penolakan Syafi’i terhadap
istibsin
Al-Syafr’i, di satu sisi dia sebagai seorang
mujtahid yang menolak istihsin, dan
di sisi lain dalam konteks ijtihad dia
menggunakan istilah/kalimat astabsin,
sechingga dinilai oleh ulama wushil
Han4fi bahwa Syafi'l juga menggunakan
istihsdan dalam praktik ijtihadnya. Hal
ini terlihat dalam keputusan-keputusan
hukumnya, misalnya mengenai kasus
mutah (pemberian suami terhadap
mantan isteri selama masa iddah) dengan
istihsdn, dengan pernyataannya: “astabsin
fi al-mutab tsalitsina dirhdma.”* (Saya
beristihsin dalam hal mutah itu 30

4 Muhammad bin Idris al-SyAfi’i, A-Umm, Juz 7. Lihat
Imam al-QAdhi Abt al-Walid ibn Rusyd, Biddyah al-Mujtahid
wa Nihdyah al-Mugqtashid, Juz 2, (Ttp.: Dar al-Fikr, t.t.), h. 89.

# Muhammad bin Idris al-Syafi't, A-Umm, Juz 7, h. 313.

4 Abi Bakar Muhammad bin Ahmad bin Abi Sahl al-
Sarakhsi, Ushil al-Sarakhsi, h. 207.

ditham). “astahsin antakun al-mutab fi
haq al-‘agim tsalitsin dirhidma.”** (Saya
beristihsan untuk menetapkan mut’ah
bagi yang tidak mempunyai anak senilai
30 dirham). Syafi'i dalam kasus ini
memberikan keputusan hukum kepada
suami dengan kewajiban memberikan
nafkah yang layak, yaitu senilai 30
dirham (separoh maskawin) kepada isteri
yang diceraikannya, bukan berdasarkan
istihsdn tetapi berdasarkan nash Alqur
an, surat al-Baqgarah [2]: 236 dan 241:
“Tidak ada kewajiban membayar (mahar)
atas kamu, jika kamu menceraikan isteri-
isterimu sebelum kamu bercampur dengan
mereka dan sebelum kamu menentukan
maharnya. Dan hendaklah kamu berikan
suatu mutab (pemberian) kepada mercka.”
Dan “Kepada wanita-wanita yang dicerai-
kan (hendaklah diberikan oleh suaminya)

mutah menurut yang maruf (layak).”

Adapun cerai karena persyaratan yang
telah ditentukan sebelumnya, seperti
syarat dalam #a’iq taliq, dan syarat yang
dijanjikan dalam #nikdh mutah (kawin
kontrak), atau talak yang disebabkan
khulii’ (perceraian atas permintaan isteri),
menurutnya tercakup dalam keumuman
ayat di atas.

Contoh lain hukum keluarga, mengenai
waris bersama saudara laki-laki seayah dan
seibu. Al-Syafi' berijtihad dan menetapkan
hukumnya sama seperti gurunya Imam Malik
bin Anas, bahwa saudara laki-laki seayah dan
seibu sama-sama mendapatkan bagian waris
1/3 harta, yaitu menganut hasil ijtithad ‘Umar
bin al-Khattab. Ijtihad ‘Umar dalam konteks
ini berdasarkan 72% yang menurut ulama
Irak tidak lain adalah iszibsian. Berarti Malik
dan Syafi'i dalam menetapkan keputusan
waris bersama ini sama-sama berdasarkan
istibsdan. Meskipun demikian, ternyata Malik
mengikuti pendapat hukum ‘Umar yang dia
yakini sebagai azsar sahibat. Sedangkan Syafi’i
mengikuti pendapat hukum ‘Umar karena

* Muhammad Musthafa Syalabi, 7z7/il al-Ahkim, (Bayrit:
Dar al-Nahdhah al-‘Arabiyyah, 1981), h. 373.



Mainun: Hakikat Penolakan Imam Syifi’i Terhadap Istibsin |363

diyakininya sebagai #jmd’ al-sahibat. Jadi,
Syafi’l dalam keputusan hukumnya tidaklah
berdasarkan istihsan. Dan masih banyak lagi
contoh-contoh praktik ijtihad Syafi'l yang
lain yang diduga kuat menggunakan istibsin
oleh ulama wushil Hanafi.

Istihsdn dan Relevansinya dengan
Pembaruan Hukum Keluarga Islam
Untuk melihat bagaimana relevansi istihsin
dengan pembaruan hukum keluarga Islam di
Indonesia, sudah barang tentu harus melihat
gerakan ijtihad kolektif (ijtihdd jamai)
untuk menetapkan hukum yang mampu
menjawab permasalahan dan perkembangan
baru yang ditimbulkan oleh kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi modern, baik
menetapkan hukum terhadap masalah baru
yang belum ada ketentuan hukumnya (f7
mad ld nashsha fih) maupun menetapkan
hukum baru untuk menggantikan ketentuan
hukum lama yang tidak relevan lagi dengan
kondisi zaman dan kemaslahatan manusia
era modern. Kalau kita merujuk pada buku
“Syari‘at al-Islam Shélihat li al-1athbiq fi Kull
Zamdn wa Makin” dan “’Awimil al-Sa'ah
wa al-Murinah fi al-Syari'ah al-Islimiyyah.”
Keduanya karya Ytsuf al-Qaradhiwi, maka
pembaruan hukum Islam including hukum
keluarga menjadi keharusan di era modern
ini. Sebab seperti ditegaskan oleh para ulama,
lianna al-nushiish mahdidah walikinna
lihawadits wa al-nawdizil ghair mahdidah,
au lianna al-nushiish tatdnahi walikinna
al-hawadits wa al-nawizil la tatinahi.
(Sesungguhnya nash itu terbatas, sedangkan
persoalan-persoalan yang timbul tidak
terbatas. Atau karena sesungguhnya nash
itu sudah terhenti, sedangkan permasalahan
akan senantiasa muncul dan tidak pernah
berhenti). Atas dasar pemikiran ini, istihsin
(selain #stishlih) sebagai dalil hukum menjadi
alternatif pilihan para mujtahid dan problem
solving bagi kasus-kasus hukum keluarga,
dan sekaligus pembaruan hukum keluarga

% Ma'ruf Amin, Fatwa dalam Sistem Hukum Islam,
(Jakarta: Penerbit Elsas, 2008), h. 241.

Islam di Indonesia.

Sejarah telah mencatat, pembaruan
hukum keluarga Islam di Indonesia jauh
telah dilakukan sebelum Indonesia merdeka.
Secara periodesasi dapat dibagi menjadi tiga
periode, yaitu sebelum datang era penjajahan
(Portugis, Inggris, Belanda, dan Jepang),
masa penjajahan (Belanda), dan masa
kemerdekaan. Masa kemerdekaan dibagi lagi
menjadi tiga periodesasi, yakni: (1) masa
orde lama (Orla), masa orde baru (Orba),
dan masa reformasi.®® Di era reformasi dan
globalisasi teknologi informasi saat ini banyak
mengemuka tawaran gagasan dan pemikiran
pembaruan hukum keluarga Indonesia untuk
direlevansikan dengan sikap, perilaku dan
hubungan komunikasi dalam keluarga, dan
masyarakat era modern. Misalnya, ada 23
tawaran pembaruan hukum keluarga Islam
versi Counter Legal Draf Kompilasi Hukum
Islam (CLD-KHI), di antaranya:

a. Perkawinan bukan ibadah, tetapi akad
sosial kemanusiaan (muidmalah);

b. Pencatatan perkawinan oleh Pemerintah
adalah rukun perkawinan;

c. Perempuan bisa menikahkan sendiri dan
menjadi wali nikah;

d. Mahar bisa diberikan oleh calon suami
dan calon isteri;

e. Poligami dilarang (haram lighairibh);

f.  Perkawinan dengan pembatasan waktu

boleh dilakukan;

Perkawinan antar agama diperbolehkan;

= o

Isteri memiliki hak talak dan rujuk;

i. Hak dan kewajiban suami dan isteri

setara.?’

Gagasan dan pemikiran tersebut, jika
seorang mujtahid dalam #stinbdr hukum
pendekatan yang digunakannya terpaku

% Lihat Khoiruddin Nasution, Hukum Perdata (Keluarga)
Islam Indonesia dan Perbandingan Hukum Perkawinan di Dunia
Mouslim, (Yogyakarta: Penerbit Academia dan Tazzafa, 2009), h.
15. Lihat pula Khoiruddin Nasution, Pengantar dan Pemikiran
Hukum Keluarga (Perdata) Islam Indonesia, (Yogyakarta:
Penerbit Academia dan Tazzafa, 2009), h. 23.

7 Marzuki Wahid, Pembaruan Hukum Keluarga Islam di
Indonesia Pasca Orde Baru, Studi Politik Hukum atas CLD-KHI,
(Cirebon: Fahmina Institute, t.t.), h. 4.



364| AL-ADALAH Vol. XII, No. 2 Desember 2014

dengan qawd’id al-lughdwiyyah (pendekatan
bayini), dan mengenyampingkan pendekatan
substansial (manawi wa al-magéshid), maka
diduga kuat hukum keluarga Islam Indonesia®
tidak mampu menjawab problematika yang
terjadi saat ini.*” Karena itu, di antara alternatif
pendekatan yang dapat digunakannya adalah
pendekatan substansial/manawi, termasuk di
dalamnya menggunakan istihsin sebagai dalil
atau metode penetapan hukum keluarga Islam.
Sebagai ilustrasi tentang kepemimpinan rumah
tangga dalam hukum keluarga Islam. Selama
ini para ulama konvensional memahami Q.s.
al-Nisa' [4]: 34 bahwa “Kaum laki-laki adalah
pemimpin bagi kaum perempuan” dalam
rumah tangga. Dari pemahaman demikian
berarti pihak perempuan posisinya sebagai
orang yang dipimpin, konsekuensinya jelas
seorang perempuan (isteri) harus mentaati
seorang laki-laki (suami) selama perintahnya
tidak bertentangan dengan aturan Allah.
Pemahaman ulama konvensional seperti
itu menurut Abdullah Ahmed al-Na'im
berimplikasi: Pertama, pria Muslim dalam
waktu yang bersamaan bisa menikahi empat
orang wanita, sedangkan wanita Muslimah
hanya bisa menikah dengan seorang pria
dalam waktu yang bersamaan. Kedua, pria
Muslim bisa menceraikan seorang isteri dari
isteri-isterinya dengan meninggalkan begitu
saja tanpa tanggung jawab dan argumen yang
kuat. Sementara seorang wanita Muslimah
(isteri) hanya bisa bercerai dengan kerelaan
suaminya, atau keputusan pengadilan karena
suami tidak mampu memberikan nafkah, atau
karena enggan bertanggung jawab terhadap
isterinya. Ketiga, kaitan dengan pembagian
waris, wanita Muslimah mendapatkan bagian
lebih sedikit ketimbang pria Muslim, meskipun
keduanya berada dalam posisi yang sama
dari yang meninggal®® Selanjutnya menurut

% Dimaksudkan adalah Undang-Undang No. 1 Tahun
1974 Tentang Perkawinan, dan Kompilasi Hukum Islam
Indonesia (KHI) yang menjadi acuan para hakim di lingkungan
Peradilan Agama.

# Kritisi kasus aktual yang mengemuka, Machica Muchtar,
yang telah diputuskan oleh Mahkamah Konstitusi (MK).

>0 Abdullah Ahmed al-Na'im, Toward an Islamic Reformation:
Civil Liberties, Human Rights and International Law, (Syracuse:

al-N2'im, pemahaman ulama konvensional
tersebut di atas perlu dilakukan pembaruan
untuk menjawab situasi dan kondisi era
kontemporer ini, yaitu dengan mereformulasi
kembali rumusan-rumusan hukum keluarga
konvensional dengan semangat kekinian dan
aplikatif kontekstual. Rumusan-rumusan yang
ditawarkannya: (1) Diperlukan keterbukaan
dan kesetaraan dalam kepemimpinan rumah
tangga (patnership), sehingga tidak terjadi
kepemimpinan otoriter dan monopoli pihak
suami terhadap isteri. Tetapi yang diinginkan
kepemimpinan kolegial, kebersamaan, dan
saling melengkapi. (2) Dalam hal perceraian,
seorang suami atau isteri dalam melakukan cerai
talak, atau cerai gugat harus dilakukan secara
prosedural pengadilan, dan pelaksanaannya
diikrarkan di depan sidang pengadilan. (3)
Dalam hal pembagian waris, seorang pria
Muslim dan wanita Muslimah harus memiliki
bagian yang sama ketika keduanya dalam posisi
yang sama dari hubungannya dengan yang
meninggal dunia.’' Ilustrasi ini menunjukkan
bahwa betapa penting era kontemporer ini
untuk melakukan pembaruan hukum keluarga
Islam sebagai manifestasi dari respon aktual
hukum Islam menjawab isu-isu hukum
keluarga Islam abad modern.

Penutup

Muhammad bin Idris al-Syafi'i (150-204
H.) dikenal sebagai seorang imam mujtahid
peletak dasar mazhab hukum Sydfiiyyah
yang terdokumentasikan dalam karyanya
al-Umm, dan kerangka dasar metodologi
pemahaman hukumnya a/-Risélah. Sehingga
Weal B. Hallaq menyebutnya Was al-Sydfi’i
the Master Architect of Islamic Yurisprudence.
Sedangkan Noel ]J.Coulson menyebutnya
sebagai bapak yurisprudensi. Di dalam kedua
karyanya itu, SyAfi’l ternyata secara tegas
menolak, membatalkan dan tidak mengakui
istibsin sebagai dalil penetapan hukum. Tetapi
berdasarkan penelusuran dari para ulama wushil/

Syracuse University Press, 1990), h. 176.

>l Abdullah Ahmed al-Naim, 7Zoward an Islamic
Reformation: Civil Liberties, Human Rights and International
Law, h. 176-180.



Mainun: Hakikat Penolakan Imam Syifi’i Terhadap Istibsin |365

pengikut Han4fi bahwa Syafi't dalam praktik
ijtihadnya menggunakan istihsin sebagai
dalil hukum. Dari penelusuran ini terkesan
bahwa secara teoritis-normatif SyAf'i menolak
istihsin, tetapi secara aplikatif-implementatif,
Syaft’l justru menggunakan istihsin sebagai
dalil hukum dalam ijtihadnya. Analisis seperti
inilah yang membuat kontra produktif
terutama di kalangan ulama ushiliyyin Hanafl.
Karena sikap Syaft't dinilai inkonsisten dalam
menolak dan membatalkan istihsin.

Pada hakikatnya, penolakan dan pem-
batalan Syafi’i terhadap istihsin sebagai dalil
penetapan hukum secara totalitas, baik istihsin
yang diteorisasikan dan dikembangkan oleh
imam Ab® Hanifah beserta para pengikutnya
maupun #stihsidn yang diteorisasikan dan
dikembangkan oleh imam Mailik bin
Anas beserta para pengikutnya. Sementara
tuduhan ulama wsh#/ Hanafi terhadap al-
Syafi'i mengenai sejumlah praktik ijtihadnya,
setelah penulis merujuk pada dua karyanya
mengkritisi beberapa pokok pembahasan
yang dituduhkan kepadanya ternyata tidak
terbukti kebenarannya, dan tidak ditemukan
satu pokok bahasan pun Syifi'i menetapkan
ketetapan hukum suatu masalah berdasarkan
istihsan. Adapun dia menggunakan kata/
kalimat astahsin dalam kasus mutah memang
benar, seperti pernyataannya “astabsin fi
al-mutab tsalitsin dirbéma,” dan “astabsin
an takun al-mutah fi haq al-aqim tsalitsin
dirhdma.” Tetapi Syafi'l menetapkan hukum
terhadap kasus mutah ini berdasarkan
Q.s. al-Baqarah [2]: 236 dan 241, bukan
berdasarkan i#stihsan seperti yang dituduhkan
ulama wushii/ Hanifi. Bahkan sebaliknya,
bahwa praktik ijtihad al-Syafi’i dengan teori
hukum yang telah dirumuskan dalam a/-
Risdlah, justru membuktikan konsistensi
Syaf’'i dalam penolakannya terhadap #stihsin.

Bertolak dari analisis tersebut dapat
ditegaskan bahwa al-Syafi'i adalah seorang
mujtahid mutlak yang konsisten, baik dalam
tataran teoritis-normatif maupun dalam
tataran aplikatif-implementatif. Dalam
tataran teoritis-normatif dia konsisten
dengan tunjukan nilai-nilai Alquran, dan
Sunnah. Sedangkan dalam tataran aplikatif-

implementatif dia konsisten dengan aplikasi
teori hukum yang mengacu pada Alquran dan
Sunnah. Namun demikian, apabila penolakan
Syaft’i terhadap istibsin dikaitkan dengan
gagasan dan gerakan pembaruan hukum Islam
including hukum keluarga di era modern
ini, tampaknya sikap itu perlu dilonggarkan
bahkan direlevansikan dengan kondisi waktu
dan zaman agar substansi gerakan pembaruan
dimaksud dapat diwujudkan sesuai dengan
tuntutan dan perkembangan zaman itu
sendiri. Hal ini berarti penegasan pengikut
Syafi’l di antaranya al-Ghazali menyatakan
man istashlaha faqad syara'a kami anna
man istabsana faqad syara'a paling tidak
direformulasikan kembali, sehingga eksistensi
istihsdn dalam konteks pembaruan hukum
keluarga dapat digunakan sebagai alternatif
dalil dan pendekatan problem solving kasus-
kasus hukum keluarga yang terus mengemuka
dalam kehidupan masyarakat modern. Apatah
lagi kalau mengkritisi teori-teori hukum Syafi’i
yang terkesan begitu ketat dan rigid (kaku)
seperti teori ijmd’ dan giydsnya, maka menurut
hemat penulis diduga kuat hukum-hukum
Islam tidak akan mampu menjawab pelbagai
tantangan zaman era kontemporer ini. Kalau
pun selama ini Islam dikatakan “al-Islim
yalu wald yuwld alaih,” “Islam shilib likull
zamin wa makin,” seakan tidak lebih hanya
sebagai jargon belaka. Karena itu, pemikiran
hukum Islam dan paradigma berpikir ushili
sudah saatnya didekonstruksi, direkonstruksi,
atau direkonsepsi kembali disesuaikan dengan
kebutuhan era kontemporer, seperti yang telah
digagaskan oleh Hasan al-Turabi dengan rajdid
ushiil al-figh al-Isldimynya, Fazlur Rahman
dengan doubel movemenimya, Mahmed Taha
dengan teori nasakhnya, Muhammad Syahrur
dengan nazhdriyah hudid (teori batas/limit)
nya, dan lainnya.

Pustaka Acuan

Amin, Maruf, Fatwa dalam Sistem Hukum
Islam, Jakarta: Penerbit Elsas, 2008.

Ghazali, Abi Hamid, Al-Mustashfi min
Ilm al-Ushil, Ttp.: al-Fanniyyah al-
Muttahidah, 1971.



366| AL-ADALAH Vol. XII, No. 2 Desember 2014

Na'im, al-, Abdullah Ahmed, Toward an
Islamic Reformation; Civil Liberties,
Human Rights and International Law,
Syracuse: Syracuse University Press,

1990.

Hallaq, Weal B., A History of Islamic
Theories, alih bahasa E. Kusnadiningrat
dan Abdul Haris bin Wahid, Sejarah
leori Hukum Islam, Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada, 2000.

Hilal, Judah, “Al-Istihsin wa al-Mashlahat”
dalam Usbd’ al-Figh al-Islimy wa
Mabrigaz al-Imam ibn Taimiyah, Ttp.:
al-Majlis al-A’la Lirri’ayah al-Funun wa
al-Adab wa al-‘Ulum al-Ijtima’iyyah,
1380 H.

Ibn Rusyd, Imam al-Q4adi Abl al-Walid,
Biddyah al-Mujtahid wa Nibdyah al-
Mugqtashid, Ttp.: Dar al-Fikr, t.t.

Ibn Qudimah, Imim Muwafliq al-Din
Abdullah bin Ahmad, Raudhah al-Nizhir
wa Jannah al-Mandzhir, Bayrt: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah, 1414 H./1994 M.

Jurjani, ‘Ali bin Muhammad, Kizib al-
1arifat, Jeddah: al-Haramain, t.t.

Khallaf, Abd. al-Wahab, 7/m Ushil al-Figh,

Ttp.; Dar al-Kuwaitiyyah, 1968.

_, Mashiddir al-Tasyri” al-Islamy fima

lé Nashsha Fih, Kuwait: Dar al-Qalam,

1392 H./1972 M.

Kahlani, Muhammad Ism?’il, Subul al-Salim,
Juz 2, Bandung: Penerbit Dahlan, t.t.

Nasution, Khoiruddin, Hukum Perdata
(Keluarga) Islam Indonesia dan
Perbandingan Hukum Perkawinan di
Dunia Muslim, Yogyakarta: Penerbit
Academia dan Tazzafa, 2009.

__, Hukum Keluarga (Perdata) Islam
Indonesia, Yogyakarta: Penerbit Academia
dan Tazzafa, 2010.

Sarakhsi, Abi Bakar Muhammad bin Ahmad

bin Abi Sahl, Ushdl al-Sarakhsi, Abh
al-Wafa’ al-Afghani (Pentahqiq), Ttp.:

Dar al-Kitab al-Araby, 1372 H.
______ , Al-Mabsith, Juz ke 10 dan 11,
Bayrtit: Dar al-Ma'rifat, 1406 H.
Sa’id, Abd. al-Aziz bin Abd. al-Rahmin,
Ibn Quddmab wa Atsarub al-Ushidiyyah,
Riyadh: al-Mamlakah al’Arabiyyah al-

Su'tdiyyah, 1399 H.

Sayih, Ahmad Abd. al-Rahim, Risilah fi
al-Ri‘dyah al-Mashlahah, Mishr: Dar al-
Mishriyyah al-Lubnaniyyah, 1993.

Syaf’l, Muhammad bin Idris, Al-Risdlah,
Ahmad Muhammad Syékir (Pentahqiq),
Ttp.: Dar al-Fikr, t.t.

__, AFUmm, Juz ke 6 dan 7, Ttp.:
Dar al-Fikr al-‘Araby, 1983.

Syatibi, Abi Ishaq, Al-Muwdifaqgit fi Ushil

al-Ahkim, JId. 2, Juz 4, BayrGt: Dar

al-Fikr, t.t.

__, Kitdb al-Itishim, Juz 2, Bayrit:

Dar al-Fikr, 1424 H./2003 M.

Syalabi, Muhammad Musthafa, 727 al-
Abkim, Bayrtt: Dar al-Nahdhah al-
‘Arabiyyah, 1981.

Qaradhawi, al-, YGsuf, Syari’atr al-Islim
Shilibah li al-Tathbiq fi Kull Zamin
wa Makdn, Tnp.: Dar al-Sakhwah al-
Qahirah, 1393 H.

, Awdmil al-Sd’ah wa al-Murinah fi
Syariah al-Islam, Ttp.: Dar al-Sakhwah
al-Qahirah, 1406 H./1985 M.

Wahid, Marzuki, Pembaruan Hukum Keluarga
Islam di Indonesia Pasca Orde Baru, Studi
Politik Hukum atas CLD-KHI, Cirebon:

Fahmina Institute, t.t.

Zaid, Musthafa, Al-Mashlahat fi al-Tasyri’
al-Islamy wa Najmuddin al-Thifi, Ttp.:
Dar al-Fikr al-‘Araby, 1964.

Zahrah, Muhammad Abt, Ushil al-Figh,
Ttp.: Dar al-Fikr al-‘Araby, t.t.

Zarqi, Mushthafd Ahmad, Al-Madkhal al-
Figh al-Amm, Juz 1, Damaskus: Alif
al-Adib, 1967.



