MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN
BUDHA PAKSA PAKARANA

Oleh:

Ida Bagus Purwa Sidemen
Fakultas Pendidikan Agama dan Seni
Universitas Hindu Indonesia, Denpasar
dayuudevi@yahoo.com

Abstract

The Budha Paksa Pakarana has the means of worship as its must requirement possessed in per-
forming its duties to lead and guide the Hindus in carrying out the ceremony. The means consists of
rarapan, wanci kembang ura, wanci bhija, wanci samsam, wanci ghanda, pamandyangan, sesirat,
pengasepan, pedamaran, patarana or lungka-lungka, saab/kereb/hood, genta (genta padma), bajra,
canting, and penastan. When a Pandita processing a ceremony, he is wearing attributes and clothing
of Hindu high priest such as wastra, kampuh, kawaca, pepetet/ petet, santog, sinjang, slimpet/ sam-
pet/ paragi, kekasang, astha bharana/ guduita, gondola, karna bharana, kanta bharana, rudrakacat-
an aksamala, gelangkana, angustha bharana, and an amakuta or the so-called bhawa or ketu. The
results of observation and analysis show that the meaning of the Budha Paksa Pakarana a means of
liaison between a pandita from the Buddhist group with Sang Hyang Buddha (God). The Panditas of
the Buddha Paksa group have certain duties and obligations and agem-ageman to worship in a great
ceremony of Hinduism in Bali. This typical Pandita performs worship for the middle realm (Bwah
Loka), other than Pandita Shiva to worship for the upper realm (Swah Loka) and Pandita Bhujangga
Waisnawa has the duty to perform worship for the underworld (Bhur Loka).

Keywords: Budha Paksa Pakarana, Pandita Budha, means of worship

Abstrak

Pemujaan Budha Paksa Pakarana memiliki perangkat pemujaan sebagai syarat mutlak yang ha-
rus dimiliki dalam melakukan tugasnya memimpin dan mengantarkan umat Hindu didalam melak-
sanakan upacara. Dalam perangkat pemujaan Budha Paksa Pakarana, terdiri dari : rarapan, wanci
kembang ura, wanci bhija, wanci samsam, wanci ghanda, pamandyangan, sesirat, pengasepan, ped-
amaran, patarana atau lungka-lungka, saab/kereb/tudung, genta (genta padma), bajra, canting, pe-
nastan. Juga pada saat seorang Pandita sedang muput sebuah upacara, memakai atribut dan busana
kepanditaan seperti : wastra, kampuh, kawaca, pepetet/petet, santog, sinjang, slimpet/sampet/para-
gi, kekasang, astha bharana/guduita, gondola, karna bharana, kanta bharana, rudrakacatan aksa-
mala, gelangkana, angustha bharana, dan sebuah amakuta atau yang lebih dikenal dengan nama
bhawa atau ketu. Hasil observasi dan analisa menyiratkan makna Budha Paksa Pakarana yaitu per-
angkat pemujaan Budha Pakarana sebagai sarana penghubung antara seorang pandita dari golon-
gan Budha dengan Sang Hyang Budha (Tuhan). Pandita dari golongan Budha Paksa memiliki tugas
dan kewajiban serta agem-ageman tertentu untuk melakukan pemujaan dalam sebuah upacara be-
sar agama Hindu di Bali. Pandita Budha Paksa bertugas untuk melakukan pemujaan pada alam ten-
gah (Bwah Loka), selain Pandita Siwa untuk melakukan pemujaan pada alam atas (Swah Loka) dan
Pandita Bhujangga Waisnawa bertugas untuk melakukan pemujaan pada alam bawah (Bhur Loka).

Kata kunci: Budha Paksa Pakarana, Pandita Budha, perlengkapan pemujaan

MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN BUDHA PAKSA PAKARANA
103

Ida Bagus Purwa Sidemen



I. PENDAHULUAN

Inti hakikat (essential nature), prinsip-prin-
sip utama dari agama Hindu dimuat dalam
pustaka suci Hindu, yang digolongkan sebagai
berikut: (1) Sruti atau Wahyu (revelation, God
Inspired) yang terdapat dalam Weda-Weda, We-
danta (Upanishad, Bhagawad Gita, Brahmasu-
tra); (2) Smerti (tradisi) yang terdapat dalam
Menawa Dharmasastra (Kitab Hukum Manu);
(3) Purana, yang memuat kisah-kisah mitholo-
gis (kisah para Dewa); (4) Ithihasa, atau wira-
carita seperti Ramayana dan Mahabarata; (5)
Dharsana atau filsafat (point of view, doctrine,
philosophy). Dalam agama Hindu dikenal 6
(enam) aliran filsafat yang disebut Sad Dharsa-
na; Nyaya, Waisesika, Sankhya, Yoga, Mimamsa
dan Wedanta. Pustaka suci Hindu terdiri dari
kitab-kitab yang memuat wahyu, hukum, kisah-
kisah, mitologi dan filsafat yang merupakan satu
bagian dari padanya (Madrasuta, 1999:28).

Tahap terakhir penyempurnaan di dalam
evolusi manusia di atas bumi, dari sudut pan-
dang orang Bali, adalah mencapai kasta Brah-
mana dan ditugasi menjadi seorang pedanda,
seorang pendeta tinggi: dari manusia sederha-
na, menjadi prajurit, negarawan, sarjana, pende-
ta, dan setelah meninggal, menjadi Dewa. Hanya
dengan telah mencapai kedudukan ini, kehidu-
pan tertinggi di dalam skala yang panjang dan
sulit dari evolusi, memberkati pedanda dengan
sebuah ciri gaib dan membenarkan-setidaknya
di dalam mata mereka sendiri - keunggulan
mereka atas semua orang yang hidup (Covarru-
bias M, 2013:325).

Sulinggih adalah sebuah jabatan keagamaan.
Seperti halnya semua jabatan, jabatan Sulinggih
memiliki syarat-syarat, uraian jabatan yang
berisi tugas dan wewenang, yang dalam istilah
Hindu disebut Sasana Kawikon. Secara tradis-
ional Sasana Kawikon itu terkait dengan pelak-
sanaan ritual agama Hindu. Pedanda bertugas
memberikan dewasa ayu (hari baik) menentu-
kan bentuk upakara dan muput upakara. Sasana
Kawikon tidak saja mengandung syarat dan
uraian jabatan, tetapi juga “kode tingkah laku”
(code of conduct) (Madrasuta, 1999:73).

“Satu pengalaman keagamaan yang utuh ha-
rus menyentuh tiga lapis kesadaran manusia,
yaitu pikiran, perasaan, dan kehendak, yang di-
wujudkan melalui Jnana Marga, jalan pengeta-
huan dan penerangan jiwa; Bhakti Marga, jalan

keyakinan dan pemujaan; dan Karma Marga, ja-
lan kerja dan pelayanan. Pikiran, perasaan dan
kehendak bukanlah kemampuan-kemampuan
yang terpisah satu sama lain, tapi hanyalah un-
sur-unsur pengalaman yang dapat dibedakan.
Masing-masing memberikan sumbangannya
sendiri terhadap keseluruhan, dan masing-mas-
ing disusupi atau diisi oleh yang lain. Ketiganya
- pengetahuan yang benar, keinginan yang
benar, dan tindakan yang benar - berjalan bers-
ama.Yang pertama mengungkapkan kebenaran
kepada kita, yang kedua menyusupi diri kita
dengan kecintaan kepadanya, dan yang ketiga
membentuk hidup kita. Hanya sekedar ilmu
pengetahuan, tidak dihidupi oleh kehangatan
perasaan, akan menjadikan hati kita beku bagai
salju; hanya perasaan tanpa disertai oleh ilmu
pengetahuan adalah hysteria; hanya tindakan,
tidak dituntun oleh kebijaksanaan dan tidak di-
beri inspirasi oleh cinta, adalah ritual tanpa arti
atau kegelisahan karena demam” (Radhakrish-
nan. S dalam Madrasuta, 1999:125).

Kependetaan Brahmana dibagi ke dalam dua
kelompok besar; kaum Siwa (Siwa atau Siwa Si-
danta), dan apa yang disebut Buddhis (Boddha);
bukan pengikut sesungguhnya dari Siwa dan
Boddha, tetapi sekedar bagian sektarian dari
agama yang sama. Pedanda Siwa mengenakan
rambut panjang yang diikat dalam gelungan di
atas kepalanya, sedangkan Pedanda Boddha
rambutnya dipotong sepanjang bahu, sedang-
kan tugas dan ritualnya sama dengan hanya per-
bedaan kecil di dalam rinciannya, di dalam kata-
kata, dan di dalam teks yang mereka gunakan.
Bagi kebanyakan orang Bali pembagian ini han-
ya sedikit berarti sampai dia memanggil pende-
ta dari sekte mana saja untuk memimpin tidak
peduli apakah dia Siwa atau Boddha, hanya seke-
dar kesenangan, atau karena kebiasaan keluar-
ga, atau lantaran rumah pendeta lebih dekat
dengan rumahnya. Baginya dua orang pendeta
dari dua sekte tak diragukan lagi lebih efektif
dibandingkan dengan hanya seorang, tetapi ini
merupakan kemewahan yang mahal dan hanya
pangeran yang mampu membayar. Bahkan lebih
jauh dan menugasi pendeta ksatria seorang Rsi
dan seorang Sungguhu untuk menangani roh ja-
hat, sehingga setiap jenis pendeta diwakili (Co-
varrubias M, 2013:328).

Wijayanda (2004:15) menjelaskan bahwa
semua perbuatan tentu memiliki tujuan, begitu
pula dalam hal ber-yadnya tentulah memiliki tu-

DHARMASMRTI
104

Vol. XVII Nomor 02 Oktober 2017 : 1 - 114



juan yang pasti pula, yakni menuju kelepasan. Di
dalam “Manawa Dharmasastra VI”, disebut-
kan bahwa pikiran (manas) baru dapat dituju-
kan kepada kelepasan setelah tiga hutang ter-
bayar. Ketiga hutang yang dimaksud tersebut
dalam bahasa Sansekerta disebut dengan Tri
Rna yaitu, hutang kepada Tuhan yang disebut
dengan Dewa Rna, hutang kepada para Rsi dise-
but Rsi Rna dan hutang kepada leluhur disebut
Pitra Rna. Hutang kepada Tuhan itu muncul atas
yadnya beliau kepada umat manusia, dimana di
dalam proses awal penciptaan Tuhan dengan
mengorbankan dirinya sebagai cikal bakal, sep-
erti yang disebutkan di dalam “Bhagawadgita”
(Sloka I1I-10,13) berikut ini :

(sloka I11-10)
Saha-Yajnah prajah srstva
Purovaca prajapatih,
Anena prasavisyadhavam
Esa vo stv ista-kama-dhuk

Artinya:
Sesungguhnya sejak dahulu dikatakan,
Tuhan setelah menciptakan manusia me-
lalui yadyna, berkata: dengan (cara) ini
engkau akan berkembang biak seb-
agaimana sapi perah yang memenuhi ke-
inginanmu (sendiri) (Pudja,2005:84).

(sloka I11-13)
yajna-sistasinah santo
Mucyante sarva-kilbisaih,
Bunjate te tv agham papa
Ye pacayanty atma-karana

Artinya;
la yang memakan sisa yadnya akan
terlepas dari segala dosa, tetapi ia yang
memasak makanan hanya bagi dirinya
sendiri, sesungguhnya mereka itu me-
makan dosanya sendiri. (Pudja, 2005:86).

Bahkan seperti yang terdapat pada Kitab
Manawa Darmasastra VI.35 mengajarkan :

Rinani trinyapakritya manomokse niwe-
sayet
Anapakritya
wrajatyadhah

moksam tu sewamano

Artinya :

Kalau manusia telah membayar tiga jenis
hutangnya kepada Tuhan, leluhur dan
para Rsi, barulah hendaknya manusia
menujukan pikirannya untuk mencapai
kebebasan terakhir. Manusia yang
mengejar kebebasan terakhir tanpa me-
nyelesaikan tiga jenis hutangnya akan
tenggelam ke bawah (Suhardana,
2008:3).

Di Bali, dalam melaksanakan suatu upacara
yang besar seperti Tawur Kesanga, Panca Wali
Krama, Eka Dasa Rudra biasanya yang muput
adalah Sang Tri Sadhaka. Sang Tri Sadhaka yang
dimaksud adalah sulinggih Siwa, Budha, Bhu-
jangga atau sering juga diucapkan Sang Rsi, Si-
wa dan Sogata. Ketiga sulinggih ini mempunyai
wewenang khusus masing-masing adalah; (1)
Sang Sulinggih Siwa: sebagai pembersih atau
menyucikan alam atas yaitu Akasa. Melalui pu-
janya Sang Sulinggih Siwa berwenang meng-
haturkan munggah ke Sanggar Surya yang
maksudnya mempersembahkan yajna dari alam
atas ke bawah. Sulinggih Siwa berasal dari maz-
ab Siwa, artinya Sulinggih Siwa memiliki keahl-
ian menyucikan alam atas dan menurunkan
kekuatan dari Ida Sang Hyang Widhi, (2) Sang
Sulinggih Budha: mempersembahkan atau
menghaturkan yajna pada alam tengah atau
awang-awang. Sang Sulinggih Budha berasal
dari mazab Budha yang memiliki keahlian me-
nyucikan alam tengah dan mempertemukan
kekuatan suci Ida Sang Hyang Widhi dengan
kekuatan Bhuta Kala yang telah di somya di alam
bawah, (3) Sang Sulinggih Rsi, Bhujangga, Seng-
ghu: beliau mempunyai wewenang sebagai
pembersih atau menyucikan alam bawah (bumi
sapuh jagat). Beliau mempunyai keahlian me-
nyucikan alam bawah dan untuk nyupat Bhuta
Kala atau menetralisir kekuatan-kekuatan Bhu-
ta Kala sehingga menjadi somya. (Gunawan,
2012:84).

Pendeta Hindu (Siwa, Budha, dan Bhujangga
Waisnawa) di Bali, seperti yang sudah diketahui
oleh masyarakat umum di Bali bahwa setiap be-
liau akan muput atau memimpin sebuah upaca-
ra keagamaan Hindu di Bali, selalu disertai den-
gan perlengkapan perangkat pemujaan, disebut
dengan Siwopakarana (Upakarana Siwa & Wais-
nawa Paksa) dan Budha Pakarana (Upakarana
Budha). Dalam setiap upacara besar setingkat

MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN BUDHA PAKSA PAKARANA
105

Ida Bagus Purwa Sidemen



Panca Wali Krama, Labuh Gentuh dan sebagain-
ya di Bali, peranan dari Sang Pandita dari golon-
gan Tri Sadhaka sangatlah utama. Ketiga Pandi-
ta ini melakukan tugasnya masing-masing ses-
uai dengan peran dan agem-ageman-nya. Tentu-
nya perangkat pemujaan menjadi salah satu
perangkat penting pada saat beliau muput upa-
cara. Tanpa kelengkapan alat pemujaan terse-
but, sebuah upacara tidak akan bisa dilak-
sanakan dengan baik (sempurna). Ibarat
seorang lumpuh yang kehilangan tongkatnya,
perangkat pemujaan Kkepanditaan tersebut
merupakan sesuatu yang sangat penting dan
mendasar sekali untuk selalu menyertai seorang
Pandita Hindu di Bali saat akan melaksanakan
tugasnya (muput upacara).

Salah satunya adalah perangkat pemujaan
dari Budha Paksa, perangkat penting yang dise-
but Budha Pakarana sebagai kelengkapan mut-
lak pada saat menjalankan tugas memimpin
upacara serta dengan kelengkapan dan agem-
ageman yang khusus. Maka dari pada itu, penu-
lis angkat dan bahas terkait makna perangkat
pemujaan Pandita Budha (Budha Pakarana) di
Bali, berharap bisa mendapatkan penjelasan
yang lebih lengkap, detail, sehingga bisa ber-
manfaat demi kepentingan umat dan agama
Hindu.

II. PEMBAHASAN

1. Gambaran Umum Kerpanditaan di Bali
Berdasarkan Ketetapan Mahasabha II PH-
DI/1968 yang disebut “diksita” adalah Rsi, Mpu
(Ida Pandita Mpu), Pedanda, Bhujangga, Dukuh,
Danghyang, dan Bhagawan. Dengan demikian
maka mereka yang telah mengikuti upacara
“diksa” digolongkan ke dalam golongan Brah-
mana yang mempunyai peranan sangat penting
dalam kehidupan beragama umat Hindu. Tugas
seorang Sadhaka atau Pandita Hindu kini di Bali
lebih banyak bersifat memimpin atau menyele-
saikan upacara yajna sesuai dengan permintaan
umat. Hubungan antara Sadhaka atau pandita
dengan sisya-nya diatur sedemikian rupa dalam
berbagai kitab Sasana, khususnya Siwa Sasana
dan Silakrama, yang mengamanatkan seorang
sisya tidak sembarangan mencari guru Sadhaka
atau Dangupadhyaya (Tim Penyusun,2011:417).
Swadharma atau fungsi dan tugas seorang
Pandita atau Sadhaka adalah melakukan penyu-
cian diri melalui diksa, salah satu perwujudan

Dharma seperti diamanatkan dalam Wrhaspati
Tattwa, dinyatakan yang disebut Dharma meli-
puti tujuh hal, yaitu; sila, yajna, tapa, dana,
pravrjya, diksa, dan yoga. Untuk itu seseorang
menjadi Pandita adalah merupakan pengama-
lan ajaran Dharma yang utuh. Pandita yang men-
jadi Sang Sista merupakan salah satu perwuju-
dan Dharma. Artinya kebiasaan-kebiasaan suci
Sang Pandita itulah yang disebut perwujudan
dharma. Perwujudan dharma yang lainnya
adalah Sruti atau Sabda Tuhan Yang Maha Esa
dan Smrti yaitu sabda Tuhan Yang Maha Esa
yang mampu diingat oleh para Maha Rsi. Dalam
Kitab Sarasamuscaya 40, disebutkan empat ke-
wajiban Pandita sebagai berikut :

“Srutyaktah paramo dharmastatha smrti-
gato parah, sistacarah parah proktastrayo
dharmah sanatanah”

Artinya :

Yang patut diingatkan ialah segala apa
yang diajarkan oleh Sruti disebut Dhar-
ma dan segala hal yang diajarkan oleh
Smrti Dharma juga itu namanya, demiki-
an pula perilaku orang Sista. Sista artinya
orang yang berbicara jujur, orang yang
dapat dipercaya menjadi tempat pensu-
cian diri, tempat meminta ajaran-ajaran
dan petunjuk-petunjuk suci (Sudharta,
2009:20).

Adapun empat ciri Sang Sista seperti
yang diwajibkan dalam Sarasamuccya 40 terse-
but adalah sebagai berikut; pertama, Sang Satya
Wadi artinya beliau yag selalu berbicara tetang
kebenaran (jujur). Satya Wadi berasal dari kata
Satya artinya kebenaran yang tertinggi. Satya ju-
ga berarti jujur. Sedangkan kata Wadi artinya
mengatakan. Jadi seorang Pandita harus selalu
mengatakan kebenaran dengan cara yang baik
dan benar. Satya itu adalah kebenaran Weda
sabda Hyang Widi Wasa. Inilah swadharma
orang yang disebut pandita yang maha berat;
kedua, Sang Apta artinya orang yang dapat di-
percaya. Karena selalu berkata benar dengan
cara yang benar dan jujur seorang pandita pun
semestinya orang yang dapat dipercaya. Untuk
memegang kepercayaan inilah seorang Pandita
tidak dibenarkan berbicara terlalu banyak.
Seorang pandita sebelum berbicara dan berbuat
harus memikirkan secara matang apa yang akan

DHARMASMRTI
106

Vol. XVII Nomor 02 Oktober 2017 : 1 - 114



dibicarakan dan apa pula yang akan diperbuat.
Dengan demikian kemungkinan berbicara dan
berbuat salah menjadi kecil agar jangan sampai
kena Ujar Ala (kata-kata kasar) dari orang lain;
ketiga, Sang Patirthan artinya Pandita itu seb-
agai tempat untuk memohon penyucian diri ba-
gi umatnya. Seorang Pandita disebut juga orang
Suci, disamping beliau berwenang untuk mem-
buat Tirtha atau air suci. Pandita juga memiliki
swadharma untuk menyucikan umat yang mem-
butuhkan penyucian. Secara simbolik umat dis-
ucikan dengan Tirtha yang dibuatnya dan yang
lebih penting adalah menuntun umat secara
spiritual untuk dapat menempuh hidup suci
agar terhindar dari berbagai perbuatan yang
tercela. Hidup suci adalah modal dasar untuk
mendapatkan hidup bahagia sekala dan niskala;
dan keempat, Sang Panadahan Upadesa, artinya
seorang pandita memiliki swadharma untuk
memberikan pendidikan moral kesusilaan pada
masyarakat agar masyarakat hidup harmonis
dengan moral yang luhur. Karena itu Pandita
disebut pula Adiguruloka, artinya sebagai Guru
Utama dalam masyarakat lingkungannya (Tim
Penyusun, 2009;419).

2. Pandita Budha

Dang Hyang Astapaka, seorang pendeta be-
sar bersemayam di kerajaan besar Majapahit di
Kota Pasuruan Jawa Timur. Di Jawa beliau juga
bergelar Mpu Katrangan. Beliau merupakan pu-
tra dari Dang Hyang Angsoka atau keponakan
dari Dang Hyang Nirartha. Pada sekitar tahun
Saka 1530 Dang Hyang Astapaka mengikuti je-
jak pamannya datang ke Bali dan membuat pas-
raman di Banjar Ambengan, Peliatan, Ubud -
Gianyar. Karena ketaatannya kepada leluhur, be-
liau mengikuti jejak para leluhurnya menjalank-
an Dharma Kasogatan, Budha Mahayana Bajray-
ana. Setelah beliau menikah dengan Ni Dyah
Swabhawa, sepupunya dan melahirkan Brahma-
na Banjar. Brahmana Banjar kemudian beristri-
kan Brahmana Kemenuh (dari banjar Buleleng).
Perkawinan ini menurunkan Pedanda Sakti
Tangeb yang akhirnya menetap di Pura Taman
Sari Budha Keling. Kemudian beliau menikahi
tiga orang putri yaitu putri Brahmana Kemenuh,
putri Ngurah Jelantik, dan putri Satrya Beng.
Masing-masig dari istrinya tersebut berputra
dua orang yang kesemuanya akhirnya di-diksa
menjadi Pedanda Budha. Dari sinilah diturunk-
an semua Pedanda Budha yang akhirnya menye-

bar keseluruh Bali, Lombok dan daerah lainnya
(Jelantik Oka dalam Martini, 2009;49).

Pedanda Budha memiliki tugas muputCaru
yang letaknya di bawah pada upacara-upacara
yang tergolong besar. Beliau memanifestasikan
Pertiwi, Pradana/Prakerti, memuja Prana Ma-
tra, yaitu Candra Murti dan Surya Murti (Marti-
ni, 2009:54).

3. Perangkat Pemujaan Pandita Budha Pak-
sa (Budha Pakarana)

Dalam perangkat pemujaan Budha Paksa Pa-
karana, terdiri dari : rarapan, wanci kembang
ura, wanci bhija, wanci samsam, wanci ghanda,
pamandyangan, sesirat, pengasepan, pedama-
ran, patarana atau lungka-lungka, saab/kereb/
tudung, genta (genta padma), bajra, canting, pe-
nastan,. Juga pada saat seorang Pandita sedang
muput sebuah upacara, memakai atribut dan
busana kepanditaan seperti : wastra, kampuh,
kawaca, pepetet/petet, santog, sinjang, slimpet/
sampet/paragi, kekasang, astha bharana/qudui-
ta, gondola, karna bharana, kanta bharana, ru-
drakacatan aksamala, gelangkana, angustha
bharana, dan sebuah amakuta atau yang lebih
dikenal dengan nama bhawa atau ketu.

3.1 Makna Rarapan.

Rarapan sebagai salah satu perangkat pent-
ing dalam Budha Pakarana, berfungsi sebagai
tempat diletakkannya semua perangkat pemu-
jaan bagi Sadhaka atau Pandita Budha. Dengan
bentuk yang sederhana, persegi empat, dan kaki
sebanyak empat buah sebagai penyangga, dihia-
si dengan ornamen Naga pada sisi kiri dan kan-
an, memberikan makna bahwa Rarapan sebagai
perangkat pemujaan adalah juga sebagai penun-
tun (disimboliskan dengan Naga). Pandita Bud-
ha, juga adalah sebagai penuntun umat dan tem-
pat umat untuk mendapatkan pengetahuan ke-
agamaan. Rarapan juga sebagai simbol Pertiwi,
sebagai pijakan dalam menapak kehidupan di
dunia ini. Ida Pedanda Gde Nyoman Jelantik Du-
aja, dalam Kketerangan tertulis beliau, me-
nyatakan bahwa :

“Rarapan puniki maka peragayan Ida Sang
Hyang Ibu Pertiwi. Rarapan puniki wantah
marupa dedampa marepat, pinaka dasar genah
sarana pamujaan Ida Ratu Pedanda Budha. Lu-
wirnya : Pamandyangan, Waci Wija, Wanci Gand-
ha, Wanci Kembangura, Wanci Samsam, Wanci
Ganitri.

MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN BUDHA PAKSA PAKARANA
107

Ida Bagus Purwa Sidemen



3.2 Makna Pamandyangan

“Pamandyangan punika wantah genah toya
Suci/Tirtha. Pamandyangan meraga padma ring
tengahing hredhaya maka lingganing adnyana
Budha”

Demikian keterangan tertulis dari Ida Pedan-
da Gde Nyoman Jelantik Duaja, bahwa fungsi
Pandyangan adalah sebagai tempat air suci
(tirtha), yang dipergunakan selama proses
pemujaan maupun muput upacara oleh Pandita
Budha. Pandyangan juga merupakan simbol
“padma” bermakna sebagai tempat bersemay-
amnya Sang Hyang Budha, dihulu hati Pandita
Budha. Hal ini memberikan ketegasan bahwa
dalam diri seorang Pandita Budha pada saat
mepuja, bersemayam dalam dirinya Sang Hyang
Budha.

Pemasangan bunga (puspa), gandha atau
cendana dimaksudkan sebagai lambing Asta De-
wata, sehingga diharapkan para Dewata yang
bersemayam di segala penjuru mata angin ikut
menjaga tempat dan tirtha yang dibuat dalam
upacara. Dalam setiap pemujaan yang dilakukan
oleh seorang Pandita Budha, selalu menggunak-
an air suci atau tirtha yang berfungsi untuk pe-
nyucian diri, melebur dosa, menjauhkan diri
dari roh-roh jahat serta sebagai simbol amertha.
Memercikkan tirtha kepada umat dalam setiap
upacara dimaksudkan agar orang bersangkutan
mendapatkan kesehatan, ketentraman, kesela-
matan dan kebahagiaan bathin (Astawa,
2007:132).

3.3 Makna Santi

“Santi punika marupa lingga, murdha Padma
utawi Acintya, maka stanan Ida Sang Hyang
Parama Budha’, Ida Pedanda Gde Nyoman Jelan-
tik Duaja .

Santi berupa Lingga berfungsi sebagai tem-
pat menstanakan Ida Sang Hyang Budha selama
mepuja atau muput upacara. Pada perangkat
pemujaan yaitu Santi, juga merupakan simbol
dari berstananya Sang Hyang Acintya, yang di-
lukiskan pada ornamen Padma, pada bagian
paling atas dari Santi. Pada prakteknya perang-
kat pemujaan berupa Santi dipergunakan pada
upacara bersifat madya dan utama. Santi dilam-
bangkan sebagai kelanggengan serta saksi Pan-
dita Budha melakukan stuti.

Di dalam Bhatara Budha Stuti, setelah dise-
but Sarva Tathagata disebut pula Dhupa yang
ditempatkan ke arah timur, Dhipa ditempatkan

di arah barat, Puspa di arah selatan, Gandha di
arah utara, sedangkan Santi tidak disebutkan
tempatnya atau arahnya. Pandita Budha men-
ganggap Santi tempatnya adalah di tengah. Pen-
empatan Santi di tengah dimaksudkan sebagai
Yantra yaitu titik pusat yang merupakan titik
yang suci. Dalam kehidupan keagamaan umum-
nya titik pusat dilambangkan dengan Santi.
Dalam setiap pengambilan Santi, Pandita Budha
diharuskan menyebutkan Ah waktu memutar
Santi ke arah barat dan Gi Ham waktu memutar
Santi ke arah utara. Disamping itu Santi ber-
fungsi sebagai simbol Dhyani Budha yang men-
empati masing-masing arah mata angin. Santi
dipergunakan dalam Puja Asalin Vai, yaitu den-
gan jalan memutar mulai dari arah timur (pur-
wa), selatan (daksina), barat, (pascima), dan
utara (uttara). Jadi pemutaran Santi dilakukan
menurut arah Pradaksina (Martini, 2009:79)

Semua hal ini memberikan gambaran makna
bahwa pada saat seorang Sadhaka atau Pandita
Budha memimpin upacara, kehadiran Ida Sang
Hyang Budha dan Acintya distanakan sekaligus
menjadi saksi serta mengharapkan upacara ber-
langsung dengan baik dan memberikan kese-
jahteraan bagi umat manusia.

3.4 Makna Ghanta/Genta

Seperti yang disampaikan sebelumnya, genta
sebagai piranti atau atribut serta perlengkapan
Sadhaka atau Pandita dalam melaksanakan ke-
wajibannya (mapuja/meweda) sudah tentu me-
miliki makna yang tinggi. Sedikit pada uraian
ini akan dijelaskan tentang makna dari genta
tersebut.

Keberadaan genta sangat sesuai bila diband-
ingkan dengan Bhuwana Agung dan Bhuwana
Alit. Suara genta yang muncul ibarat Adnyana
Sandhi, yaitu suara genta sebagai sarana perekat
pikiran di Bhuwana Alit dengan pikiran di Bhu-
wana Agung. Seperti yang disebutkan pada lon-
tar Prakempa, suara genta tersebut adalah suara
Bhuwana Agung (alam jagat raya semesta ini),
dan pada lontar Kundalini disebutkan bahwa su-
ara genta tersebut adalah Sapta Cakra di Bhuwa-
na Alit (pada diri manusia). Jadi suara yang ter-
dapat di Bhuwana Agung dan di Bhuwana Alit
dipertemukan dan disatukan didalam suara
genta, yang dibunyikan oleh Pandita saat mapu-
ja/meweda (yoga). Begitulah dua sumber sastra
menyebutkan adanya makna dari genta terse-
but.

DHARMASMRTI
108

Vol. XVII Nomor 02 Oktober 2017 : 1 - 114



Demikian juga mengenai makna Genta dapat
dilihat saat pendeta ngastawa genta (sakralisasi
genta). Untuk ngastawa genta terlebih dahulu
genta dipercikkan dengan air suci tiga kali. Den-
gan sakralisasi genta, upacara pokok berarti
dimulai. Dengan demikian dapat diartikan bah-
wa esensi falsafah Hindu riil. Ngaskara genta di
tutup dengan menyentil anak Genta sebanyak
tiga kali sebagai lambang Sthiti.

3.5 Makna Wanci Kembang Ura

Wanci (tempat) Kembang Ura berfungsi un-
tuk meletakan Kembang Ura (bunga yang telah
dipotong-potong atau diiris) terdiri dari 3 ma-
cam bunga atau lebih, biasanya diambil dari
bunga yang berbau harum, seperti kamboja, je-
pun, cempaka, sandat, dan bunga delima yang
digunakan oleh Pandita Budha. Selain menggu-
nakan sekar katihan (bunga utuh), menggunak-
an bunga utuh atau Kembang Ura bagi seorang
Pandita Budha merupakan suatu keharusan, di-
mana pada hakekatnya bunga disini berfungsi
sebagai alat untuk membersihkan diri secara
simbolis. Disamping itu bunga juga dapat ber-
makna sebagai wujud persembahan yang paling
sederhana untuk mendekatkan diri kepada Tu-
han dengan cara muspa (Martini, 2009:81).

Dalam Astuti atau pemujaan kepada Bhatara
Panca Tathagata, Pandita Budha diwajibkan
mengambil bunga warna putih sebagai simbol
Bhatara Aksobhya, bunga kuning sebagai simbol
Bhatara Ratnasambhawa, bunga merah sebagai
simbol Bhatara Amitabha dan bunga dengan
berbagai warna sebagai simbol Bhatara
Amoghasiddhi (Hooykaas, 1964:31, dalam Asta-
wa 2007:138)

3.6 Makna Wanci Wija

Ida Pedanda Gde Nyoman Jelatik Duaja,
dalam keterangan tertulis beliau, menerangkan
bahwan “Wanci punika wantah wadah Wija. Wi-
ja pawakan Amertha, sane wetu saking ulah hen-
ing, idep hening, pamekas laksana rahayu”. Wan-
ci Wija merupakan tempat Wija, sebagai simbol
kemakmuran atau Amertha yang berasal dari
pikiran, ucapan, dan laksana yang hening suci.

Wanci (tempat) Wija berfungsi untuk me-
letakkan Wija atau Aksata yang berbau harum
bermakna sebagai simbol keabadian atau ke-
hidupan yang abadi. Cendana yang menimbul-
kan bau yang harum dan Wija atau Aksata adalah
sifat yang tidak dapat dipisahkan (Astawa,

2007:131). Dalam upacara Wija dibuat dari be-
ras yang utuh, bersih, dan dicuci dengan air cen-
dana dan air kembang. Wija diberikan kepada
umat setelah melakukan persembahyangan dan
diletakkan antara kedua kening, di dada, dan
ditelan. Wija disini disimbolkan sebagai Dewa
Kumara, dan Dewi Sri, sedangkan pemakaian
Wija mempunyai pengharapan akan mem-
peroleh kebijaksanaan, kemuliaan, kemakmu-
ran, dan terhindar dari malapetaka. Wija juga
disebut pula Gandhaksata, yang berasal dari ka-
ta Gandha dan Aksata, yang berarti biji padi-pa-
dian yang utuh serta berbau wangi. Wija adalah
suatu perlengkapan yang diperlukan dalam
upacara-upacara keagamaan sebagaimana hal
air atau tirtha, bunga dan api; pemakaiannya
hampir sama dengan tirtha yaitu dengan jalan
menaburkan kedepan sebanyak 3 kali; tetapi bi-
la diberikan kepada seseorang Wija diletakkan
diantara kedua kening, di dada, dan ditelan ti-
dak dikunyah (Mas Putra, 2006:20, dalam Mar-
tini, 2009:83).

3.7 Makna Wanci Ghanda

Wanci (tempat) Ghanda berfungsi untuk me-
letakkan cendana atau Ghanda. Cendana atau
Gandha yang berbau harum bermakna sebagai
simbol keabadian atau kehidupan yang abadi.
Dalam penggunaannya cendana atau air cen-
dana dan air kembang berfungsi untuk menim-
bulkan bau yang harum pada Wija, dimana ber-
as sebelumnya dicuci bersih dengan air kemu-
dian direndam dengan air kembang dan diberi
bubuk cendana untuk menambah keharuman
Wija.

“Wanci punika wantah genah ghanda. Ghanda
wantah toya cendana sane miyik, mawak sabda
rahayu, meraga Sabdha Dharma Jati” (Ida Ped-
anda Gde Nyoman Jelatik Duaja).

3.8 Makna Wanci Samsam

Dalam penjelasan tertulis Ida Pedanda Gde
Nyoman Jelantik Dwaja, bahwa “Samsam punika
melakar antuk rwaning pudak. Samsam punika
maka lingganing Ida Sanghyang Kawi Swara”.
Jadi Samsam merupakan salah satu sarana yang
harus selalu menyertai seorang Pandita Budha
melakukan Loka Pala Sraya. Samsam dibuat ber-
bahan dari daun pudak yang diiris tipis-tipis,
berfungsi sebagai tempat berstana atau lingga
Ida Sang Hyang Kawi Swara. Samsam merupak-
an sarana umum yang dipakai dalam setiap

MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN BUDHA PAKSA PAKARANA
109

Ida Bagus Purwa Sidemen



pembuatan sarana upacara berupa canang. Po-
sisi meletakkan Samsam dalam sebuah canang
berada di tengah-tengah. Hal ini sekaligus seb-
agai simbol berstananya Ida Sang Hyang Parama
Kawi.

3.9 Makna Bhajra

Seperti disebutkan sebelumnya diatas bahwa
Ghanta dan Bhajra selalu digunakan secara ber-
sama-sama dalam pemujaan. Saat digunakan
Bhajra akan diputar sebagai simbol menimbul-
kan perputaran kedamaian di seluruh jagat raya
seiring dengan mantra-mantra yang diucapkan
oleh Pandhita Budha. Bhajra yang berfungsi seb-
agai senjata Dewa Indra dalam penggunaannya
dipegang dengan tangan kanan setinggi ping-
gang. Penggunaan Bhajra selalu bersama-sama
dengan Ghanta/Genta, karena dengan demikian
akan dapat menimbulkan kekuatan untuk mem-
bangkitkan Asta Dewata, sehingga upacara yang
diselenggarakan dapat berhasil dengan selamat.

Bhajra yang berbentuk senjata perang mem-
punyai makna sebagai alat untuk melakukan
konsentrasi dalam pemujaan, sehingga seorang
Pandhita Budha dapat mengendalikan indra
yang ada dalam dirinya. Menurut penjelasan
tertulis I[da Pedanda Gde Nyoman Jelantik Duaja
bahwa, “Bhajra punika wantah senjata pawakan
Bayu Jnana Maha Suci, maka palebur pangru-
watan mala mwang neraka”. Dari penjelasan
tersebut diketahui bahwa Bhajra bermakna seb-
agai alat atau senjata yang memiliki kekuatan
Jnana Maha Suci, penyucian dan pelebur dari se-
gala kekotoran.

3.10 Makna Dhupa

Setiap pelaksanaan upacara, baik karena si-
fatnya maupun fungsinya, misinya sangat khu-
sus bagi manusia. Dalam hal ini dalam setiap
pelaksanaan upacara keagamaan Hindu di Bali,
dhupa adalah sesuatu yang penting sekali. Jadi
makna Dhupa adalah : (1) Lambang Agni yang
dihidupkan disetiap rumah tangga, sehingga ia
dikenal sebagai “Grahapati“ (permintaan dalam
rumah tangga), (2) Pengantar upacara yang
menghubungkan antara manusia dengan Tuhan
(3) Agni adalah Dewa yang mengusir raksasa
dan membakar habis semua mala sehingga
menjadikannya suci, (4) Agni adalah pengawas
moral dan saksi yang abadi, (5) Agni merupakan
pemimpin upacara yadnya sejati menurut Weda.

Demikian makna yang terdapat pada Padhu-

pan, api suci pengusir dan pembakar segala
kekotoran dunia dan saksi suci yadnya.

3.11 Makna Dhipa

Oleh I Gede Pudja (1991:79) dalam
“Wedaparikrama” Bab II Bagian I, dijelaskan
mengenai makna Dhupa dan Dhipa :

“Wijil ing dhupa saking wiswa, (sarwa alam)
dan dhipa yang terdiri dari ardhacandra (bulan
sabit) adalah tajamnya Bakti “

C.Hooykaas dalam “Surya Sevana” menulis-
kan mantra pendeta untuk menyalakan Dhupa
dan Dhipa sebagai berikut :

“Om am dhupa-dipa-astraya namah”

Artinya :

Kami bersujud kepada-Mu yang dilambang-
kan dengan aksara Am, kami bersujud kepada
nyala api suci dari dhupa dan dipa.

Oleh bapak I Gede Pudja (1991:79) lebih lan-
jut dijelaskan bahwa Dhupa adalah lambang
Akasa Tattwa dan Dhipa merupakan Sakti
Tattwa. Dari uaraian tersebut dapat diketahui
bahwa Dhupa dan Dhipa memberi seruan kepa-
da Agni untuk mensukseskan semua upacara.

3.12 Makna Wanci Genitri

Genitri memiliki fungsi sebagai simbol kekua-
tan Siwa maupun Bhatara Budha, dimana asal
genitri adalah biji dari tanaman genitri atau
disebut juga Rudhraksa. Rudrahraksa diyakini
sebagai tanaman yang magis, dimana bijinya
yang sudah tua berwarna biru, bisa dijadikan
sebagai pelengkap kepanditaan. Rudhraksa juga
disebut “Mata Dewa”. Melalui keterangan tertu-
lis yang dibuat oleh Ida Pedanda Gede Nyoman
Jelantik Duaja dari Geria Budakeling, dijelaskan
bahwa :

“Ganitri puniki wantah kawisesan, kaweru-
han, kapradnyanan Sang Meraga Pandhita. Gani-
tri, punika mawit saking Geni meartos genah, Tri
punika wantah Tetiga. Tetiga genah linggih Ida
Sang Meraga Pandhita ring Sekala Niskala Sun-
ya.

Genitri adalah merupakan rangkaian buah
genitri yang pada kedua ujungnya dipertemu-
kan dan diikat dengan Murdha sehingga men-
jadi sebuah rangkaian. Genitri adalah simbol
yang mewakili Sarwa Buddhanam, Prajna

DHARMASMRTI
110

Vol. XVII Nomor 02 Oktober 2017 : 1 - 114



Paramitadewi dan Sutranam Bodhisattwanam.
Jumlah biji genitri adalah 108 berfungsi dan di-
pergunakan untuk membayangkan semua Bud-
ha dan Bodhisattwa yang dipuja selama proses
pemujaan untuk membuat Tirtha (air suci). Dis-
amping itu genitri merupakan lambang dari ke-
bajikan, yang diharapkan dapat merubah mala-
petaka menjadi kebajikan. Penggunanya sangat
berhubungan dengan pembersihan semua ko-
toran pada diri manusia dan benda-benda yang
dipergunakan agar menjadi suci. Jika Pandita
Budha sedang mempergunakan genitri, beliau
senantiasa membayangkan Sang Hyang Agni
yang menyala di pusarnya, membakar segala do-
sa dan kekotoran, serta segala dosa ayah ibu
(Hooykaas, 1973:74)

Genitri adalah simbol kesaktian (kawisesan),
pengetahuan (kaweruhan), keahlian (kaprad-
nyanan) bagi seorang Pandhita. Hal ini mem-
berikan makna bahwa Ganitri membantu me-
ningkatkan ke-sidhi-an bagi seorang pandita.

3.13 Makna Kereb

Fungsi dari Kereb, secara fisik adalah sebagai
pelindung dari keseluruhan perangkat pemu-
jaan Budha Pakarana. Dipergunakan Kereb seb-
agai penutup perangkat pemujaan Budha Paka-
rana memiliki makna bahwa perangkat pemu-
jaan yang memiliki nilai-nilai kesucian, juga ha-
rus ditutup atau dilindungi mempergunakan
alat penutup yang juga memiliki nilai kesucian.
Melalui keterangan tertulis yang dibuat oleh Ida
Pedanda Gede Nyoman Jelantik Duaja dari Geria
Budakeling, dijelaskan bahwa :

“Kereb, punika wantah tatekep sarana pamu-
jaan, pawakan peteng ring sajeroning pakayu-
nan, Paungkab-Bungkahang sadurung amuja
ngastawa Ida Bhatara Budha”.

Kereb merupakan penutup, simbolis kegela-
pan dalam pikiran dan diri manusia. Secara
umum bentuk Kereb sebagai penutup, biasanya
juga dipakai untuk menutup atau melindungi
benda-benda suci lainnya. Sudah dipahami se-
cara umum bahwa Kereb/Saab memiliki makna
suci untuk penutup atau sebagai pelindung hal-
hal yang bersifat suci.

3.14 Makna Penastan

Setelah Pendeta selesai memakai kain dan
kampuh atau busana, dalam posisi menghadap
membelakangi Budha Pakarana, kemudian per-
tama-tama membersihkan kaki, tangan dan mu-

lut (berkumur). Air yang beliau pergunakan
adalah air bersih yang terdapat di dalam Penas-
tan tersebut. Dari uraian tersebut dapat diketa-
hui bahwa makna dari Penastan sangat sakral
karena dipergunakan saat awal atau pertama
kali sebagai pembersihan sebelum pendeta
menghadap Budha Pakarana untuk kemudian
melakukan pemujaan.

3.15 Makna Canting

Canting adalah untuk mengambil air suci
(tirtha) yang dipergunakan selama proses
pemujaan di dalam Pamandyangan, untuk Kke-
mudian dipakai memercikkan serta menuang-
kan air suci (tirtha) tersebut kepada yang
memohon (nunas). Biasanya dalam sebuah
proses pemujaan seperti Surya Sewana maupun
upacara lainnya, banyak umat yang memohon
air suci (tirtha) secara langsung kepada Sang
Pandita. Pada saat beliau menuangkan air suci
(tirtha) tersebutlah mempergunakan Canting.
Menuangkan air suci (tirtha) dengan memper-
gunakan Canting bermakna bahwa air suci
(tirtha) yang akan dipercikkan atau dituangkan
kepada pemohon (nunas tirtha), tidak boleh
mempergunakan alat yang tidak suci (bersih).
Dengan memiliki bentuk dan fungsi yang bagus,
Canting nampak memberikan nilai kesakralan
dan kesucian yang tinggi, sebagai tempat air su-
ci (tirtha) yang akan dipercikkan kepada umat.
Oleh karena itu, menjadi satu rangkaian per-
lengkapan dari perangkat pemujaan, semua
yang dipergunakan memiliki kesucian baik seka-
la maupun niskala. Canting adalah salah satun-
ya, karena selalu menyertai dimanapun Sang
Pandita akan mepuja.

3.16 Makna Lungka-lungka/Patarana

Melihat dari bentuk dan fungsi Lungka-lung-
ka atau Patarana, memiliki makna yang sarat
dengan nilai tinggi. Lungka-lungka atau Patara-
na tidak hanya sekedar alas duduk, tapi bermak-
na sebagai alas dari sikap Budha Yogiswara. Si-
kap Budha Yogiswara ini bisa kita lihat pada
seorang pandita pada saat Sang Pandita sedang
mepuja (muput upacara), adalah sikap beryoga
atau Yohiswara. Dalam ajaran Hindu Siwa Sid-
hanta di Bali, dimana Sadhaka atau Pandita Bud-
ha juga merupakan bagian dari Siwa Sidhanta
tersebut, menjadikan perangkat alas duduk juga
sebagai sarana perlengkapan, sama seperti Pan-
dita Siwa dan Bhujangga Waisnawa, untuk mem-

MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN BUDHA PAKSA PAKARANA
111

Ida Bagus Purwa Sidemen



berikan kenyamanan yang baik pada saat beliau
mepuja (muput) upacara.

III. PENUTUP

Perlengkapan perangkat pemujaan seorang
Sadhaka atau Pandita Hindu di Bali, dapat dis-
impulkan bahwa masing-masing memiliki mak-
na tersendiri serta memiliki nilai religiusitas
yang tinggi. Sang Hyang Budha selalu dihadir-
kan saat seorang Pandita memuja dan berhada-
pan dengan perangkat pemujaan berupa Budha

Pakarana, sebagai saksi suci dan kesuksesan
jalannya sebuah upacara. Setiap perangkat
pemujaan para Pandita memiliki makna khusus,
yang memberikan nilai spiritual tinggi dalam se-
buah proses yadnya atau upacara. Perangkat
pemujaan dihadirkan atau harus dimiliki oleh
para Pandita atau Sadhaka, tidak saja hanya seb-
agai alat pelengkap tapi merupakan perangkat
pemujaan yang mutlak harus dimiliki dan meny-
ertainya pada saat memimpin (muput) upacara
atau ngelokapalasraya untuk umat Hindu di
Bali.

DAFTAR PUSTAKA

Astawa, A.A Gede, 2007. Agama Budha di Bali. DepartemenKebudayaandanPariwisataBalaiArkeolo-

gi Denpasar.

Covarrubias, Miguel. 2013. Pulau Bali - Temuan Yang Menakjubkan. Udayana University Press
Gunawan, I KetutPasek. 2012. Siva Siddhanta - TattvadanFilsafat. Surabaya: Paramita
Hooykaas. 2002. Surya Sevana. Jalan mencapai Tuhan dari Pandita untuk

Pandita dan Umat Hindu.Surabaya: Paramita

Madrasuta, 1999. Pedanda, Kiai, dan Pastor. Topik Sehari-hari tentang Hindu. Denpasar: Pustaka

Manikgeni

Martini, AA Sagung Sri. 2009. Bentuk, Fungsi, danMaknaUpakaranaPedanda Buddha di Bali. Tesis -

Universitas Hindu Indonesia Denpasar

Pudja dan Sudharta,TjokRai. 2004. Manawa Dharmasastra (Manu

Dharmasastra). Surabaya: Paramita

Sudarsana, IB. Putu. 1998. FilsafatYadnya - Ajaran Agama Hindu. Denpasar: Yayasan Dharma Acarya.

PercetakanMandaraSastra.

Sudharta, Tok Rai, 2009. Sarasamuccaya - Smerti Nusantara. Surabaya: Paramita
Tim Penyusun, Titib dkk. 2001. Ensiklopedi Hindu. Surabaya: Paramita
Wijayananda. Ida Pandita Mpu Jaya. 2004, Makna Filosofis Upacara dan Upakara, Surabaya: Param-

1ta.

DHARMASMRTI
112

Vol. XVII Nomor 02 Oktober 2017 : 1 - 114



