
103
MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN BUDHA PAKSA PAKARANA

Ida Bagus Purwa Sidemen

Abstract

The Budha Paksa Pakarana has the means of worship as its must requirement possessed in per-

forming its duties to lead and guide the Hindus in carrying out the ceremony. The means consists of 

rarapan, wanci kembang ura, wanci bhija, wanci samsam, wanci ghanda, pamandyangan, sesirat, 

pengasepan, pedamaran, patarana or lungka-lungka, saab/kereb/  hood, genta (genta padma), bajra, 

canting, and penastan. When a Pandita processing a ceremony, he is wearing attributes and clothing 

of Hindu high priest such as wastra, kampuh, kawaca, pepetet/ petet, santog, sinjang, slimpet/ sam-

pet/ paragi, kekasang, astha bharana/ guduita, gondola, karna bharana, kanta bharana, rudrakacat-

an aksamala, gelangkana, angustha bharana, and an amakuta or the so-called bhawa or ketu. The 

results of observation and analysis show that the meaning of the Budha Paksa Pakarana a means of 

liaison between a pandita from the Buddhist group with Sang Hyang Buddha (God). The Panditas of 

the Buddha Paksa group have certain duties and obligations and agem-ageman to worship in a great 

ceremony of Hinduism in Bali. This typical Pandita performs worship for the middle realm (Bwah 

Loka), other than Pandita Shiva to worship for the upper realm (Swah Loka) and Pandita Bhujangga 

Waisnawa has the duty to perform worship for the underworld (Bhur Loka).

Keywords: Budha Paksa Pakarana, Pandita Budha, means of worship 

 

Abstrak

Pemujaan Budha Paksa Pakarana memiliki perangkat pemujaan sebagai syarat mutlak yang ha-

rus dimiliki dalam melakukan tugasnya memimpin dan mengantarkan umat Hindu didalam melak-

sanakan upacara. Dalam perangkat pemujaan Budha Paksa Pakarana, terdiri dari : rarapan, wanci 

kembang ura, wanci bhija, wanci samsam, wanci ghanda, pamandyangan, sesirat, pengasepan, ped-

amaran, patarana atau lungka-lungka, saab/kereb/tudung, genta (genta padma), bajra, canting, pe-

nastan. Juga pada saat seorang Pandita sedang muput sebuah upacara, memakai atribut dan busana 

kepanditaan seperti : wastra, kampuh, kawaca, pepetet/petet, santog, sinjang, slimpet/sampet/para-

gi, kekasang, astha bharana/guduita, gondola, karna bharana, kanta bharana, rudrakacatan aksa-

mala, gelangkana, angustha bharana, dan sebuah amakuta atau yang lebih dikenal dengan nama 

bhawa atau ketu. Hasil observasi dan analisa menyiratkan makna Budha Paksa Pakarana yaitu per-

angkat pemujaan Budha Pakarana sebagai sarana penghubung antara seorang pandita dari golon-

gan Budha dengan Sang Hyang Budha (Tuhan). Pandita dari golongan Budha Paksa memiliki tugas 

dan kewajiban serta agem-ageman tertentu untuk melakukan pemujaan dalam sebuah upacara be-

sar agama Hindu di Bali. Pandita Budha Paksa bertugas untuk melakukan pemujaan pada alam ten-

gah (Bwah Loka), selain Pandita Siwa untuk melakukan pemujaan pada alam atas (Swah Loka) dan 

Pandita Bhujangga Waisnawa bertugas untuk melakukan pemujaan pada alam bawah (Bhur Loka). 

Kata kunci: Budha Paksa Pakarana, Pandita Budha, perlengkapan pemujaan

MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN 

BUDHA PAKSA PAKARANA

Oleh:

Ida Bagus Purwa Sidemen
Fakultas Pendidikan Agama dan Seni

Universitas Hindu Indonesia, Denpasar

dayuudevi@yahoo.com



104
DHARMASMRTI

Vol. XVII Nomor 02 Oktober 2017 : 1 - 114

I. PENDAHULUAN

Inti hakikat (essential nature), prinsip-prin-

sip utama dari agama Hindu dimuat dalam 

pustaka suci Hindu, yang digolongkan sebagai 

berikut: (1) Sruti atau Wahyu (revelation, God 

Inspired) yang terdapat dalam Weda-Weda, We-

danta (Upanishad, Bhagawad Gita, Brahmasu-

tra); (2) Smerti (tradisi) yang terdapat dalam 

Menawa Dharmasastra (Kitab Hukum Manu); 

(3) Purana, yang memuat kisah-kisah mitholo-

gis (kisah para Dewa); (4) Ithihasa, atau wira-

carita seperti Ramayana dan Mahabarata; (5) Dharsana atau filsafat (point of view, doctrine, 

philosophy). Dalam agama Hindu dikenal 6 (enam) aliran filsafat yang disebut Sad Dharsa-

na; Nyaya, Waisesika, Sankhya, Yoga, Mimamsa 

dan Wedanta. Pustaka suci Hindu terdiri dari 

kitab-kitab yang memuat wahyu, hukum, kisah-kisah, mitologi dan filsafat yang merupakan satu 
bagian dari padanya (Madrasuta, 1999:28).

Tahap terakhir penyempurnaan di dalam 

evolusi manusia di atas bumi, dari sudut pan-

dang orang Bali, adalah mencapai kasta Brah-

mana dan ditugasi menjadi seorang pedanda, 

seorang pendeta tinggi: dari manusia sederha-

na, menjadi prajurit, negarawan, sarjana, pende-

ta, dan setelah meninggal, menjadi Dewa. Hanya 

dengan telah mencapai kedudukan ini, kehidu-

pan tertinggi di dalam skala yang panjang dan 

sulit dari evolusi, memberkati pedanda dengan 

sebuah ciri gaib dan membenarkan-setidaknya 

di dalam mata mereka sendiri – keunggulan 

mereka atas semua orang yang hidup (Covarru-

bias M, 2013:325).

Sulinggih adalah sebuah jabatan keagamaan. 

Seperti halnya semua jabatan, jabatan Sulinggih 

memiliki syarat-syarat, uraian jabatan yang 

berisi tugas dan wewenang, yang dalam istilah 

Hindu disebut Sasana Kawikon. Secara tradis-

ional Sasana Kawikon itu terkait dengan pelak-

sanaan ritual agama Hindu. Pedanda bertugas 

memberikan dewasa ayu (hari baik) menentu-

kan bentuk upakara dan muput upakara. Sasana 

Kawikon tidak saja mengandung syarat dan 

uraian jabatan, tetapi juga “kode tingkah laku” 

(code of conduct) (Madrasuta, 1999:73).

“Satu pengalaman keagamaan yang utuh ha-

rus menyentuh tiga lapis kesadaran manusia, 

yaitu pikiran, perasaan, dan kehendak, yang di-

wujudkan melalui Jnana Marga, jalan pengeta-

huan dan penerangan jiwa; Bhakti Marga, jalan 

keyakinan dan pemujaan; dan Karma Marga, ja-

lan kerja dan pelayanan. Pikiran, perasaan dan 

kehendak bukanlah kemampuan-kemampuan 

yang terpisah satu sama lain, tapi hanyalah un-

sur-unsur pengalaman yang dapat dibedakan. 

Masing-masing memberikan sumbangannya 

sendiri terhadap keseluruhan, dan masing-mas-

ing disusupi atau diisi oleh yang lain. Ketiganya 

– pengetahuan yang benar, keinginan yang 

benar, dan tindakan yang benar – berjalan bers-

ama.Yang pertama mengungkapkan kebenaran 

kepada kita, yang kedua menyusupi diri kita 

dengan kecintaan kepadanya, dan yang ketiga 

membentuk hidup kita. Hanya sekedar ilmu 

pengetahuan, tidak dihidupi oleh kehangatan 

perasaan, akan menjadikan hati kita beku bagai 

salju; hanya perasaan tanpa disertai oleh ilmu 

pengetahuan adalah hysteria; hanya tindakan, 

tidak dituntun oleh kebijaksanaan dan tidak di-

beri inspirasi oleh cinta, adalah ritual tanpa arti 

atau kegelisahan karena demam” (Radhakrish-

nan. S dalam Madrasuta, 1999:125).

Kependetaan Brahmana dibagi ke dalam dua 

kelompok besar; kaum Siwa (Siwa atau Siwa Si-

danta), dan apa yang disebut Buddhis (Boddha); 

bukan pengikut sesungguhnya dari Siwa dan 

Boddha, tetapi sekedar bagian sektarian dari 

agama yang sama. Pedanda Siwa mengenakan 

rambut panjang yang diikat dalam gelungan di 

atas kepalanya, sedangkan Pedanda Boddha 

rambutnya dipotong sepanjang bahu, sedang-

kan tugas dan ritualnya sama dengan hanya per-

bedaan kecil di dalam rinciannya, di dalam kata-

kata, dan di dalam teks yang mereka gunakan. 

Bagi kebanyakan orang Bali pembagian ini han-

ya sedikit berarti sampai dia memanggil pende-

ta dari sekte mana saja untuk memimpin tidak 

peduli apakah dia Siwa atau Boddha, hanya seke-

dar kesenangan, atau karena kebiasaan keluar-

ga, atau lantaran rumah pendeta lebih dekat 

dengan rumahnya. Baginya dua orang pendeta 

dari dua sekte tak diragukan lagi lebih efektif 

dibandingkan dengan hanya seorang, tetapi ini 

merupakan kemewahan yang mahal dan hanya 

pangeran yang mampu membayar. Bahkan lebih 

jauh dan menugasi pendeta ksatria seorang Rsi 

dan seorang Sungguhu untuk menangani roh ja-

hat, sehingga setiap jenis pendeta diwakili (Co-

varrubias M, 2013:328).

Wijayanda (2004:15) menjelaskan bahwa 

semua perbuatan tentu memiliki tujuan, begitu 

pula dalam hal ber-yadnya tentulah memiliki tu-



105
MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN BUDHA PAKSA PAKARANA

Ida Bagus Purwa Sidemen

juan yang pasti pula, yakni menuju kelepasan. Di 

dalam “Manawa Dharmasastra VI”, disebut-

kan bahwa pikiran (manas) baru dapat dituju-

kan kepada kelepasan setelah tiga hutang ter-

bayar. Ketiga hutang yang dimaksud tersebut 

dalam bahasa Sansekerta disebut dengan Tri 

Rna yaitu, hutang kepada Tuhan yang disebut 

dengan Dewa Rna, hutang kepada para Rsi dise-

but Rsi Rna dan hutang kepada leluhur disebut 

Pitra Rna. Hutang kepada Tuhan itu muncul atas 

yadnya beliau kepada umat manusia, dimana di 

dalam proses awal penciptaan Tuhan dengan 

mengorbankan dirinya sebagai cikal bakal, sep-

erti yang disebutkan di dalam “Bhagawadgita” 

(Sloka III-10,13)  berikut ini :

 (sloka III-10)

 Saha-Yajnah prajah srstva

 Purovaca prajapatih,

 Anena prasavisyadhavam

 Esa vo stv ista-kama-dhuk

    

Artinya:

 Sesungguhnya sejak dahulu dikatakan, 

Tuhan setelah menciptakan manusia me-

lalui yadyna, berkata: dengan (cara) ini 

engkau akan berkembang biak seb-

agaimana sapi perah yang memenuhi ke-

inginanmu (sendiri) (Pudja,2005:84).

 (sloka III-13)

 yajna-sistasinah santo

 Mucyante sarva-kilbisaih,

 Bunjate te tv agham papa

 Ye pacayanty atma-karana   

Artinya;

 Ia yang memakan sisa yadnya akan 

terlepas dari segala dosa, tetapi ia yang 

memasak makanan hanya bagi dirinya 

sendiri, sesungguhnya mereka itu me-

makan dosanya sendiri. (Pudja, 2005:86).

Bahkan seperti yang terdapat pada Kitab 

Manawa Darmasastra VI.35 mengajarkan :

 Rinani trinyapakritya manomokse niwe-

sayet

 Anapakritya moksam tu sewamano 

wrajatyadhah

Artinya :

 Kalau manusia telah membayar tiga jenis 

hutangnya kepada Tuhan, leluhur dan 

para Rsi, barulah hendaknya manusia 

menujukan pikirannya untuk mencapai 

kebebasan terakhir. Manusia yang 

mengejar kebebasan terakhir tanpa me-

nyelesaikan tiga jenis hutangnya akan 

tenggelam ke bawah (Suhardana, 

2008:3).

Di Bali, dalam melaksanakan suatu upacara 

yang besar seperti Tawur Kesanga, Panca Wali 

Krama, Eka Dasa Rudra biasanya yang muput 

adalah Sang Tri Sadhaka. Sang Tri Sadhaka yang 

dimaksud adalah sulinggih Siwa, Budha, Bhu-

jangga atau sering juga diucapkan Sang Rsi, Si-

wa dan Sogata. Ketiga sulinggih ini mempunyai 

wewenang khusus masing-masing adalah; (1) 

Sang Sulinggih Siwa: sebagai pembersih atau 

menyucikan alam atas yaitu Akasa. Melalui pu-

janya Sang Sulinggih Siwa berwenang meng-

haturkan munggah ke Sanggar Surya yang 

maksudnya mempersembahkan yajna dari alam 

atas ke bawah. Sulinggih Siwa berasal dari maz-

ab Siwa, artinya Sulinggih Siwa memiliki keahl-

ian menyucikan alam atas dan menurunkan 

kekuatan dari Ida Sang Hyang Widhi, (2) Sang 

Sulinggih Budha: mempersembahkan atau 

menghaturkan yajna pada alam tengah atau 

awang-awang. Sang Sulinggih Budha berasal 

dari mazab Budha yang memiliki keahlian me-

nyucikan alam tengah dan mempertemukan 

kekuatan suci Ida Sang Hyang Widhi dengan 

kekuatan Bhuta Kala yang telah di somya di alam 

bawah, (3) Sang Sulinggih Rsi, Bhujangga, Seng-

ghu: beliau mempunyai wewenang sebagai 

pembersih atau menyucikan alam bawah (bumi 

sapuh jagat). Beliau mempunyai keahlian me-

nyucikan alam bawah dan untuk nyupat Bhuta 

Kala atau menetralisir kekuatan-kekuatan Bhu-

ta Kala sehingga menjadi somya. (Gunawan, 

2012:84).

Pendeta Hindu (Siwa, Budha, dan Bhujangga 

Waisnawa) di Bali, seperti yang sudah diketahui 

oleh masyarakat umum di Bali bahwa setiap be-

liau akan muput atau memimpin sebuah upaca-

ra keagamaan Hindu di Bali, selalu disertai den-

gan perlengkapan perangkat pemujaan, disebut 

dengan Siwopakarana (Upakarana Siwa & Wais-

nawa Paksa) dan Budha Pakarana (Upakarana 

Budha). Dalam setiap upacara besar setingkat 



106
DHARMASMRTI

Vol. XVII Nomor 02 Oktober 2017 : 1 - 114

Panca Wali Krama, Labuh Gentuh dan sebagain-

ya di Bali, peranan dari Sang Pandita dari golon-

gan Tri Sadhaka sangatlah utama. Ketiga Pandi-

ta ini melakukan tugasnya masing-masing ses-

uai dengan peran dan agem-ageman-nya. Tentu-

nya perangkat pemujaan menjadi salah satu 

perangkat penting pada saat beliau muput upa-

cara. Tanpa kelengkapan alat pemujaan terse-

but, sebuah upacara tidak akan bisa dilak-

sanakan dengan baik (sempurna). Ibarat 

seorang lumpuh yang kehilangan tongkatnya, 

perangkat pemujaan kepanditaan tersebut 

merupakan sesuatu yang sangat penting dan 

mendasar sekali untuk selalu menyertai seorang 

Pandita Hindu di Bali saat akan melaksanakan 

tugasnya (muput upacara). 

Salah satunya adalah perangkat pemujaan 

dari Budha Paksa, perangkat penting yang dise-

but Budha Pakarana sebagai kelengkapan mut-

lak pada saat menjalankan tugas memimpin 

upacara serta dengan kelengkapan dan agem-

ageman yang khusus. Maka dari pada itu, penu-

lis angkat dan bahas terkait makna perangkat 

pemujaan Pandita Budha (Budha Pakarana) di 

Bali, berharap bisa mendapatkan penjelasan 

yang lebih lengkap, detail, sehingga bisa ber-

manfaat demi kepentingan umat dan agama 

Hindu.

II. PEMBAHASAN

1. Gambaran Umum Kerpanditaan di Bali

Berdasarkan Ketetapan Mahasabha II PH-

DI/1968 yang disebut “diksita” adalah Rsi, Mpu 

(Ida Pandita Mpu), Pedanda, Bhujangga, Dukuh, 

Danghyang, dan Bhagawan. Dengan demikian 

maka mereka yang telah mengikuti upacara 

“diksa” digolongkan ke dalam golongan Brah-

mana yang mempunyai peranan sangat penting 

dalam kehidupan beragama umat Hindu. Tugas 

seorang Sadhaka atau Pandita Hindu kini di Bali 

lebih banyak bersifat memimpin atau menyele-

saikan upacara yajna sesuai dengan permintaan 

umat. Hubungan antara Sadhaka atau pandita 

dengan sisya-nya diatur sedemikian rupa dalam 

berbagai kitab Sasana, khususnya Siwa Sasana 

dan Silakrama, yang mengamanatkan seorang 

sisya tidak sembarangan mencari guru Sadhaka 

atau Dangupadhyaya (Tim Penyusun, 2011:417).

Swadharma atau fungsi dan tugas seorang 

Pandita atau Sadhaka adalah melakukan penyu-

cian diri melalui diksa, salah satu perwujudan 

Dharma seperti diamanatkan dalam Wrhaspati 

Tattwa, dinyatakan yang disebut Dharma meli-

puti tujuh hal, yaitu; sila, yajna, tapa, dana, 

pravrjya, diksa, dan yoga. Untuk itu seseorang 

menjadi Pandita adalah merupakan pengama-

lan ajaran Dharma yang utuh. Pandita yang men-

jadi Sang Sista merupakan salah satu perwuju-

dan Dharma. Artinya kebiasaan-kebiasaan suci 

Sang Pandita itulah yang disebut perwujudan 

dharma. Perwujudan dharma yang lainnya 

adalah Sruti atau Sabda Tuhan Yang Maha Esa 

dan Smrti yaitu sabda Tuhan Yang Maha Esa 

yang mampu diingat oleh para Maha Rsi. Dalam 

Kitab Sarasamuscaya 40, disebutkan empat ke-

wajiban Pandita sebagai berikut :

 “Srutyaktah paramo dharmastatha smrti-

gato parah, sistacarah parah proktastrayo 

dharmah sanatanah”

Artinya :

 Yang patut diingatkan ialah segala apa 

yang diajarkan oleh Sruti disebut Dhar-

ma dan segala hal yang diajarkan oleh 

Smrti Dharma juga itu namanya, demiki-

an pula perilaku orang Sista. Sista artinya 

orang yang berbicara jujur, orang yang 

dapat dipercaya menjadi tempat pensu-

cian diri, tempat meminta ajaran-ajaran 

dan petunjuk-petunjuk suci (Sudharta, 

2009:20).

 Adapun empat ciri Sang Sista seperti 

yang diwajibkan dalam Sarasamuccya 40 terse-

but adalah sebagai berikut; pertama, Sang Satya 

Wadi artinya beliau yag selalu berbicara tetang 

kebenaran (jujur). Satya Wadi berasal dari kata 

Satya artinya kebenaran yang tertinggi. Satya ju-

ga berarti jujur. Sedangkan kata Wadi artinya 

mengatakan. Jadi seorang Pandita harus selalu 

mengatakan kebenaran dengan cara yang baik 

dan benar. Satya itu adalah kebenaran Weda 

sabda Hyang Widi Wasa. Inilah swadharma 

orang yang disebut pandita yang maha berat; 

kedua, Sang Apta artinya orang yang dapat di-

percaya. Karena selalu berkata benar dengan 

cara yang benar dan jujur seorang pandita pun 

semestinya orang yang dapat dipercaya. Untuk 

memegang kepercayaan inilah seorang Pandita 

tidak dibenarkan berbicara terlalu banyak. 

Seorang pandita sebelum berbicara dan berbuat 

harus memikirkan secara matang apa yang akan 



107
MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN BUDHA PAKSA PAKARANA

Ida Bagus Purwa Sidemen

dibicarakan dan apa pula yang akan diperbuat. 

Dengan demikian kemungkinan berbicara dan 

berbuat salah menjadi kecil agar jangan sampai 

kena Ujar Ala (kata-kata kasar) dari orang lain; 

ketiga, Sang Patirthan artinya Pandita itu seb-

agai tempat untuk memohon penyucian diri ba-

gi umatnya. Seorang Pandita disebut juga orang 

Suci, disamping beliau berwenang untuk mem-

buat Tirtha atau air suci. Pandita juga memiliki 

swadharma untuk menyucikan umat yang mem-

butuhkan penyucian. Secara simbolik umat dis-

ucikan dengan Tirtha yang dibuatnya dan yang 

lebih penting adalah menuntun umat secara 

spiritual untuk dapat menempuh hidup suci 

agar terhindar dari berbagai perbuatan yang 

tercela. Hidup suci adalah modal dasar untuk 

mendapatkan hidup bahagia sekala dan niskala; 

dan keempat, Sang Panadahan Upadesa, artinya 

seorang pandita memiliki swadharma untuk 

memberikan pendidikan moral kesusilaan pada 

masyarakat agar masyarakat hidup harmonis 

dengan moral yang luhur. Karena itu Pandita 

disebut pula Adiguruloka, artinya sebagai Guru 

Utama dalam masyarakat lingkungannya (Tim 

Penyusun, 2009;419).

2. Pandita Budha

Dang Hyang Astapaka, seorang pendeta be-

sar bersemayam di kerajaan besar Majapahit di 

Kota Pasuruan Jawa Timur. Di Jawa beliau juga 

bergelar Mpu Katrangan. Beliau merupakan pu-

tra dari Dang Hyang Angsoka atau keponakan 

dari Dang Hyang Nirartha. Pada sekitar tahun 

Saka 1530 Dang Hyang Astapaka mengikuti je-

jak pamannya datang ke Bali dan membuat pas-

raman di Banjar Ambengan, Peliatan, Ubud – 

Gianyar. Karena ketaatannya kepada leluhur, be-

liau mengikuti jejak para leluhurnya menjalank-

an Dharma Kasogatan, Budha Mahayana Bajray-

ana. Setelah beliau menikah dengan Ni Dyah 

Swabhawa, sepupunya dan melahirkan Brahma-

na Banjar. Brahmana Banjar kemudian beristri-

kan Brahmana Kemenuh (dari banjar Buleleng). 

Perkawinan ini menurunkan Pedanda Sakti 

Tangeb yang akhirnya menetap di Pura Taman 

Sari Budha Keling. Kemudian beliau menikahi 

tiga orang putri yaitu putri Brahmana Kemenuh, 

putri Ngurah Jelantik, dan putri Satrya Beng. 

Masing-masig dari istrinya tersebut berputra 

dua orang yang kesemuanya akhirnya di-diksa 

menjadi Pedanda Budha. Dari sinilah diturunk-

an semua Pedanda Budha yang akhirnya menye-

bar keseluruh Bali, Lombok dan daerah lainnya 

(Jelantik Oka dalam Martini, 2009;49).

Pedanda Budha memiliki tugas muputCaru 

yang letaknya di bawah pada upacara-upacara 

yang tergolong besar. Beliau memanifestasikan 

Pertiwi, Pradana/Prakerti, memuja Prana Ma-

tra, yaitu Candra Murti dan Surya Murti (Marti-

ni, 2009:54).

3. Perangkat Pemujaan Pandita Budha Pak-

sa (Budha Pakarana)

Dalam perangkat pemujaan Budha Paksa Pa-

karana, terdiri dari : rarapan, wanci kembang 

ura, wanci bhija, wanci samsam, wanci ghanda, 

pamandyangan, sesirat, pengasepan, pedama-

ran, patarana atau lungka-lungka, saab/kereb/

tudung, genta (genta padma), bajra, canting, pe-

nastan,. Juga pada saat seorang Pandita sedang 

muput sebuah upacara, memakai atribut dan 

busana kepanditaan seperti : wastra, kampuh, 

kawaca, pepetet/petet, santog, sinjang, slimpet/

sampet/paragi, kekasang, astha bharana/gudui-

ta, gondola, karna bharana, kanta bharana, ru-

drakacatan aksamala, gelangkana, angustha 

bharana, dan sebuah amakuta atau yang lebih 

dikenal dengan nama bhawa atau ketu.

3.1 Makna Rarapan.

Rarapan sebagai salah satu perangkat pent-

ing dalam Budha Pakarana, berfungsi sebagai 

tempat diletakkannya semua perangkat pemu-

jaan bagi Sadhaka atau Pandita Budha. Dengan 

bentuk yang sederhana, persegi empat, dan kaki 

sebanyak empat buah sebagai penyangga, dihia-

si dengan ornamen Naga pada sisi kiri dan kan-

an, memberikan makna bahwa Rarapan sebagai 

perangkat pemujaan adalah juga sebagai penun-

tun (disimboliskan dengan Naga). Pandita Bud-

ha, juga adalah sebagai penuntun umat dan tem-

pat umat untuk mendapatkan pengetahuan ke-

agamaan. Rarapan juga sebagai simbol Pertiwi, 

sebagai pijakan dalam menapak kehidupan di 

dunia ini. Ida Pedanda Gde Nyoman Jelantik Du-

aja, dalam keterangan tertulis beliau, me-

nyatakan bahwa :

“Rarapan puniki maka peragayan Ida Sang 

Hyang Ibu Pertiwi. Rarapan puniki wantah 

marupa dedampa marepat, pinaka dasar genah 

sarana pamujaan Ida Ratu Pedanda Budha. Lu-

wirnya : Pamandyangan, Waci Wija, Wanci Gand-

ha, Wanci Kembangura, Wanci Samsam, Wanci 

Ganitri.



108
DHARMASMRTI

Vol. XVII Nomor 02 Oktober 2017 : 1 - 114

3.2 Makna Pamandyangan

“Pamandyangan punika wantah genah toya 

Suci/Tirtha. Pamandyangan meraga padma ring 

tengahing hredhaya maka lingganing adnyana 

Budha”

Demikian keterangan tertulis dari Ida Pedan-

da Gde Nyoman Jelantik Duaja, bahwa fungsi 

Pandyangan adalah sebagai tempat air suci 

(tirtha), yang dipergunakan selama proses 

pemujaan maupun muput upacara oleh Pandita 

Budha. Pandyangan juga merupakan simbol 

“padma” bermakna sebagai tempat bersemay-

amnya Sang Hyang Budha, dihulu hati Pandita 

Budha. Hal ini memberikan ketegasan bahwa 

dalam diri seorang Pandita Budha pada saat 

mepuja, bersemayam dalam dirinya Sang Hyang 

Budha.

Pemasangan bunga (puspa), gandha atau 

cendana dimaksudkan sebagai lambing Asta De-

wata, sehingga diharapkan para Dewata yang 

bersemayam di segala penjuru mata angin ikut 

menjaga tempat dan tirtha yang dibuat dalam 

upacara. Dalam setiap pemujaan yang dilakukan 

oleh seorang Pandita Budha, selalu menggunak-

an air suci atau tirtha yang berfungsi untuk pe-

nyucian diri, melebur dosa, menjauhkan diri 

dari roh-roh jahat serta sebagai simbol amertha. 

Memercikkan tirtha kepada umat dalam setiap 

upacara dimaksudkan agar orang bersangkutan 

mendapatkan kesehatan, ketentraman, kesela-

matan dan kebahagiaan bathin (Astawa, 

2007:132).

3.3 Makna Santi

“Santi punika marupa lingga, murdha Padma 

utawi Acintya, maka stanan Ida Sang Hyang 

Parama Budha”, Ida Pedanda Gde Nyoman Jelan-

tik Duaja .

Santi berupa Lingga berfungsi sebagai tem-

pat menstanakan Ida Sang Hyang Budha selama 

mepuja atau muput upacara. Pada perangkat 

pemujaan yaitu Santi, juga merupakan simbol 

dari berstananya Sang Hyang Acintya, yang di-

lukiskan pada ornamen Padma, pada bagian 

paling atas dari Santi. Pada prakteknya perang-

kat pemujaan berupa Santi dipergunakan pada 

upacara bersifat madya dan utama. Santi dilam-

bangkan sebagai kelanggengan serta saksi Pan-

dita Budha melakukan stuti.

Di dalam Bhatara Budha Stuti, setelah dise-

but Sarva Tathagata disebut pula Dhupa yang 

ditempatkan ke arah timur, Dhipa ditempatkan 

di arah barat, Puspa di arah selatan, Gandha di 

arah utara, sedangkan Santi tidak disebutkan 

tempatnya atau arahnya. Pandita Budha men-

ganggap Santi tempatnya adalah di tengah. Pen-

empatan Santi di tengah dimaksudkan sebagai 

Yantra yaitu titik pusat yang merupakan titik 

yang suci. Dalam kehidupan keagamaan umum-

nya titik pusat dilambangkan dengan Santi. 

Dalam setiap pengambilan Santi, Pandita Budha 

diharuskan menyebutkan Ah waktu memutar 

Santi ke arah barat dan Gi Ham waktu memutar 

Santi ke arah utara. Disamping itu Santi ber-

fungsi sebagai simbol Dhyani Budha yang men-

empati masing-masing arah mata angin. Santi 

dipergunakan dalam Puja Asalin Vai, yaitu den-

gan jalan memutar mulai dari arah timur (pur-

wa), selatan (daksina), barat, (pascima), dan 

utara (uttara). Jadi pemutaran Santi dilakukan 

menurut arah Pradaksina (Martini, 2009:79)

Semua hal ini memberikan gambaran makna 

bahwa pada saat seorang Sadhaka atau Pandita 

Budha memimpin upacara, kehadiran Ida Sang 

Hyang Budha dan Acintya distanakan sekaligus 

menjadi saksi serta mengharapkan upacara ber-

langsung dengan baik dan memberikan kese-

jahteraan bagi umat manusia.

3.4 Makna Ghanta/Genta

Seperti yang disampaikan sebelumnya, genta 

sebagai piranti atau atribut serta perlengkapan 

Sadhaka atau Pandita dalam melaksanakan ke-

wajibannya  (mapuja/meweda) sudah tentu me-

miliki makna yang tinggi.  Sedikit pada uraian 

ini akan dijelaskan tentang makna dari genta 

tersebut.

Keberadaan genta sangat sesuai bila diband-

ingkan dengan Bhuwana Agung dan Bhuwana 

Alit.  Suara genta yang muncul ibarat Adnyana 

Sandhi, yaitu suara genta sebagai sarana perekat 

pikiran di Bhuwana Alit dengan pikiran di Bhu-

wana Agung. Seperti yang disebutkan pada lon-

tar Prakempa, suara genta tersebut adalah suara 

Bhuwana Agung (alam jagat raya semesta ini), 

dan pada lontar Kundalini disebutkan bahwa su-

ara genta tersebut adalah Sapta Cakra di Bhuwa-

na Alit (pada diri manusia). Jadi suara yang ter-

dapat di Bhuwana Agung dan di Bhuwana Alit 

dipertemukan dan disatukan didalam suara 

genta, yang dibunyikan oleh Pandita saat mapu-

ja/meweda (yoga). Begitulah dua sumber sastra 

menyebutkan adanya makna dari genta terse-

but.



109
MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN BUDHA PAKSA PAKARANA

Ida Bagus Purwa Sidemen

Demikian juga mengenai makna Genta dapat 

dilihat saat pendeta ngastawa genta (sakralisasi 

genta). Untuk ngastawa genta terlebih dahulu 

genta dipercikkan dengan air suci tiga kali. Den-

gan sakralisasi genta, upacara pokok berarti 

dimulai. Dengan demikian dapat diartikan bah-

wa esensi falsafah Hindu riil. Ngaskara genta di 

tutup dengan menyentil anak Genta sebanyak 

tiga kali sebagai lambang Sthiti.

3.5 Makna Wanci Kembang Ura

Wanci (tempat) Kembang Ura berfungsi un-

tuk meletakan Kembang Ura (bunga yang telah 

dipotong-potong atau diiris) terdiri dari 3 ma-

cam bunga atau lebih, biasanya diambil dari 

bunga yang berbau harum, seperti kamboja, je-

pun, cempaka, sandat, dan bunga delima yang 

digunakan oleh Pandita Budha. Selain menggu-

nakan sekar katihan (bunga utuh), menggunak-

an bunga utuh atau Kembang Ura bagi seorang 

Pandita Budha merupakan suatu keharusan, di-

mana pada hakekatnya bunga disini berfungsi 

sebagai alat untuk membersihkan diri secara 

simbolis. Disamping itu bunga juga dapat ber-

makna sebagai wujud persembahan yang paling 

sederhana untuk mendekatkan diri kepada Tu-

han dengan cara muspa (Martini, 2009:81).

Dalam Astuti atau pemujaan kepada Bhatara 

Panca Tathagata, Pandita Budha diwajibkan 

mengambil bunga warna putih sebagai simbol 

Bhatara Aksobhya, bunga kuning sebagai simbol 

Bhatara Ratnasambhawa, bunga merah sebagai 

simbol Bhatara Amitabha dan bunga dengan 

berbagai warna sebagai simbol Bhatara 

Amoghasiddhi (Hooykaas, 1964:31, dalam Asta-

wa 2007:138)

3.6 Makna Wanci Wija

Ida Pedanda Gde Nyoman Jelatik Duaja, 

dalam keterangan tertulis beliau, menerangkan 

bahwan “Wanci punika wantah wadah Wija. Wi-

ja pawakan Amertha, sane wetu saking ulah hen-

ing, idep hening, pamekas laksana rahayu”. Wan-

ci Wija merupakan tempat Wija, sebagai simbol 

kemakmuran atau Amertha yang berasal dari 

pikiran, ucapan, dan laksana yang hening suci.

Wanci (tempat) Wija berfungsi untuk me-

letakkan Wija atau Aksata yang berbau harum 

bermakna sebagai simbol keabadian atau ke-

hidupan yang abadi. Cendana yang menimbul-

kan bau yang harum dan Wija atau Aksata adalah 

sifat yang tidak dapat dipisahkan (Astawa, 

2007:131). Dalam upacara Wija dibuat dari be-

ras yang utuh, bersih, dan dicuci dengan air cen-

dana dan air kembang. Wija diberikan kepada 

umat setelah melakukan persembahyangan dan 

diletakkan antara kedua kening, di dada, dan 

ditelan. Wija disini disimbolkan sebagai Dewa 

Kumara, dan Dewi Sri, sedangkan pemakaian 

Wija mempunyai pengharapan akan mem-

peroleh kebijaksanaan, kemuliaan, kemakmu-

ran, dan terhindar dari malapetaka. Wija juga 

disebut pula Gandhaksata, yang berasal dari ka-

ta Gandha dan Aksata, yang berarti biji padi-pa-

dian yang utuh serta berbau wangi. Wija adalah 

suatu perlengkapan yang diperlukan dalam 

upacara-upacara keagamaan sebagaimana hal 

air atau tirtha, bunga dan api; pemakaiannya 

hampir sama dengan tirtha yaitu dengan jalan 

menaburkan kedepan sebanyak 3 kali; tetapi bi-

la diberikan kepada seseorang Wija diletakkan 

diantara kedua kening, di dada, dan ditelan ti-

dak dikunyah (Mas Putra, 2006:20, dalam Mar-

tini, 2009:83).

3.7 Makna Wanci Ghanda

Wanci (tempat) Ghanda berfungsi untuk me-

letakkan cendana atau Ghanda. Cendana atau 

Gandha yang berbau harum bermakna sebagai 

simbol keabadian atau kehidupan yang abadi. 

Dalam penggunaannya cendana atau air cen-

dana dan air kembang berfungsi untuk menim-

bulkan bau yang harum pada Wija, dimana ber-

as sebelumnya dicuci bersih dengan air kemu-

dian direndam dengan air kembang dan diberi 

bubuk cendana untuk menambah keharuman 

Wija.

“Wanci punika wantah genah ghanda. Ghanda 

wantah toya cendana sane miyik, mawak sabda 

rahayu, meraga Sabdha Dharma Jati” (Ida Ped-

anda Gde Nyoman Jelatik Duaja).

3.8 Makna Wanci Samsam

Dalam penjelasan tertulis Ida Pedanda Gde 

Nyoman Jelantik Dwaja, bahwa “Samsam punika 

melakar antuk rwaning pudak. Samsam punika 

maka lingganing Ida Sanghyang Kawi Swara”. 

Jadi Samsam merupakan salah satu sarana yang 

harus selalu menyertai seorang Pandita Budha 

melakukan Loka Pala Sraya. Samsam dibuat ber-

bahan dari daun pudak yang diiris tipis-tipis, 

berfungsi sebagai tempat berstana atau lingga 

Ida Sang Hyang Kawi Swara. Samsam merupak-

an sarana umum yang dipakai dalam setiap 



110
DHARMASMRTI

Vol. XVII Nomor 02 Oktober 2017 : 1 - 114

pembuatan sarana upacara berupa canang. Po-

sisi meletakkan Samsam dalam sebuah canang 

berada di tengah-tengah. Hal ini sekaligus seb-

agai simbol berstananya Ida Sang Hyang Parama 

Kawi.

3.9 Makna Bhajra

Seperti disebutkan sebelumnya diatas bahwa 

Ghanta dan Bhajra selalu digunakan secara ber-

sama-sama dalam pemujaan. Saat digunakan 

Bhajra akan diputar sebagai simbol menimbul-

kan perputaran kedamaian di seluruh jagat raya 

seiring dengan mantra-mantra yang diucapkan 

oleh Pandhita Budha. Bhajra yang berfungsi seb-

agai senjata Dewa Indra dalam penggunaannya 

dipegang dengan tangan kanan setinggi ping-

gang. Penggunaan Bhajra selalu bersama-sama 

dengan Ghanta/Genta, karena dengan demikian 

akan dapat menimbulkan kekuatan untuk mem-

bangkitkan Asta Dewata, sehingga upacara yang 

diselenggarakan dapat berhasil dengan selamat.

Bhajra yang berbentuk senjata perang mem-

punyai makna sebagai alat untuk melakukan 

konsentrasi dalam pemujaan, sehingga seorang 

Pandhita Budha dapat mengendalikan indra 

yang ada dalam dirinya. Menurut penjelasan 

tertulis Ida Pedanda Gde Nyoman Jelantik Duaja 

bahwa, “Bhajra punika wantah senjata pawakan 

Bayu Jnana Maha Suci, maka palebur pangru-

watan mala mwang neraka”. Dari penjelasan 

tersebut diketahui bahwa Bhajra bermakna seb-

agai alat atau senjata yang memiliki kekuatan 

Jnana Maha Suci, penyucian dan pelebur dari se-

gala kekotoran.

3.10 Makna Dhupa

Setiap pelaksanaan upacara, baik karena si-

fatnya maupun fungsinya, misinya sangat khu-

sus bagi manusia. Dalam hal ini dalam setiap 

pelaksanaan upacara keagamaan Hindu di Bali, 

dhupa adalah sesuatu yang penting sekali. Jadi 

makna Dhupa adalah : (1) Lambang Agni yang 

dihidupkan disetiap rumah tangga, sehingga ia 

dikenal sebagai “Grahapati“ (permintaan dalam 

rumah tangga), (2) Pengantar upacara yang 

menghubungkan antara manusia dengan Tuhan 

(3) Agni adalah Dewa yang mengusir raksasa 

dan membakar habis semua mala sehingga 

menjadikannya suci, (4) Agni adalah pengawas 

moral dan saksi yang abadi, (5) Agni merupakan 

pemimpin upacara yadnya sejati menurut Weda. 

Demikian makna yang terdapat pada Padhu-

pan, api suci pengusir dan pembakar segala 

kekotoran dunia dan saksi suci yadnya. 

3.11 Makna Dhipa

Oleh I Gede Pudja (1991:79) dalam 

“Wedaparikrama” Bab II Bagian I, dijelaskan 

mengenai makna Dhupa dan Dhipa :

“Wijil ing dhupa saking wiswa, (sarwa alam) 

dan dhipa yang terdiri dari ardhacandra (bulan 

sabit) adalah tajamnya Bakti “. 

C.Hooykaas dalam “Surya Sevana” menulis-

kan mantra pendeta untuk menyalakan Dhupa 

dan Dhipa sebagai berikut :

“Om am dhupa-dipa-astraya namah”

Artinya  :

Kami bersujud kepada-Mu yang dilambang-

kan dengan aksara Am, kami bersujud kepada 

nyala api suci dari dhupa dan dipa.

Oleh bapak I Gede Pudja (1991:79) lebih lan-

jut dijelaskan bahwa Dhupa adalah lambang  

Akasa Tattwa dan  Dhipa merupakan Sakti 

Tattwa. Dari uaraian tersebut dapat diketahui 

bahwa Dhupa dan Dhipa memberi seruan kepa-

da Agni untuk mensukseskan semua upacara. 

3.12 Makna Wanci Genitri

Genitri memiliki fungsi sebagai simbol kekua-

tan Siwa maupun Bhatara Budha, dimana asal 

genitri adalah biji dari tanaman genitri atau 

disebut juga Rudhraksa. Rudrahraksa diyakini 

sebagai tanaman yang magis, dimana bijinya 

yang sudah tua berwarna biru, bisa dijadikan 

sebagai pelengkap kepanditaan. Rudhraksa juga 

disebut “Mata Dewa”. Melalui keterangan tertu-

lis yang dibuat oleh Ida Pedanda Gede Nyoman 

Jelantik Duaja dari Geria Budakeling, dijelaskan 

bahwa :

“Ganitri puniki wantah kawisesan, kaweru-

han, kapradnyanan Sang Meraga Pandhita. Gani-

tri, punika mawit saking Geni meartos genah, Tri 

punika wantah Tetiga. Tetiga genah linggih Ida 

Sang Meraga Pandhita ring Sekala Niskala Sun-

ya.

Genitri adalah merupakan rangkaian buah 

genitri yang pada kedua ujungnya dipertemu-

kan dan diikat dengan Murdha sehingga men-

jadi sebuah rangkaian. Genitri adalah simbol 

yang mewakili Sarwa Buddhanam, Prajna 



111
MAKNA PERANGKAT PEMUJAAN BUDHA PAKSA PAKARANA

Ida Bagus Purwa Sidemen

Paramitadewi dan Sutranam Bodhisattwanam. 

Jumlah biji genitri adalah 108 berfungsi dan di-

pergunakan untuk membayangkan semua Bud-

ha dan Bodhisattwa yang dipuja selama proses 

pemujaan untuk membuat Tirtha (air suci). Dis-

amping itu genitri merupakan lambang dari ke-

bajikan, yang diharapkan dapat merubah mala-

petaka menjadi kebajikan. Penggunanya sangat 

berhubungan dengan pembersihan semua ko-

toran pada diri manusia dan benda-benda yang 

dipergunakan agar menjadi suci. Jika Pandita 

Budha sedang mempergunakan genitri, beliau 

senantiasa membayangkan Sang Hyang Agni 

yang menyala di pusarnya, membakar segala do-

sa dan kekotoran, serta segala dosa ayah ibu 

(Hooykaas, 1973:74)

Genitri adalah simbol kesaktian (kawisesan), 

pengetahuan (kaweruhan), keahlian (kaprad-

nyanan) bagi seorang Pandhita. Hal ini mem-

berikan makna bahwa Ganitri membantu me-

ningkatkan ke-sidhi-an bagi seorang pandita.

3.13 Makna Kereb

Fungsi dari Kereb, secara fisik adalah sebagai 
pelindung dari keseluruhan perangkat pemu-

jaan Budha Pakarana. Dipergunakan Kereb seb-

agai penutup perangkat pemujaan Budha Paka-

rana memiliki makna bahwa perangkat pemu-

jaan yang memiliki nilai-nilai kesucian, juga ha-

rus ditutup atau dilindungi mempergunakan 

alat penutup yang juga memiliki nilai kesucian. 

Melalui keterangan tertulis yang dibuat oleh Ida 

Pedanda Gede Nyoman Jelantik Duaja dari Geria 

Budakeling, dijelaskan bahwa :

“Kereb, punika wantah tatekep sarana pamu-

jaan, pawakan peteng ring sajeroning pakayu-

nan, Paungkab-Bungkahang sadurung amuja 

ngastawa Ida Bhatara Budha”.

Kereb merupakan penutup, simbolis kegela-

pan dalam pikiran dan diri manusia. Secara 

umum bentuk Kereb sebagai penutup, biasanya 

juga dipakai untuk menutup atau melindungi 

benda-benda suci lainnya. Sudah dipahami se-

cara umum bahwa Kereb/Saab memiliki makna 

suci untuk penutup atau sebagai pelindung hal-

hal yang bersifat suci.

3.14 Makna Penastan

Setelah Pendeta selesai memakai kain dan 

kampuh atau busana, dalam posisi menghadap 

membelakangi Budha Pakarana, kemudian per-

tama-tama membersihkan kaki, tangan dan mu-

lut (berkumur). Air yang beliau pergunakan 

adalah air bersih yang terdapat di dalam Penas-

tan tersebut. Dari uraian tersebut dapat diketa-

hui bahwa makna dari Penastan sangat sakral 

karena dipergunakan saat awal atau pertama 

kali sebagai pembersihan sebelum pendeta 

menghadap Budha Pakarana untuk kemudian 

melakukan pemujaan. 

3.15 Makna Canting

Canting adalah untuk mengambil air suci 

(tirtha) yang dipergunakan selama proses 

pemujaan di dalam Pamandyangan, untuk ke-

mudian dipakai memercikkan serta menuang-

kan air suci (tirtha) tersebut kepada yang 

memohon (nunas). Biasanya dalam sebuah 

proses pemujaan seperti Surya Sewana maupun 

upacara lainnya, banyak umat yang memohon 

air suci (tirtha) secara langsung kepada Sang 

Pandita. Pada saat beliau menuangkan air suci 

(tirtha) tersebutlah mempergunakan Canting. 

Menuangkan air suci (tirtha) dengan memper-

gunakan Canting bermakna bahwa air suci 

(tirtha) yang akan dipercikkan atau dituangkan 

kepada pemohon (nunas tirtha), tidak boleh 

mempergunakan alat yang tidak suci (bersih). 

Dengan memiliki bentuk dan fungsi yang bagus, 

Canting nampak memberikan nilai kesakralan 

dan kesucian yang tinggi, sebagai tempat air su-

ci (tirtha) yang akan dipercikkan kepada umat. 

Oleh karena itu, menjadi satu rangkaian per-

lengkapan dari perangkat pemujaan, semua 

yang dipergunakan memiliki kesucian baik seka-

la maupun niskala. Canting adalah salah satun-

ya, karena selalu menyertai dimanapun Sang 

Pandita akan mepuja.

3.16 Makna Lungka-lungka/Patarana

Melihat dari bentuk dan fungsi Lungka-lung-

ka atau Patarana, memiliki makna yang sarat 

dengan nilai tinggi. Lungka-lungka atau Patara-

na tidak hanya sekedar alas duduk, tapi bermak-

na sebagai alas dari sikap Budha Yogiswara. Si-

kap Budha Yogiswara ini bisa kita lihat pada 

seorang pandita pada saat Sang Pandita sedang 

mepuja (muput upacara), adalah sikap beryoga 

atau Yohiswara. Dalam ajaran Hindu Siwa Sid-

hanta di Bali, dimana Sadhaka atau Pandita Bud-

ha juga merupakan bagian dari Siwa Sidhanta 

tersebut, menjadikan perangkat alas duduk juga 

sebagai sarana perlengkapan, sama seperti Pan-

dita Siwa dan Bhujangga Waisnawa, untuk mem-



112
DHARMASMRTI

Vol. XVII Nomor 02 Oktober 2017 : 1 - 114

berikan kenyamanan yang baik pada saat beliau 

mepuja (muput) upacara.

III. PENUTUP

Perlengkapan perangkat pemujaan seorang 

Sadhaka atau Pandita Hindu di Bali, dapat dis-

impulkan bahwa masing-masing memiliki mak-

na tersendiri serta memiliki nilai religiusitas 

yang tinggi. Sang Hyang Budha selalu dihadir-

kan saat seorang Pandita memuja dan berhada-

pan dengan perangkat pemujaan berupa Budha 

Pakarana, sebagai saksi suci dan kesuksesan 

jalannya sebuah upacara. Setiap perangkat 

pemujaan para Pandita memiliki makna khusus, 

yang memberikan nilai spiritual tinggi dalam se-

buah proses yadnya atau upacara. Perangkat 

pemujaan dihadirkan atau harus dimiliki oleh 

para Pandita atau Sadhaka, tidak saja hanya seb-

agai alat pelengkap tapi merupakan perangkat 

pemujaan yang mutlak harus dimiliki dan meny-

ertainya pada saat memimpin (muput) upacara 

atau ngelokapalasraya untuk umat Hindu di 

Bali.

DAFTAR PUSTAKA

Astawa, A.A Gede, 2007. Agama Budha di Bali. DepartemenKebudayaandanPariwisataBalaiArkeolo-

gi Denpasar.

Covarrubias, Miguel. 2013. Pulau Bali – Temuan Yang Menakjubkan. Udayana University Press

Gunawan, I KetutPasek. 2012. Siva Siddhanta – TattvadanFilsafat. Surabaya: Paramita

Hooykaas. 2002. Surya Sevana. Jalan mencapai Tuhan dari Pandita untuk 

Pandita dan Umat Hindu.Surabaya: Paramita

Madrasuta, 1999. Pedanda, Kiai, dan Pastor. Topik Sehari-hari tentang Hindu. Denpasar: Pustaka 

Manikgeni

Martini, AA Sagung Sri. 2009. Bentuk, Fungsi, danMaknaUpakaranaPedanda Buddha di Bali. Tesis - 

Universitas Hindu Indonesia Denpasar

Pudja dan Sudharta,TjokRai. 2004. Manawa Dharmasastra (Manu 

Dharmasastra). Surabaya: Paramita

Sudarsana, IB. Putu. 1998. FilsafatYadnya – Ajaran Agama Hindu. Denpasar: Yayasan Dharma Acarya. 

PercetakanMandaraSastra.

Sudharta, Tok Rai, 2009. Sarasamuccaya – Smerti Nusantara. Surabaya: Paramita

Tim Penyusun, Titib dkk. 2001. Ensiklopedi Hindu. Surabaya: Paramita

Wijayananda. Ida Pandita Mpu Jaya. 2004, Makna Filosofis Upacara dan Upakara, Surabaya: Param-

ita.


