MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT
Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis
Modern dalam Perspektif Roland Barthes

Oleh:
Fajar W. Hermawan
Media Online beritagar.id,Jakarta

fajarwh89@gmail.com

Abstract

Most of the philosophers assert that every human effort to uncover the myth eventually would be
trapped or bring out a new myth. Since the myth is important in order to form the structure of the hu-
man mind, then, it is interesting to discuss the analysis proposed by Roland Barthes. The contributions
of Barthes, with his study of myth, at least would open a new horizon regarding the understanding, the
structure, and the relations of the myth with the real world.

Barthes’ efforts in analyzing the myths, especially the contemporary myths, might be taken to be dif-
ferent from what were done by the earlier experts. The studies of Barthes have developed the aware-
ness and the new horizon about things previously taken unimportant and trivial, especially in the con-
text of the modern world.

Abstrak

Sebagian kalangan pemikir menyatakan, bahwa setiap usaha manusia membongkar mitos akh-
irnya terjebak atau melahirkan mitos baru. Mengingat pentingnya mitos dalam rangka membentuk
struktur alam pikiran manusia, maka di sini menarik menampilkan analisa yang dilontarkan Roland
Barthes. Karena, kontribusi Barthes atas studinya tentang mitos, paling tidak akan membuka
cakrawala baru bagi kita terhadap pengertian, struktur dan relasi-relasi mitos dengan dunia nyata.

Usaha Barthes dalam melihat mitos terutama mitos kontemporer dapat dikatakan berbeda den-
gan apa yang dilakukan oleh para ahli sebelumnya. Studi Barthes akan mitos ini menambah kesada-
ran dan cakrawala baru tentang hal-hal yang semula dianggap sepele, terutama dalam konteks du-
nia modern.

Kata kunci: Mitos, Barthes, Ketidaksadaran

I. PENDAHULUAN

1.1. Latar Belakang Masalah

Mitos merupakan salah satu cara beradanya
manusia di dunia. Ungkapan tersebut berasal
dari Mircea Eliade, seorang ahli sejarah agama-
agama primitif. Dalam sebuah bukunya yang
berjudul Myth, Dreams and Mysteries, the en-
counter between contemporary faiths and archa-

ic reality (1974), Eliade mengatakan, mitos
merupakan salah satu sistem yang amat penting
(kalau bukan fundamental), karena mitos meru-
pakan dasar kehidupan sosial dan kebudayaan
manusia. Mitos dibangun sebagai dasar orienta-
si ontologis dan eksistensial manusia atau me-
minjam istilah Max Weber — ideal tipe-nya.
Studi atas mitos dalam perspektif sejarah
agama, seperti yang dilakukan Eliade, untuk

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT
91

Fajar W. Hermawan



pertama kalinya dilakukan oleh seorang berke-
bangsaan Jerman, Karl Otried Muller’s: Studi
Muller ini kemudian dituangkan ke dalam karya
berjudul Prolegomena zu einer wissenchaftliehen
Mythologie (1825). Akan tetapi karya itu rupan-
ya kurang begitu disambut di kalangan intelek-
tual kala itu. Maraknya kajian atas wacana mitos
baru telihat setelah Max Muller, seorang yang ju-
ga ahli sejarah agama primitif, menerbitkan
karya awalnya, Essays in Comparative Mythology
(1856), dan kemudian disusul karya kedua, Con-
tributions to the Science of Mythology (1897). Pa-
da karya awal, Muller mengatakan, “mythology is
the result of “disease of language” (Britannica,
1768: 1133). “Penyakit bahasa” (disease of lan-
guage) ini ditunjukkan dengan mengamati asal-
usul mitos dan berkembang di masyarakat saat
itu. Menurutnya, mitos yang diciptakan orang-
orang arkhais kala itu, kebanyakan (kalau tidak
keseluruhan) berasal dari elemen-elemen alam,
khususnya epifani-epifani matahari. Asal-usul
dewa-dewa yang diciptakan manusia semula
adalah sebuah nama (nomina), namun kemudi-
an dijadikan sebagai dewa (numina).

Ketidaksetujuan terhadap konsep yang dike-
mukakan Muller muncul dari seorang antropo-
log evolusionis Inggris, Andrew Lang (1844-
1912). Lang (Susanto, 1987: 24-25) dalam buku
berjudul Custom and Myth, Modern Mythology
dengan tegas mengkritik yang dikatakan Muller.
Ketidaksetujuannya terutama menyangkut kon-
sep Muller tentang munculnya mitos yang di-
katakannya sebagai “penyakit bahasa” (disease
of language). Menurut Lang, sistem mitos ber-
mula dari sejarah manusia yang mengikuti suatu
perkembangan yang seragam dari kebiadaban
menuju keberadaban dan bekas-bekas keper-
cayaan serta kebiasaan primitif yang masih tetap
hidup di antara petani-petani pedalaman dan di
antara orang-orang yang masih biadab pada ja-
man sekarang.

Sebuah pendekatan agak berbeda dalam me-
mahami mitos juga dilakukan oleh para antrop-
olog Inggris seperti Sir James George Frazer,
Jane Harrison, Gilbert Murray, dan sejumlah in-
telektual lain mencoba menjelaskan mitos-mi-
tos kuno jaman Yunani dan daerah-daerah timur
dalam perspektif ritual magis. Dalam perspektif
ini, objek-objek mitos lebih cenderung ke dunia
tumbuh-tumbuhan sebagai pengganti figur “tu-
han’. Sebagian dari mereka berkesimpulan bah-
wa ritual-ritual lebih dulu ada daripada pencip-

taan mitos-mitos. Mitos adalah pedoman dalam
menjelaskan upacara ritual.

Sedangkan bagi sebagian orang Inggris dan
Scandinavia, mitos dan ritual dipahami sebaaai
dua hal yang tak bisa dipisahkan satu sama lain.
Sebagaimana dilakukan oleh S.H Hooke dengan
menunjukkan figur raja yang ada di dunia timur.
Raja menurut kepercayaan orang timur adalah
representasi tuhan. Oleh karena itu ia menjadi
pusat pengkultusan. “Karena raja adalah pen-
anggungjawab keselamatan kosmos”, kata G.
Widengren.

Sumbangan penting dalam memahami pe-
mikiran mitos dan mistis sebagaimana telah
dibuat oleh para filsuf dan psikolog. Pendekatan
baru terhadap mitos sangat berhutang budi pa-
da hasil yang telah dilakukan secara etnologis.
Studi terhadap kehidupan masyarakat archais
ini merupakan studi ilmiah. Menurut pendeka-
tan ini, masyarakat atau orang primitif kala itu
menganggap mitos sebagai sebuah cerita yang
benar-benar terjadi dan bahkan lebih dari itu,
sebuah cerita, bagi masyarakat ini, lebih berhar-
ga daripada harta benda. Bagi masyarakat ini,
mitos atau “cerita yang dianggap benar” meru-
pakan hal yang sangat suci, patut diteladani dan
memiliki arti yang sangat penting. Hal ini seb-
agaimana dikatakan oleh Malinowski:

“Studied alive, myth... is not an explanation in
satisfaction of a scientific interest, but a narra-
tive resurrection of a primeval reality, told in
satisfaction of deep religious wants, moral
cravings, social submissions, assertions, even
practical requirements. Myth fulfills in primi-
tive culture an indispensable function; it ex-
press, enhances, and codifies belief; it safe-
guards and enforces morality; it vouches for
the efficiency of ritual and contains practical
rules for the guidance of man. Myth is thus a
vital ingredient of human civilization; it is not
an idle tale, but a hard-worked active force; it
is not an intellectual explanation or an artistic
imagery, but a pragmatic charter of primitive
faith and moral wisdom... These stories... are to
the natives a statement of a primeval, greater,
and more relevant reality, by which the present
life, fates, and activities of mankind are deter-
mined, the knowledge of which supplies man
with the motive for ritual and moral actions, as
well as with indications as to how to perform
them” (Britannia, 1768; 1133).

DHARMASMRTI
92

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138



“Studi tentang mitos selama ini bukanlah se-
buah penjelasan memuaskan bagi minat ilmi-
ah, namun hanya sebuah cerita kebangkitan
realitas masa lampau, mengisahkan tentang
keinginan-keinginan religius mendalam, ida-
man-idaman moral, kepatuhan-kepatuhan
sosial, permohonan-permohonan, bahkan
persyaratan-persyaratan praktis. Mitos-mi-
tos dalam kebudayaan primitif berfungsi seb-
agai pemenuhan terhadap kejelasan, mem-
pertinggi dan menyusun keyakinan; menjaga
dan melaksanakan moralitas; menjamin
efisiensi ritual dan berisi aturan-aturan prak-
tis sebagai pedoman manusia. Dengan
demikian mitos adalah hal yang sangat vital
dalam peradaban manusia; ia bukanlah seke-
dar dongeng belaka, namun sebagai kekuatan
yang sungguh-sungguh aktif; bukan pula se-
buah penjelasan intelektual atau khayalan-
khayalan artistik, namun sebagai inti prag-
matis dari kepercayaan primitif dan kebajik-
an moral... Cerita-cerita ini merupakan state-
men pokok jaman purba yang hebat, dan
merupakan kenyataan lebih relevan saat hid-
up, nasib, dan aktifitas-aktifitas pikiran ma-
nusia yang terbatas, pengetahuan yang men-
gisi manusia dengan motif bagi tindakan-tin-
dakan ritual dan moral dan juga dengan indi-
kasi-indikasi seperti bagaimana menampil-
kannya.”

Berbagai penelitian dan pendekatan terha-
dap mitos tersebut akhimya membawa para ahli
untuk menarik definisi secara tegas. Definisi
yang bisa diterima, baik oleh ahlinya maupun
bukan, sepakat mengartikan mitos sebagai se-
buah kenyataan kultural yang luar biasa kom-
pleks yang bisa didekati dan diintrepretasikan
dari berbagai variasi dan sudut pandang yang
lengkap. Definisi ini agaknya kurang begitu
memenuhi karena tidak mencakup arti mitos se-
bagai sebuah cerita sejarah yang sakral, mitos
hanya dilihat dalam hubungan dengan peristiwa
yang berlaku batas waktu tertentu saja. Dengan
kata lain, mitos menceritakan bagaimana, kare-
na berhubungan dengan perbuatan yang berbau
supranatural, sebuah kenyataan bisa bereksis-
tensi, tentang alam atau hanya sebuah fragmen-
tasi dari kenyataan (biasanya berupa kepulauan,
spesies-spesies tumbuhan, berbagai macam
perilaku manusia ataupun institusinya). Mitos,
dengan demikian dan karena selalu berkait den-

gan “kreasi”, maka mitos juga selalu berhubun-
gan dengan bagaimana sesuatu itu dihasilkan
sampai menjadi ada. Pendeknya, mitos selalu
menggambarkan berbagai variasi dan selalu
menawarkan berbagai pemecahan tentang sega-
la sesuatu secara dramatik dan sakral dalam
bentuk cerita-cerita atau perlambang-perlam-
bang alam. Atau, mitos selalu menganggap ceri-
ta-cerita sakral dan kemudian seolah menjadi
sebuah “kebenaran sejarah”, karena mitos selalu
menghubungkannya dengan realitas.

Pada perkembangan selanjutnya, ketertari-
kan para ahli akan mitos semakin merebak. Ber-
bagai disiplin ilmu dan metode pun lantas digu-
nakan. Hal ini nampak seperti yang dilakukan
Emile Durkheim (1858-1917) yang menggunak-
an pendekatan dari sudut sosiologis. Menurut
Durkheim (Susanto, 1987: 19), bentuk agama
yang paling elementer dapat ditemukan dalam
totemisme. Totem adalah suatu objek yang pe-
nyembahannya, bukan dewa, binatang, tetum-
buhan atau zat partikuler, melainkan suatu daya
gaib atau zat yang impersonal, yang walaupun
menjiwai segala makhluk, namun tidak menjadi
identik dengan salah satunya. Ia adalah keselu-
ruhan alam semesta yang dipenuhi oleh kekua-
saan atau daya gaib yang luput dari setiap pen-
gamatan.

Dalam pengamatannya terhadap mitos yang
berkembang di suku bangsa Arunta, menurut
Durkheim, adalah apa yang disebutnya sebagai
the sense of the sacred (kepekaan bagi hal-hal su-
ci). Kepekaan terhadap hal-hal suci ini menurut-
nya dialami saat orang-orang berkumpul dan
mengalami suasana khusus, lalu dari interaksi
timbul sejumlah kepercayaan, kewajiban dan la-
rangan yang bercorak khusus juga, seolah-olah
ada daya gaib yang menopang segala-galanya.
Daya-daya gaib yang ditakuti, dihormati, disem-
bah manusia tak lain adalah komunitas ma-
syarakat itu sendiri. Sebagaimana dikatakan
Durkheim:

“Kita tidak usah meragukan kebenaran, bah-
wa masyarakat dengan pengaruh atas ang-
gotanya memiliki semua kondisi yang perlu
supaya perasaan dapat timbul dalam hati
anggotanya, bahwa sesuatu tata suci benar-
benar ada di atas mereka” (Veeger, 1990:
159).

Dorongan dari dalam (inner force) individu-

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT
93

Fajar W. Hermawan



individu yang “melembaga” dalam komunitas
masyarakat tersebut, mau tak mau, pada akh-
irnya membentuk semacam tata norma yang ha-
rus dipatuhi bersama-sama. Kepatuhan, ketaku-
tan dan penghormatannya terhadap mitos den-
gan demikian adalah semacam “representasi
kolektif’ (representation collective) bagi ma-
syarakat tersebut. Mitos atau pada temuan Dur-
kheim berupa totemisme ini memiliki sifat sos-
ial. Masyarakat, menurutnya, adalah “dewa” bagi
para anggotanya. Sedangkan bagi Mircea Elliade
dalam buku berjudul Beelden err symbolen
(1963) mengatakan, simbol berfungsi untuk
mengungkapkan aspek-aspek terdalam dari ke-
nyataan yang tidak terjangkau oleh alat penge-
nalan lain. Gambar, simbol, dan mitos mengung-
kapkan masalah modalitas-ada yang paling ra-
hasia dan mampu mengungkapkan situasi-batas
manusia bahkan tidak hanya situasi historis saja
(Daeng, 1991: 16-17). Situasi-batas, kata Elliade,
adalah situasi yang ditemukan manusia-manu-
sia, ketika ia sadar akan tempatnya dalam uni-
versum. Makin manusia mengangkat diri atas
momen historis dan membiarkan keinginannya
menghayati arketipe-arketipe, maka ia makin
menjadikan dirinya sebagai makhluk yang
penuh dan utuh. Pada akhirnya penelaahan ter-
hadap ketiganya membuka jalan untuk lebih
mengenal manusia sebelum terjalin dalam peris-
tiwa sejarah. Rupa-rupa simbol bisa berubah
dari masa ke masa, namun fungsinya tetap sama.

Roland Barthes, dalam sebuah buku berupa
kumpulan esai ke 4-nya, berjudul La mythologie
aujourd’hui (1984) mengatakan bahwa terben-
tuknya mitos dalam masyarakat tak lain karena
adanya kesadaran kolektif yang menggerakkan
pikiran-pikiran individu. Pembentukan kesada-
ran ini pada akhirnya memberikan ruang pada
individu-individu untuk mematuhinya secara
bersama-sama (Barthes, 1984: 79). Pembentu-
kan pola sistem semacam ini secara implisit juga
pernah disinggung oleh seorang filsuf dan ahli
kebudayaan asal Belanda, van Peursen. Bagi
Peursen, rasa takut akan ancaman yang ada di
luar dirinya merupakan manifestasi dari krisis
eksistensial yang melanda komunitas masyara-
kat itu. Hal ini bisa dilihat pada hampir semua
lingkup kebudayaan.

Selanjutnya, Peursen mencoba mengklasifi-
kasikan perkembangan pemikiran manusia
menjadi tiga tahap. Tahap pertama, apa yang
disebutnya sebagai tahapan mitis atau dalam is-

tilah Lucien Levy-Bruhl (1857-1939) disebut
pensee prelogique (pemikiran pra-logis). Pada
tahap ini manusia merasa dirinya terkepung
oleh suatu kekuatan-kekuatan gaib yang ada di
sekitarnya. Lalu, pada tahap kedua atau apa yang
disebutnya sebagai tahapan ontologis. Pada ta-
hap ini sikap manusia sudah “terbebas” dari ta-
hap pertama (tahap mitis). Ia tidak lagi dalam
kepungan kekuasaan mitis, melainkan dengan
kebebasannya ingin meneliti segala sesuatu. Ma-
nusia sudah mengambil jarak terhadap lingkun-
gan sekitarnya. Manusia mulai mengadakan
suatu pendekatan terhadap objek yang dilihat-
nya dan ingin menemukan hakikat (ontologi)
objek-objek itu. Dan selanjutnya, perkembangan
pemikiran manusia sampai pada tahap terakhir
yakni tahap fungsional. Pada tahap ini perkem-
bangan pemikiran manusia jauh lebih berkem-
bang dari ke dua tahap sebelumnya. Manusia ti-
dak lagi sekedar mengambil jarak, melainkan
membangun relasi-relasi baru dengan alam
sekelilingnya. la berusaha mensistematisasi per-
soalan-persoalan lama dan dalam waktu yang
sama berusaha pula mencari jawaban jawaban-
nya. Di sini rasio merupakan “dewa” (Peursen,
1990: 34-85).

Sigmund Freud (1856-1939) lewat pendeka-
tan psikoanalisis juga mencoba menganalisis
proses pembentukan mitos serupa. Freud (Sus-
anto, 1987: 26-30) dalam buku Totem und Tabu
melihat terbentuknya mitos lewat kasus kom-
pleks Oidipus. Dalam komplek Oidipus ini Freud
melihat terjadinya pembunuhan bapak pertama,
suatu pembunuhan primordial yang secara ber-
ulang-ulang dilakukan dalam setiap korban-kor-
ban totemis. Dalam menerangkan pembunuhan
primordial ini Freud meminjam dua istilah mas-
ing-masing berasal dari Atkinson (primordial
horde) dan Robertson Smith (persatuan korban
totemis).

Dalam primordial horde, ayah berlaku “seena-
knya” terhadap sang ibu. Ketika anak sudah
merasa dewasa, sang anak merasa cemburu ter-
hadap perlakuan ini. Kecemburuan sang anak
dilihatnya sebagai “ancaman” bagi sang ayah.
Ketika mereka bergabung bersama kembali ter-
jadi ambivalensi terhadap ayah. Di satu sisi mer-
eka merasa benci, di sisi lain mereka merasa
bersalah. Dari sini muncul dua tabu yang paling
tua dan sangat berarti: larangan membunuh bi-
natang totem yang menjadi ayah pengganti dan
larangan untuk kawin dengan anggota-anggota

DHARMASMRTI
94

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138



dari totem yang sama. Perjamuan totemis ini
mengenang kembali pembunuhan primordial
dan menetapkan semacam rekonsiliasi dengan
totem ayah (Susanto, 1987: 26). Pada titik ini
Freud ingin menjelaskan bagaimana wilayah
ketidaksadaran manusia menampilkan sesuatu
yang irrasional. Hipotetis Freud ini, sebagaima-
na ditafsirkan oleh Neo-Freudian, adalah bersi-
fat psikologis bukan historis.

Hal ini juga pernah diungkapkan oleh psiko-
log Carl Gustav Jung. Bagi Jung, mitos bukan
sekedar petunjuk atau perjanjian dalam institusi
sosial dan kultural, melainkan suatu kenyataan
psikologis, ungkapan dari arketipe atau gamba-
ran primordial mengenai ketidaksadaran kolek-
tif (Dhavamony, 1995: 152). Isi kesadaran kolek-
tif yang termanifestasi dalam diri, atau apa yang
disebut Jung sebagai arketipearketipe. Salah sa-
tu bentuk arketipe-arketipe ini misalnya berupa
kecenderungan-kecenderungan yang merupak-
an kodrat manusia atau model-model tingkah
laku. Arketipe paling penting, menurutnya
adalah arketipe diri (keseluruhan manusianya).
Jung yakin bahwa pada setiap peradaban, manu-
sia bekerja melalui proses individuasi menuju
realisasi diri.

Lalu, realisasi diri ini membentuk satu kesat-
uan dengan alam sekelilingnya. Dan di sini, men-
empatkan Claude Levi-Strauss, ahli antropologi
budaya Perancis sangatlah menarik. Strauss, ju-
ga mendapat julukan “Bapak Strukturalisme
Perancis”, mencoba menganalisa dan mensiste-
matisasi mitos-mitos yang hidup di suku-suku
Indian di pedalaman Brazil. Hasil penelitian itu
kemudian menjadi master of piece, diberi judul
Tristes Tropiques (1955). Pada karya awal inilah
Levi-Strauss memperkenalkan suatu metode
yang sama sekali baru di bidang ilmu-iimu sos-
ial. Metode baru itu disebut strukturalisme. La-
lu, pada karya-karya berikutnya Strauss berusa-
ha konsisten dengan metode yang ditekuninya
tersebut.

Dalam analisa tentang mitos yang tumbuh di
suku Indian tersebut, Strauss mencoba mer-
ekam aktivitas keseharian mereka: misalnya,
cara-cara suku Indian memasak dan makan,
perdagangan barter, peraturan-peraturan men-
genai perkawinan dan sebagainya. Menurutnya,
apa yang terjadi di sana tak lepas dari sistem
yang ada dan menunjukkan suatu pola-pola ser-
ta kaidah-kaidah tertentu. Itu semua diyakinin-
ya sangat umum dan tidak hanya terdapat di su-

ku-suku Indian saja, melainkan ada pada setiap
lingkup kebudayaan, termasuk kebudayaan kita
saat ini (Kurzweil, 1980: 1417).

Analisis Strauss tentang mitos tak jauh beda
dengan analisis Freud tentang mimpi. Hal ini
terlihat dalam salah satu artikel, The Structural
Study of Myth (1955). Menurutnya:

“..like dreams, myths are the articulation of
unconcious cultural desires which are for some
reason inconsistent with the concious experi-
ence of the world” (Wittig, 1975, 10).

“.. seperti halnya mimpi, mitos-mitos meru-
pakan artikulasi dari hasrat ketidaksadaran
kultural yang dalam sesuatu alasan tidak be-
gitu konsisten dengan pengalaman sadar ten-
tang dunia.”

Bagi Strauss, mitos bisa diuraikan sebagaima-
na kita menguraikan musik. Sebagaimana diu-
raikan Strauss berikut ini:

“In order to read on orchestra score, the me-
lodic line must be read diacronically across the
page, while the harmony must be understood
synchronically, up and down the lines and
spaces of the staff, in its chord structure. It is in
the balance between harmonic pattern and
melodic movement that music and language-
or music and myth-are alike” (Wittig, 1975:
10).

“Untuk dapat membaca tatanan not balok
dalam sebuah orkesta, garis melodik harus
dibaca secara diakronikal dalam satu hala-
man; sementara itu alunan harus dipahami
secara sinkronik, naik dan turunnya garis-
garis dan ruang-ruang not itu dalam struktur
chord. Alunan melodi itu ada di antara kes-
eimbangan pola harmonis dan gerakan melo-
dis menyebabkan hubungan musik dan baha-
sa atau musik dan mitos menjadi serupa.”

Yang ingin dikatakan Strauss adalah bagaima-
na mitos yang hidup dalam suatu lingkup kebu-
dayaan itu terbentuk dan membentuk kesada-
ran masyarakatnya. Sebab, menurut Strauss,
struktur mitos itu mencerminkan struktur ma-
syarakatnya.

Dalam sebuah karya akbar, Mythologiques,
yang terdiri dari empat jilid tebal, Strauss beru-

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes = 95§

Fajar W. Hermawan



saha menyelidiki dan menafsirkan sekitar dela-
pan ratus mitos yang hidup di suku Indian
(Amerika Utara dan Selatan). Jilid pertama di-
beri judul: Yang mentah dan yang dimasak (Le
cru et cuit, 1964), jilid kedua: Dari madu sampai
abu (Du miel airx cerrdres, 1967), jilid ketiga:
Asal-usul sopan santun di meja makan (L ‘orgine
des manieres de table, 1968) dan yang keempat
dengan judul: Manusia telanjang (L’homme nu,
1971).

Pada karya ini, seperti yang ditulis Bertens
(1985: 398), Strauss mengadakan pembedaan
elemen-elemen yang mendasari setiap mitos.
Unsur dasar itu, dalam istilah Strauss, disebut
mytheme (mitem). Di sini Strauss menyodorkan
contoh tentang mitos Oidipus. Mitem pertama
ketika Oidipus membunuh ayahnya. Lalu, mitem
kedua ketika Oidipus menikahi ibunya. Mitem-
mitem itu menurut interpretasinya, memiliki
relasi-relasi oposisional. Mitos, lanjutnya, tidak
boleh hanya dibaca seperti buku, dari kiri ke
kanan. Namun, ia sekaligus harus dibaca dari
atas ke bawah. Pembacaan yang demikian ini,
menurutnya, agar kita bisa menangkap pola atau
sistem-sistem tentang fenomena mitos pada se-
tiap kebudayaan. Strauss menyakini bahwa pola
atau sistem mitos yang berlaku di jaman primitif
tak jauh beda dengan sistem mitos jaman mod-
ern.

Fenomena-fenomena mitos jaman sekarang
(modern) inilah yang coba diungkap oleh Ro-
land Barthes (1915-1980). Secara berani, kreatif
dan sedikit liar, Barthes melihat tumbuhnya mi-
tos-mitos baru di kalangan borjuasi Perancis
modern. Analisa dan kritik terhadap kebuday-
aan dan masyarakat borjuis ini dituangkannya
dalam salah satu karyanya Mythologies (1957).
Fenomena mitos baru ini, menurut Barthes, teli-
hat pada pembentukan image (citraan); pesan-
pesan dari perusahaan periklanan, dunia hi-
buran, sastra, dan kebudayaan pop (popular cul-
ture).

Bagi Barthes, dalam menganalisa mitos yang
berkembang dalam dunia sehari-hari, mitos
adalah sebuah pesan, ia bukanlah sebuah kon-
sep, ide ataupun objek. Sebagaimana diuraikan-
nya lebih rinci:

“More specifically, myth is defined by the way
it utters its message’: it is thus a product of
'speech’ (parole), rather than of ‘language’
(langue). With ideology, what is said is crucial,

and it hides. With myth, how it says what it
says is crucial, and it distorts. In fact, myth ‘is
neither a lie nor a confession: it is an inflexion”
(Lechte, 1994: 124)

“Lebih jelas lagi, mitos didefinisikan ‘dengan
caranya menyampaikan pesannya’: jadi mitos
dihasilkan dari ‘tuturan’ (parole), daripada
sekedar ‘bahasa’ (langue). Bagi ideologi, apa
yang dikatakan adalah penting dan tersem-
bunyi. Adapun bagi mitos bagaimana ia men-
gatakan apa yang dia katakan penting dan
karena itu menyebabkan distorsi. Kenyataan-
nya, mitos bukanlah merupakan suatu kebo-
hongan atau sebuah pengakuan: ia adalah se-
buah perubahan bentuk.”

Berbagai kecenderungan (trend) baru kaum
borjuasi Perancis mulai dari dunia masak-me-
masak, model-model striptease di klub-klub
malam, maraknya iklan-iklan sabun dan diter-
jen, kegemaran para kandidat berfoto, status
mobil Citroen DS, karakter umum film-film Ro-
mawi, dan kegemaran orang-orang Perancis
akan minuman anggur, susu, keripik, steak coba
diamati oleh Barthes.

Dengan mengadopsi konsep linguistik Ferdi-
nand de Saussure, sebagaimana kaum Struk-
turalis pada umumnya, Barthes mencoba men-
guak ideologi yang tersembunyi (hidden) pesan-
pesan yang disampaikan oleh media massa. Se-
miologi ini beranggapan bahwa selama perbua-
tan dan tingkah laku manusia membawa makna
atau selama berfungsi sebagai tanda, harus ada
dibelakangnya sistem pembedaan dan konvensi
yang memungkinkan makna itu. Hal ini berarti
bahwa tanda-tanda yang bukan bahasa pun me-
miliki komponen-komponen tanda seperti upa-
cara, mode, sastra, dan lain-lain. Oleh karena itu,
kata Barthes, mitos sebagai salah satu dari seki-
an banyak sistem tanda harus dilihat pada pem-
bentukan makna di belakangnya. Bukan hanya
itu, Barthes juga menyerang tidak saja mitos-mi-
tos yang baru berkembang, namun ia pun juga
menyerang beberapa mitos yang telah mapan.
Di sini Barthes, dengan menggunakan dua per-
angkat semiologi (kode dan pesan) ingin menun-
jukkan kontradiksi-kontradiksi pada masyara-
kat modern.

DHARMASMRTI
96

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138



1.2. Landasan Teori

Manusia hidup selalu membutuhkan orienta-
si atau pegangan. Orientasi atau pegangan ini bi-
sa berupa seperangkat nilai-nilai sebagai sanda-
rannya. Manusia telah berusaha dengan berb-
agai cara, termasuk di dalamnya adalah usaha
membentuk mitosmitos. Lantas, sebagian orang
pun berusaha membentuk dan mempercayai
mitos-mitos tadi. Yang lain berusaha pula untuk
membentuk “tandingannya”. Yang terakhir ini
biasanya berupa logos. Usaha mempertentang-
kannya bagai sebuah dialektika.

Mitos sesungguhnya mengandung struktur
dan berelasi dengan realitas sosial. Mitos terkait
dengan alam pikiran bawah sadar individu dan
masyarakat. Ia mencerminkan keadaan ma-
syarakatnya. Bagaimana masyarakat saling
berkomunikasi atau mengadakan interaksi den-
gan mitos-mitos. Dan sesungguhnya ada sebuah
‘ideologi’ yang tersembunyi di balik semuanya.

1.3. Metode Penelitian
Penelitian ini bersifat historis-fakual tentang
pemikiran tokoh, dalam hal ini Roland Barthes.

Penelitian ini difokuskan pada salah satu topik

yang dibicarakan Barthes yakni Mythologies.

Pembahasan karya ini lebih penulis tekankan

pada dimensi filsafat sosialnya. Topik Mytholo-

gies pemikiran Roland Barthes akan diselidiki
dengan menggunakan langkah-langkah metodis

(Bakker, 1990: 63-65) sebagai berikut:

1. Interpretasi. Dengan metode ini pemikiran
Barthes coba untuk diselami untuk menang-
kap maksud dan nuansa-nuansa pemikiran
Barthes yang khas.

2. Kesinambungan Historis. Dalam hal ini di-
coba dicari benang merah yang ada dalam pe-
mikiran Barthes. Pelacakan pemikiran dimu-
lai dari latar belakang sejarah, pemikiran-pe-
mikiran yang mempengaruhi, relasi dengan
tokoh-tokoh lain (baik sejaman maupun se-
belumnya), dan konsepsi pandangan-pan-
dangannya sendiri.

3. Komparasi. Dengan cara ini, pemikiran
Barthes dicoba dibandingkan dengan pemiki-
ran tokoh lain untuk mempertegas perbe-
daan.

4. Heuristika. Di sini dicoba diungkapkan ten-
tang pandangan atau pemahaman tentang
mitos baru pada konteks kelas borjuasi Per-
ancis.

II. PEMBAHASAN

Kelahiran filsafat bermula dari jasanya dalam
mengadakan pendobrakan dan peruntuhan se-
jumlah mitos-mitos zaman primitif yang saat itu
dipercayai sebagai kebenaran tunggal (mutlak).
“Kebenaran-kebenaran”, ketika itu seolah-olah
sudah harga mati. Atas jasa dan keberanian
orang-orang bijaklah, mitos “kebenaran” itu satu
demi satu runtuh dan silih berganti orang lantas
menemukan penjelasan-penjelasan rasional.

Istilah mitos, mengacu pada Encyclopaedia
Britannica (1768: 1132), berarti segala sesuatu
yang berlawanan (the opposed) dengan realitas
nyata. Cerita tentang nabi Adam (the invesible of
man, menurut istilah Encyclopaedia) misalnya,
adalah sebuah cerita sejarah buatan yang digu-
nakan untuk melukiskan dewa Zulus atau gam-
baran tentang orang yang berasal dari Polenisia.
[stilah mitos sendiri dalam bahasa Yunani men-
gandung arti ‘fable; ‘tale, ‘talk; atau ‘speech’ yang
kesemuanya mengandung arti dongeng. Sedang-
kan menurut Kirk (Rahmanto, 1993: 324) mitos
secara etimologis berasal dari ‘muthos’ (Yunani)
yang berarti suatu cerita atau kata yang diucap-
kan. Secara lebih luas, mitos merupakan suatu
pernyataan, sebuah cerita, atau alur dari sebuah
lakon.

Penggunaan istilah mitos (muthos, Yunani)
sendiri untuk pertama kali bisa dijumpai dalam
buku Republic-nya Plato. Plato memakai istilah
‘muthologia’, artinya menceritakan cerita. Na-
mun, istilah mitos digunakan Plato secara varia-
tif, terutama untuk menerangkan atau membuat
alegori-alegori tentang berbagai fenomena (ter-
utama fenomena alam). Plato membaginya
menurut tiga macam fungsi. Masing-masing:
fungsi alegoris, fungsi genetic explanations, dan
fungsi parascientific explanations. Dengan mitos
ini, Plato ingin menunjukkan suatu komitmen
intelektual dalam menjelaskan pertanyaan-per-
tanyaan tentang kebenaran dan kepalsuan (Ed-
ward, 1967: 435).

Namun, istilah mitos seringkali dilawankan
dengan istilah logos atau istilah yang berlaku se-
belumnya, historia. Pada akhirnya istilah mitos
ini menunjukkan pada ‘what cannot really exist.
Kedua istilah itu mengandung “oposisi” atau me-
minjam istilah Levi-Strauss, oposisi binner. Ke-
benaran irrasional selalu dipertentangkan den-
gan kebenaran rasional. Hal ini bisa dilihat dari
sejarah peradaban dan kebudayaan Yunani kuno

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT
97

Fajar W. Hermawan



hingga sekarang. Pada masa kebudayaan Yunani
kuno, mitos-mitos mengacu pada alam yang
tumbuh bak jamur di musim penghujan. Manu-
sia berusaha mencari jawaban-jawaban seputar
mitos alam semesta. Namun, jawaban-jawaban
yang diberikan masih saja dalam bentuk mitos.
Artinya, jawaban itu masih bisa “lolos” dari se-
tiap kontrol rasio. Mitos dalam pengertian ini
menurut Sindhunata (1983: 124) adalah keirra-
sionalan, tahyul, khayalan atau pendeknya ses-
uatu yang tak berada dalam kontrol kesadaran
dan rasio manusia. Kondisi demikian, memin-
jam istilah Sindhunata, disebutnya dilema usaha
manusia rasional.

Para ahli mitologi mengatakan, sifat dan haki-
kat mitos adalah non-teoritis dan sering me-
nampik setiap kategori-kategori dasar dalam
pemikiran kita. Dan logika — kalaupun ada logi-
ka di sana tidak dapat disesuaikan dengan kon-
sepsi kita mengenai kebenaran empiris ataupun
kebenaran ilmiah (Cassirer, 1987: 111). Bahkan
setiap orang yang berusaha menyelidiki mitos
seringkali menjumpai banyak kesulitan. Usaha-
usaha penyelidikan mitos ini bisa kita jumpai,
misalnya pada Stoa. Stoa berusaha memecah-
kannya dengan membuat interpretasi alegoris.
Metode Stoa ini bahkan sempat bertahan sam-
pai pada awal abad modern.

Lalu pada Bacon, kita temui sebuah kritikan
atas metode yang dikembangkan Stoa. Bacon
mengatakan bahwa sesungguhnya apa yang kita
temukan pada dunia mitos tak lain adalah dunia
kepura-puraan. Penyelidikan terhadap mitos be-
lum sampai pada masalah-masalah yang terse-
mbunyi di baliknya. Berbeda dengan metode
yang sebelumnya, metode modern tidak men-
ganggap mitos semata-mata mempunyai tujuan
tertentu saja. Metode modern berasumsi bahwa
mitos dibentuk di atas alam bawah sadar. Maka,
tak ayal kalau Durkheim mengatakan mitos
adalah cerminan masyarakatnya. Hal ini seb-
agaimana diuraikannya:

“.bahwa kita tak akan mampu membuat
penjelasan adekuat tentang mitos apabila ki-
ta hanya menelusuri asal-usulnya dalam du-
nia jasmani, atau dalam intuisi atas gejala-ge-
jala alamiah. Model sejati mitos bukanlah
alam, melainkan masyarakat. Semua motif
dasar pada mitos adalah proyeksi dari ke-
hidupan sosial manusia. Karena proyeksi ini,
maka alam menjadi cermin dunia sosial:

mencerminkan semua corak dasar, organisasi
dan sosoknya, divisi-divisi dan sub-sub divisi
yang ada” (Cassirer, 1987: 120).

Dalam arti tertentu ungkapan Durkheim
mengandung maksud, mitos yang tumbuh pada
kebudayaan manapun dan kapanpun akan me-
miliki pola, sistem dan struktur sama dengan
pola-pola dalam masyarakat di mana mitos itu
tumbuh. Sedang pada Freud kita akan menemui
bahwa mitos berpusat pada satu tema psikologis
saja, yakni seksualitas. Berbeda dari keduanya,
Frazer mengatakan mitos harus dipahami lewat
gairah batin, mobilitas, keanekaan dan prinsip
dinamisnya. Lebih konkret lagi, mitos baru gam-
pang dipahami lewat tindakan, daripada lewat
pikiran dan khayalan. Mitos, kata Horkheimer,
merupakan hasil dialektika antara manusia den-
gan realitas sosial. Mitos tidaklah otonom. Mitos
tak dapat mengenal dirinya sendiri: mitos ter-
jadi, ada dan mengenal dirinya sendiri hanya
berkat dan di dalam usaha manusia rasional.

Dalam perspsektif agama, mitos oleh ]. van
Baal (Daeng, 1991: 16) dikatakan sebagai cerita
yang di dalamnya mengandung kerangka sistem
suatu religi yang di masa lalu atau di masa kini
telah atau sedang berlaku sebagai kebenaran ke-
agamaan. Mitos adalah suatu cara untuk men-
gungkapkan dan menghadirkan yang Kudus me-
lalui konsep serta bahasa simbolis. Melalui mi-
tos, sebagai kerangka acuan, memungkinkan
manusia memberi tempat kepada berbagai ma-
cam ragam kesan dan pengalaman yang telah di-
perolehnya semasa ia hidup. Oleh G.S. Kirk di-
katakan bahwa mitos dapat memiliki signifikan-
si melalui struktur yang secara tidak sadar
mungkin menggambarkan elemen-elemen
struktur masyarakat yang menghasilkan, atau
sikap perilaku tipikal dari pembuat mitos itu
sendiri.

Pada titik ini Van Peursen (1989: 37) men-
gatakan, mitos berfungsi sebagai pedoman dan
arah tertentu kepada sekelompok orang atau
masyarakat. Atau dengan kata lain, mitos mem-
berikan semacam pedoman terhadap kelakuan
manusia. Dalam arti kata modern, mitos menga-
tasi makna cerita atau peristiwa yang isinya leb-
ih padat yang terdiri dari serangkaian peristiwa-
peristiwa atau reportase-reportase. Pada mitos,
kata Sindhunata (1983: 125) pasti mengandung
the idea of activity. la merupakan representasi
dari yang ilahi. Dalam usaha manusia rasional

DHARMASMRTI
98

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138



juga ada semacam representasi, yakni apa yang
disebut daya guna ilmu pengetahuan. Hork-
heimer menunjukkan bahwa representasi itu
mengandung pengertian yang rasional, sedang-
kan daya guna adalah mitos. Pada masyarakat
kuno, mitos bukan hanya sekedar kisah tentang
yang ilahi, namun juga representasi atau peng-
hadiran kembali dari yang ilahi. Dalam ritus hal
itu akan semakin tampak jelas.

Ritus selalu berusaha menghadirkan yang ku-
dus, yakni dengan jalan mengulangi secara sim-
bolis perbuatan purba yang pada awal mula se-
jarah dilakukan oleh para dewa untuk menjadi-
kan alam semesta. Dalam meniru arche-tipe atau
peristiwa purba tersebut, maka ritus meng-
hubungkan secara vital masa kini yang profan
dengan masa purba yang sakral. Hubungan itu
vital karena menjamin berlangsungnya dunia
atau masyarakat sekarang. Berkat sakralisasi
waktu ini, maka waktu yang bersifat sementara
ini dikaitkan pada keabadian, kepada yang ilahi.
Jadi sebenarnya mitos mengandung pengertian
yang rasional bahwa representasi itu bukan
sekedar representasi, tapi di balik representasi
itu ada yang ilahi pada dirinya sendiri. Dengan
kata lain, mitos dalam bentuk ritus tersebut han-
ya sekedar cara untuk menhadirkan yang ilahi
lagi. Representasi itu bukan yang ilahi sendiri.

Dalam mitos ada juga yang dinamakan sub-
stitusi. Substitusi ini pada masyarakat kuno bisa
berupa binatang, manusia ataupun tumbuhan.
Binatang, sapi gemuk, sehat, tak betpenyakit
misalnya, dipilih oleh komunitas masyarakat un-
tuk dipersembahkan (substitusi) pada peristi-
wa-peristiwa tertentu. Bentuk-bentuk substitusi
ini memang bisa berbeda-beda antara periode
kebudayaan satu ke periode kebudayaan lain.
Pada kebudayaan modern, substitusi ini bisa ki-
ta jumpai pada nilai-nilai yang bersifat ekono-
mis. Atmosfir kebudayaan modern telah mampu
menggiring kesadaran manusia akan nilai-nilai
baru sebagai arahan pedoman. Maraknya iklan-
iklan, atau mode-mode pakaian merupakan
penjelmaan mitos baru yang sangat menarik.

Manusia berada dalam suatu kepungan-ke-
pungan mitos yang invisible. Orang ingin meng-
enyahkan totalitas itu, namun ‘bahkan untuk
mengontrolnyapun ia tak mampu’, kata
Horkeimer dan Adorno dalam bukunya Dialectic
of Enlightement (1973). Lalu lahirlah apa yang
dinamakan mimeis (ketidakmampuan berkreasi
atau dorongan ingin meniru begitu saja). Manu-

sia hanya bisa meniru yang given (terberi). Ia ti-
dak lagi mampu mengadakan suatu “pemberon-
takan atau pendobrakan” terhadap realitas di
sekelilingnya.

Pada konteks inilah Barthes ingin mengung-
kap dan membongkar “ideologiideologi” di balik
mitos kaum borjuasi Perancis. Terbentuknya mi-
tos baru di kalangan borjuasi Perancis ini dia-
nalisa dengan meminjam teori linguistik Ferdi-
nand de Saussure. Atau — sebuah teori yang
merupakan pengembangan lebih lanjut dari
Strukturalisme — disebut semiologi. Yakni se-
buah metode yang bermula dari penyelidikan
Saussure mengenai bahasa. Saussure merasa
penyelidikan terhadap bahasa tidak harus di-
lakukan dengan melacak akar-akar historisitas-
nya. Keraguannya segera terjawab ketika Dur-
kheim (1858-1917) menerbitkan sebuah buku
berjudul Des Ngles de la Methode Sociologiques
(1885). Saussure berkesimpulan bahwa kajian
mengenai bahasa dapat bersifat ilmiah tanpa
harus kembali pada sejarah.

Ajaran Durkheim yang sempat memberikan
inspirasi bagi Saussure itu mengatakan bahwa
fenomena (dalam istilah Durkheim disebutnya
fakta sosial) bisa diteliti secara ilmiah seb-
agaimana ilmu fisika meneliti objek kajiannya.
Fenomena, menurut Durkheim, lahir dari akal
budi manusia akan terus hidup dalam realitas
sosial dan fenomena itu berada di luar kehendak
individu. Fenomena tersebut mampu mengen-
dalikan impuls-impuls bawah sadar yang men-
gatur segala macam perilaku agar sesuai dengan
standar masyarakatnya. Atas dasar itu Durkheim
membedakan antara kesadaran individual dan
kesadaran kolektif masyarakat.

Berangkat dari anggapan Durkheim itu, Sau-
ssure menganggap bahasa sebagai “benda” yang
terlepas dari pemakaian penuturnya, karena di-
wariskan dari penutur lain yang mengajarkan-
nya, dan bukan ciptaan sang individu. Selanjut-
nya Saussure membedakan tiga term dalam
penelitiannya. Term pertama disebutnya parole,
yakni keseluruhan apa yang dianjurkan orang,
termasuk konstruksi-konstruksi individu yang
muncul dari pilihan penutur, atau pengucapan-
pengucapan yang dipilih secara bebas. Parole
merupakan manifestasi (bukan fakta sosial) in-
dividu dari bahasa. Yang kedua adalah gabungan
dari parole dan kaidah bahasa disebutnya lan-
gage. Bagi Saussure, langage belum bisa disebut
fakta sosial karena di dalamnya masih terkand-

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT
28

Fajar W. Hermawan



ung factor-faktor individu yang berasal dari did
si penutur.

Sedangkan yang ketiga disebutnya langue,
yakni keseluruhan kebiasaan yang diperoieh se-
cara pasif yang diajarkan oleh masyarakat baha-
sa, yang memungkinkan para penutur sailing
memahami dan menghasilkan unsur-unsur yang
dipahami penutur dalam masyarakat (Harimur-
ti, 1988: 5-7). Bagi Saussure bahasa tak lain
adalah khasanah tanda. Tanda bahasa, menurut-
nya, menyatakan konsep dan citra akustik (im-
age acoustique), dan bukan merupakan benda
ataupun nama, melainkan wujud psikis dua mu-
ka. Wujud psikis dua muka itu disebutnya seb-
agai konsep atau signifie (yang ditandai/petan-
da) dan yang lain disebutnya sebagai citra akus-
tik atau signifiant (yang menandai/penanda).
Bagi Saussure, bahasa (sebagai sistem tanda)
bukanlah terletak pada aspek material, melain-
kan lebih pada subtansi itu sendiri (Hawkes,
1977: 24). Lebih lanjut Hawkes mengatakan:

“The linguistic sign can be characterized in
terms of the relationship which pertains be-
tween its dual aspects of ‘concept’ and of
‘sound-image’ ...or signified (signifie) and sig-
nifier (signifiant). The structural relationship
between the concept of a tree (the signified)
and the soundimage made by the word ‘tree’
(the signified) thus constitutes a linguistic
sign, and a language is made up of these; it is a
system of signs that express ideas” (1977: 25).

“Tanda linguistik dapat dicirikan dalam isti-
lah-istilah hubungan yang menyinggung an-
tara dua aspeknya, "konsep’ dan “citra bunyi'..
atau petanda (signifie) dan penanda (signifi-
ant). Hubungan struktural antara konsep se-
buah pohon (petanda) dan citra bunyi yang
disebabkan oleh kata pohon (penanda) meru-
pakan sebuah tanda linguistik, dan sebuah
bahasa terbentuk olehnya; bahasa adalah se-
buah sistem tanda yang mengungkapkan ide-
ide”

Harimurti (1988: 24) mengatakan bahwa tu-
juan linguistik adalah pencarian sistem
(=langue) tersebut dari kenyataan konkret (=pa-
role). Ajaran inilah yang mendasari kelahiran
Strukturalisme. Menurut Jean Piageat, penger-
tian struktur itu mencakup suatu tatanan wu-
jud-wujud yang mencakup keutuhan transfor-

masi, pengaturan diri, dan totalitas. Keutuhan
mengandung pengertian setiap wujud tatanan
yang ditampilkan bukan semata-mata tatanan
belaka, melainkan tiap-tiap komponen struktur
itu tunduk pada kaidah intrinsik dan tidak mem-
punyai keberadaan bebas di luar struktur.
Pendeknya, ada relasi antara masing-masing
komponen.

Bagi Levi-Strauss sistem-sistem kebudayaan
merupakan gabungan yang membentuk sejenis
bahasa. Dengan memahami masyarakat sebagai
sebuah sistem bahasa, seperti yang digambar-
kan oleh Saussure, maka di sini Strauss ingin
mengatakan bahwa “tindakan-tindakan bawah
sadar” masyarakat dengan mudah bisa dipaha-
mi. Praktek-praktek pendekatan strukturalisme
bisa kita lihat pada beberapa karya Strauss. Levi-
Strauss, seperti dikutip Hedy Sri Ahimsa-Putra
(1995: 124-125) mengatakan, bahwa kebutu-
han menganalisis mitos perlu untuk dilakukan
dengan asumsi, pertama, mitos itu seperti mim-
pi individual atau kolektif yang harus dianalisa
maknanya agar dapat diungkap makna induvid-
ual atau kolektifnya. Kedua, suatu fenomena
yang bermakna (mitos) dapat dilihat sebagai
fenomena kebahasaan, yang baru dapat dipaha-
mi pesannya jika kita telah mengetahui struktur
dan makna berbagai elemen yang ada di dalam-
nya. Lebih jauh Strauss mengatakan:

“..structuralism in the study of language made
linguistics the most advanced of the social sci-
ences. It did so precisely because such a scien-
tific analysis of human language and speech, it
was claimed, did not recur the analyst to be
bound up with speaker’s intuitions; the linguist
can access a level of reality and structure which
escapes the speaker’s consciousness. Thus lin-
guistics could empirically discover universal
features underlying the sound structure of hu-
man language” (Crick, 1992; 162).

“.. strukturalisme dalam studi bahasa menja-
dikan linguistik sebuah ilmu yang paling ma-
ju di antara ilmu-ilmu sosial. Hal itu sangat
tepat, karena analisis ilmiah bahasa dan tu-
turan manusia yang demikian, sebagaimana
pengakuannya, tidak hanya terjalin antara
para analis dengan intuisi pembicara; para
ahli linguistik bisa mengakses pada tataran
realitas dan struktur yang melepaskan kes-
adaran si pembicara. Dengan demikian para

DHARMASMRTI
100

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138



ahli linguistik secara empiris dapat menemu-
kan secara universal gambaran-gambaran
pokok universal yang mendasari struktur bu-
nyi dan bahasa manusia.”

Berkat jasa Saussure inilah kemudian analisa
terhadap berbagai fenomenafenomena sosial
merebak di kalangan ilmuan Perancis saat itu.
Hal ini terutama sejak Levi-Strauss mengadop-
sinya untuk menganalisa berbagai fenomena ke-
budayaan.

Di tengah-tengah maraknya Kkajian-kajian
Strukturalisme itulah nama Roland Barthes seb-
agai salah satu intelektual Perancis mencuat. Pa-
da salah satu karyanya Mythologies dengan jelas
terlihat pengaruh Strukturalisme tak dapat di-
pungkiri. Sebagaimana ditulis sendiri oleh
Barthes dalam pengantarnya;

“..an ideological critique bearing on the lan-
guage of so-called mass culture; on the other, a
first attempt to analysis semiologically the me-
chanics of this language. I had just read Sau-
ssure and as a result acquired the conviction
that by treating ‘collective representations’ as
sign-system, on might hope to go further than
the pious show of unmasking them and ac-
count in detail for mystification which trans-
forms petit-bourgeois culture into a universal
nature” (Barthes, 1972; 9).

“.... sebuah kritik ideologi berhubungan erat
dengan bahasa yang juga disebut kebudayaan
massa; di lain pihak, sebuah usaha awal men-
gadakan analisis secara semiologi dengan
menggunakan piranti bahasa. Saya telah
membaca tulisan Saussure dan sebagai hasil-
nya menumbuhkan keyakinan bahwa dengan
menganggap “representatif kolektif” sebagai
sistem tanda, dengan harapan selanjutnya bi-
sa lebih bersikap alim dalam mengudarinya
dan memberi keterangan secara detail ten-
tang mistifikasi yang mengubah kebudayaan
burjois kecil menjadi alam universal.”

Di sini terlihat jelas bahwa “mythologies, has
developed, become more precise complicated and
differentiated. it has become the theoretical locus
wherein a certain liberation of the ‘significant,
kata Barthes lebih lanjut.

Barthes mencoba mengamati kecenderungan
baru kehidupan sehari-hari masyarakat Peran-

cis. Refleksi atas dunia keseharian masyarakat
Perancis ini dimulai dengan mengamati berb-
agai fenomena yang terjadi: artikel-artikel di su-
rat kabar, kegemaran orang-orang foto di musim
liburan, film, dan dunia hiburan. Semuanya men-
jadi subjek analisis Barthes tentang mitos.

Pemahaman Barthes atas mitos ini bukanlah
dalam pengertian tradisional. Lebih jauh Barthes
mengatakan bahwa mitos adalah sebuah tipe tu-
turan (myth a type of speech). Mitos merupakan
sebuah sistem komunikasi (system of communi-
cation) dan itu bisa dilihat lewat pesan-pesan
yang dibawanya. Dengan demikian mitos, pada
pengertian Barthes ini, merupakan sistem semi-
ologi lapis kedua (un systeme semiologique sec-
ond). Pada sistem komunikasi, menurut Barthes,
ada yang dinamakan citra (image). Lewat pem-
bentukan citra yang berarti juga mengandung
pesan-pesan objek tuturan masuk ke wilayah
kesadaran yang semuanya tak disadari oleh ma-
syarakat. Pembentukan citra ini bisa meliputi
berbagai hal, seperti Pierre Guiraud (1971: 117)
mengatakan:

“La notion d'image est un des concepts-clefs de
notre culture; tout at un chacun a la sienne: les
acteurs, le hommes politiques, les femmes du
monde; et le moindre d’entre nous est soucieux
de ne pas ternir ni compromettre cette image
de pere attentif, d’epoux fidele, de bon citoyen
ou de mauvais gargon qu'’il construit et prote-
ge jalousement’”.

“Pengertian tentang citraan (image) meru-
pakan salah satu kata kunci pada kebudayaan
kita. Masing-masing orang punya pemak-
naannya sendiri, seperti para aktor, politikus,
dunia kaum wanita atau pria. Atau kita —
paling tidak — pernah merasakan menemu-
kan citraan ayah yang penuh perhatian yang
setia, warga negara yang baik atau anak nakal
dengan membentuk watak dan melindungin-
ya dengan rasa kasih sayang.”

Mitologis mengungkapkan visi tentang ma-
nusia dan dunia. la menandakan sebuah organ-
isasi tentang alam dan masyarakat. Dan ia hadir
dalam suatu khayalan yang tak pernah jelas. la
memungkinkan hadir kembali secara kebetulan
di bawah variasi-variasi cerita menurut sistem
signifikasi yang tetap dan terstruktur dengan
baik, kata Guiraud. Selanjutnya Guiraud me-

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT
101

Fajar W. Hermawan



ngatakan:

“Lorsqu’on dit mythes on pense generalement
a des cultures primitives, archaiques, a des
formes de pensee prelogique, et il est bien vrai
que c’est dans ces cultures, closes et stabilisees,
que de tels codes sont les plus faciles a observ-
er, de meme qu’on y trouve sous des formes
simples et figees des codes sociqux ritualises
qui ont leur origine dans I'histoire lointaine et
l'inconscient collectif” (1971: 117).

“Sementara itu, ketika kita berbicara tentang
mitos, yang terbayang dalam diri kita adalah
kebudayaan primitif, bentuk-bentuk pikiran
pra-logik, semacam kode-kode yang lebih
mudah diamati. Juga bentuk-bentuk sederha-
na dari kode-kode ritus sosial yang sudah
membeku, berasal dari sejarah masa lampau
dan sejarah ketidaksadaran kolektif.”

Hidup di jaman modern ini ada banyak pili-
han bebas dan lebih rasional. Namun, hal ini
merupakan representasi dari alam bawah sadar
yang timbul dari mitos.

III. PENUTUP

3.1. Kesimpulan

Sebagai kesimpulan harus segera diungkap-
kan beberapa kata tentang ahli mitologi. Nam-
pak terdengar terlalu sombong. Sebelumnya
orang dapat memprediksi ahli mitologi, bilama-
na ada, sedikit kesukaran, dalam perasaan bila
tidak dengan menggunakan metode. Benar bah-
wa, dia tidak akan punya masalah dalam per-
asaan yang diluruskan: apapun bentuk kesalah-
an itu, mitologi jelas berpartisipasi dalam men-
ciptakan dunia. Berpegang sebagai suatu prinsip
bahwa manusia dalam lingkungan masyarakat
burjuis dalam segala hal mencelupkan diri ke
dalam gejala alam yang salah, di sini membawa
ke dalam hal lagi, menemukan asumsi hubungan
yang paling tidak canggih dan tidak berdosa, di-
berikan sebelumnya yang mana ketidakbersala-
han tersebut diharuskan untuk diterima (taken
for granted).

Pembukaan selubung yang dibawa dari hal di
atas, oleh karenanya akan membawa ke dalam
sebuah aksi politik: itu bisa ditemukan pada se-
buah ide bahasa bisa dipertanggungjawabkan.

Oleh karena itu mitologi kemudian mempostu-
latkan adanya suatu kebebasan. Jelas, bahwa
dalam kondisi ini mitologi berharmonisasi den-
gan dunia, tidak sebagai dia sendiri, tetapi seb-
agaimana dia ingin tercipta menjadi dirinya
sendiri. Bechate mengatakan untuk hal ini den-
gan kata ambigius: einverstandniss, pada saat
pengertian tentang realitas dan kekomplekan
yang mengikutinya.

Keharmonisan ini menyelaraskan ahli mi-
tologi, namun tidak mampu mengisinya, sehing-
ga pada dasar statusnya masih belum bisa diser-
takan. Diselaraskan oleh dimensi tersebut ahli
mitoiogi sebetulnya masih jauh dari hal itu. Ka-
ta-katanya mampu menembus wilayah metaba-
hasa, tetapi tidak melakukan “tindakan” apa-
apa; secara umum dia membuka selubungnya
atau memang benarkah demikian ? Tugasnya se-
lalu nampak ambigius, terpatri oleh keaslian eti-
kanya. Dia bisa hidup secara revolusioner den-
gan tidak jelas: mengacu pada karakter kesada-
ran diri akan fungsinya. Hal ini nampak sebagai
sesuatu yang agak sedikit kaku dan tidak jelas,
terjerumus dan terlalu disederhanakan yang
menamakannya sebagai semua tingkah laku in-
telektual dengan fondasi politik secara terbuka
(tipe-tipe literatur “tidak diinginkan” secara tak
terbatas lebih “elegan”; mereka berada di tem-
patnya sendiri dalam metabahasa).

Juga, ahli mitologi membatasi dirinya sendiri
dari semua konsumen mitos, dan ini bukan hal
kecil, bila ini diterapkan pada bagian tertentu
dari kolektivitas yang baik. Tetapi ketika sebuah
mitos mencapai keseluruhan komunitas, kemu-
dian terbentuk adalah ahli mitologi harus nam-
pak aneh bila dia ingin untuk meliberalisasikan
mitos. Apapun bentuk generalisasi, pada ke-
nyataannya mitos selalu ambigu, karena dia
merepresentasikan kemanusiaan yang sangat
mendalam bagi mereka yang tidak mempunyai
apa-apa untuk kemudian meminjamnya demi
rasa aman. Untuk memisahkan dari Tour de
France atau “anggur Perancis yang baik”, misal-
nya, sama dengan membatasi diri sendiri dari
mereka yang disuguhi atau diterima oleh mere-
ka sendiri. Ahli mitologi terperosok untuk hidup
dalam sebuah sosialitas teoritis; untuknya, me-
masukkan diri dalam masyarakat, terbaik adalah
harus berperilaku jujur: tempat tinggal sosiali-
tas yang paling cocok untuknya terletak pada
moralitas paling baik. Hubungannya dengan du-
nia adalah dalam tatanan sarkasme.

DHARMASMRTI
102

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138



Orang harus bisa pergi lebih jauh. Dalam hal
ini ahli mitologi tidak dimasukkan dalam seja-
rah saat dia berprofesi untuk melakukan tinda-
kan. Kondisi dimana dia berada dalam bahasa
komunitas adalah absolut untuknya, hal itu ten-
tunya akan mampu mengisi tugas untuk melaku-
kan suatu tindakan dia harus tinggal dalam tu-
gas ini tanpa harapan kembali atau dengan
asumsi apa pun menerima bayaran. Hal ini dila-
rang padanya untuk berimajinasi bagaimana du-
nia secara konkret akan terbentuk, saat objek
kritiknya musnah. Utopia adalah kekayaan yang
tak mungkin untuknya: dia sangat meragukan
bahwa kebenaran esok hari yang menurutnya
merupakan kebalikan mutlak dari kebohongan
hari ini. Sejarah tak pernah menyakinkan ke-
benaran yang mutlak dan sederhana akan lawan
dari suatu hal: dia membuka selubung, pada saat
yang sama membuat dirinya sendiri, solusi-solu-
si yang tak bisa dipercaya, sintesis-sintesis yang
tak bisa diramalkan.

Ahli mitologi tak akan pernah berada pada
situasi seperti nabi Musa: dia tak bisa melihat
tanah yang dijanjikan untuknya, kepositifan
esok hari secara keseluruhan tersembunyi di
balik kenegatifan hari ini. Semua nilai-nilai
dalam diri muncul padanya sebagai aksi-aksi
destruktif. Keakuratan yang, kemudian muncul
menutupi yang sebelumnya terjadi tak akan per-
nah terbukti. Penilaian subjektif dari sejarah ini
yang merupakan intisari dari kejadian dari masa
yang akan datang adalah omong kosong, akan
tetapi merupakan ramalan apocalipse dari ke-
jadian saat ini yang sudah disebutkan oleh
Saintjust dalam sebuah peribahasa aneh: “apa
yang menyumbangkan ke dalam republik meru-
pakan destruksi total dari apa yang diberikan
padanya.” Ini seharusnya tidak bisa dimengerti
di dalam nilai yang meragukan: “seseorang har-
us membersihkan jalan sebelum merekonstruk-
si”. Copula mempunyai makna yang menyulitkan
yang untuk beberapa orang terdapat sebuah
malam gelap yang subjektif dari sejarah dimana
masa yang akan datang menjadi suatu esensi,
merupakan destruksi yang esensial dari masa
lampau.

Seorang lagi yang tidak setuju pada ahli mi-
tologi adalah yang secara konstan mau men-
jalankan resiko yang menyebabkan realitas yang
mana dia seharusnya menahannya, agar tidak
nampak. Hal yang sangat terpisah dari semua
kata-kata D. S 19 merupakan objek yang secara

teknologi didefinisikan sebagai: mampu dalam
kecepatan tertentu melawan angin di jalan ter-
tentu dan lainnya. Dan tipe realitas ini tidak bisa
diucapkan oleh ahli mitologi. Ahli mekanik, in-
sinyur, terlebih-lebih oleh penggunanya sendiri.
Sebab, berbicara tentang objek, selain ahli mi-
tologi pasti tidak akan terpaku pada metabaha-
sa. Di luar sistem ini ia mempunyai nama sendi-
ri, yaitu apa yang disebut ideologisme. Zhdano-
visme telah secara lengkap menyatakannya
(tanpa membuktikan secara insidental, yang pa-
da saat ini dihindari) di dalam Lukacks bagian
awal, di dalam linguistiknya Marr, di dalam
karya-karya seperti tersebut dalam Benichauo
atau Goldmann, berlawanan dengan ke-
beradaannya tentang sebuah realitas antara re-
alitas dan manusia, antara deskripsi dan ekspla-
nasi, antara objek dan pengetahuan.

3.2. Beberapa Catatan Kritis

Pendekatan semioiogi terhadap fenomena
sosial-budaya memang tergolong cukup baru di
bidang ilmu-ilmu sosial dan filsafat. Namun,
pendekatan ini sebagaimana pendekatan-
pendekatan filsafat lainnya-merupakan suatu
pendekatan yang tidak ingin menegasikan begi-
tu saja pendekatan-pendekatan lama yang per-
nah dilakukan. la merupakan sutau pelengkap
perangkat pendekatan yang dipandang oleh pa-
ra pendiri dan pengikutnya dalam membidik re-
alitas, sehingga merupakan suatu dialektika
yang mau tak mau harus diakui memiliki kelebi-
han. Meskipun begitu, bukan berarti pendeka-
tan ini lebih unggul dibanding pendekatan lain-
nya. Yang harus segera ditekankan di sini adalah,
kelahiran dan hubungan bagaimana yang terjadi
antara strukturalisme dan semiologi kurang be-
gitu diketahui secara persis atau dalam pandan-
gan Umar Junus, keduanya merupakan dua ca-
bang ilmu yang terpisah.

Sejalan dengari hal itu, Terence Hawkes se-
cara implisit mengatakan bahwa kedua cabang
ilmu itu merupakan dua hal yang terpisah: yang
satu (strukturalisme) memberikan perhatian
terhadap struktur atau cara analisa suatu karya
sastra, sedang yang satu lagi (semiologi) banyak
memberikan perhatiannya pada tanda atau
makna yang dapat diberikan pada suatu tanda.
Tak jarang pula antara kedua cabang ilmu sering
mengadakan Kkerja sama dalam penelitian.
Meskipun begitu, kedua cabang ilmu itu tetap
bersumber pada satu landasan linguistik Sauss-

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT
103

Fajar W. Hermawan



urian.

Masalah yang segera timbul dari pendekatan
strukturalisme ini adalah jika ia bersifat ideolo-
gis maka akibat yang ditimbulkannya adalah ad-
anya kematian manusia’ atau apa yang sering
didengung-dengungkan sendiri oleh penganut-
nya sebagai ‘kematian subjek’. "Kematian manu-
sia’ di sini dimaksudkan bahwa manusia tidak
lagi bisa dipandang sebagai suatu realitas ‘sui
generis’ dan khas, yang lebih tinggi, unik dan ab-
solut terhadap alam semesta. Jauh daripada
sekedar memberi arti arti (signifikasi) kepada
realitas eksteren, sebaliknya realitas itu sendiri
secara total menernukan kondisi manusia.

Pada perkembangan selanjutnya atau pada
perkembangan yang bisa diamati akhir-akhir ini
adalah apa yang disebut sebagai postmodern-
isme atau meminjam istilah Jaques Derrida,
dekonstruksionisme. Aliran terakhir ini adalah
perkembangan lebih lanjut dari strukturalisme.
Derrida sendiri pada awalnya beranggapan bah-
wa strukturalisme adalah tahap yang diperlukan
ke arah dekonstruksionisme. Pendekatan ini be-
ranggapan bahwa teks merupakan pusat se-
galanya atau apa yang disebut Maliarme dengan
“le Text y parlant de lui meme et sans voix
d’auteur” — "teks berbicara sendiri tanpa suara
dari penulisnya.”

Dengan munculnya aliran yang terakhir ini
(postmodernisme) sering dikatakan bahwa filsa-
fat sedang mengalami “pembalikan kearah ba-
hasa” (Linguistic Turn). Beberapa tahun lalu isti-
lah-istilah kunci filsafat, seperti “Roh”, “pengala-
man”, dan “kesadaran”, akhirnya kini istilah kun-
ci yang populer adalah “bahasa”. Barangkali pe-
nyebutan istilah kunci yang terakhir ini terlalu
gegabah. Terbukti istilah “pengalam” dan “kes-
adaran” masih sering beredar dalam wilayah ka-
jian filsafat. Tapi paling tidak, aliran ini mencoba
mengembalikan semua persoalan pada kebun-
tuan bahasa dalam menangani fenomena-
fenomena yang muncul belakangan ini atau me-
minjam bahasa B. Sugiarto adalah “pengistime-
waan fungsi deskripsi bahasa dalam filsafat.”

Perkembangan ini sebetulnya bisa dilacak pa-
da periode-periode sebelumnya. Periode Frege,
Husserl, Wittgenstein awal, dan Carnap, bahasa
masih dipahami secara Logosentris. Dalam hal
ini dimensi-dimensi dasar bahasa dianggap han-
ya tampil dalam fungsi-fungsinya, misalnya
dalam bentuk penilaian, pernyataan, dan repre-
sentasi. Periode kedua terlihat pada pergeseran

pemikiran Wittgenstein dalam kemunculan fil-
safat bahasa sehari-hari sekitar tahun 50-an
yang terkenal dengan teori “speech-act”nya. Bag-
inya bahasa hanya dapat dimengerti dalam
kerangka “bentuk-bentuk kehidupan” yang
merupakan konteks bagi pemakaian bahasa itu.

Periode ketiga, sebagian tokohnya terpenga-
ruh oleh perkembangan di luar filsafat sendiri,
yaitu wilayah sastra dan kritik teks pada umum-
nya, dan sebagian lagi rnerupakan perkemban-
gan lanjut dari dunia filsafat sendiri, bahasa akh-
irnya dilihat dari nilai intinsik, dikaji ulang haki-
kat dan fungsinya. Pada periode ketiga ini ban-
yak melibatkan ilmu-ilmu lain, seperti semiolo-
gi, strukturalisme, hermeneutik, dan post-
strukturaiisme. Tokoh-tokoh yang terlibat —
untuk menyebut beberapa nama saja yang ber-
pengaruh-adalah Martin Heidegger, Jaques Der-
rida, Paul Ricoeur, Roland Barthes, Michel Fou-
cault, Richard Rorty, dan lain sebagainya.

Bahasa, kata Heidegger, adalah rumah tempat
tinggal sang Ada, atau dengan kata lain bahasa
adalah rumah bagi pengalaman-pengalaman
yang sarat dengan makna. Dengan demikian
dapat dikatakan bahwa bahasa adalah cara ke-
nyataan itu hadir dan bermakna bagi manusia,
cara kenyataan menyingkapkan diri kepada ma-
nusia.

Pada konteks inilah kajian semiologi menarik
untuk dipertimbangkan atau pada tataran yang
lebih luas — seperti yang dipersoalkan para
kaum post-strukturalis ataupun postmodernis
— yang mencoba melihat fenomena dari sudut
bahasa. Sebab, bahasa merupakan cerrninan
dari struktur atau representasi pikiran manusia
atas kenyataan.

Kajian semiologi sendiri bertujuan untuk me-
nyusun kembali fungsi sistem-sistem dan sigini-
fikasi lain dari bahasa sesuai dengan proses-
proses tipikal dari aktivitas para kaum struk-
turalis yang membangun objek-objek observasi
simulakrum. Mengerjakan penelitian dengan
menggunakan metode ini, sungguh merupakan
suatu kebutuhan mendesak (terutama sekali pa-
da prinsip-prinsip realtias yang tak kenal batas).
Prinsip semiologi ini terutama sekali karena di-
landasi atas prinsip yang berlaku pada linguistik
Saussurian. Ia sungguh amat terang dalam
menggambarkan fakta-fakta yang telah terkum-
pul hanya dari satu sudut pandang dan sebagai
akibatnya harus mampu menjaganya dari heter-
ogenitas fakta yang amat banyak yang kemudian

DHARMASMRTI
104

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138



menggabungkannya menjadi satu kesatuan dan
membuang unsur-unsur lain yang tak relevan
agar bisa ditinjau dari satu sudut pandang. Hal
ini dimaksudkan agar analisa dapat menembus
sampai ke wilayah yang paling mendasar dari
sekedar realitas yang hanya tampak dipermu-
kaan.

Akhirnya, sebagai sebuah pendekatan yang
relatif baru, baik di wilayah ilmuilmu sosial mau-
pun filsafat, semiologi mau tak mau harus dis-
ambut atau paling tidak diperkenalkan dalam
studi-studi filsafat. Memang, pada beberapa ra-
tus tahun yang lalu filsafat telah memiliki metode
yang sampai saat ini masih juga sering digunak-
an dalam mendekati fenomena yang muncul.
Namun, perkembangan dan dialektika sejarah

dan sosial tidaklah mandeg pada saat metode-
metode itu dirumuskan. Metode-metode yang
adapun sesungguhnya juga merupakan hasil
dari dialektika dan perkembangan sosial-histo-
ris kala itu. Artinya, filsafat atau kajian-kajian fi-
losofis tidak harus menutup diri terhadap
perkembangan. Toh, kalau kita melacak sejarah
pemikiran timur dan terutama barat, perde-
batan di seputar metode-metode pendekatan
selalu ramai dan bahkan sangat menarik untuk
diikuti, sehingga di tengah ramainya perkem-
bangan dan perdebatan-perdabatan isu-isu kon-
temporer tidak membuat kita semua yang
menekuni bidang filsafat menjadi “katak dalam
tempurung”. e

DAFTAR PUSTAKA

Alexander Irwan dan Ingrid Semaan, 1993, Mempersatukan Struktur, Ruang dan Waktu: Sebuah Kri-
tik Terhadap Pendekatan Pascastrukturalis, dalam Prisma edisi Januari, 1993, LP3ES, Ja-

karta.

Al-Azmeh, Aziz., 1994, Aziz Al -Azmeh: “Retradisionalisasi Islam, Jalan Menuju Kemajuan  dalam Is-

lamika, Mizan & Missi, Bandung.

Bakker, A. dan A. Charris Zubair,, 1990, Metodologi Penelitian Filsafat, Kanisius, Yogyakarta.
Barthes, Roland., 1981, The Grain of the Voice: Interviews 1962-1980, Hill and Wang, New York.

. 1968, Elements of Semiolagy, Great Britain, London.

. 1983, The Fashion System, Hill and Wang, New York.

. 1977, Image-Music-Text, Hill and Wang, New York.

., 1975, The Pleasure of the Text, Hill and Wang, New York.

. 1985, The Semiotic Challenge, Hill and Wang, New York.

. 1983, Mythologies, Hill and Wang, New York.
Berger, Peter L. dan Thomas Luckman., 1990, The Social Construction of Reality, terjemahan: Hasan

Basri, Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah tentang Sosiologi Pengetahuan, 1990, LP3ES,

Jakarta.

Beilharz, Peter (edited)., 1991, Social Theory: A Guide to Central Thinkers, Allen & Aunwin, Australia.
Bertens, K., 1985, Filsafat Barat Abad XX Mid IL Perancis, PT Gramedia, Jakarta.
Rahmanto, B., 1993, Ke Arah Pemahaman Lebih Baik Tentang Mitos; dalam Basis, September, XL,II.

No. 9, Yogyakarta.

Camus, Renaud., 1993, De la Bathmologie; dalam Magazine Litteraire, Octobre No. 314, De France.

Cassier, Ernst., 1944, An Essay on Man, terjemahan: Alois A. Nugroho, Manusia dan Kebudayaan: Se-
buah Esai Tentang Manusia, 1987, PT Gramedia, Jakarta.

Culler, Jonathan., 1983, Barthes, Fontana Paperbacks, Great Britain.

Daeng, Hans., 1991, Manusia, Mitos, dan Simbol; dalam Basis, Januari, XL,. No.1, Yogyakarta.

Davidson, Hugh M., 1968, The Critical Position of Roland Barthes: Contemporary Literature, Summer.
De Mauro, Tulio., 1988, Pengantar: dalam Pengantar Linguistik Umum, Gadjah Mada University
Press, Yogyakarta.

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT
Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes
Fajar W. Hermawan

105



Dhavamony, Mariasusai., 1973, Phenomenology of Religion, terjemahan: A. Sudiarja dkk, Fenome-
nologi Agama, 1995, Kanisius, Yogyakarta.

Edwards, Paul (editor in Chief)., The Encyclopedia of Philosophy, volume V, The Macmillan Compony
& The Free Press, New York.

Encyclopxdia Britannica (volume 15)., 1768, Myth, Society of Gentlemen in Scotland.

Rudy Gunawan, Fx., 1993, Filsafat Sex, Bentang, Yogyakarta.

Graff, Marina et Jean Baccouche., 1993, Chronologie, dalam Magazine Litteraire, Octobre No. 314, De
France.

Guiraud, Pierre., 1971, Mythologies de notre temps: dalam La Semiologie, Presses Universitaires, De
France.

Gunawan Mohamad., 1996, Kata Pengantar; dalam buku Postmodernisme: Tantangan bagi Filsafat,
Kanisius, Yogyakarta.

Harimurti Kridalaksana., 1988, M. Ferdinand de Saussure; Bapak linguistik Modern dan Pelopor
Strukturalisme: dalam Pengantar Linguistik Umum, Gadjah Mada University Press, Yogy-
karta.

Hadi Susilo., 1993, Tempat Manusia dalam Arkheologi Pengetahuan Michel Foucault: Hakikat Penge-
tahuan dan Cara Kerja Ilmu-ilmu (Capita Selekta Seri Filsafat Driyarkara: 5), PT. Grame-
dia Pustaka Utama, Jakarta.

Heddy S.A Putra., 1995, Levi-Strauss di Kalangan Orang Bajo, dalam Kalam No. 6, 1995, Pustaka Uta-
ma Grafiti, Jakarta.

Hawkes, Terence., 1977, Structuralism and Semiotics, University of California Press, California.

Hoed, Benny H., 1995, Kata Pengantar; dalam buku Strukturalisme, Yayasan Obor Indonesia, Jakarta.

Holt, Alex., 1991, Wiltiamson: The Structures of Advertising, dalam Communication Research Trends,
Vol. 11 No. 3, London.

Junus, Umar,, 1981, Mitos dan Komunikasi, Sinar Harapan, Jakarta.

. 1988, Karya Sebagai Sumber Makna; Pengantar Strukturalisme, Dewan Bahasa dan Pusta-
ka Kementerian Pendidikan Malaysia, Kuala Lumpur.

Kirk, G. S., 1983, Myth Its Meaning and Functions in Ancient and Other Culture, London, university of
California Press

Koch, Tom., 1990, The News as Myth: Fact and Context in Journalism, GreenWood Press,United States
of America.

Kris Budiman., 1994, Dari Semiologi ke Ideologi; dalam Basis, Oktober, Vol. XLIII, No. 10, Yogyakarta.

. 1994, Wacana Sastra dan Ideologi, Pustaka Pelajar, Yogyakarta.

Kurzweil, Edith., 1980, The Age of Structuralism Levi-Strauss to Foucault, Columbia University Press,
New York.

Lechte, John., Fifty Key Contemporary Thinkers: From Structuralism to Postmodernity, Routledge,
London and New York.

Leahy, Louis., 1984, Manusia Sebuah Misteri: Sintesa ftlosofis tentang makhluk paradoksal, PT Grame-
dia, Jakarta.

Lavers, Annette., 1982, Roland Barthes: Structuralism and After, Harvard University Press, Harvad.

Levi-Strauss, Claude., 1966, The Savage Mind, The University of Chicago Press, Chicago.

Luxemburg, Jan van, dkk., Inleiding in de Literatuurwetenschap, terjemahkan: Dick Hartoko, Pengan-
tar IlImu Sastra, 1992, PT Gramedia, Jakarta.

Magnis-Suseno, Frans., 1992, Filsafat sebagai Ilmu Kritis, Kanisius, Yogyakarta.

Milner, Andrew., 1992, Contemporary Cultural Theory: An Introduction, Allen & Unwin Autralia.

Norris, Christopher., 1982, Deconstruction: Theory and Practice, Methuen, London and New York.

Piaget, Jean., 1968, Le Structuralisme: terjemahan: Hermoyo, Strukturalisme, 1995 Yayasan Obor In-
donesia, Jakarta.

Peursen, C.A. van., 1989, Strategie Van De Cuhuur, terjemahan: Dick Hartoko, Strategi Kebudayaan,
Kanisius, Yogyakarta.

Ritzer, George., 1992, Sociological Theory, McGraw-Hill, New York.

Saussure, Ferdinand de., 1973, Cours de Linguistique Generale, terjemahan: Rahayu S. Hidayat, Pen-

DHARMASMRTI
106

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138



gantar Lingustik Umum, 1988, Gadjah Mada University Press, Yogyakarta.

Scholes, Robert., 1974, Structuralism in Literature: An Introduction, New Haven and London, Yale
University Press.

Selden, Raman., 1985, A Reader’s Guide to Contemporary Literary Theory, terjemahan: Rahmad ].
Pradopo, Panduan Pembaca Teori Sastra Masa Kini, 1982, Gadjah Mada University, Yog-
yakarta.

Silverstone, Roger,, 1981, The Message of Television: Myth and Narrative in Contemporary Culture,
London: Heinemann Educational Books.

Sinclair, John., 1987, Images Incorperated: Advertising as Industry and Ideology, London.

Sindhunata., 1983, Dilema Usaha Manusia Rasional, PT Gramedia, Jakarta.

Supriyadi., 1992, Pengantar Analisis Struktural Roland Barthes; dalam Basis, Agustus, XLI. No. 8, Yo-
gyakarta.

Susanto, P. S Hary,, 1987, Mitos: Menurut Pemikiran Mircea Eliade, Kanisius, Yogyakarta.

Suseno, Franz Magnis., 1992, Filsafat Sebagai [Imu Kritis, Kanisius, Yogyakarta.

Strurrock, John (edited)., 1979, Structuralism and Since: From Levi Strauss to Derrida, Oxford Uni-
versity Press, Oxford.

Tomaselli, Keyan G and Arnold Shepperson., 1991, Popularising Semiotics; dalam Communication
Research Trends, Volume 11 No. 2.

. 1991, Popularising Semiotics; dalam Communication Research Trends, Volume 11 No. 3.

Thompson, John B., 1985, Studies in the Theory of Idealogy, University of California Press, Berkeley
Los Angeles.

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT
Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes = 1()7
Fajar W. Hermawan



