
91

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

Fajar W. Hermawan

Abstract

Most of the philosophers assert that every human effort to uncover the myth eventually would be 

trapped or bring out a new myth. Since the myth is important in order to form the structure of the hu-

man mind, then, it is interesting to discuss the analysis proposed by Roland Barthes. The contributions 

of Barthes, with his study of myth, at least would open a new horizon regarding the understanding, the 

structure, and the relations of the myth with the real world.

Barthes’ efforts in analyzing the myths, especially the contemporary myths, might be taken to be dif-

ferent from what were done by the earlier experts. The studies of Barthes have developed the aware-

ness and the new horizon about things previously taken unimportant and trivial, especially in the con-

text of the modern world.

abstrakSebagian kalangan pemikir menyatakan, bahwa setiap usaha manusia membongkar mitos akh-irnya terjebak atau melahirkan mitos baru. Mengingat pentingnya mitos dalam rangka membentuk struktur alam pikiran manusia, maka di sini menarik menampilkan analisa yang dilontarkan Roland Barthes. Karena, kontribusi Barthes atas studinya tentang mitos, paling tidak akan membuka cakrawala baru bagi kita terhadap pengertian, struktur dan relasi-relasi mitos dengan  dunia nyata.Usaha Barthes dalam melihat mitos terutama mitos kontemporer dapat dikatakan berbeda den-gan apa yang dilakukan oleh para ahli sebelumnya. Studi Barthes akan mitos ini menambah kesada-ran dan cakrawala baru tentang hal-hal yang semula dianggap sepele, terutama dalam konteks du-

nia modern. 

Kata kunci: Mitos, Barthes, Ketidaksadaran

MItOs DaN rELasI KEtIDaKsaDaraN MasYaraKat

telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis 

Modern dalam Perspektif roland Barthes

Oleh:
fajar W. HermawanMedia Online beritagar.id,Jakartafajarwh89@gmail.com

I. PENDaHULUaN 

1.1. Latar Belakang MasalahMitos merupakan salah satu cara beradanya manusia di dunia. Ungkapan tersebut berasal 
dari Mircea Eliade, seorang ahli sejarah agama-agama primitif. Dalam sebuah bukunya yang 
berjudul Myth, Dreams and Mysteries, the en-

counter between contemporary faiths and archa-

ic reality (1974), Eliade mengatakan, mitos merupakan salah satu sistem yang amat penting (kalau bukan fundamental), karena mitos meru-pakan dasar kehidupan sosial dan kebudayaan 
manusia. Mitos dibangun sebagai dasar orienta-

si ontologis dan eksistensial manusia atau me-minjam istilah Max Weber — ideal tipe-nya.Studi atas mitos dalam perspektif sejarah agama, seperti yang dilakukan Eliade, untuk 



92

DHARMASMRTI

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138

pertama kalinya dilakukan oleh seorang berke-bangsaan Jerman, Karl Otried Muller’s: Studi 
Muller ini kemudian dituangkan ke dalam karya 

berjudul Prolegomena zu einer wissenchaftliehen 

Mythologie (1825). Akan tetapi karya itu rupan-

ya kurang begitu disambut di kalangan intelek-tual kala itu. Maraknya kajian atas wacana mitos 
baru telihat setelah Max Muller, seorang yang ju-ga ahli sejarah agama primitif, menerbitkan karya awalnya, Essays in Comparative Mythology 

(1856), dan kemudian disusul karya kedua, Con-

tributions to the Science of Mythology (1897). Pa-da karya awal, Muller mengatakan, “mythology is 

the result of “disease of language” (Britannica, 1768: 1133). “Penyakit bahasa” (disease of lan-

guage) ini ditunjukkan dengan mengamati asal-

usul mitos dan berkembang di masyarakat saat itu. Menurutnya, mitos yang diciptakan orang-
orang arkhais kala itu, kebanyakan (kalau tidak 

keseluruhan) berasal dari elemen-elemen alam, khususnya epifani-epifani matahari. Asal-usul dewa-dewa yang diciptakan manusia semula 
adalah sebuah nama (nomina), namun kemudi-an dijadikan sebagai dewa (numina).Ketidaksetujuan terhadap konsep yang dike-mukakan Muller muncul dari seorang antropo-log evolusionis Inggris, Andrew Lang (1844-1912). Lang (Susanto, 1987: 24-25) dalam buku 
berjudul Custom and Myth, Modern Mythology 

dengan tegas mengkritik yang dikatakan Muller. 

Ketidaksetujuannya terutama menyangkut kon-sep Muller tentang munculnya mitos yang di-katakannya sebagai “penyakit bahasa” (disease 

of language). Menurut Lang, sistem mitos ber-

mula dari sejarah manusia yang mengikuti suatu perkembangan yang seragam dari kebiadaban menuju keberadaban dan bekas-bekas keper-cayaan serta kebiasaan primitif yang masih tetap hidup di antara petani-petani pedalaman dan di antara orang-orang yang masih biadab pada ja-

man sekarang.Sebuah pendekatan agak berbeda dalam me-mahami mitos juga dilakukan oleh para antrop-olog Inggris seperti Sir James George Frazer, Jane Harrison, Gilbert Murray, dan sejumlah in-

telektual lain mencoba menjelaskan mitos-mi-

tos kuno jaman Yunani dan daerah-daerah timur dalam perspektif ritual magis. Dalam perspektif 
ini, objek-objek mitos lebih cenderung ke dunia tumbuh-tumbuhan sebagai pengganti figur `tu-han’. Sebagian dari mereka berkesimpulan bah-wa ritual-ritual lebih dulu ada daripada pencip-

taan mitos-mitos. Mitos adalah pedoman dalam menjelaskan upacara ritual.
Sedangkan bagi sebagian orang Inggris dan Scandinavia, mitos dan ritual dipahami sebaaai dua hal yang tak bisa dipisahkan satu sama lain. 

Sebagaimana dilakukan oleh S.H Hooke dengan menunjukkan figur raja yang ada di dunia timur. Raja menurut kepercayaan orang timur adalah representasi tuhan. Oleh karena itu ia menjadi pusat pengkultusan. “Karena raja adalah pen-anggungjawab keselamatan kosmos”, kata G. 
Widengren.Sumbangan penting dalam memahami pe-

mikiran mitos dan mistis sebagaimana telah dibuat oleh para filsuf dan psikolog. Pendekatan baru terhadap mitos sangat berhutang budi pa-

da hasil yang telah dilakukan secara etnologis. Studi terhadap kehidupan masyarakat archais ini merupakan studi ilmiah. Menurut pendeka-tan ini, masyarakat atau orang primitif kala itu menganggap mitos sebagai sebuah cerita yang 
benar-benar terjadi dan bahkan lebih dari itu, 

sebuah cerita, bagi masyarakat ini, lebih berhar-ga daripada harta benda. Bagi masyarakat ini, mitos atau “cerita yang dianggap benar” meru-pakan hal yang sangat suci, patut diteladani dan memiliki arti yang sangat penting. Hal ini seb-agaimana dikatakan oleh Malinowski:
 “Studied alive, myth... is not an explanation in 

satisfaction of a scientific interest, but a narra-

tive resurrection of a primeval reality, told in 

satisfaction of deep religious wants, moral 

cravings, social submissions, assertions, even 

practical requirements. Myth fulfills in primi-
tive culture an indispensable function; it ex-

press, enhances, and codifies belief; it safe-

guards and enforces morality; it vouches for 

the efficiency of ritual and contains practical 
rules for the guidance of man. Myth is thus a 

vital ingredient of human civilization; it is not 

an idle tale, but a hard-worked active force; it 

is not an intellectual explanation or an artistic 

imagery, but a pragmatic charter of primitive 

faith and moral wisdom... These stories... are to 

the natives a statement of a primeval, greater, 

and more relevant reality, by which the present 

life, fates, and activities of mankind are deter-

mined, the knowledge of which supplies man 

with the motive for ritual and moral actions, as 

well as with indications as to how to perform 

them” (Britannia, 1768; 1133). 



93

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

Fajar W. Hermawan

 “Studi tentang mitos selama ini bukanlah se-buah penjelasan memuaskan bagi minat ilmi-
ah, namun hanya sebuah cerita kebangkitan realitas masa lampau, mengisahkan tentang 
keinginan-keinginan religius mendalam, ida-man-idaman moral, kepatuhan-kepatuhan sosial, permohonan-permohonan, bahkan persyaratan-persyaratan praktis. Mitos-mi-tos dalam kebudayaan primitif berfungsi seb-agai pemenuhan terhadap kejelasan, mem-pertinggi dan menyusun keyakinan; menjaga dan melaksanakan moralitas; menjamin efisiensi ritual dan berisi aturan- aturan prak-tis sebagai pedoman manusia. Dengan 
demikian mitos adalah hal yang sangat vital dalam peradaban manusia; ia bukanlah seke-

dar dongeng belaka, namun sebagai kekuatan yang sungguh-sungguh aktif; bukan pula se-buah penjelasan intelektual atau khayalan-khayalan artistik, namun sebagai inti prag-matis dari kepercayaan primitif dan kebajik-an moral... Cerita-cerita ini merupakan state-men pokok jaman purba yang hebat, dan merupakan kenyataan lebih relevan saat hid-up, nasib, dan aktifitas-aktifitas pikiran ma-nusia yang terbatas, pengetahuan yang men-gisi manusia dengan motif bagi tindakan-tin-

dakan ritual dan moral dan juga dengan indi-kasi-indikasi seperti bagaimana menampil-
kannya.”Berbagai penelitian dan pendekatan terha-dap mitos tersebut akhimya membawa para ahli untuk menarik definisi secara tegas. Definisi yang bisa diterima, baik oleh ahlinya maupun bukan, sepakat mengartikan mitos sebagai se-

buah kenyataan kultural yang luar biasa kom-pleks yang bisa didekati dan diintrepretasikan dari berbagai variasi dan sudut pandang yang lengkap. Definisi ini agaknya kurang begitu memenuhi karena tidak mencakup arti mitos se-

bagai sebuah cerita sejarah yang sakral, mitos hanya dilihat dalam hubungan dengan peristiwa yang berlaku batas waktu tertentu saja. Dengan 
kata lain, mitos menceritakan bagaimana, kare-na berhubungan dengan perbuatan yang berbau supranatural, sebuah kenyataan bisa bereksis-tensi, tentang alam atau hanya sebuah fragmen-tasi dari kenyataan (biasanya berupa kepulauan, spesies-spesies tumbuhan, berbagai macam perilaku manusia ataupun institusinya). Mitos, 
dengan demikian dan karena selalu berkait den-

gan “kreasi”, maka mitos juga selalu berhubun-

gan dengan bagaimana sesuatu itu dihasilkan sampai menjadi ada. Pendeknya, mitos selalu 
menggambarkan berbagai variasi dan selalu menawarkan berbagai pemecahan tentang sega-

la sesuatu secara dramatik dan sakral dalam bentuk cerita-cerita atau perlambang-perlam-bang alam. Atau, mitos selalu menganggap ceri-
ta-cerita sakral dan kemudian seolah menjadi 

sebuah “kebenaran sejarah”, karena mitos selalu 

menghubungkannya dengan realitas.Pada perkembangan selanjutnya, ketertari-kan para ahli akan mitos semakin merebak. Ber-bagai disiplin ilmu dan metode pun lantas digu-nakan. Hal ini nampak seperti yang dilakukan 
Emile Durkheim (1858-1917) yang menggunak-an pendekatan dari sudut sosiologis. Menurut Durkheim (Susanto, 1987: 19), bentuk agama yang paling elementer dapat ditemukan dalam totemisme. Totem adalah suatu objek yang pe-nyembahannya, bukan dewa, binatang, tetum-buhan atau zat partikuler, melainkan suatu daya gaib atau zat yang impersonal, yang walaupun menjiwai segala makhluk, namun tidak menjadi 
identik dengan salah satunya. Ia adalah keselu-ruhan alam semesta yang dipenuhi oleh kekua-saan atau daya gaib yang luput dari setiap pen-

gamatan.Dalam pengamatannya terhadap mitos yang 
berkembang di suku bangsa Arunta, menurut Durkheim, adalah apa yang disebutnya sebagai 
the sense of the sacred (kepekaan bagi hal-hal su-ci). Kepekaan terhadap hal-hal suci ini menurut-nya dialami saat orang-orang berkumpul dan 
mengalami suasana khusus, lalu dari interaksi timbul sejumlah kepercayaan, kewajiban dan la-

rangan yang bercorak khusus juga, seolah-olah ada daya gaib yang menopang segala-galanya. 
Daya-daya gaib yang ditakuti, dihormati, disem-

bah manusia tak lain adalah komunitas ma-

syarakat itu sendiri. Sebagaimana dikatakan Durkheim:
 “Kita tidak usah meragukan kebenaran, bah-wa masyarakat dengan pengaruh atas ang-gotanya memiliki semua kondisi yang perlu supaya perasaan dapat timbul dalam hati anggotanya, bahwa sesuatu tata suci benar-benar ada di atas mereka” (Veeger, 1990: 

159).

Dorongan dari dalam (inner force) individu-



94

DHARMASMRTI

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138

individu yang “melembaga” dalam komunitas masyarakat tersebut, mau tak mau, pada akh-

irnya membentuk semacam tata norma yang ha-rus dipatuhi bersama-sama. Kepatuhan, ketaku-tan dan penghormatannya terhadap mitos den-

gan
.
 demikian adalah semacam “representasi kolektif ’ (representation collective) bagi ma-syarakat tersebut. Mitos atau pada temuan Dur-kheim berupa totemisme ini memiliki sifat sos-ial. Masyarakat, menurutnya, adalah “dewa” bagi para anggotanya. Sedangkan bagi Mircea Elliade 

dalam buku berjudul Beelden err symbolen (1963) mengatakan, simbol berfungsi untuk mengungkapkan aspek-aspek terdalam dari ke-nyataan yang tidak terjangkau oleh alat penge-

nalan lain. Gambar, simbol, dan mitos mengung-kapkan masalah modalitas-ada yang paling ra-hasia dan mampu mengungkapkan situasi-batas 
manusia bahkan tidak hanya situasi historis saja (Daeng, 1991: 16-17). Situasi-batas, kata Elliade, 
adalah situasi yang ditemukan manusia-manu-sia, ketika ia sadar akan tempatnya dalam uni-
versum. Makin manusia mengangkat diri atas 

momen historis dan membiarkan keinginannya menghayati arketipe-arketipe, maka ia makin 
menjadikan dirinya sebagai makhluk yang penuh dan utuh. Pada akhirnya penelaahan ter-hadap ketiganya membuka jalan untuk lebih mengenal manusia sebelum terjalin dalam peris-tiwa sejarah. Rupa-rupa simbol bisa berubah dari masa ke masa, namun fungsinya tetap sama.Roland Barthes, dalam sebuah buku berupa kumpulan esai ke 4-nya, berjudul La mythologie 

aujourd’hui (1984) mengatakan bahwa terben-

tuknya mitos dalam masyarakat tak lain karena adanya kesadaran kolektif yang menggerakkan pikiran-pikiran individu. Pembentukan kesada-ran ini pada akhirnya memberikan ruang pada 
individu-individu untuk mematuhinya secara bersama-sama (Barthes, 1984: 79). Pembentu-kan pola sistem semacam ini secara implisit juga pernah disinggung oleh seorang filsuf dan ahli 
kebudayaan asal Belanda, van Peursen. Bagi 

Peursen, rasa takut akan ancaman yang ada di luar dirinya merupakan manifestasi dari krisis 
eksistensial yang melanda komunitas masyara-kat itu. Hal ini bisa dilihat pada hampir semua lingkup kebudayaan.Selanjutnya, Peursen mencoba mengklasifi-kasikan perkembangan pemikiran manusia menjadi tiga tahap. Tahap pertama, apa yang disebutnya sebagai tahapan mitis atau dalam is-

tilah Lucien Levy-Bruhl (1857-1939) disebut 

pensee prelogique (pemikiran pra-logis). Pada tahap ini manusia merasa dirinya terkepung 
oleh suatu kekuatan-kekuatan gaib yang ada di sekitarnya. Lalu, pada tahap kedua atau apa yang disebutnya sebagai tahapan ontologis. Pada ta-hap ini sikap manusia sudah “terbebas” dari ta-hap pertama (tahap mitis). Ia tidak lagi dalam kepungan kekuasaan mitis, melainkan dengan 
kebebasannya ingin meneliti segala sesuatu. Ma-nusia sudah mengambil jarak terhadap lingkun-

gan sekitarnya. Manusia mulai mengadakan suatu pendekatan terhadap objek yang dilihat-

nya dan ingin menemukan hakikat (ontologi) objek-objek itu. Dan selanjutnya, perkembangan pemikiran manusia sampai pada tahap terakhir yakni tahap
.
fungsional. Pada tahap ini perkem-bangan pemikiran manusia jauh lebih berkem-bang dari ke dua tahap sebelumnya. Manusia ti-

dak lagi sekedar mengambil jarak, melainkan 

membangun relasi-relasi baru dengan alam 

sekelilingnya. la berusaha mensistematisasi per-soalan-persoalan lama dan dalam waktu yang sama berusaha pula mencari jawaban jawaban-nya. Di sini rasio merupakan “dewa” (Peursen, 1990: 34-85).Sigmund Freud (1856-1939) lewat pendeka-tan psikoanalisis juga mencoba menganalisis proses pembentukan mitos serupa. Freud (Sus-anto, 1987: 26-30) dalam buku Totem und Tabu melihat terbentuknya mitos lewat kasus kom-pleks Oidipus. Dalam komplek Oidipus ini Freud melihat terjadinya pembunuhan bapak pertama, suatu pembunuhan primordial yang secara ber-ulang-ulang dilakukan dalam setiap korban-kor-ban totemis. Dalam menerangkan pembunuhan primordial ini Freud meminjam dua istilah mas-

ing-masing berasal dari Atkinson (primordial 

horde) dan Robertson Smith (persatuan korban 

totemis).

Dalam primordial horde, ayah berlaku “seena-knya” terhadap sang ibu. Ketika anak sudah merasa dewasa, sang anak merasa cemburu ter-hadap perlakuan ini. Kecemburuan sang anak 
dilihatnya sebagai “ancaman” bagi sang ayah. 

Ketika mereka bergabung bersama kembali ter-jadi ambivalensi terhadap ayah. Di satu sisi mer-

eka merasa benci, di sisi lain mereka merasa bersalah. Dari sini muncul dua tabu yang paling tua dan sangat berarti: larangan membunuh bi-natang totem yang menjadi ayah pengganti dan larangan untuk kawin dengan anggota-anggota 



95

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

Fajar W. Hermawan

dari totem yang sama. Perjamuan totemis ini mengenang kembali pembunuhan primordial dan menetapkan semacam rekonsiliasi dengan totem ayah (Susanto, 1987: 26). Pada titik ini Freud ingin menjelaskan bagaimana wilayah ketidaksadaran manusia menampilkan sesuatu yang irrasional. Hipotetis Freud ini, sebagaima-na ditafsirkan oleh Neo-Freudian, adalah bersi-fat psikologis bukan historis.Hal ini juga pernah diungkapkan oleh psiko-log Carl Gustav Jung. Bagi Jung, mitos bukan sekedar petunjuk atau perjanjian dalam institusi 
sosial dan kultural, melainkan suatu kenyataan psikologis, ungkapan dari arketipe atau gamba-ran primordial mengenai ketidaksadaran kolek-tif (Dhavamony, 1995: 152). Isi kesadaran kolek-tif yang termanifestasi dalam diri, atau apa yang disebut Jung sebagai arketipe arketipe. Salah sa-tu bentuk arketipe-arketipe ini misalnya berupa kecenderungan-kecenderungan yang merupak-

an kodrat manusia atau model-model tingkah laku. Arketipe paling penting, menurutnya adalah arketipe diri (keseluruhan manusianya). Jung yakin bahwa pada setiap peradaban, manu-sia bekerja melalui proses individuasi menuju 
realisasi diri.

Lalu, realisasi diri ini membentuk satu kesat-

uan dengan alam sekelilingnya. Dan di sini, men-empatkan Claude Levi-Strauss, ahli antropologi 
budaya Perancis sangatlah menarik. Strauss, ju-ga mendapat julukan “Bapak Strukturalisme 
Perancis”, mencoba menganalisa dan mensiste-matisasi mitos-mitos yang hidup di suku-suku Indian di pedalaman Brazil. Hasil penelitian itu 
kemudian menjadi master of piece, diberi judul 

Tristes Tropiques (1955). Pada karya awal inilah Levi-Strauss memperkenalkan suatu metode 
yang sama sekali baru di bidang ilmu-iimu sos-

ial. Metode baru itu disebut strukturalisme. La-lu, pada karya-karya berikutnya Strauss berusa-

ha konsisten dengan metode yang ditekuninya 

tersebut.

Dalam analisa tentang mitos yang tumbuh di 

suku Indian tersebut, Strauss mencoba mer-ekam aktivitas keseharian mereka: misalnya, 
cara-cara suku Indian memasak dan makan, perdagangan barter, peraturan-peraturan men-genai perkawinan dan sebagainya. Menurutnya, apa yang terjadi di sana tak lepas dari sistem yang ada dan menunjukkan suatu pola-pola ser-

ta kaidah-kaidah tertentu. Itu semua diyakinin-ya sangat umum dan tidak hanya terdapat di su-

ku-suku Indian saja, melainkan ada pada setiap lingkup kebudayaan, termasuk kebudayaan kita saat ini (Kurzweil, 1980: 14 17).
Analisis Strauss tentang mitos tak jauh beda dengan analisis Freud tentang mimpi. Hal ini 

terlihat dalam salah satu artikel, The Structural 

Study of Myth (1955). Menurutnya:
 “...like dreams, myths are the articulation of 

unconcious cultural desires which are for some 

reason inconsistent with the concious experi-

ence of the world” (Wittig, 1975; 10). “... seperti halnya mimpi, mitos-mitos meru-pakan artikulasi dari hasrat ketidaksadaran 
kultural yang dalam sesuatu alasan tidak be-gitu konsisten dengan pengalaman sadar ten-

tang dunia.”

Bagi Strauss, mitos bisa diuraikan sebagaima-

na kita menguraikan musik. Sebagaimana diu-raikan Strauss berikut ini:
 “In order to read on orchestra score, the me-

lodic line must be read diacronically across the 

page, while the harmony must be understood 

synchronically, up and down the lines and 

spaces of the staff, in its chord structure. It is in 

the balance between harmonic pattern and 

melodic movement that music and language-

or music and myth-are alike” (Wittig, 1975: 
10). “Untuk dapat membaca tatanan not balok 
dalam sebuah orkesta, garis melodik harus 

dibaca secara diakronikal dalam satu hala-man; sementara itu alunan harus dipahami 
secara sinkronik, naik dan turunnya garis-

garis dan ruang-ruang not itu dalam struktur 

chord. Alunan melodi itu ada di antara kes-eimbangan pola harmonis dan gerakan melo-

dis menyebabkan hubungan musik dan baha-sa atau musik dan mitos menjadi serupa.”
Yang ingin dikatakan Strauss adalah bagaima-na mitos yang hidup dalam suatu lingkup kebu-

dayaan itu terbentuk dan membentuk kesada-

ran masyarakatnya. Sebab, menurut Strauss, 

struktur mitos itu mencerminkan struktur ma-

syarakatnya.

Dalam sebuah karya akbar, Mythologiques, yang terdiri dari empat jilid tebal, Strauss beru-



96

DHARMASMRTI

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138

saha menyelidiki dan menafsirkan sekitar dela-pan ratus mitos yang hidup di suku Indian (Amerika Utara dan Selatan). Jilid pertama di-beri judul: Yang mentah dan yang dimasak (Le 

cru et cuit, 1964), jilid kedua: Dari madu sampai 
abu (Du miel airx cerrdres, 1967), jilid ketiga: Asal-usul sopan santun di meja makan (L ‘orgine 

des manieres de table, 1968) dan yang keempat dengan judul: Manusia telanjang (L’homme nu, 

1971).Pada karya ini, seperti yang ditulis Bertens (1985: 398), Strauss mengadakan pembedaan elemen-elemen yang mendasari setiap mitos. 
Unsur dasar itu, dalam istilah Strauss, disebut 

mytheme (mitem). Di sini Strauss menyodorkan contoh tentang mitos Oidipus. Mitem pertama ketika Oidipus membunuh ayahnya. Lalu, mitem kedua ketika Oidipus menikahi ibunya. Mitem-mitem itu menurut interpretasinya, memiliki relasi- relasi oposisional. Mitos, lanjutnya, tidak boleh hanya dibaca seperti buku, dari kiri ke 
kanan. Namun, ia sekaligus harus dibaca dari atas ke bawah. Pembacaan yang demikian ini, menurutnya, agar kita bisa menangkap pola atau sistem-sistem tentang fenomena mitos pada se-tiap kebudayaan. Strauss menyakini bahwa pola atau sistem mitos yang berlaku di jaman primitif 
tak jauh beda dengan sistem mitos jaman mod-

ern.Fenomena-fenomena mitos jaman sekarang (modern) inilah yang coba diungkap oleh Ro-land Barthes (1915-1980). Secara berani, kreatif 
dan sedikit liar, Barthes melihat tumbuhnya mi-

tos-mitos baru di kalangan borjuasi Perancis modern. Analisa dan kritik terhadap kebuday-

aan dan masyarakat borjuis ini dituangkannya 

dalam salah satu karyanya Mythologies (1957). 

Fenomena mitos baru ini, menurut Barthes, teli-hat pada pembentukan image (citraan); pesan-pesan dari perusahaan periklanan, dunia hi-buran, sastra, dan kebudayaan pop (popular cul-

ture).

Bagi Barthes, dalam menganalisa mitos yang 

berkembang dalam dunia sehari -hari, mitos adalah sebuah pesan, ia bukanlah sebuah kon-sep, ide ataupun objek. Sebagaimana diuraikan-nya lebih rinci:
 “More specifically, myth is defined `by the way 

it utters its message’: it is thus a product of 

`speech’ (parole), rather than of `language’ 
(langue). With ideology, what is said is crucial, 

and it hides. With myth, how it says what it 

says is crucial, and it distorts. In fact, myth `is 
neither a lie nor a confession: it is an inflexion” (Lechte, 1994: 124) “Lebih jelas lagi, mitos didefinisikan `dengan caranya menyampaikan pesannya’: jadi mitos dihasilkan dari `tuturan’ (parole), daripada sekedar `bahasa’ (langue). Bagi ideologi, apa yang dikatakan adalah penting dan tersem-bunyi. Adapun bagi mitos bagaimana ia men-gatakan apa yang dia katakan penting dan 
karena itu menyebabkan distorsi. Kenyataan-nya, mitos bukanlah merupakan suatu kebo-hongan atau sebuah pengakuan: ia adalah se-buah perubahan bentuk.”
Berbagai kecenderungan (trend) baru kaum 

borjuasi Perancis mulai dari dunia masak-me-masak, model-model striptease di klub-klub 
malam, maraknya iklan-iklan sabun dan diter-jen, kegemaran para kandidat berfoto, status mobil Citroen DS, karakter umum film-film Ro-mawi, dan kegemaran orang-orang Perancis akan minuman anggur, susu, keripik, steak coba 
diamati oleh Barthes.Dengan mengadopsi konsep linguistik Ferdi-
nand de Saussure, sebagaimana kaum Struk-turalis pada umumnya, Barthes mencoba men-

guak ideologi yang tersembunyi (hidden) pesan-pesan yang disampaikan oleh media massa. Se-miologi ini beranggapan bahwa selama perbua-tan dan tingkah laku manusia membawa makna atau selama berfungsi sebagai tanda, harus ada dibelakangnya sistem pembedaan dan konvensi 
yang memungkinkan makna itu. Hal ini berarti bahwa tanda-tanda yang bukan bahasa pun me-miliki komponen-komponen tanda seperti upa-

cara, mode, sastra, dan lain-lain. Oleh karena itu, 

kata Barthes, mitos sebagai salah satu dari seki-an banyak sistem tanda harus dilihat pada pem-

bentukan makna di belakangnya. Bukan hanya 

itu, Barthes juga menyerang tidak saja mitos-mi-tos yang baru berkembang, namun ia pun juga menyerang beberapa mitos yang telah mapan. Di sini Barthes, dengan menggunakan dua per-angkat semiologi (kode dan pesan) ingin menun-jukkan kontradiksi-kontradiksi pada masyara-

kat modern.



97

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

Fajar W. Hermawan

1.2. Landasan teoriManusia hidup selalu membutuhkan orienta-si atau pegangan. Orientasi atau pegangan ini bi-sa berupa seperangkat nilai-nilai sebagai sanda-

rannya. Manusia telah berusaha dengan berb-

agai cara, termasuk di dalamnya adalah usaha 

membentuk mitos mitos. Lantas, sebagian orang pun berusaha membentuk dan mempercayai mitos-mitos tadi. Yang lain berusaha pula untuk 
membentuk “tandingannya”. Yang terakhir ini biasanya berupa logos. Usaha mempertentang-

kannya bagai sebuah dialektika.

Mitos sesungguhnya mengandung struktur 

dan berelasi dengan realitas sosial. Mitos terkait dengan alam pikiran bawah sadar individu dan 
masyarakat. Ia mencerminkan keadaan ma-

syarakatnya. Bagaimana masyarakat saling 

berkomunikasi atau mengadakan interaksi den-

gan mitos-mitos. Dan sesungguhnya ada sebuah ‘ideologi’ yang tersembunyi di balik semuanya.
1.3. Metode PenelitianPenelitian ini bersifat historis-fakual tentang pemikiran tokoh, dalam hal ini Roland Barthes. Penelitian ini difokuskan pada salah satu topik 

yang dibicarakan Barthes yakni Mythologies. Pembahasan karya ini lebih penulis tekankan pada dimensi filsafat sosialnya. Topik Mytholo-

gies pemikiran Roland Barthes akan diselidiki 
dengan menggunakan langkah-langkah metodis (Bakker, 1990: 63-65) sebagai berikut:
1. Interpretasi. Dengan metode ini pemikiran 

Barthes coba untuk diselami untuk menang-kap maksud dan nuansa-nuansa pemikiran 
Barthes yang khas.

2. Kesinambungan Historis. Dalam hal ini di-coba dicari benang merah yang ada dalam pe-mikiran Barthes. Pelacakan pemikiran dimu-lai dari latar belakang sejarah, pemikiran-pe-mikiran yang mempengaruhi, relasi dengan tokoh-tokoh lain (baik sejaman maupun se-belumnya), dan konsepsi pandangan-pan-

dangannya sendiri.

3. Komparasi. Dengan cara ini, pemikiran Barthes dicoba dibandingkan dengan pemiki-ran tokoh lain untuk mempertegas perbe-

daan.

4. Heuristika. Di sini dicoba diungkapkan ten-tang pandangan atau pemahaman tentang mitos baru pada konteks kelas borjuasi Per-

ancis.

II. PEMBaHasaNKelahiran filsafat bermula dari jasanya dalam mengadakan pendobrakan dan peruntuhan se-jumlah mitos-mitos zaman primitif yang saat itu dipercayai sebagai kebenaran tunggal (mutlak). 
“Kebenaran-kebenaran”, ketika itu seolah-olah 

sudah harga mati. Atas jasa dan keberanian 

orang-orang bijaklah, mitos “kebenaran” itu satu 

demi satu runtuh dan silih berganti orang lantas menemukan penjelasan- penjelasan rasional.Istilah mitos, mengacu pada Encyclopaedia 

Britannica (1768: 1132), berarti segala sesuatu yang berlawanan (the opposed) dengan realitas 

nyata. Cerita tentang nabi Adam (the invesible of 

man, menurut istilah Encyclopaedia) misalnya, 

adalah sebuah cerita sejarah buatan yang digu-nakan untuk melukiskan dewa Zulus atau gam-

baran tentang orang yang berasal dari Polenisia. 

Istilah mitos sendiri dalam bahasa Yunani men-

gandung arti ‘fable’, ‘tale’, ‘talk’, atau ‘speech’ yang 

kesemuanya mengandung arti dongeng. Sedang-kan menurut Kirk (Rahmanto, 1993: 324) mitos 
secara etimologis berasal dari `muthos’ (Yunani) yang berarti suatu cerita atau kata yang diucap-kan. Secara lebih luas, mitos merupakan suatu pernyataan, sebuah cerita, atau alur dari sebuah 
lakon.

Penggunaan istilah mitos (muthos, Yunani) sendiri untuk pertama kali bisa dijumpai dalam 
buku Republic-nya Plato. Plato memakai istilah 

‘muthologia’, artinya menceritakan cerita. Na-

mun, istilah mitos digunakan Plato secara varia-tif, terutama untuk menerangkan atau membuat alegori-alegori tentang berbagai fenomena (ter-utama fenomena alam). Plato membaginya menurut tiga macam fungsi. Masing -masing: fungsi alegoris, fungsi genetic explanations, dan fungsi parascientific explanations. Dengan mitos 

ini, Plato ingin menunjukkan suatu komitmen intelektual dalam menjelaskan pertanyaan-per-tanyaan tentang kebenaran dan kepalsuan (Ed-ward, 1967: 435).Namun, istilah mitos seringkali dilawankan 
dengan istilah logos atau istilah yang berlaku se-

belumnya, historia. Pada akhirnya istilah mitos ini menunjukkan pada ‘what cannot really exist’. Kedua istilah itu mengandung “oposisi” atau me-minjam istilah Levi-Strauss, oposisi binner. Ke-benaran irrasional selalu dipertentangkan den-

gan kebenaran rasional. Hal ini bisa dilihat dari sejarah peradaban dan kebudayaan Yunani kuno 



98

DHARMASMRTI

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138

hingga sekarang. Pada masa kebudayaan Yunani kuno, mitos-mitos mengacu pada alam yang tumbuh bak jamur di musim penghujan. Manu-sia berusaha mencari jawaban-jawaban seputar mitos alam semesta. Namun, jawaban-jawaban 
yang diberikan masih saja dalam bentuk mitos. Artinya, jawaban itu masih bisa “lolos” dari se-tiap kontrol rasio. Mitos dalam pengertian ini menurut Sindhunata (1983: 124) adalah keirra-sionalan, tahyul, khayalan atau pendeknya ses-

uatu yang tak berada dalam kontrol kesadaran 

dan rasio manusia. Kondisi demikian, memin-

jam istilah Sindhunata, disebutnya dilema usaha 

manusia rasional.Para ahli mitologi mengatakan, sifat dan haki-
kat mitos adalah non-teoritis dan sering me-nampik setiap kategori-kategori dasar dalam pemikiran kita. Dan logika — kalaupun ada logi-ka di sana tidak dapat disesuaikan dengan kon-sepsi kita mengenai kebenaran empiris ataupun kebenaran ilmiah (Cassirer, 1987: 111). Bahkan setiap orang yang berusaha menyelidiki mitos seringkali menjumpai banyak kesulitan. Usaha -usaha penyelidikan mitos ini bisa kita jumpai, misalnya pada Stoa. Stoa berusaha memecah-kannya dengan membuat interpretasi alegoris. Metode Stoa ini bahkan sempat bertahan sam-pai pada awal abad modern.Lalu pada Bacon, kita temui sebuah kritikan 
atas metode yang dikembangkan Stoa. Bacon mengatakan bahwa sesungguhnya apa yang kita temukan pada dunia mitos tak lain adalah dunia kepura-puraan. Penyelidikan terhadap mitos be-lum sampai pada masalah-masalah yang terse-

mbunyi di baliknya. Berbeda dengan metode 

yang sebelumnya, metode modern tidak men-ganggap mitos semata-mata mempunyai tujuan tertentu saja. Metode modern berasumsi bahwa mitos dibentuk di atas alam bawah sadar. Maka, 
tak ayal kalau Durkheim mengatakan mitos 

adalah cerminan masyarakatnya. Hal ini seb-agaimana diuraikannya: “...bahwa kita tak akan mampu membuat penjelasan adekuat tentang mitos apabila ki-
ta hanya menelusuri asal-usulnya dalam du-

nia jasmani, atau dalam intuisi atas gejala-ge-

jala alamiah. Model sejati mitos bukanlah alam, melainkan masyarakat. Semua motif dasar pada mitos adalah proyeksi dari ke-hidupan sosial manusia. Karena proyeksi ini, maka alam menjadi cermin dunia sosial: 

mencerminkan semua corak dasar, organisasi 

dan sosoknya, divisi-divisi dan sub-sub divisi yang ada” (Cassirer, 1987: 120).Dalam arti tertentu ungkapan Durkheim mengandung maksud, mitos yang tumbuh pada kebudayaan manapun dan kapanpun akan me-miliki pola, sistem dan struktur sama dengan pola-pola dalam masyarakat di mana mitos itu tumbuh. Sedang pada Freud kita akan menemui bahwa mitos berpusat pada satu tema psikologis 
saja, yakni seksualitas. Berbeda dari keduanya, Frazer mengatakan mitos harus dipahami lewat gairah batin, mobilitas, keanekaan dan prinsip 
dinamisnya. Lebih konkret lagi, mitos baru gam-pang dipahami lewat tindakan, daripada lewat pikiran dan khayalan. Mitos, kata Horkheimer, merupakan hasil dialektika antara manusia den-

gan realitas sosial. Mitos tidaklah otonom. Mitos tak dapat mengenal dirinya sendiri: mitos ter-

jadi, ada dan mengenal dirinya sendiri hanya 

berkat dan di dalam usaha manusia rasional.Dalam perspsektif agama, mitos oleh J. van Baal (Daeng, 1991: 16) dikatakan sebagai cerita 
yang di dalamnya mengandung kerangka sistem 

suatu religi yang di masa lalu atau di masa kini 

telah atau sedang berlaku sebagai kebenaran ke-

agamaan. Mitos adalah suatu cara untuk men-gungkapkan dan menghadirkan yang Kudus me-lalui konsep serta bahasa simbolis. Melalui mi-
tos, sebagai kerangka acuan, memungkinkan manusia memberi tempat kepada berbagai ma-cam ragam kesan dan pengalaman yang telah di-perolehnya semasa ia hidup. Oleh G.S. Kirk di-katakan bahwa mitos dapat memiliki signifikan-

si melalui struktur yang secara tidak sadar 

mungkin menggambarkan elemen-elemen 

struktur masyarakat yang menghasilkan, atau sikap perilaku tipikal dari pembuat mitos itu 
sendiri.Pada titik ini Van Peursen (1989: 37) men-gatakan, mitos berfungsi sebagai pedoman dan arah tertentu kepada sekelompok orang atau 
masyarakat. Atau dengan kata lain, mitos mem-berikan semacam pedoman terhadap kelakuan 
manusia. Dalam arti kata modern, mitos menga-tasi makna cerita atau peristiwa yang isinya leb-ih padat yang terdiri dari serangkaian peristiwa-peristiwa atau reportase-reportase. Pada mitos, kata Sindhunata (1983: 125) pasti mengandung 
the idea of activity. Ia merupakan representasi 
dari yang ilahi. Dalam usaha manusia rasional 



99

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

Fajar W. Hermawan

juga ada semacam representasi, yakni apa yang disebut daya guna ilmu pengetahuan. Hork-heimer menunjukkan bahwa representasi itu mengandung pengertian yang rasional, sedang-

kan daya guna adalah mitos. Pada masyarakat 

kuno, mitos bukan hanya sekedar kisah tentang yang ilahi, namun juga representasi atau peng-

hadiran kembali dari yang ilahi. Dalam ritus hal itu akan semakin tampak jelas. 
Ritus selalu berusaha menghadirkan yang ku-

dus, yakni dengan jalan mengulangi secara sim-bolis perbuatan purba yang pada awal mula se-jarah dilakukan oleh para dewa untuk menjadi-
kan alam semesta. Dalam meniru arche-tipe atau peristiwa purba tersebut, maka ritus meng-hubungkan secara vital masa kini yang profan dengan masa purba yang sakral. Hubungan itu 
vital karena menjamin berlangsungnya dunia 

atau masyarakat sekarang. Berkat sakralisasi waktu ini, maka waktu yang bersifat sementara ini dikaitkan pada keabadian, kepada yang ilahi. Jadi sebenarnya mitos mengandung pengertian yang rasional bahwa representasi itu bukan sekedar representasi, tapi di balik representasi itu ada yang ilahi pada dirinya sendiri. Dengan 
kata lain, mitos dalam bentuk ritus tersebut han-

ya sekedar cara untuk menhadirkan yang ilahi lagi. Representasi itu bukan yang ilahi sendiri. 
Dalam mitos ada juga yang dinamakan sub-stitusi. Substitusi ini pada masyarakat kuno bisa berupa binatang, manusia ataupun tumbuhan. Binatang, sapi gemuk, sehat, tak betpenyakit misalnya, dipilih oleh komunitas masyarakat un-tuk dipersembahkan (substitusi) pada peristi-wa-peristiwa tertentu. Bentuk-bentuk substitusi ini memang bisa berbeda-beda antara periode kebudayaan satu ke periode kebudayaan lain. 

Pada kebudayaan modern, substitusi ini bisa ki-ta jumpai pada nilai-nilai yang bersifat ekono-mis. Atmosfir kebudayaan modern telah mampu 
menggiring kesadaran manusia akan nilai-nilai baru sebagai arahan pedoman. Maraknya iklan-iklan, atau mode -mode pakaian merupakan penjelmaan mitos baru yang sangat menarik.Manusia berada dalam suatu kepungan-ke-pungan mitos yang invisible. Orang ingin meng-

enyahkan totalitas itu, namun ‘bahkan untuk mengontrolnyapun ia tak mampu’, kata 
Horkeimer dan Adorno dalam bukunya Dialectic 

of Enlightement (1973). Lalu lahirlah apa yang 
dinamakan mimeis (ketidakmampuan berkreasi 
atau dorongan ingin meniru begitu saja). Manu-

sia hanya bisa meniru yang given (terberi). Ia ti-dak lagi mampu mengadakan suatu “pemberon-takan atau pendobrakan” terhadap realitas di 
sekelilingnya.

Pada konteks inilah Barthes ingin mengung-kap dan membongkar “ideologi ideologi” di balik 
mitos kaum borjuasi Perancis. Terbentuknya mi-

tos baru di kalangan borjuasi Perancis ini dia-

nalisa dengan meminjam teori linguistik Ferdi-nand de Saussure. Atau —  sebuah teori yang merupakan pengembangan lebih lanjut dari Strukturalisme — disebut semiologi. Yakni se-buah metode yang bermula dari penyelidikan 
Saussure mengenai bahasa. Saussure merasa penyelidikan terhadap bahasa tidak harus di-
lakukan dengan melacak akar-akar historisitas-nya. Keraguannya segera terjawab ketika Dur-

kheim (1858-1917) menerbitkan sebuah buku 

berjudul Des Ngles de la Methode Sociologiques 

(1885). Saussure berkesimpulan bahwa kajian mengenai bahasa dapat bersifat ilmiah tanpa harus kembali pada sejarah.Ajaran Durkheim yang sempat memberikan inspirasi bagi Saussure itu mengatakan bahwa fenomena (dalam istilah Durkheim disebutnya fakta sosial) bisa diteliti secara ilmiah seb-agaimana ilmu fisika meneliti objek kajiannya. 
Fenomena, menurut Durkheim, lahir dari akal budi manusia akan terus hidup dalam realitas sosial dan fenomena itu berada di luar kehendak individu. Fenomena tersebut mampu mengen-dalikan impuls-impuls bawah sadar yang men-gatur segala macam perilaku agar sesuai dengan 
standar masyarakatnya. Atas dasar itu Durkheim 

membedakan antara kesadaran individual dan kesadaran kolektif masyarakat.Berangkat dari anggapan Durkheim itu, Sau-ssure menganggap bahasa sebagai “benda” yang terlepas dari pemakaian penuturnya, karena di-wariskan dari penutur lain yang mengajarkan-nya, dan bukan ciptaan sang individu. Selanjut-

nya Saussure membedakan tiga term dalam penelitiannya. Term pertama disebutnya parole, yakni keseluruhan apa yang dianjurkan orang, 
termasuk konstruksi-konstruksi individu yang muncul dari pilihan penutur, atau pengucapan-pengucapan yang dipilih secara bebas. Parole merupakan manifestasi (bukan fakta sosial) in-

dividu dari bahasa. Yang kedua adalah gabungan 

dari parole dan kaidah bahasa disebutnya lan-

gage. Bagi Saussure, langage belum bisa disebut fakta sosial karena di dalamnya masih terkand-



100

DHARMASMRTI

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138

ung factor- faktor individu yang berasal dari did si penutur. 
Sedangkan yang ketiga disebutnya langue, yakni keseluruhan kebiasaan yang diperoieh se-cara pasif yang diajarkan oleh masyarakat baha-sa, yang memungkinkan para penutur sailing 

memahami dan menghasilkan unsur-unsur yang dipahami penutur dalam masyarakat (Harimur-ti, 1988: 5-7). Bagi Saussure bahasa tak lain 
adalah khasanah tanda. Tanda bahasa, menurut-nya, menyatakan konsep dan citra akustik (im-

age acoustique), dan bukan merupakan benda ataupun nama, melainkan wujud psikis dua mu-ka. Wujud psikis dua muka itu disebutnya seb-agai konsep atau signifie (yang ditandai/petan-

da) dan yang lain disebutnya sebagai citra akus-

tik atau signifiant (yang menandai/penanda). 
Bagi Saussure, bahasa (sebagai sistem tanda) bukanlah terletak pada aspek material, melain-kan lebih pada subtansi itu sendiri (Hawkes, 1977: 24). Lebih lanjut Hawkes mengatakan:
 “The linguistic sign can be characterized in 

terms of the relationship which pertains be-

tween its dual aspects of `concept’ and of 
‘sound ­image’ ...or signified (signifie) and sig-

nifier (signifiant). The structural relationship 

between the concept of a tree (the signified) 
and the sound image made by the word `tree’ (the signified) thus constitutes a linguistic 

sign, and a language is made up of these; it is a 

system of signs that express ideas” (1977: 25). “Tanda linguistik dapat dicirikan dalam isti-
lah-istilah hubungan yang menyinggung an-tara dua aspeknya, `konsep’ dan `citra bunyi’...
atau petanda (signifie) dan penanda (signifi-
ant). Hubungan struktural antara konsep se-buah pohon (petanda) dan citra bunyi yang disebabkan oleh kata pohon (penanda) meru-pakan sebuah tanda linguistik, dan sebuah bahasa terbentuk olehnya; bahasa adalah se-buah sistem tanda yang mengungkapkan ide-
ide.”Harimurti (1988: 24) mengatakan bahwa tu-juan linguistik adalah pencarian sistem 

(=langue) tersebut dari kenyataan konkret (=pa-

role). Ajaran inilah yang mendasari kelahiran Strukturalisme. Menurut Jean Piageat, penger-tian struktur itu mencakup suatu tatanan wu-jud-wujud yang mencakup keutuhan transfor-

masi, pengaturan diri, dan totalitas. Keutuhan mengandung pengertian setiap wujud tatanan yang ditampilkan bukan semata-mata tatanan belaka, melainkan tiap-tiap komponen struktur itu tunduk pada kaidah intrinsik dan tidak mem-punyai keberadaan bebas di luar struktur. 
Pendeknya, ada relasi antara masing-masing komponen.

Bagi Levi-Strauss sistem-sistem kebudayaan merupakan gabungan yang membentuk sejenis 
bahasa. Dengan memahami masyarakat sebagai sebuah sistem bahasa, seperti yang digambar-

kan oleh Saussure, maka di sini Strauss ingin mengatakan bahwa “tindakan-tindakan bawah sadar” masyarakat dengan mudah bisa dipaha-mi. Praktek-praktek pendekatan strukturalisme bisa kita lihat pada beberapa karya Strauss. Levi-Strauss, seperti dikutip Hedy Sri Ahimsa-Putra (1995: 124-125) mengatakan, bahwa kebutu-han menganalisis mitos perlu untuk dilakukan 
dengan asumsi, pertama, mitos itu seperti mim-pi individual atau kolektif yang harus dianalisa maknanya agar dapat diungkap makna induvid-ual atau kolektifnya. Kedua, suatu fenomena yang bermakna (mitos) dapat dilihat sebagai fenomena kebahasaan, yang baru dapat dipaha-mi pesannya jika kita telah mengetahui struktur 
dan makna berbagai elemen yang ada di dalam-nya. Lebih jauh Strauss mengatakan:
 “...structuralism in the study of language made 

linguistics the most advanced of the social sci-

ences. It did so precisely because such a scien-

tific analysis of human language and speech, it 
was claimed, did not recur the analyst to be 

bound up with speaker’s intuitions; the linguist 

can access a level of reality and structure which 

escapes the speaker’s consciousness. Thus lin-

guistics could empirically discover universal 

features underlying the sound structure of hu-

man language” (Crick, 1992; 162).
 “... strukturalisme dalam studi bahasa menja-dikan linguistik sebuah ilmu yang paling ma-

ju di antara ilmu-ilmu sosial. Hal itu sangat tepat, karena analisis ilmiah bahasa dan tu-

turan manusia yang demikian, sebagaimana pengakuannya, tidak hanya terjalin antara para analis dengan intuisi pembicara; para ahli linguistik bisa mengakses pada tataran realitas dan struktur yang melepaskan kes-adaran si pembicara. Dengan demikian para 



101

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

Fajar W. Hermawan

ahIi linguistik secara empiris dapat menemu-

kan secara universal gambaran-gambaran pokok universal yang mendasari struktur bu-

nyi dan bahasa manusia.”

Berkat jasa Saussure inilah kemudian analisa terhadap berbagai fenomena fenomena sosial 
merebak di kalangan ilmuan Perancis saat itu. Hal ini terutama sejak Levi-Strauss mengadop-sinya untuk menganalisa berbagai fenomena ke-

budayaan.

Di tengah-tengah maraknya kajian-kajian 

Strukturalisme itulah nama Roland Barthes seb-

agai salah satu intelektual Perancis mencuat. Pa-

da salah satu karyanya Mythologies dengan jelas terlihat pengaruh Strukturalisme tak dapat di-pungkiri. Sebagaimana ditulis sendiri oleh Barthes dalam pengantarnya;
 “...an ideological critique bearing on the lan-

guage of so-called mass culture; on the other, a 

first attempt to analysis semiologically the me-

chanics of this language. I had just read Sau-

ssure and as a result acquired the conviction 

that by treating `collective representations’ as 
sign-system, on might hope to go further than 

the pious show of unmasking them and ac-

count in detail for mystification which trans-

forms petit-bourgeois culture into a universal 

nature” (Barthes, 1972; 9). “…. sebuah kritik ideologi berhubungan erat 
dengan bahasa yang juga disebut kebudayaan massa; di lain pihak, sebuah usaha awal men-

gadakan analisis secara semiologi dengan menggunakan piranti bahasa. Saya telah 
membaca tulisan Saussure dan sebagai hasil-nya menumbuhkan keyakinan bahwa dengan menganggap “representatif kolektif” sebagai sistem tanda, dengan harapan selanjutnya bi-sa lebih bersikap alim dalam mengudarinya 
dan memberi keterangan secara detail ten-tang mistifikasi yang mengubah kebudayaan 
burjois kecil menjadi alam universal.”Di sini terlihat jelas bahwa “mythologies, has 

developed, become more precise complicated and 

differentiated. it has become the theoretical locus 

wherein a certain liberation of the `significant’, 
kata Barthes lebih lanjut.

Barthes mencoba mengamati kecenderungan baru kehidupan sehari-hari masyarakat Peran-

cis. Refleksi atas dunia keseharian masyarakat 
Perancis ini dimulai dengan mengamati berb-agai fenomena yang terjadi: artikel-artikel di su-rat kabar, kegemaran orang-orang foto di musim liburan, film, dan dunia hiburan. Semuanya men-

jadi subjek analisis Barthes tentang mitos.

Pemahaman Barthes atas mitos ini bukanlah dalam pengertian tradisional. Lebih jauh Barthes mengatakan bahwa mitos adalah sebuah tipe tu-

turan (myth a type of speech). Mitos merupakan 
sebuah sistem komunikasi (system of communi-

cation) dan itu bisa dilihat lewat pesan-pesan yang dibawanya. Dengan demikian mitos, pada pengertian Barthes ini, merupakan sistem semi-ologi lapis kedua (un systeme semiologique sec-

ond). Pada sistem komunikasi, menurut Barthes, 

ada yang dinamakan citra (image). Lewat pem-

bentukan citra yang berarti juga mengandung pesan-pesan objek tuturan masuk ke wilayah 
kesadaran yang semuanya tak disadari oleh ma-syarakat. Pembentukan citra ini bisa meliputi berbagai hal, seperti Pierre Guiraud (1971: 117) mengatakan:
 “La notion d’image est un des concepts-clefs de 

notre culture; tout at un chacun a la sienne: les 

acteurs, le hommes politiques, les femmes du 

monde; et le moindre d’entre nous est soucieux 

de ne pas ternir ni compromettre cette image 

de pere attentif, d’epoux fidele, de bon citoyen 
ou de mauvais gargon qu’il construit et prote-

ge jalousement”.

 “Pengertian tentang citraan (image) meru-pakan salah satu kata kunci pada kebudayaan kita. Masing-masing orang punya pemak-naannya sendiri, seperti para aktor, politikus, dunia kaum wanita atau pria. Atau kita — paling tidak — pernah merasakan menemu-kan citraan ayah yang penuh perhatian yang setia, warga negara yang baik atau anak nakal dengan membentuk watak dan melindungin-

ya dengan rasa kasih sayang.”Mitologis mengungkapkan visi tentang ma-

nusia dan dunia. Ia menandakan sebuah organ-

isasi tentang alam dan masyarakat. Dan ia hadir dalam suatu khayalan yang tak pernah jelas. la 

memungkinkan hadir kembali secara kebetulan di bawah variasi-variasi cerita menurut sistem signifikasi yang tetap dan terstruktur dengan 
baik, kata Guiraud. Selanjutnya Guiraud me-



102

DHARMASMRTI

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138

ngatakan:
 “Lorsqu’on dit mythes on pense generalement 

a des cultures primitives, archaiques, a des 

formes de pensee prelogique, et il est bien vrai 

que c’est dans ces cultures, closes et stabilisees, 

que de tels codes sont les plus faciles a observ-

er, de meme qu’on y trouve sous des formes 

simples et figees des codes sociqux ritualises 
qui ont leur origine dans I’histoire lointaine et 

I’inconscient collectif” (1971: 117).
 “Sementara itu, ketika kita berbicara tentang 

mitos, yang terbayang dalam diri kita adalah kebudayaan primitif, bentuk-bentuk pikiran pra- logik, semacam kode-kode yang lebih mudah diamati. Juga bentuk- bentuk sederha-

na dari kode-kode ritus sosial yang sudah membeku, berasal dari sejarah masa lampau dan sejarah ketidaksadaran kolektif.”Hidup di jaman modern ini ada banyak pili-
han bebas dan lebih rasional. Namun, hal ini merupakan representasi dari alam bawah sadar 
yang timbul dari mitos.

 

III. PENUtUP 

3.1. KesimpulanSebagai kesimpulan harus segera diungkap-kan beberapa kata tentang ahli mitologi. Nam-pak terdengar terlalu sombong. Sebelumnya orang dapat memprediksi ahli mitologi, bilama-na ada, sedikit kesukaran, dalam perasaan bila 
tidak dengan menggunakan metode. Benar bah-wa, dia tidak akan punya masalah dalam per-asaan yang diluruskan: apapun bentuk kesalah-an itu, mitologi jelas berpartisipasi dalam men-ciptakan dunia. Berpegang sebagai suatu prinsip bahwa manusia dalam lingkungan masyarakat burjuis dalam segala hal mencelupkan diri ke dalam gejala alam yang salah, di sini membawa 
ke dalam hal lagi, menemukan asumsi hubungan yang paling tidak canggih dan tidak berdosa, di-
berikan sebelumnya yang mana ketidakbersala-

han tersebut diharuskan untuk diterima (taken 

for granted). Pembukaan selubung yang dibawa dari hal di atas, oleh karenanya akan membawa ke dalam sebuah aksi politik: itu bisa ditemukan pada se-buah ide bahasa bisa dipertanggungjawabkan. 

Oleh karena itu mitologi kemudian mempostu-latkan adanya suatu kebebasan. Jelas, bahwa 
dalam kondisi ini mitologi berharmonisasi den-gan dunia, tidak sebagai dia sendiri, tetapi seb-agaimana dia ingin tercipta menjadi dirinya 
sendiri. Bechate mengatakan untuk hal ini den-gan kata ambigius: einverstandniss, pada saat pengertian tentang realitas dan kekomplekan 
yang mengikutinya.

Keharmonisan ini menyelaraskan ahli mi-tologi, namun tidak mampu mengisinya, sehing-ga pada dasar statusnya masih belum bisa diser-

takan. Diselaraskan oleh dimensi tersebut ahli 

mitoiogi sebetulnya masih jauh dari hal itu. Ka-ta-katanya mampu menembus wilayah metaba-

hasa, tetapi tidak melakukan “tindakan” apa-apa; secara umum dia membuka selubungnya 
atau memang benarkah demikian ? Tugasnya se-lalu nampak ambigius, terpatri oleh keaslian eti-kanya. Dia bisa hidup secara revolusioner den-gan tidak jelas: mengacu pada karakter kesada-ran diri akan fungsinya. Hal ini nampak sebagai 
sesuatu yang agak sedikit kaku dan tidak jelas, 

terjerumus dan terlalu disederhanakan yang 

menamakannya sebagai semua tingkah laku in-telektual dengan fondasi politik secara terbuka (tipe-tipe literatur “tidak diinginkan” secara tak terbatas lebih “elegan”; mereka berada di tem-patnya sendiri dalam metabahasa).Juga, ahli mitologi membatasi dirinya sendiri 
dari semua konsumen mitos, dan ini bukan hal kecil, bila ini diterapkan pada bagian tertentu dari kolektivitas yang baik. Tetapi ketika sebuah mitos mencapai keseluruhan komunitas, kemu-

dian terbentuk adalah ahli mitologi harus nam-pak aneh bila dia ingin untuk meliberalisasikan mitos. Apapun bentuk generalisasi, pada ke-

nyataannya mitos selalu ambigu, karena dia merepresentasikan kemanusiaan yang sangat mendalam bagi mereka yang tidak mempunyai apa-apa untuk kemudian meminjamnya demi 
rasa aman. Untuk memisahkan dari Tour de 

France atau “anggur Perancis yang baik”, misal-

nya, sama dengan membatasi diri sendiri dari 

mereka yang disuguhi atau diterima oleh mere-ka sendiri. Ahli mitologi terperosok untuk hidup dalam sebuah sosialitas teoritis; untuknya, me-

masukkan diri dalam masyarakat, terbaik adalah harus berperilaku jujur: tempat tinggal sosiali-tas yang paling cocok untuknya terletak pada moralitas paling baik. Hubungannya dengan du-

nia adalah dalam tatanan sarkasme.



103

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

Fajar W. Hermawan

Orang harus bisa pergi lebih jauh. Dalam hal 
ini ahli mitologi tidak dimasukkan dalam seja-rah saat dia berprofesi untuk melakukan tinda-

kan. Kondisi dimana dia berada dalam bahasa 

komunitas adalah absolut untuknya, hal itu ten-tunya akan mampu mengisi tugas untuk melaku-

kan suatu tindakan dia harus tinggal dalam tu-gas ini tanpa harapan kembali atau dengan asumsi apa pun menerima bayaran. Hal ini dila-rang padanya untuk berimajinasi bagaimana du-

nia secara konkret akan terbentuk, saat objek kritiknya musnah. Utopia adalah kekayaan yang tak mungkin untuknya: dia sangat meragukan bahwa kebenaran esok hari yang menurutnya merupakan kebalikan mutlak dari kebohongan hari ini. Sejarah tak pernah menyakinkan ke-benaran yang mutlak dan sederhana akan lawan dari suatu hal: dia membuka selubung, pada saat 
yang sama membuat dirinya sendiri, solusi-solu-si yang tak bisa dipercaya, sintesis-sintesis yang 
tak bisa diramalkan. Ahli mitologi tak akan pernah berada pada situasi seperti nabi Musa: dia tak bisa melihat tanah yang dijanjikan untuknya, kepositifan 
esok hari secara keseluruhan tersembunyi di balik kenegatifan hari ini. Semua nilai-nilai dalam diri muncul padanya sebagai aksi-aksi destruktif. Keakuratan yang, kemudian muncul menutupi yang sebelumnya terjadi tak akan per-nah terbukti. Penilaian subjektif dari sejarah ini yang merupakan intisari dari kejadian dari masa 
yang akan datang adalah omong kosong, akan tetapi merupakan ramalan apocalipse dari ke-

jadian saat ini yang sudah disebutkan oleh Saintjust dalam sebuah peribahasa aneh: “apa yang menyumbangkan ke dalam republik meru-pakan destruksi total dari apa yang diberikan padanya.” Ini seharusnya tidak bisa dimengerti di dalam nilai yang meragukan: “seseorang har-

us membersihkan jalan sebelum merekonstruk-

si”. Copula mempunyai makna yang menyulitkan yang untuk beberapa orang terdapat sebuah malam gelap yang subjektif dari sejarah dimana 
masa yang akan datang menjadi suatu esensi, merupakan destruksi yang esensial dari masa lampau.Seorang lagi yang tidak setuju pada ahli mi-
tologi adalah yang secara konstan mau men-

jalankan resiko yang menyebabkan realitas yang 

mana dia seharusnya menahannya, agar tidak nampak. Hal yang sangat terpisah dari semua kata-kata D. S 19 merupakan objek yang secara 

teknologi didefinisikan sebagai: mampu dalam kecepatan tertentu melawan angin di jalan ter-tentu dan lainnya. Dan tipe realitas ini tidak bisa diucapkan oleh ahli mitologi. Ahli mekanik, in-sinyur, terlebih-lebih oleh penggunanya sendiri. 
Sebab, berbicara tentang objek, selain ahli mi-tologi pasti tidak akan terpaku pada metabaha-

sa. Di luar sistem ini ia mempunyai nama sendi-ri, yaitu apa yang disebut ideologisme. Zhdano-visme telah secara lengkap menyatakannya (tanpa membuktikan secara insidental, yang pa-

da saat ini dihindari) di dalam Lukacks bagian awal, di dalam linguistiknya Marr, di dalam karya-karya seperti tersebut dalam Benichauo atau Goldmann, berlawanan dengan ke-

beradaannya tentang sebuah realitas antara re-alitas dan manusia, antara deskripsi dan ekspla-nasi, antara objek dan pengetahuan.
3.2. Beberapa Catatan KritisPendekatan semioiogi terhadap fenomena sosial-budaya memang tergolong cukup baru di bidang ilmu-ilmu sosial dan filsafat. Namun, pendekatan ini sebagaimana pendekatan-pendekatan filsafat lainnya-merupakan suatu pendekatan yang tidak ingin menegasikan begi-tu saja pendekatan-pendekatan lama yang per-

nah dilakukan. la merupakan sutau pelengkap perangkat pendekatan yang dipandang oleh pa-ra pendiri dan pengikutnya dalam membidik re-alitas, sehingga merupakan suatu dialektika 
yang mau tak mau harus diakui memiliki kelebi-han. Meskipun begitu, bukan berarti pendeka-tan ini lebih unggul dibanding pendekatan lain-

nya. Yang harus segera ditekankan di sini adalah, 

kelahiran dan hubungan bagaimana yang terjadi 

antara strukturalisme dan semiologi kurang be-gitu diketahui secara persis atau dalam pandan-gan Umar Junus, keduanya merupakan dua ca-bang ilmu yang terpisah. Sejalan dengari hal itu, Terence Hawkes se-cara implisit mengatakan bahwa kedua cabang ilmu itu merupakan dua hal yang terpisah: yang satu (strukturalisme) memberikan perhatian terhadap struktur atau cara analisa suatu karya 
sastra, sedang yang satu lagi (semiologi) banyak memberikan perhatiannya pada tanda atau makna yang dapat diberikan pada suatu tanda. Tak jarang pula antara kedua cabang ilmu sering mengadakan kerja sama dalam penelitian. Meskipun begitu, kedua cabang ilmu itu tetap bersumber pada satu landasan linguistik Sauss-



104

DHARMASMRTI

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138

urian.Masalah yang segera timbul dari pendekatan strukturalisme ini adalah jika ia bersifat ideolo-

gis maka akibat yang ditimbulkannya adalah ad-anya `kematian manusia’ atau apa yang sering didengung-dengungkan sendiri oleh penganut-nya sebagai `kematian subjek’. `Kematian manu-sia’ di sini dimaksudkan bahwa manusia tidak lagi bisa dipandang sebagai suatu realitas `sui 
generis’ dan khas, yang lebih tinggi, unik dan ab-solut terhadap alam semesta. Jauh daripada sekedar memberi arti arti (signifikasi) kepada 
realitas eksteren, sebaliknya realitas itu sendiri 

secara total menernukan kondisi manusia.Pada perkembangan selanjutnya atau pada perkembangan yang bisa diamati akhir-akhir ini adalah apa yang disebut sebagai postmodern-

isme atau meminjam istilah Jaques Derrida, 
dekonstruksionisme. Aliran terakhir ini adalah perkembangan lebih lanjut dari strukturalisme. Derrida sendiri pada awalnya beranggapan bah-wa strukturalisme adalah tahap yang diperlukan 
ke arah dekonstruksionisme. Pendekatan ini be-ranggapan bahwa teks merupakan pusat se-galanya atau apa yang disebut Maliarme dengan 
“le Text y parlant de lui meme et sans voix 

d’auteur” — ”teks berbicara sendiri tanpa suara dari penulisnya.”
Dengan munculnya aliran yang terakhir ini 

(postmodernisme) sering dikatakan bahwa filsa-fat sedang mengalami “pembalikan kearah ba-

hasa” (Linguistic Turn). Beberapa tahun lalu isti-lah-istilah kunci filsafat, seperti “Roh”, “pengala-

man”, dan “kesadaran”, akhirnya kini istilah kun-ci yang populer adalah “bahasa”. Barangkali pe-

nyebutan istilah kunci yang terakhir ini terlalu gegabah. Terbukti istilah “pengalam” dan “kes-adaran” masih sering beredar dalam wilayah ka-jian filsafat. Tapi paling tidak, aliran ini mencoba mengembalikan semua persoalan pada kebun-tuan bahasa dalam menangani fenomena-fenomena yang muncul belakangan ini atau me-minjam bahasa B. Sugiarto adalah “pengistime-waan fungsi deskripsi bahasa dalam filsafat.”Perkembangan ini sebetulnya bisa dilacak pa-da periode-periode sebelumnya. Periode Frege, Husserl, Wittgenstein awal, dan Carnap, bahasa masih dipahami secara Logosentris. Dalam hal ini dimensi-dimensi dasar bahasa dianggap han-ya tampil dalam fungsi-fungsinya, misalnya dalam bentuk penilaian, pernyataan, dan repre-sentasi. Periode kedua terlihat pada pergeseran 

pemikiran Wittgenstein dalam kemunculan fil-safat bahasa sehari-hari sekitar tahun 50-an 
yang terkenal dengan teori “speech-act”nya. Bag-inya bahasa hanya dapat dimengerti dalam kerangka “bentuk-bentuk kehidupan” yang merupakan konteks bagi pemakaian bahasa itu. Periode ketiga, sebagian tokohnya terpenga-ruh oleh perkembangan di luar filsafat sendiri, yaitu wilayah sastra dan kritik teks pada umum-nya, dan sebagian lagi rnerupakan perkemban-gan lanjut dari dunia filsafat sendiri, bahasa akh-

irnya dilihat dari nilai intinsik, dikaji ulang haki-kat dan fungsinya. Pada periode ketiga ini ban-yak melibatkan ilmu-ilmu lain, seperti semiolo-gi, strukturalisme, hermeneutik, dan post-strukturaiisme. Tokoh-tokoh yang terlibat — untuk menyebut beberapa nama saja yang ber-pengaruh-adalah Martin Heidegger, Jaques Der-

rida, Paul Ricoeur, Roland Barthes, Michel Fou-

cault, Richard Rorty, dan lain sebagainya.Bahasa, kata Heidegger, adalah rumah tempat 
tinggal sang Ada, atau dengan kata lain bahasa adalah rumah bagi pengalaman-pengalaman 
yang sarat dengan makna. Dengan demikian dapat dikatakan bahwa bahasa adalah cara ke-

nyataan itu hadir dan bermakna bagi manusia, cara kenyataan menyingkapkan diri kepada ma-

nusia.

Pada konteks inilah kajian semiologi menarik untuk dipertimbangkan atau pada tataran yang lebih luas — seperti yang dipersoalkan para kaum post-strukturalis ataupun postmodernis — yang mencoba melihat fenomena dari sudut bahasa. Sebab, bahasa merupakan cerrninan dari struktur atau representasi pikiran manusia 
atas kenyataan.

Kajian semiologi sendiri bertujuan untuk me-nyusun kembali fungsi sistem-sistem dan sigini-fikasi lain dari bahasa sesuai dengan proses-proses tipikal dari aktivitas para kaum struk-

turalis yang membangun objek-objek observasi simulakrum. Mengerjakan penelitian dengan menggunakan metode ini, sungguh merupakan suatu kebutuhan mendesak (terutama sekali pa-da prinsip-prinsip realtias yang tak kenal batas). Prinsip semiologi ini terutama sekali karena di-landasi atas prinsip yang berlaku pada linguistik 
Saussurian. Ia sungguh amat terang dalam menggambarkan fakta-fakta yang telah terkum-pul hanya dari satu sudut pandang dan sebagai akibatnya harus mampu menjaganya dari heter-ogenitas fakta yang amat banyak yang kemudian 



105

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

Fajar W. Hermawan

menggabungkannya menjadi satu kesatuan dan 

membuang unsur-unsur lain yang tak relevan agar bisa ditinjau dari satu sudut pandang. Hal ini dimaksudkan agar analisa dapat menembus sampai ke wilayah yang paling mendasar dari sekedar realitas yang hanya tampak dipermu-

kaan.Akhirnya, sebagai sebuah pendekatan yang relatif baru, baik di wilayah ilmu ilmu sosial mau-pun filsafat, semiologi mau tak mau harus dis-ambut atau paling tidak diperkenalkan dalam studi-studi filsafat. Memang, pada beberapa ra-tus tahun yang lalu filsafat telah memiliki metode yang sampai saat ini masih juga sering digunak-an dalam mendekati fenomena yang muncul. Namun, perkembangan dan dialektika sejarah 

dan sosial tidaklah mandeg pada saat metode-
metode itu dirumuskan. Metode-metode yang adapun sesungguhnya juga merupakan hasil dari dialektika dan perkembangan sosial-histo-ris kala itu. Artinya, filsafat atau kajian-kajian fi-losofis tidak harus menutup diri terhadap perkembangan. Toh, kalau kita melacak sejarah pemikiran timur dan terutama barat, perde-batan di seputar metode-metode pendekatan 
selalu ramai dan bahkan sangat menarik untuk diikuti, sehingga di tengah ramainya perkem-bangan dan perdebatan-perdabatan isu-isu kon-temporer tidak membuat kita semua yang menekuni bidang filsafat menjadi “katak dalam tempurung”. •

Daftar PUstaKa

Alexander Irwan dan Ingrid Semaan, 1993, Mempersatukan Struktur, Ruang dan Waktu: Sebuah Kri-

tik Terhadap Pendekatan Pascastrukturalis, dalam Prisma edisi Januari, 1993, LP3ES, Ja-

karta.

Al-Azmeh, Aziz., 1994, Aziz Al -Azmeh: “Retradisionalisasi Islam, Jalan Menuju Kemajuan “, dalam Is-

lamika, Mizan & Missi, Bandung.

Bakker, A. dan A. Charris Zubair., 1990, Metodologi Penelitian Filsafat, Kanisius, Yogyakarta.

Barthes, Roland., 1981, The Grain of the Voice: Interviews 1962-1980, Hill and Wang, New York.
__________., 1968, Elements of Semiolagy, Great Britain, London.

__________., 1983, The Fashion System, Hill and Wang, New York.
__________., 1977, Image-Music-Text, Hill and Wang, New York.
__________., 1975, The Pleasure of the Text, Hill and Wang, New York.
__________., 1985, The Semiotic Challenge, Hill and Wang, New York.
__________., 1983, Mythologies, Hill and Wang, New York.
Berger, Peter L. dan Thomas Luckman., 1990, The Social Construction of Reality, terjemahan: Hasan 

Basri, Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah tentang Sosiologi Pengetahuan, 1990, LP3ES, Jakarta.
Beilharz, Peter (edited)., 1991, Social Theory: A Guide to Central Thinkers, Allen & Aunwin, Australia.
Bertens, K., 1985, Filsafat Barat Abad XX Mid IL Perancis, PT Gramedia, Jakarta.
Rahmanto, B., 1993, Ke Arah Pemahaman Lebih Baik Tentang Mitos; dalam Basis, September, XL,II. 

No. 9, Yogyakarta.

Camus, Renaud., 1993, De la Bathmologie; dalam Magazine Litteraire, Octobre No. 314, De France.

Cassier, Ernst., 1944, An Essay on Man, terjemahan:  Alois A. Nugroho, Manusia dan Kebudayaan: Se-buah Esai Tentang Manusia, 1987, PT Gramedia, Jakarta.Culler, Jonathan., 1983, Barthes, Fontana Paperbacks, Great Britain.
Daeng, Hans., 1991, Manusia, Mitos, dan Simbol; dalam Basis, Januari, XL,. No.1, Yogyakarta.
Davidson, Hugh M., 1968, The Critical Position of Roland Barthes: Contemporary Literature, Summer.

De Mauro, Tulio., 1988, Pengantar: dalam Pengantar Linguistik Umum, Gadjah Mada University 

Press, Yogyakarta.



106

DHARMASMRTI

Vol. XV Nomor 28 Oktober 2016 : 1 - 138

Dhavamony, Mariasusai., 1973, Phenomenology of Religion, terjemahan: A. Sudiarja dkk, Fenome-

nologi Agama, 1995, Kanisius, Yogyakarta.Edwards, Paul (editor in Chief)., The Encyclopedia of Philosophy, volume V, The Macmillan Compony & The Free Press, New York.Encyclopxdia Britannica (volume 15)., 1768, Myth, Society of Gentlemen in Scotland.Rudy Gunawan, Fx., 1993, Filsafat Sex, Bentang, Yogyakarta.Graff, Marina et Jean Baccouche., 1993, Chronologie, dalam Magazine Litteraire, Octobre No. 314, De 

France.

Guiraud, Pierre., 1971, Mythologies de notre temps: dalam La Semiologie, Presses Universitaires, De 

France.Gunawan Mohamad., 1996, Kata Pengantar; dalam buku Postmodernisme: Tantangan bagi Filsafat, 

Kanisius, Yogyakarta.

Harimurti Kridalaksana., 1988, M. Ferdinand de Saussure; Bapak linguistik Modern dan Pelopor 

Strukturalisme: dalam Pengantar Linguistik Umum, Gadjah Mada University Press, Yogy-

karta.

Hadi Susilo., 1993, Tempat Manusia dalam Arkheologi Pengetahuan Michel Foucault: Hakikat Penge-

tahuan dan Cara Kerja Ilmu-ilmu (Capita Selekta Seri Filsafat Driyarkara: 5), PT. Grame-dia Pustaka Utama, Jakarta.
Heddy S.A Putra., 1995, Levi-Strauss di Kalangan Orang Bajo, dalam Kalam No. 6, 1995, Pustaka Uta-ma Grafiti, Jakarta.Hawkes, Terence., 1977, Structuralism and Semiotics, University of California Press, California.Hoed, Benny H., 1995, Kata Pengantar; dalam buku Strukturalisme, Yayasan Obor Indonesia, Jakarta.
Holt, Alex., 1991, WiItiamson: The Structures of Advertising, dalam Communication Research Trends, 

Vol. 11 No. 3, London.Junus, Umar., 1981, Mitos dan Komunikasi, Sinar Harapan, Jakarta.
__________., 1988, Karya Sebagai Sumber Makna; Pengantar Strukturalisme, Dewan Bahasa dan Pusta-ka Kementerian Pendidikan Malaysia, Kuala Lumpur.
Kirk, G. S., 1983, Myth Its Meaning and Functions in Ancient and Other Culture, London, university of California Press
Koch, Tom., 1990, The News as Myth: Fact and Context in Journalism, GreenWood Press,United States of America.
Kris Budiman., 1994, Dari Semiologi ke Ideologi; dalam Basis, Oktober, Vol. XLIII, No. 10, Yogyakarta.
__________., 1994, Wacana Sastra dan Ideologi, Pustaka Pelajar, Yogyakarta.Kurzweil, Edith., 1980, The Age of Structuralism Levi-Strauss to Foucault, Columbia University Press, New York.Lechte, John., Fifty Key Contemporary Thinkers: From Structuralism to Postmodernity, Routledge, London and New York.
Leahy, Louis., 1984, Manusia Sebuah Misteri: Sintesa ftlosofis tentang makhluk paradoksal, PT Grame-dia, Jakarta.
Lavers, Annette., 1982, Roland Barthes: Structuralism and After, Harvard University Press, Harvad.

Levi-Strauss, Claude., 1966, The Savage Mind, The University of Chicago Press, Chicago.Luxemburg, Jan van, dkk., Inleiding in de Literatuurwetenschap, terjemahkan: Dick Hartoko, Pengan-

tar Ilmu Sastra, 1992, PT Gramedia, Jakarta.
Magnis-Suseno, Frans., 1992, Filsafat sebagai Ilmu Kritis, Kanisius, Yogyakarta.Milner, Andrew., 1992, Contemporary Cultural Theory: An Introduction, Allen & Unwin Autralia.Norris, Christopher., 1982, Deconstruction: Theory and Practice, Methuen, London and New York.Piaget, Jean., 1968, Le Structuralisme: terjemahan: Hermoyo, Strukturalisme, 1995 Yayasan Obor In-donesia, Jakarta.
Peursen, C.A. van., 1989, Strategie Van De Cuhuur, terjemahan: Dick Hartoko, Strategi Kebudayaan, 

Kanisius, Yogyakarta.

Ritzer, George., 1992, Sociological Theory, McGraw-Hill, New York.
Saussure, Ferdinand de., 1973, Cours de Linguistique Generale, terjemahan: Rahayu S. Hidayat, Pen-



107

MITOS DAN RELASI KETIDAKSADARAN MASYARAKAT

Telaah atas Pembentukan Mitos Borjuasi Perancis Modern dalam Perspektif Roland Barthes

Fajar W. Hermawan

gantar Lingustik Umum, 1988, Gadjah Mada University Press, Yogyakarta.

Scholes, Robert., 1974, Structuralism in Literature: An Introduction, New Haven and London, Yale 
University Press.

Selden, Raman., 1985, A Reader’s Guide to Contemporary Literary Theory, terjemahan: Rahmad J. Pradopo, Panduan Pembaca Teori Sastra Masa Kini, 1982, Gadjah Mada University, Yog-

yakarta.

Silverstone, Roger., 1981, The Message of Television: Myth and Narrative in Contemporary Culture, London: Heinemann Educational Books.Sinclair, John., 1987, Images Incorperated: Advertising as Industry and Ideology, London.

Sindhunata., 1983, Dilema Usaha Manusia Rasional, PT Gramedia, Jakarta.Supriyadi., 1992, Pengantar Analisis Struktural Roland Barthes; dalam Basis, Agustus, XLI. No. 8, Yo-

gyakarta.Susanto, P. S Hary., 1987, Mitos: Menurut Pemikiran Mircea Eliade, Kanisius, Yogyakarta.

Suseno, Franz Magnis., 1992, Filsafat Sebagai Ilmu Kritis, Kanisius, Yogyakarta.Strurrock, John (edited)., 1979, Structuralism and Since: From Levi Strauss to Derrida, Oxford Uni-versity Press, Oxford.Tomaselli, Keyan G and Arnold Shepperson., 1991, Popularising Semiotics; dalam Communication 

Research Trends, Volume 11 No. 2.

__________., 1991, Popularising Semiotics; dalam Communication Research Trends, Volume 11 No. 3.Thompson, John B., 1985, Studies in the Theory of Idealogy, University of California Press, Berkeley 
Los Angeles.


