
52

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

Abstract

The advancement of the technology has globally influenced various fields including the social 
healthy system. This phenomenon has motivated the government of Indonesia to take a participation 
in promoting the development of the healthy field, especially regarding the modern healthy equipment 
and infrastructure in Indonesia, including in Central Kalimantan (Borneo). The Palangkaraya is the 
capital city of the Central Kalimantan Province which gives also a serious concern with this field. How-

ever, this situation has not made any effect on the traditional medical system applied by the Dayak eth-

nic group within the Hindu Kaharingan belief inherited from the prior generation.

Abstrak

Kecanggihan teknologi yang menggelobal berpengaruh terhadap berbagai bidang termasuk bi-

dang kesehatan masyarakat. Fenomena tersebut memotivasi pemerintah Indonesia ikut mengam-

panyekan pembangunan di sektor kesehatan, terutama pada sarana dan prasarana kesehatan mod-

ern di seluruh wilayah kepulauan Indonesia termasuk Kalimantan Tengah. Kota Palangkaraya seb-

agai ibu kota Provinsi Kalimantan Tengah juga tampak kemajuannya di sektor tersebut. Akan tetapi, 

hal itu tidak berpengaruh terhadap sistem medis tradisional suku Dayak dalam kepercayaan Hindu 

Kaharingan yang secara turun-temurun diwariskan oleh nenek moyangnya.

Kata kunci: sistem medis tradisional, kepercayaan Hindu Kaharingan.

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK 

DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN

DI KOTA PALANGKARAYA,

PROVINSI KALIMANTAN TENGAH

Oleh:

Kadek Sukiada

STAHN-TP Palangkaraya

kadek.sukiada@yahoo.com

I PENDAHULUAN

1.1. Latar Belakang Masalah

Suku Dayak dalam kepercayaan Hindu Ka-

haringan, untuk selanjutnya disebut suku DHK 

sebagai salah satu suku bangsa yang tersebar di 

Indonesia, secara turun-temurun telah mengem-

bangkan sistem kesehatan atau pengobatan se-

cara tradisional yang populer disebut obat kam-

pung dan praktisi medisnya disebut dengan 

tabit atau lasang, (dukun). Hingga kini, walau-

pun ilmu dan teknologi kedokteran sudah men-

galami kemajuan pesat, namun peran dan eksis-

tensi tatamban obat kampung sebagai sumber 

alternatif masih tetap berfungsi dalam masyara-

kat suku DHK.

Dampak kemajuan di segala bidang, teruta-

ma bidang kesehatan, memunculkan permasala-

han konversi pengobatan pada sebagian 

masyarakat Dayak Kalimantan Tengah. Keteri-



53

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN

DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH

Kadek Sukiada

solasian dan keterpencilan kehidupan 

masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah, me-

munculkan wacana keterpaksaan dalam peng-

gunaan obat tradisional atau obat kampung. Da-

hulu hampir semua jenis penyakit mengandal-

kan pengobatan tradisional atau obat kampung 

melalui jasa tabit atau lasang, karena pada um-

umnya tidak ada mantri apalagi dokter di daer-

ah itu. Hingga kini masih bisa dirasakan manfaat 

dari pengobatan tradisional oleh masyarakat, 

karena masyarakat suku DHK memiliki keyaki-

nan bahwa tabit, dan lasang masih dianggap 

mampu membangun hubungan dengan dunia 

roh sehingga masyarakat terhindarkan dari sua-

tu penyakit (tim penulis, 2006: 22).

Kondisi ini terjadi menurut berbagai kalan-

gan karena obat kampung ini di samping di ang-

gap masih fungsional secara sosial dan lebih 

murah biayanya, juga cukup efektif dalam meny-

embuhkan berbagai penyakit atau golongan pe-

nyakit. Bagi orang suku DHK, dalam melakukan 

perawatan terhadap suatu penyakit yang dider-

ita, pelaksanaannya diawali dengan ritual-ritual 

pengobatan yang dilaksanakan di rumah pend-

erita sakit atau dapat juga dilaksanakan di tem-

pat tabit atau lasang (dukun/penyembuh).

Pada masyarakat suku DHK, baik yang tinggal 

di pedesaan maupun di perkotaan kepercayaan 

terhadap gangguan kesehatan yang disebabkan 

oleh gabungan faktor naturalistik dan personal-
istik hingga kini tampak masih sangat dominan. 

Masih kuatnya kepercayaan masyarakat suku 

DHK terhadap etiologi gangguan kesehatan se-

cara kombinasi antara kuasa naturalistik dan 

personalistik menjadi faktor motivasi yang sig-nifikan terhadap penggunaan pengobatan tradi-
sional sebagai alternatif yang pertama dan uta-

ma, di samping menggunakan pengobatan ru-

mah sakit.

Bagi masyarakat suku DHK, oleh karena sakit 

di pandang tidak hanya merupakan gejala biolo-

gis yang bersifat  individual, tetapi di pandang 

berkaitan secara holistik dengan alam, manusia 

dan Tuhan, maka setiap upaya kesehatan yang 

dilakukan tidak hanya menggunakan obat seba-

gai sarana pengobatan, tetapi juga mengguna-

kan sarana ritual-ritual tertentu, kajian-kajian 

atau mantra-mantra yang termuat dalam baha-

sa Sangiang sebagai bagian dari proses tersebut. 

Dengan demikian, menyembuhkan atau me-

nanggulangi suatu penyakit tertentu umumnya 

yang ditangani oleh tabit atau lasang, bukan 

hanya aspek biologis dari pasien, tetapi juga as-

pek sosial-budaya dan spiritual (Nila Riwut, 

2003: 325).

Hal yang membuat menarik untuk dijadikan 

bahan kajian adalah pada saat pemerintah 

mengampanyekan masalah bidang kesehatan 

masyarakat, baik itu di bidang sarana dan prasa-

rana kesehatan modern, namun justru 

masyarakat suku DHK tetap mengeksiskan dan 

mempertahankan sistem medis tradisionalnya. 

1.2 Metode dan Landasan Teori

1.2.1Teori Fungsionalisme Struktural

Talkot Parson dan Robert Merton dijadikan 

refrensi utama dalam pembahasan mengenai 

hubungan yang stabil dan seimbang antarba-

gian yang terpisah dijadikan operasional dalam 

mengkaji fungsi-fungsi yang terdapat dalam 

sistem medis tradisional suku DHK pandangan 

Person terhadap sistem tindakan tampak pada 

tindakan pengobatan tradisional suku DHK yang 

berbeda-beda akan tetapi merupakan bagian 

dari struktural pengobatan tersebut. Tindakan 

pengobatan suku DHK pada awalnya dilakukan 

dengan mempergunakan air tawar seribu. Apa-

bila tidak sembuh maka penderita sakit akan di-

mungul (pengambilan penyakit dengan sarana 

minyak dan batu). Pengobatan yang telah di-

lakukan tersebut juga tidak mendatangkan kes-

embuhan maka barulah pasien sakit dirujuk ke 

rumah sakit. Apabila dengan pengobatan rumah 

sakit juga mengalami hal yang sama, maka di-

lakukan pengobatan terakhir dengan balian san-

giang atau tenung. 

Sedangkan merton melihat fungsi sistem me-

dis suku DHK dalam dua jenis fungsi tindakan 

yaitu fungsi nyata (manifes) dan fungsi tersem-

bunyi (laten). Hal tersebut tampak pada peman-

faatan laku mistik suku DHK seperti halnya ilmu 

taguh dayak (santet dayak). Pada awalnya ilmu 

tersebut dipergunakan untuk tujuan yang baik 

seperti menidurkan bayi yang rewel, meluluh-

kan hati orang yang keras kepala atau kalap 

tetapi diselewengkan fungsinya untuk membuat 

orang lain terlena terhadap bujuk rayu (guna-

guna).

1.2.2 Teori Religi 

Koentjaraningrat (1987) dijadikan refrensi 

utama dalam membahas keyakinan religi, sikap 

manusia terhadap alam gaib atau hal yang gaib, 

dan upacara religi dalam pelaksanaan pengo-



54

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

batan tradisional suku DHK. Hal tersebut tam-

pak pada kuatnya keyakinan suku DHK dalam 

melakukan perawatan penyakit melalui ritual 

pengobatan, magi dan laku mistik suku DHK.

  

1.2.3Teori Penyakit

Teori Hipocrates (460-377 SM)), dijadikan 

refrensi utama dalam membicarakan etiologi 

penyakit dalam sistem medis tradisional suku 

DHK yang mengacu pada faktor keseimbangan 

sistemik sehingga tubuh mengalami keadaan se-

hat maupun sakit. Terkait dengan hal tersebut, 

konsepsi suku DHKterhadap sehat (barigas) ti-

dak hanya menyangkut bebas dari sakit (haban) 

atau penyakit, tetapi juga untuk menikmati se-terusnya tanpa terputus-putus keadaan fisik, 
mental, dan spiritual yang bahagia dan utuh. 

Konsep keadaan keseimbangan yang benar dan 

hakiki tersebut tidak hanya menyangkut ber-

fungsinya sistem dan organ tubuh manusia den-

gan baik dan lancar, psikis dan spiritual (jas-

mani dan rohani) (mikrokosmos) tetapi juga me-

nyangkut keseimbangan hubungan secara dina-

mis dengan lingkungan yang lebih luas, yakni 

hubungan harmonis dengan sesama ciptaan Tu-

han (makrokosmos), antaranggota keluarga 

sendiri, tetangga, teman dekat dan anggota ma-

syarakat secara lebih luas, serta antara manusia 

dan Tuhan.

II PEMBAHASAN

2.1 Kosmologi suku DHK 

Kondisi sehat dan sakit (barigasdan haban) 

diyakini oleh suku DHK karena faktor-faktor 

alam, manusia dan roh-roh. Sistem keyakinan 

terhadap sehat sakit (barigas haban) dalam 

tradisi suku DHK, tampak dalam sistem kos-

mologi Suku DHK yaitu tentang harmonisasi 

manusia dan alam Suku DHK serta pelestarian 

budaya. Kosmologi suku DHK dapat digolong-

kan menjadi dua golongan yaitu kosmologi lisan 

dan tulisan. Kosmologi lisan suku DHK, populer 

dalam masyarakat dengan sebutan tetek tatum 

(cerita dari nenek moyang suku DHK), lime sar-

ahan dan telu kapataut belum. Sedangkan kos-

mologi tulisan adalah dalam bentuk kitab Pana-

turan.

Sistem keyakinan terhadap sehat sakit (bari-
gas haban) dalam tradisi suku DHK, lebih ter-

fokus pada sebab-sebab terjadinya suatu penya-

kit baik yang menyangkut kausal naturalistik 

maupun kausal personalistik. Artinya konsepsi 

yang dimiliki oleh suku DHK bahwa terjadinya 

suatu penyakit tidak hanya disebabkan oleh fak-

tor alamiah, tetapi juga dapat dilakukan oleh 

orang atau bukan orang. Di samping itu, dapat 

juga dilakukan oleh dukun sakti dan tukang si-

hir dengan jalan memasukkan benda-benda ke 

tubuh seseorang sehingga seseorang yang ke-

masukan benda-benda tersebut akan mengala-

mi sakit. 

Penggolongan etiologi atau penyebab penya-

kit ke dalam salah satu dari keduanya akan ber-

pengaruh terhadap upaya penanggulangan yang 

dilakukan, berkenaan dengan bagaimana dan 

kepada siapa mereka harus meminta pertolon-

gan sekaligus pemberian label terhadap jenis 

penyakit yang diderita (Klienman,1980; Hel-

man,1984).  Hal tersebut terartikulasikan bah-

wa penyakit tidak hanya merupakan gangguan 

yang bersifat biologis semata, tetapi juga me-

nyangkut dimensi yang lebih luas, yakni dimensi 

psikologis dan sosial budaya. Sehubungan den-

gan itu, upaya menyembuhkan suatu penyakit 

tidak cukup hanya ditangani masalah biologin-

ya, tetapi juga harus ditangani secara holistik, 

termasuk masalah psikologinya. 

2.1.1 Tetek tatum dalam konteks sehat 

sakit (barigas haban)

Tetek tatum adalah cerita tentang para dewa 

dan dewi (raja dan kameluh) dari tetua suku 

Dayak kepada masyarakat (orang tua kepada 

anaknya) yang berlangsung secara regenerasi. 

Keyakinan suku DHK bahwa manusia merupak-

an ciptaan Tuhan (Ranying Hatalla) dan pada 

suatu saat manusia akan kembali apabila Tuhan 

(Ranying Hatalla) menghendakinya. Hal terse-

but menjadi falsafah hidup sejak nenek moyang 

mereka. Kecintaan terhadap alam semesta dan 

keyakinan tentang adanya hukum yang digerak-

kan oleh kekuatan alam gaib mendorong mere-

ka untuk melakukan berbagai ritual sebagai 

bentuk penghormatan dan sarana komunikasi 

dengan dunia alam gaib dan roh para leluhurnya.

Dari pandangan tersebut, diungkapkan bah-

wa keyakinan sukuDHK terhadap para dewa 

(raja) ini dituangkan dalam bentuk simbol, yang 

disebut dengan batang garing. Pemberian sim-

bol tersebut merupakan hasil konvensi atau ke-

sepakatan masyarakat suku DHK sesuai dengan 

makna yang terkandung dalam simbol batang 

garing. Batang garing merupakan simbol alam 



55

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN

DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH

Kadek Sukiada

para dewa (raja) yang berkuasa atas ketiga 

lapisan alam tersebut.Batang garing diyakini 

merupakan awal terjadinya ciptaan di dunia 

oleh para dewa-dewa. Sejalan dengan hal terse-

but, Nila (2003:529) mengatakan sebagai beri-

kut.

 “Pohon batang garing dalam “tetek tatum” 
merupakan awal penciptaan dunia beser-

ta isinya, dalam tetek tatum disebutkan 

bahwa saat Ranying Hatalla sedang me-

lepas dan melempar selatup atau lawung 
(ikat kepala) yang terbuat dari emas, in-

tan, dan permata tiba-tiba lawung terse-

but berubah menjadi dua batang pohon 

besar dengan buah dan daun dari emas, 

intan, dan permata”.

Pohon itu diberikan nama batang garing 
tinggang dan bungking sangalang. Pohon batang 
garing diyakini sebagai simbol dari dunia (alam) 

yang terbagi menjadi tiga bagian, yaitu alam 

atas, pantai danum kalunen (bumi), dan alam 

bawah. Suku DHK memberikan gambaran bah-

wa antara alam atas, bumi, dan alam bawah 

merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dip-

isahkan. Dari implikasi sosial yang ada, orang 

DHK sangat menghormati dan menghargai ling-

kungan alam tempat tinggal mereka.

Ketiga lapisan alam tersebut, Nila (2003: 

508) mengungkapkan bahwa masing masing 

lapisan alam dihuni oleh para dewa (raja). Keti-

ga lapisan alam yang dimaksud adalah sebagai 

berikut.

“Pertama: Alam atas memiliki tujuh lapisan 

langit. Setiap pintu langit dijaga oleh para 

pembantu Ranying Hatalla Langit.

Langit pertama dijaga oleh Balu lunuk mi-
na rantanan pinang, sulan gajah balui 
bagawing penyang, Ganan, Hantarung 
tatau dahiang, Nyahu papan saliwae, 
Darahan tatun antang,dan Putir san-

tang baduri.
Langit kedua dijaga olehManyamei tatu 

asun bulan (penjaga bulan), Rawing bu-

lan tapakalung bulau (merawat bulan), 

Talin pambahui riwut (penguasa an-

gin), Raja langit lumbah, Bulan betau 
kameluh panyalumpuk bulan, Tambun 
baputi, dan Tambun untai rabia. Para 

penjaga langit kedua ini seluruh badan-

nya berbulu dan berwajah anjing kare-

na mereka salah makan.

Langit ketiga dijaga olehBalu induk rang-

kang penyang, Sangiang garing malatar 
langit, Jata raden tunjung, Antang patih 
pelang, Raja dohong mama tandang, 
Antang riak mihing, Dahiang mantuh 
bulau, dan Antang tampurahei. Pada 

penjaga langit ketiga ini, manusia dapat 

memohon apapun terutama agar umur 

panjang dan murah rezeki. 

Langit keempat dijaga oleh para penghuni 

langit keempat mempunyai tugas uta-

ma sebagai penghubung antara manu-

sia dan penghuni langit kelima. Para 

penghuninya, antara lainRaja baparung 
panjang, Raja nyagun tinggang, Mang-

ku mahabayu timpung, Lilang panjang 
kasau langit, Lilang nyahu entai,dan Lil-
ang rintih langit. 

Langit kelima dijaga oleh Tanduh bulau 
tangkurajan sangiang, Tanduh bulau 
nyumping tapang, Tanduh bulau hatin-

gang, Sawang, Tanduh bulau hatingang 
dohong, Tanduh bulau hatingang riwut, 
dan Tapang tunggal mandawean bulan.

Langit keenam dijaga olehRaja sambung 
maut, Raja sapaukur belum, Raja sa-

paungut belum, Raja sapanaleng 
haseng, Raja sababaling langit,dan Raja 
sababalang buno.

Langit ketujuh adalah puncak langit, tem-

pat Ranying Hatala Langit bertakhta.

Kedua : Alam Pantai danum kalunen (Bumi) 

 Pantai danum kalunen adalah tempat ma-

nusia hidup untuk sementara. Jika manu-

sia meninggal, maka akan pergi menuju 

buli ke lewu liau (surga). Manusia yang 

hendak pergi mengunjungi langit ketujuh, 

harus melewati empat puluh susunan em-

bun atau ambun (Riwut, 2003: 498).

Ketiga: Alam Bawah  

 Alam bawah yang dimaksud orang DHK 

adalah di bawah tanah yang di- huni oleh 

kalue tunggal tusoh dan bawah air yang di-

huni oleh jata atau lilih atau tumenggung 
padudusan”. 

Bentuk keyakinan ini tercermin dalam aktivi-

tas keseharian, terutama dalam kehidupan ke-

beragamaan masyarakat suku DHK. Keyakinan 

tersebut, baik dalam hal ritual keagamaan mau-

pun dalam kehidupan sosial masyarakat suku 

DHK. Hal itu sejalan dengan konsep keyakinan 



56

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

terhadap alam semesta (dunia) menurut ajaran 

agama Hindu yaitu dengan sebutan alam bawah 

(bhur), alam tengah (bwah) dan alam atas 

(swah). Ketiga alam ini diyakini sebagai tempat 

keberadaan para manifestasi Tuhan (dewa). 

Pernyataan ini dipertegas dalam sloka Reg Weda 

(Adiaya III, sloka 62, 10 dan Yayur WedaXVI, slo-

ka 3) sebagai berikut.

 “Om Bhur Bwah Swah, 

 tat sawitur warenyam, 

 bhragode wasa dimahi 

 dyoyonah pracodhayat”

Artinya:

 Hyang Widhi penguasa ketiga dunia ini, 

yang mahasuci dan segala sumber kehidu-

pan, sumber segala cahaya, semoga dilim-

pahkan kepada budi nurani kami, pen-

erangan sinar cahaya-Mu yang mahasuci.

Sloka Reg Weda tersebut populer dikenal den-

gan doa Gayatri Mantra, yang diyakini sebagai 

wedamata (ibu dari semua mantra Weda). Keam-

puhan dari Weda Mata ini mampu memberikan 

kesembuhan bagi penderita sakit, memberikan 

kesuburan tanaman, dan mantra ini juga diucap-

kan pada bayi yang baru lahir. Maksudnya, agar 

kelak bayi tersebut dapat hidup dengan selamat 

sampai ajal menjemputnya (Putra, 2014: 7).

Terkait dengan alam para dewa dan pengua-

saannya di dunia, dalam dunia pengobatan 

tradisional diyakini keberadaan dewa-dewa 

tersebut sebagai penganugerah kesembuhan 

dan pengetahuan pengobatan. Seperti apa yang 

disebutkan Yasa (2003: 7-9) bahwa dewa meru-

pakan sinar suci Tuhan yang memiliki sifat dan 

kemampuan yang berbeda-beda. Dalam Hindu 

ada tiga dewa yang memegang peranan penting 

pada kehidupan manusia yang disebut dengan 

Tri Murti, diantaranya Dewa Brahma dikenal se-

bagai dewa pencipta seluruh alam semesta (de-

wa utpatti), Dewa Wisnu sebagai dewa pemeli-

hara dunia beserta isinya, dan Dewa Siwa seb-

agai pelebur dunia. Artinya, sesuatu yang men-

galami kelahiran pada waktu yang telah ditentu-

kan juga akan mengalami kematian (peleburan).

Dalam dunia pengobatan suku DHK, dewa-

dewa yang dipanggil untuk memohon pengo-

batan, seperti yang dikatakan Bajik sebagai beri-

kut.

 “Dewa-dewa dalam alam sangiang, seperti 

Raja Sapanipas,Raja Tuntung Taseng. Raja 
Sapanipas untuk memohon bantuan kepa-

da dewa sangiang, misalnya kecurian, di-

mohonkan kepada rajasapanipas untuk 

memberitahukan pelaku pencurian. se-

dangkan Raja Tuntung Taseng untuk 

memohon panjang umur, misalkan orang 

yang sedang sakit keras, dimohonkan ke-

pada Raja Tuntung Taseng agar diberikan 

kesembuhan dan umur yang menderita 

sakit tersebut ditambahkan umurnya”.

Pandangan tersebut menunjukkan bahwa 

pengobatan tradisional lebih dominan penang-

gulangan penyakit secara irasional, melalui 

pemujaan dewa-dewa yang dipanggil agar dapat 

membantu menanggulangi suatu penyakit. 

Dalam hal ini masyarakat suku DHK sampai saat 

ini masih percaya, apabila mengidap suatu pe-

nyakit, sebelum atau sesudah datang ke dokter 

atau rumah sakit, mereka juga mencari pengo-

batan alternatifdengan obat kampung melalui 

tabit-tabit (dukun-dukun) suku DHK. 

2.1.2 Lime Sarahan dalam Konteks Sehat 

Sakit (Barigas Haban)

Selain mengenal keyakinan terhadap alam 

para dewa,masyarakat sukuDHK juga memiliki 

amalan yang menjadi keyakinan (lime sarahan) 

dalam aktivitas keberagamaannya. Sejalan den-

gan hal tersebut Betli menyatakan sebagai beri-

kut.

 

 “Lime sarahan merupakan inti dari keya-

kinan umat Hindu Kaharingan. Lime sara-

han terdiri dari dua suku kata yaitu lime 

dan sarahan, lime berarti lima sedangkan 

sarahan ini memiliki makna yang luas yai-

tu proses awal adanya kehidupan. Totali-

tas ajaran lime sarahan dalam konsep aja-

ran agama Hindu merupakan konsep pan-

ca mahabhuta”.

Hal itu berbeda dengan pandangan Suarta 

dalam tulisannya diungkapkan sebagai berikut.

 “Konsep lime sarahan merupakan sebuah 

ajaran tentang asal usul keberadaan ma-

nusia di alam semesta ini dan dikenal seb-

agai “jalan tesek” atau jalan datang. Dalam 

ajaran Hindu Kaharingan, jalan tesek (ja-



57

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN

DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH

Kadek Sukiada

lan datang) juga merupakan jalan haluli 
(jalan kembali). Dengan demikian, ketika 

manusia mengalami kematian, konsep ja-

lan kembali, yakni dari rahim ibu, bapak 

dan Ranying Hatalla itu sendiri. Siklus 

kelahiran-kehidupan-kematian itu akan 

selalu mewarnai perjalanan waktu dalam 

dunia ini. Penciptaan- pemeliharaan-pele-

buran sudah menjadi Rta (hukum alam) 

yang telah ditetapkan oleh Tuhan dalam 

kehidupan ini”. 

Terkait dengan kedua pandangan terhadap 

konsep lime sarahan tersebut yang terdiri atas 

Ranying Hatalla Katamparan, Langit katam-

buan, petak tapajakan, nyalung kapanduyan, dan 

talata kapadudukan.Konsep tersebut sejalan 

dengan pandangan ajaran agama Hindu, yaitu 

dalam konsep panca maha bhuta (lima unsur 

pembentuk alam semesta beserta isinya). Hal 

tersebut, apabila dikaitkan akan tampak sebagai 

berikut. Ranying Hatala Katamparan merupak-

an unsur eter atau zat Tuhan. Tuhan adalah seg-

ala-galanya di dunia ini. Ia adalah Maha Pencipta 

(Raja Bunu), Mahakuasa (Raja Sangen), dan Ma-

ha Pelebur (Raja Sangiang). Langit Katambuan 
unsur akasa (angin, udara) dimanapun dalam 

menjalankan hidup, menyesuaikan dengan ke-

adaan setempat, Petak tapajakan (merupakan 

unsur padat). 

Artinya orang suku DHK meyakini unsur ta-

nah memberikan sumber kehidupan bagi makh-

luk hidup di dunia karena makanan muncul dari 

tanah. Nyalung kapanduyan, unsur air juga 

merupakan sumber kehidupan bagi makhluk di 

dunia. Talata kapadudukan atau unsur energi 

(api) lingkungan merupakan tempat aktivitas 

kerja sehari-hari (menjalankan kewajiban). Un-

sur kehidupan yang ada pada ajaran keyakinan 

lime sarahan tersebut memiliki unsur yang sa-

ma dengan unsur kehidupan dalam ajaran aga-

ma Hindu, yaitu panca maha bhuta yang terdiri 

atas sapah (zat padat), teja (air), bayu (energi, 

api), akasa (angin), dan eter.

Sejalan dengan lima unsur kehidupan terse-

but, para Maha Rsi Hindu menjadikan beberapa 

unsur dari lima unsur kehidupan sebagai dasar 

ilmu pengobatan. Para Maha Rsi dalam mendal-

ami ilmu penyembuhan menggunakan ajaran ti-

ga asas (dalam bahasa Sanskerta tri dosa) seb-

agai fondasi dasar tiga asas tersebut adalah api, 

air, dan udara (angin) yang merupakan unsur 

mendasar dalam kehidupan. Dalam Ayur Weda 
unsur angin, api, dan air diartikan secara ter-

urut, yaitu vata, pitta, dan kapha.  

Ketiga asas Ayur Weda adalah pernyataan fisik dari tiga kecenderungan semesta atau tri-
guna dari kosmos, yaitu tamas (inertia), rajas 

(bergerak terus), dan keseimbangannya (satva). Bergerak terus dalam tingkatan fisik adalah va-

ta, keseimbangan adalah pitta, dan inertia 

adalah kapha. Kecendrungan besar ini bertin-

dak sebagai tiga asas yang mengendalikan kes-

ehatan pikiran, analog dengan vata, pitta dan 

kapha dari badan. Pikiran disebut sehat apabila 

pikiran penuh dengan satva atau keseimbangan 

mental. Sebaliknya, dikatakan sakit apabila di-

penuhi oleh rajas atau tamas, baik terlalu aktif 

maupun kurang aktif (Vasantlad dan Robert, 

2007: 9, 10).

2.1.3 Telu Kapatut Belum dalam Konteks 

Sehat Sakit (barigas haban)

Pandangan suku DHK terhadap hubungan 

manusia dengan Tuhan, hubungan manusia 

dengan manusia lainnya, dan hubungan manu-

sia dengan alam terwujud dalam ajaran telu 
kapatut belum. Tiga relasi tersebut benar-benar 

harus dijaga keharmonisannya sebagai berikut. 

Pertama, hubungan manusia dengan Ranying 

Hatalla (Tuhan). Penyang Ije Kasimpei, Penyang 
Ranying Hatalla Langit, artinya beriman kepada 

Yang Tunggal yaitu Ranying Hatalla Langit. Ked-

ua, hubungan manusia dengan manusia lainnya, 

baik secara kelompok maupun individu. Hatam-

uei Lingu Nalata. Artinya, saling mengenal, tukar 

pengalaman dan pikiran, serta saling menolong. 

Hatindih Kambang Nyahun Tarung, Mantang La-

wang Langit. Artinya, berlomba-lomba menjadi 

manusia baik agar diberkati oleh Tuhan di lan-

git, serta bisa memandang dan menghayati 

kebesaran Tuhan. 

Ketiga, hubungan manusia dengan alam se-

mesta. Ciptaan Ranying Hatalla yang paling mu-

lia dan sempurna adalah manusia. Sehubungan 

dengan itu, manusia wajib menjadi suri teladan 

bagi segala makhluk lainnya. Keajaiban- ke-

ajaiban yang terkadang terjadi adalah sarana 

untuk mengetahui dan lebih menyadari kebesa-

ran Ranying Hatalla. Dengan demikian, segala 

makhluk semakin menyadari bahwa hanya 

Ranying Hatalla yang patut disembah. Alam me-

rupakan suatu tatanan harmoni dan terjadinya 

keharmonisan merupakan tanggung jawab ma-



58

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

nusia.

Konsep telu kapatut belum adalah tiga hal 

yang membuat hidup tenteram, bahagia, dan da-

mai.Hal tersebut dinyatakan olehBajiksebagai 

berikut.

 “Agar manusia terhindar dari penyakit dan 

hidupnya menjadi harmonis, maka manu-

sia dalam kehidupannya harus melak-

sanakan ajaran telu kapatut belum,yaitutiga 

kewajiban yang patut dilaksanakan dalam 

kehidupan. telu kapatut belum terdiri dari 

tiga hal. Pertama, pikiran manusia henda-

knya selalu ditujukan kepada Ranying 

Hatalla Langit sehingga apa yang dipikir-

kan manusia bersifat Tuhan, misalnya se-

lalu menyayangi makhluk lain, selalu ber-

pikir menolong orang yang sedang kes-

usahan, dan yang lainnya. Kedua, kata-ka-

ta manusia harus dijaga agar ucapannya 

mengandung unsur ketuhanan, misalnya 

tidak bicara kasar pada orang lain, tidak 

bicara garang, bringas, marah, dan yang 

lainnya. Jadi, ucapannya selalu menyejuk-

kan hati orang yang diajak berbicara. Ke-

tiga, manusia berbuat hendaknya hanya 

untuk pengabdian kepada Ranying Hatalla 
Langit, misalnya ikut melaksanakan dan 

mempersiapkan persembahyangan basar-

ah secara rutinitas, menjaga keindahan 

dan kebersihan tempat persembahnyan-

gan basarah, dan yang lainnya yang bersi-

fat pengabdian diri kepada Tuhan”.

Jadi konsep telu kapatut belumtersebut, apa-

bila disejajarkan dengan konsep ajaran agama 

Hindu terkait dengan ajaran tri guna, tri kaya 
parisudha, dan tri hita karana. Triguna adalah 

tiga guna atau sifat yang harus dijaga keseim-

bangannya dalam diri manusia, yang terdiri 

atassattvam, rajas, dan tamas. Tri kaya parisud-

ha merupakan tiga perbuatan manusia yang su-

ci, yaitu berpikir yang baik, berbicara yang baik, 

dan berbuat yang baik. 

Tri hita karana adalah tiga hubungan harmo-

nis yang harus dipelihara manusia,yaitu hubun-

gan manusia dengan Tuhan hendaknya harmo-

nis, hubungan manusia dengan manusia henda-

knya harmonis, dan hubungan manusia dengan 

alam lingkungannya juga harus dijaga kehar-

monisannya. Dengan mengamalkan ajaran 

tersebut tujuan ajaran agama Hindu akan terca-

pai, yaitu “moksartham jagat ita ya cha iti dhar-

ma” dan melaksanakan kewajiban (dharma), 

maka kedamaian, ketenteraman, kebahagiaan, 

dan kesentosaan akan terasakan dalam hidup di 

dunia dan di akhirat.

Terkait dengan hal tersebut Kumbara (2013: 

2-3) menyatakan sebagai berikut.

 “Masalah sehat sakit (barigas haban) 

merupakan masalah yang berkaitan den-

gan harmoni (keseimbangan) dan dishar-

moni (ketidakseimbangan) hubungan an-

tara buana agung (makrokosmos) atau 

alam semesta dan buana alit (mikrokos-

mos) manusia itu sendiri dan Tuhan seb-

agai pencipta dan pengendali. Dengan 

demikian, sehat, bahagia, dan sejahtera la-

hir batin akan terwujud atau tercapai apa-

bila terjadi keseimbangan hubungan anta-

ra ketiga komponen tersebut”. 

Hubungan serasi antara manusia, alam, dan 

Tuhan sebagai pencipta segala yang ada di jagat 

raya ini disebut dengan tri hita karana. Artinya, 

hubungan harmonis ketiga unsur tersebut 

merupakan sumber penyebab kesejahteraan, 

kebahagian, dan kesehatan manusia. Sebaliknya, 

sakit (haban), tidak bahagia, sengsara, dan seb-

againya bisa terjadi manakala hubungan ketiga 

komponen tersebut (hubungan manusia dengan 

alam, hubungan manusia dengan Tuhan, dan 

hubungan manusia dengan manusia) terganggu 

atau tidak harmonis. Masalah sehat sakit (bari-
gas haban) dalam diri terkait dengan kondisi 

atau keadaan yang dialami dalam kehidupan se-

hari-hari. Apabila seseorang sedang dalam ke-

adaan tidak tenang, aman,dan tenteram dalam 

hatinya, maka orang tersebut sedang dalam ke-

adaan sakit (haban) rohani atau mentalnya.

2.1.4 Kitab Panaturan dalam Konteks Se-

hat Sakit (Barigas Haban)

Ajaran yang termuat dalam teks-teks Pana-

turan merupakan cerita alam semesta beserta 

isinya termasuk ilmu pengetahuan yang men-

jadi keyakinan masyarakat suku DHK. Suku DHK 

percaya bahwa manusia sama dengan asal mula 

alam raya, yaitu manusia diciptakan oleh Tuhan 

lalu diturunkan ke bumi (danum kalunen).Ma-

nusia yang berasal dari langit di atas turun 

dalam wujud tiga bersaudara. Akan tetapi, dua 



59

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN

DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH

Kadek Sukiada

saudaranya kembali ke alam para dewa, sedang-

kan yang satu hidup di Danum Kalunen (bumi), 

sebagaimana layaknya kehidupan manusia. Tiga 

saudara tersebut bernama Raja Sangen, Raja 
Sangiang,dan Raja Bunu. Raja Sangen,dan Raja 
Sangiang,kembali ke alam para dewa, sedang-

kan Raja Bunu tetap berada di dunia. Raja Bunu 

diyakini sebagai leluhur manusia suku DHK di 

dunia.

Bentuk pengobatan dalam kitab Panaturan 

termuat pada pasal 40 ayat 2 dan 19.Tuturan 

dalam kitab Panaturan tersebut menunjukkan 

bahwa Ranying Hatalla mengubah wujudnya 

menjadi Manyamai Tunggul Garing dan Kameluh 
Putak Bulau Janjulen Karangan berubah men-

jadi Mangku Amat Sangen dan Nyai Jaya San-

giang yang memiliki kesaktian untuk mengobati 

orang sakit (haban), bahkan dapat menghidup-

kan kembali orang yang telah meninggal dunia. 

Keduanya tinggal di tempat yang gelap karena 

terdapat banyak pohon rasau, yaitu tempatnya 

di Batang DanumRasau Kaput. 

Tempat tersebut memiliki sumber kekayaan 

alam yang melimpah, tetapi tersembunyi. Untuk 

tetap dapat bertemu, maka patuhilah pantan-

gan-pantangan makanan yang tidak boleh di-

makan.Apabila seseorang dalam keadaan sakit 

(haban) dan meminta pertolongan pengobatan 

dengan menggunakan ritual pengobatan suku 

DHK, hendaknya mengikuti pantangan pantan-

gan (pali), yang disebutkan oleh tabit atau la-

sang (dukun) agar penyakit yang diderita bisa 

disembuhkan. Apabila melanggar, maka keman-

juran obat tersebut akan punah atau hilang. 

Keyakinan terhadap pantangan (pali) dalam 

setiap melakukan pengobatan tradisional diya-

kini oleh semua suku di Indonesia termasuk su-

ku DHK di Kota Palangkaraya. Masyarakat suku 

DHK sangat yakin dengan pali. Dengan mengi-

kuti pantangan dan larangan-larangan yang di-

berikan kepada tabit (dukun) atau mediator la-

sang dalam ritual balian sangiang gangguan pe-

nyakit yang diderita akan segera sembuh. Hai ini 

sejalan dengan Suasta menyatakan sebagai beri-

kut.

 “Saya mengidap penyakit kronis selama 

dua tahun. Dokter menyatakan penyakit 

hepatitis (gangguan hati) yang saya derita 

sudah terjadi konplikasi pada organ dalam 

lainnya termasuk pengelupasan pada kulit 

tubuh. Saya dirawat di rumah sakit Dr Sil-

vanus selama tujuh bulan. Akan tetapi, 

perkembangan terhadap kesehatan saya 

tidak mengalami perubahan. Artinya, 

gangguan penyakit yang saya derita tidak 

kunjung sembuh. Selama saya dirawat di 

rumah sakit, pengobatan tradisional suku 

Dayak dengan mempergunakan air tawar 
seribu juga dilakukan. 

 Akhirnya, saya dan keluarga memutuskan 

untuk melakukan pengobatan tenung, rit-
ualsangiang, dan ramuan minyak. Pantan-

gan-pantangan (pali) dalam pengobatan 

tenung, ritual sangiang, dan ramuan min-

yak saya dan keluarga mengikuti laran-

gannya selama pengobatan berlangsung. 

Namun, saya sampai saat ini masih mengi-

kuti pantangan (pali) tersebut walaupun 

kondisi saya sudah sehat. Menurut saya 

pantangan (pali) dalam melakukan pen-

gobatan tradisional suku Dayak harus di-

laksanakan. Kalau melanggar pantangan 

(pali), keberkhasiatan obat dari tabit (du-

kun) atau lasang akan tidak mujarab lagi. 

Artinya, obat tersebut kehilangan fungsi 

penyembuhnya. Apabila patuh terhadap 

pantangan (pali) tersebut, segala macam 

penyakit akan dapat disembuhkan.

Ungkapan tersebut menunjukkan bahwa 

pantangan (pali) dalam melakukan pengobatan 

tradisional suku DHK harus dipatuhi oleh pasien 

sakit untuk keberkhasiatan pengobatan yang di-

lakukan. Keyakinan terhadap pantangan (pali) 

dalam pengobatan tradisional suku DHK sangat 

menentukan keberhasilan pengobatan terhadap 

segala macam jenis gangguan penyakit. 

2.2 Magi dan Laku Mistik Suku DHK

2.2.1 Magi Suku DHK

Secara umum masyarakat suku DHK dikenal 

memiliki berbagai jenis mantra dan benda yang 

dipercayai memiliki kuasa magi. Istilah yang di-

gunakan dalam penggunaan mantra dan benda-

benda yang memiliki kuasa magi adalah kaji (il-

mu). Dukun (tabit) suku DHK, pada umumnya 

memiliki kelebihan di bidang magi dan ilmu kaji 
dibandingakan dengan masyarakat biasa. Ilmu 

kaji diperoleh seorang dukun dengan cara bela-

jar dari dukun lain atau diturunkan dari orang 

tua juga bisa karena bawaan kelahiran. Ilmu kaji 
dapat juga dimaknai sebagai suatu pengetahuan 

praktis yang integral dengan dimensi magi. Arti-



60

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

nya, ilmu kajitidak sekadar diketahui, tetapi juga 

harus dijalani atau dipraktikkan. 

Pada awalnya kaji digunakan untuk mene-nangkan fluktuasi perasaan dalam kehidupan 
sehari-hari dan mencapai keadaan damai di ha-

ti. Untuk mencapai keadaan magis, orang harus 

melakukan kaji. Kaji adalah mantra untuk me-

nyatukan kekuatan individu dan mengarahkan-

nya langsung kepada suatu tujuan tunggal, me-musatkan kemampuan psikologis dan fisiknya 
kearah satu tujuan yang sempit. Ia merupakan 

semacam panggilan mental yang intens, peng-

gabungan dari seluruh kekuatan indra, emosi, dan seluruh proses fisik tubuh.Kajipada umum-

nya dikenal masyarakat suku DHK sebagai 

kekuatan individual dalam berhubungan den-

gan dunia gaib. Sejalan dengan hal tersebut, Bet-

li mengungkapkan sebagai berikut.

 “Dalam proses pengambilan bahan obat-

obatan, kami orang uluh Dayak percaya 

bahwa segala yang ada di dunia ini ada 

rohnya. Kami percaya di air ada rohnya, 

udara, api dan pada tumbuh-tumbuhan 

serta binatang ada rohnya. Oleh karena 

itu, untuk mengambil bahan obat kita per-

misi dulu, dengan menggunakan doa atau 

mantra misalkan saja... 

 “Nah tuh kayu kapanduan i kau akan tat-
amban, nah mudah-mudahan anakku tuh 
ije buah paripit, dohop i kau mangat 
anakku tuh, nengan mujizat, nengan 
anakku tuh salamat, panjang umur restu 
aku”

Artinya :

 Tumbuhan atau pohon ini...aku permisi 

mau mengambil sebagian dari tubuhmu 

itu, aku pergunakan untuk bahan obat 

agar nanti anakku bisa disembuhkan, aku 

mohon kepadamu (mukjizat) agar anakku 

selamat dan panjang umurnya, itulah per-

mohonanku”.

Ungkapan tersebut menunjukkan bahwa il-

mu kaji yang diucapkan tampak seperti biasa-

biasa saja. Akantetapi, bila tidak mengetahui 

syarat-syarat pengambilannya, akan berpenga-

ruh terhadap kemanjuran bahan obat yang di-

ambil. Dukun (tabit) memiliki kemampuan 

dalam berkomunikasi dengan roh pohon yang 

akan digunakan sebagai bahan obat. Setelah 

mengambil bahan tersebut dibawah pohon atau 

tumbuhan yang akan dijadikan bahan obat di-

tancapkan paku atau jarum dan garam sebagai 

ucapan terima kasih.

2.2.2 Laku Mistik suku DHK dan Kegu-

naannya

Pada awalnya laku mistik dipahami sebagai 

suatu penghayatan spiritual yang intim dan 

penuh keharuan tentang adanya “realitasabso-

lut” yang penuh rahasia (mysticalunion). Akan 

tetapi, makna tersebut mengalami pergeseran 

kearah makna proaktif, yakni sebagai suatu 

fenomena pelarian dari dunia konkret dan ber-

orientasi pada dunia perdukunan. Laku mistik 

merupakan penyatuan semua kekuatan indivi-

du kepada suatu tujuan tunggal, memusatkan kemampuan psikologi dan fisik kearah satu tu-

juan yang sempit (Saputra, 2007:300).Ada be-

berapa jenis laku mistis suku DHK, dalam ben-

tuk benda-benda mistis dan memiliki pengaruh 

magis bagi seseorang yang memanfaatkannya. 

Benda-benda mistis tersebut, antara lain seperti 

berikut.

2.2.2.1 Bulu Perindu

Bulu perindu merupakan suatu benda mistis 

yang memiliki energi gaib yang berbentuk sep-

erti bulu atau rambut pada manusia. Warnanya 

ada yang hitam ada pula yang berwarna agak 

kecokelatan (pirang). Umumnya bulu perindu 

digunakan sepasang rambut atau bulu, yang 

menurut pemakainya, satu berjenis lelaki dan 

satunya lagi berjenis wanita. 

Kegunaannya biasanya diperuntukkan untuk 

memikat lawan jenis. Wanita atau lelaki yang 

terkena energi gaib dari bulu perindu biasanya 

akan memimpikan atau merindukan orang yang 

menggunakan bulu perindu tersebut. Keban-

yakan bulu perindu digunakan sebagai alat san-

tet oleh para dukun. Para dukun santet dalam 

menjalankan aksinya memberikan bulu perindu 

itu kepada pelanggannya dengan sejumlah ma-

har yang telah disepakati. Biasanya maharnya 

berupa sepasang ayam, sebungkus rokok, dan 

sejumlah uang yang telah disepakati.Di samping 

itu, bulu perindujuga dapat digunakan untuk tu-

juan positif misalnya gangguan keharmonisan 

hubungan rumah tangga. 



61

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN

DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH

Kadek Sukiada

1.1.1.2  Rante  Babi 

Masyarakat suku DHK memiliki kepercayaan 

bahwa rante babi merupakan benda bertuah 

yang berfungsi sebagai perlindungan diri. Seb-

agai mana kepercayaan suku DHK tersebut sa-

ma seperti suku-suku lain di Indonesia, yang 

menganggap rante babi mampu membuat ses-

eorang menjadi kebal senjata. Khasiatrante babi 
pernah mengguncang dunia supranatural. 

Kabarnya, benda ini memiliki kegunaan yang 

bermacam-macam, yaitu mulai dari kebal senja-

ta, gendam, sampai mengelabuhi pandangan 

orang. 

Wujud nyatarante babi adalah urat yang ber-

bentuk melingkar dan elastis. Sebelum di tan-

gan manusia, rante babi melingkar di taring kan-

an dan kiri raja babi (siluman babi). Benda ini 

sangat elastis karena bisa dipakai, baik di 

pergelangan tangan maupun kaki. Bahkan, di ja-

ri tangan pun benda ini bisa pas.Pemakai rante 
babi tahan terhadap senjata dan peluru. Dengan 

demikian, kuku dan rambutnya tak bisa dipo-

tong oleh senjata apapun. Namun, keadaan ini 

tidak serta merta dapat tercipta. Khasiat rante 
babi terlihat manakala ada kesesuaian aura an-

tara benda tersebut dan pemakai.Jadi, dibutuh-

kan proses tertentu untuk melihat khasiatnya. 

2.2.2.3 Santet Dayak (Taguh Uluh Dayak)

Pada dasarnya ilmu santet (taguh) adalah il-

mu yang mempelajari bagaimana memasukkan 

benda atau sesuatu ke tubuh orang lain dengan 

tujuan menyakiti. Benda -benda tersebut bisa 

berupa paku atau seekor binatang berbisa yang 

dikirim secara gaib.Seperti ilmu-ilmu lain yang 

ada di dunia, santet (taguh) merupakan golon-

gan ilmu putih atau ilmu hitam bergantung dari 

peruntukannya. Akan tetapi, dalam aplikasinya 

ilmu ini dipadukan dengan ilmu-ilmu lain se-

hingga dapat dikatakan diselewengkan oleh 

pelakunya.

Biasanya ilmu tersebut digunakan untuk me-

nidurkan bayi yang rewel agar bisa terlelap. Ka-

lau ilmu ini dipergunakan untuk mencuri maka 

calon korbannya akan tertidur lelap. Ilmu ini ju-

ga dapat digunakan untuk meluluhkan hati 

orang yang keras kepala atau kalap, tetapi dis-

elewengkan fungsinya untuk membuat orang 

lain terlena bujuk rayu. Kasus yang terakhir ini 

marak yang umum dikenal dengan istilah gen-

dam.

 Walaupun proses santet (taguh)  yang gaib 

ini sulit dimengerti secara ilmu pengetahuan, 

secara logis santet (taguh) dapat dimengerti se-

bagai proses dematerialisasi. Pada saat santet 

(taguh) akan dikirim, benda-benda, seperti 

paku, jarum, beling, ataupun binatang berbisa 

ini di ubah dari materi menjadi energi. Kemudi-

an dalam bentuk energi, benda ini dikirim 

menuju sasaran. Setelah tepat mengenai sasa-

ran, energi ini diubah kembali menjadi materi, 

sehingga apa yang dikirim, misalnya beling dan 

binatang berbisa akan masuk ke tubuh ses-

eorang yang merupakan sasaran santet (taguh). 

Selanjutnya secara otomatis benda-benda yang 

tadi dimasukkan melalui santet ini akan menim-

bulkan kesakitan pada tubuh orang yang disan-

tet (taguh).

Sejalan dengan pernyataan tersebut Gaya 

mengungkapkan santet (taguh) sebagai berikut.

 “Santet dikenal oleh suku kami (uluh Day-

ak) dengan sebutan taguh Dayak. Santet 

(taguh) dengan mempergunakan sarana 

beling, paku, kayu, dan juga benda-benda 

keinginan dari dukun (tabit), atau permin-

taan dari seorang yang mencari santet 

(taguh) tersebut. Saya mengetahui santet 

(taguh) di daerah Barito. Guru santet 

(taguh) memberitahukan cara bagaimana 

kita bisa berhasil menggunakan ilmu san-

tet (taguh). Seseorang yang terkena santet 

(taguh) pada waktu menjelang magrib 

(sandiakala), jadi, pantang bagi orang 

Dayak untuk melakukan aktivitas di luar 

rumah pada waktu magrib. Santet (taguh) 

Dayak dapat disembuhkan oleh dukun 

(tabit) yang mengirimkan santet (taguh) 

dan apabila disembuhkan oleh dukun 

(tabit) lain, jarang berhasil. 

 Sarana-sarana santet tersebut, sebelum 

diperintahkan terlebih dahulu dioleskan 

minyak dan sarana itu, ditempatkan dalam 

nyiru. Setelah itu, dukun santet (tabit 

taguh) memerintahkan kepada sarana 

tersebut untuk mencari makanannya (sa-

sarannya). Dengan sekejap mata semua 

sarana di dalam nyiru hilang, lalu dukun 

santet (tabit taguh) menaruh nyiru terse-

but di atas tanggul pohon (pohon yang 

ditebang akan tetapi batangnya masih ter-

lihat atau ada). Keesokan harinyadukun 

santet (tabit taguh) memeriksa nyiru 

tersebut. Apabila sarana yang telah diper-



62

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

intahkan itu muncul kembali di dalam nyi-

ru, berarti santet (taguh) yang dilakukan 

tidak berhasil dan apabila tidak ada, maka 

santet (taguh) yang dilakukan dukun san-

tet (tabit taguh) tersebut berhasil”.

Pernyataan tersebut, menunjukkan bahwa 

santet Dayak (taguh Dayak) tampak masih eksis 

dalam masyarakat pendukungnya. Biasanya il-

mu santet Dayak tersebut digunakan untuk tu-

juan-tujuan pribadi, setiap individu masyarakat. 

Baik itu, seseorang yang meminta pertolongan 

kepada dukun santet (tabit taguh) untuk me-

nyakiti atau seseorang yang minta pertolongan 

dukun santet (tabit taguh) untuk sembuh dari 

gangguan penyakit akibat terkena santet 

(taguh). 

2.3 Bentuk Perawatan Penyakit Dalam 

Sistem Medis Tradisional Suku DHK  

Kepercayaan masyarakat suku DHK terhadap 

dukun (tabit) dan pengobatan  tradisional (tat-

amban obat kampung) masih cukup kuat sekali-

pun pelayanan kesehatan modern telah terse-

bar merata dan mudah dijangkau oleh masyara-

katnya. Jenis-jenis penyakit tertentu diduga 

disebabkan oleh faktor medis atau nonmedis 

(supranatural),  seperti  patah tulang, luka, gang-

guan jiwa, penyakit yang tak kunjung sembuh, 

dan yang lainnya.

Terkait dengan hal itu, pengobatan tradision-

al suku DHK justru sering menjadi pilhan perta-

ma sebelum pasien dibawa ke rumah sakit atau 

ke dokter. Jadi secara keseluruhan bentuk per-

awatan penyakit yang dilakukan dukun (tabit) 

suku DHK tersebut, tampak beragam akan teta-

pi mengerucut pada dua tindakan, yaitu pengo-

batan tradisional yang erat kaitannya dengan 

tindakan etiologi penyakit yang bersifat person-

alistik dan tindakan beomedis (rumah sakit). 

Perawatan penyakit dalam pengobatan tradis-

ional suku DHK dilakukan dukun (tabit) dengan 

menentukan diagnosis sampai pengambilan tin-

dakan pengobatan. Menegakkan diagnosis 

dalam perawatan penyakit oleh para dukun 

(tabit) sangat mempengaruhi keberhasilan pe-

nyembuhan pasien sakit. Sejalan dengan hal 

tersebut, Utama, (2003: 32) menyatakan seb-

agai berikut.

 “Diagnosis atau prognosis sangat penting 

dalam dunia kedokteran tradisional dan 

modern. Karena dengan hal tersebut, akan 

lebih memudahkan bagi para penyembuh 

dalam mengambil tindakan medis. 

Seorang dukun (tabit atau vaidhya) dalam 

pengobaatan tradisional dengan ber-

dasarkan diagnosis yang ditegakkannya 

mengetahui bahwa prognosis penyakit 

tersebut adalah buruk. Artinya, penyakit 

yang diderita pasien sakit tidak dapat dis-

embuhkan atau segera akan meninggal se-

hingga pengobatan tidak akan dilanjut-

kan”.

Pernyataan tersebut, menunjukkan bahwa 

seorang dukun (tabit) sangat penting mengeta-

hui prakiraan jalannya suatu penyakit yang akan 

datang atau prognosis penyakit. Karena penya-

kit yang diderita manusia terkadang dapat dis-

embuhkan dan terkadang pula tidak dapat dis-

embuhkan.Dalam Ayurveda, selain pemeriksaan 

dapat pula dipergunakan mimpi (svapa) dan 

pertanda lainnya yang dirasakan oleh pasien 

sakit. Mimpi pada dunia modern kurang 

mendapat perhatian, tetapi bagi Ayurveda ikut 

memegang peranan dalam menentukan kese-

hatan seseorang. Informasi yang diperoleh dari 

pemeriksaan masalah mimpi merupakan tam-

bahan yang bermanfaat bagi para dukun (tabit 

atau vaidhya) dan juga dokter Ayurveda untuk 

menetapkan penyakit apa yang diderita seorang 

pasien sakit dan bagaimana perjalanan penya-

kitnya. Dengan mengetahui prognosis penyakit 

pasien seorang dukun (tabit) akan lebih mudah 

untuk mengambil tindakan dan memberikan 

terapinya (Utama, 2003: 39).

Suku DHK meyakini bahwa mimpi merupak-

an realitas yang bermakna bagi kehidupannya. 

Seperti halnya pernyataan Dikae sebagai beri-

kut.

 “Apabila seseorang mengalami mimpi bu-

ruk, begitu tersadar dari mimpi buruk itu, 

ujung rambut dipotong lalu dikuburkan 

atau diletakan di atas tanah. Artinya, ses-

eorang yang bermimpi buruk akan terhin-

dar dari mara bahaya, apabila telah memo-

tong ujung rambutnya”. Kami suku DHK 

sangat meyakini arti dari mimpi. Menurut 

kami mimpi buruk tersebut adalah mimpi 

darah tercecer memiliki makna pertarun-

gan atau pertengkaran, mimpi terjatuh 

memiliki makna dipermalukan, mimpi 



63

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN

DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH

Kadek Sukiada

dikejar ular memiliki makna akan diintai 

musuh atau dicelakai musuh (lawan poli-

tik) dan juga mimpi-mimpi buruk yang 

lainnya”.

Ungkapan tersebut menunjukkan bahwa su-

ku DHK meyakini bahwa mimpi memiliki makna 

dalam menjalankan aktivitas kesehariannya. 

Mimpi merupakan bunga tidur yang memiliki 

arti keberuntungan, kesialan, kebahagiaan, dan 

mara bahaya. Seperti halnya dukun (tabit) suku 

DHK dalam menangani pasien sakit, dukun 

(tabit) akan mendengarkan mimpi pasiennya. 

Artinya, dukun (tabit) dapat mengetahui keber-

hasilan atau pun kegagalan dalam melakukan 

perawatan penyakit terhadap pasien sakit terse-

but.

Pengetahuan tentang penyakit yang diderita 

pasien sakit sangat penting bagi para dukun 

(tabit) suku DHK terutama dalam menentukan 

obat yang dipergunakan untuk menanggulangi 

gangguan penyakit pasien. Hal tersebut, sejalan 

dengan pandangan Gunadha, (2003: 51) me-

nyatakan bahwa.

 “Terdapat banyak ragam obat yang dapat 

dipergunakan oleh para dukun (tabit) 

dalam melakukan perawatan penyakit se-

hingga pasien sakit dapat diobati, disem-

buhkan, dan ditingkatkan derajat kesehat-

an tubuhnya. Bentuk obat beragam jenis-

nya, hal tersebut, bertujuan untuk memu-

dahkan dalam memberikan terapi atau 

pengobatan”.

Berdasarkan hal tersebut, bentuk perawatan 

penyakit suku DHK di Kota Palangkaraya, sesuai 

dengan iklimnya yang tergolong panas para du-

kun (tabit) menegakkan obat kepada pasien 

sakit menyesuaikan dengan keadaan, situasi, 

dan adat kebiasaan yang telah dilakukan secara 

turun-temurun dari nenek moyangnya. Bentuk 

perawatan penyakit yang telah dilakukan oleh 

masyarakat suku DHK menurut Persons adalah 

sebagai berikut.

Persons mengungkapkan bahwa sistem jar-

ingan dari bagian pengobatan tradisional suku 

DHK yang berbeda-beda untuk menjelaskan ba-

gian dari struktur pengobatan tersebut.Pengo-

batan tradisional suku DHK tampak berstruktur 

apabila dilihat dari penanggulangan penyakit 

yang dilakukan masyarakat dan juga dukun 

(tabit) suku DHK. Misalnya, mengalami gang-

guan kesehatan seperti panas dingin, batuk-

batuk, dan sakit kepala. Pengobatan awal di-

lakukan dengan mempergunakan air tawar seri-
bu. Apabila tidak sembuh maka penderita sakit 

akan dimungul (pengambilan penyakit dengan 

sarana minyak dan batu). 

Pengobatan dengan mungul digunakan sara-

na minyak pisik (minyak pancing), minyak pisik 

diurapkan ditangan tabit setelah itu baru diu-

sapkan pada badan pasien sakit. Tujuan pengo-

batan mungul adalah sebagai penetralisir pe-

nyakit atau membunuh penyakit yang di derita 

pasien sakit. Pengobatan yang telah dilakukan 

tersebut juga tidak mendatangkan kesembuhan 

maka barulah pasien sakit dirujuk ke rumah 

sakit. Apabila dengan pengobatan rumah sakit 

juga mengalami hal yang sama, maka dilakukan 

pengobatan terakhir dengan balian sangiang 

atau tenung. 

Dalam proses pengobatan apabila salah cara 

menegakkan diagnosis dan mengobati atau 

memberikan obat dapat menyebabkan  penyakit 

semakin parah. Sebaliknya, apabila  diagnosis 

ditegakkan secara tepat dan obat yang diberi-

kan juga tepat, maka penyakit itu akan menjadi 

cepat sembuh atau pasien menjadi sehat (bari-
gas). Ketepatan diagnosis merupakan kunci uta-

ma keberhasilan pengobatan. Artinya, kesalah-

an diagnosis dapat berakibat pada ketidaktepa-

tan dalam pemberian obat. Selajutnya bisa 

memperparah kondisi pasien, bahkan sangat 

berbahaya bagi keselamatan jiwa pasien.Oleh 

karena itu, demi keselamatan pasien, para prak-

tisi kesehatan (baik dokter, peramedis, maupun 

dukun  atau tabit) secara etik dituntut agar 

dapat menegakkan diagnosis secara tepat, 

bekerja secara profesional, dan mengutamakan 

keselamatan pasien berdasrakan kode etik  pro-

fesinya masing-masing. 

2.3.1 Perawatan Penyakit Fisik (Panyakit-

Laut) Perawatan penyakit fisik (panyakit laut) yang 

dilakukan oleh suku DHK telah berlangsung se-

jak nenek moyangnya. Tradisi pengobatan suku 

DHK hampir sama dengan yang dilakukan oleh 

suku-suku lain di Indonesia. Namun, tradisi per-awatan penyakit fisik (panyakit laut) oleh suku 

DHK memiliki perbedaan dalam hal cara dan pengobatannya. Dalam perawatan penyakit fisik 
(panyakit laut) suku DHK menggunakan tumbu-



64

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

han obat. Selain itu, juga menggunakan minyak-

minyak gaib yang terbukti ampuh dalam meny-

embuhkan suatu penyakit. Perawatan penyakit yang  dilakukan meliputi sakit fisik (haban laut) 

atau adanya kerusakan fungsi organ tubuh aki-

bat kelalaian atau kesialan sehingga menimbul-

kan sakit (pehek / luka) pada fungsi organ tu-

buh, baik menyangkut organ dalam tubuh mau-

pun di luar tubuh manusia. Khusus sakit karena 

luka (pehek), seperti  patah tulang, luka memar, 

atau luka bakar bisa disembuhkan dengan 

ramuan minyak.

Masyarakat suku DHK memiliki kebiasaan 

pengobatan secara tradisional sejak nenek moy-

angnya hingga sekarang ini. Apabilamengalami 

sakit (haban), baik karena kelalaiannya sehing-

ga mengalami luka (pehek) maupun penyakit-

penyakit dalam dan kronis tidak kunjung sem-

buh, dilakukan pengobatan dengan menggunak-

an minyak-minyak dan tumbuhan obat. Dalam 

pengobatan melalui sarana minyak tersebut 

yang dimaksud,misalnya minyak bintang, min-

yak jelawat, minyak kuyang, dan yang lainnya. Di 

pihak lain pengobatan dengan tumbuhan obat 

digunakan, baik akar, batang,maupun daun-

daun tumbuhan yang ada di hutan Kalimantan. 

Tumbuhan obat tersebut diutarakan lebih ter-

perinci berdasarkan hasil-hasil penelitian, baik 

yang dilakukan di Kalimantan maupun di luar 

Kalimantan. Akan tetapi, tumbuhan tersebut 

ada dan tumbuh di hutan Kalimantan.

2.3.2Perawatan Penyakit Non Fisik (Pan-

yakit Ngaju) Perawatan penyakit nonfisik (panyakit nga-

ju) dalam sistem medis tradisional suku DHK 

terfokus pada pengobatan melalui magi dan re-

ligi atau kausal personalistik. Artinya, bentuk 

perawatan penyakit dilakukan dengan cara ritu-

al atau melakukan persembahan berupa hewan 

kurban dan saji-sajian. Hal ini dimaksudkan un-

tuk bisa berdamai dengan makhluk-makhluk 

yang bertanggung jawab atas munculnya penya-

kit tersebut. 

Ritual pengobatan suku DHK tampak bera-

gam dan diyakini masyarakatnya mampu menanggulangi gangguan penyakit nonfisik (pa-

nyakitngaju). Ritual pengobatan tersebut meru-

pakan tradisi pengobatan yang telah diwariskan 

dari leluhur nenek moyang suku DHK. Hal itu se-

jalan dengan pandangan Koentjaraningrat 

(1987:58). Pendekatannyaberorientasi kepada 

keyakinan religi, sikap manusia terhadap alam 

gaib atau hal yang gaib, dan upacara religi.Ber-

dasarkan keyakinan yang kuat terhadap roh-roh 

leluhur, dengan perantara dukun (tabit) sebagai 

mediator, hingga saat ini suku Dayak (uluh Day-

ak) masih melaksanakan ritual pengobatan apa-

bila penyakit yang diderita tidak kunjung sem-

buh.Ritual pengobatan tersebut antara lain seb-

agai berikut.

Pertama, ritual sangiang. Ritual sangiangm-

erupakan ritual pengobatan terhadap berbagai 

macam penyakit melalui bantuan roh leluhur 

(sahur parapah) dengan bantuan lasang sebagai 

mediator. Ritual tersebut dilaksanakan oleh ma-

syarakat suku Dayak (uluh Dayak) khususnya 

yang beragama Hindu Kaharingan. Tradisi ritual 

pengobatan manyangiang sampai saat ini diya-

kini mampu memberikan kesembuhan dari ber-

bagai macam penyakit dengan bantuan roh le-

luhur. Nila, (2003:495-496) mengungkapkan 

bahwa sangiang dalam kepercayaan suku DHK 

dikenal sebagai salah satu saudara Raja Bunu 

(manusia pertama) yang mendiami pantaisan-

giang yang menjadi perantara komunikasi ma-

nusia dengan Ranying Hatalla Langit /Tuhan 

Yang Maha Esa. 

Oleh karena itu, proses komunikasi menggu-

nakan media manusia terpilih yang dikenal den-

gan ba-sangiang.Ritual sangiang tersebut meru-

pakan permohonan kesembuhan kepada saur 
parapah (roh leluhur). Dalam hal ini roh leluhur 

diyakini mampu memberikan kesembuhan ter-

hadap berbagai macam penyakit baik secara 

naturalistik maupun personalistik, yang pengo-

batannya melalui mediator lasang sangiang.

Kedua, ritual menenung. Secara umum mane-

nung merupakan ritual untuk mencari atau 

meramal sesuatu yang tidak bisa diketahui ma-

nusia secara akal sehat, tetapi akhirnya dapat 

ditemukan atau diketahui. Menenung berusaha 

untuk mencari atau mendapatkan petunjuk dari 

dewa atau leluhur oleh manusia yang tidak 

dapat ditemukan dengan berbagai cara. Tu-

juannnya adalah agar dapat diselesaikan atau 

ditemukan sumbernya dan selanjutnya dilak-

sanakan ritual sesuai dengan petunjuknya. 

Manenung adalah memberitahukan dan meng-

gunakan malaikat Tuhan yang disebut dengan 

“putir santang bawi sintung uju, bertempat ting-

gal di lewu tasik baragantung langit (rahan dare) 
(khayangan) untuk hadir di rumah tempat 

melaksanakan ritual manenung berlangsung.



65

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN

DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH

Kadek Sukiada

2.4 Fisioterapi suku DHK

Sistem medis tradisonal suku DHK juga men-

gupayakan dengan metode dan cara-cara yang 

telah dilakukan sejak nenek moyangnya agar fisik manusia dapat selalu berfungsi dengan 
baik. Apabila terjadi gangguan terhadap fungsi 

tersebut, maka praktisi-praktisi medis tradis-

ional suku DHK dapat melakukan pengobatan 

dan hal ini masih diyakini oleh masyarakat pen-dukungnya bahwa gangguan fungsi fisik terse-

but akan dapat normal kembali. Sistem medis 

tradisional suku DHK berupaya menyembuhkan 

suatu gangguan penyakit dengan tanaman obat 

dan ramuan minyak. Di samping itu, juga memi-

liki kemampuan dalam meramu bahan obat un-

tuk mencegah penyakit yang menghambat ke-

berlangsungan fungsi organ manusia. Fisiotera-

pi dalam sistem medis suku DHK adalah sebagai 

berikut.Pertama, fisioterapi dengan ritual mandi 
kembang. Fisioterapi mandi kembang merupak-

an suatu proses ritual pengobatan untuk meng-

hilangkan penyakit pada penderita gangguan 

penyakit, seperti kepohonan, gangguan roh 

halus, menghilangkan mata luka, gangguan ilmu 

hitam (black magic). Kepohonan, yaitu berupa 

kesialan yang mengakibatkan seseorang celaka 

dan menderita sehingga berujung pada kema-

tian. Begitu juga gangguan roh halus bisa mem-

buat seseorang mengalami ketakutan yang luar 

biasa sehingga menjadikan seseorang kerasu-

kan (trend). Selain itu, juga ada yang sampai 

stres atau menjadi gila. Gangguan roh halus juga 

bisa terjadi karena kepohonan. Kedua, fisioterapi dengan tumbuhan obat.
Tumbuhan obat yang sudah dikenal secara luas, 

baik dalam masyarakat suku DHK maupun di lu-

ar masyarakatnya, ada beberapa tumbuhan obat 

masuk dalam industri perdagangan yang bertar-

af international. Seperti halnya tumbuhan deng-

kek dan tepadu.Tumbuhan tersebut merupakan 

jenis tumbuhan obat yang batangnya mengand-

ung banyak air, tetapi tanaman ini memiliki war-

na yang berbeda. Warna batangtumbuhan deng-

kekadalah tampak kuning, sedangkan warna 

batang tumbuhan tepaduadalah tampak merah. 

Air tumbuhan tepaduini tidak hanya semata-

mata menghilangkan dahaga, tetapi warga ma-

syarakat suku Dayak (uluh Dayak) telah menja-

dikan air, akar, dan batang tanaman tersebut un-

tuk bahan pengobatan tradisional. Air tepadu 

batang merah dapat digunakan untuk menyem-

buhkan demam. Selain itu, tanaman ini diper-

caya juga untuk menangkal demam pada anak 

yang sakit karena gangguan makhluk halus. Di 

pihak lain tumbuhan dengkek, batang dan 

akarnya berwarna kuning  dipercaya ampuh un-

tuk menyembuhkan penyakit hepatitis atau 

sakit kuning. Selain menggunakan air yang 

menetes dari batangnya, batang pohon tersebut 

juga bisa dimanfaatkan dengan cara direbus, la-

lu diminum air hasil rebusannya. 

Sedangkan tumbuhan bawang dayak digu-

nakan sebagai obat kanker dengan cara men-

geringkan umbi dan mengunyahnya.Di pi-

hak lain paduan bawang dayak dan jahe merah, 

berkhasiat untuk meningkatkan stamina/vitali-

tas, memperkuat daya tahan sperma, mengobati 

sakit pinggang, melancarkan air seni, serta men-

gatasi bronchitis dan batuk. Apabila dicampur 

dengan sadaguri dan kencur, khasiat bawang 

dayak ini bisa mengobati radang usus, maag, 

sembelit, hepatitis, dan limpa. Bawang dayak ini 

jika diramu dengan jati belanda dan temu giring 

berkhasiat untuk menurunkan berat badan atau 

melangsingkan badan (obesitas) dan menu-

runkan kadar lemak. Untuk kaum perempuan, 

bawang ini juga bisa bermanfaat sebagai sari ra-

pet jika dicampur dengan cabai jawa. Di samp-

ing itu berkhasiat mengatasi gangguan nifas, 

membersihkan rahim, merapatkan vagina, men-

gencangkan perut dan mengurangi lemak. 

Demikian halnya dengan tumbuhan obat 

Saluang Belum. Akar saluang belum bagi ma-

syarakat khususnya suku Dayak Kalimantan 

Tengah, bermanfaat bagi vitalitas kaum laki-la-

ki, saluang belum juga dipercaya mampu menin-

gkatkan gairah seksual serta meningkatkan kes-

uburan pria. Tumbuhan tersebut memiliki kesa-

maan dengan tumbuhan pasak bumi. Khasiat 

pasak bumi telah terbukti dan dirasakan sejak 

dulu sampai sekarang ini. Pasak bumi mengand-

ung ekstrak yang disebut dengan ethanolic yang 

berperan sangat besar dalam menambah jum-

lah hormon testosteron pada pria. Tanaman pa-

sak bumi juga mengandung strichnin dan brusin 

yang sangat berkhasiat untuk menambah vitali-

tas pria karena memiliki sifat afrodisiak. Daun 

pasak bumi yang masih muda bisa dimanfaatkan 

untuk mengobati sakit perut. Kulitakar pasak 
bumi sangat ampuh untuk mengobati demam, 

penyembuh luka di gusi atau gangguan cacing, 

dan tonikum pascamelahirkan. Kulit batang pa-

sak bumi banyak dimanfaatkan untuk koagulan 



66

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

pascaseorang ibu melahirkan. Selain itu, bisa ju-

ga digunakan untuk mengobati nyeri pada tu-

lang, Bagian bunga dan buah pasak bumi bisa di-

gunakan untuk mengobati penyakit disentri.Ketiga, fisioterapi dengan menggunakan 
ramuan minyak. Fisioterapi dengan ramuan 

minyak biasanya digunakan untuk penyembu-han penyakit fisik akibat luka atau patah tulang 
biasanya dengan menggunakan minyak bintang. 

Minyak bintang merupakan ramuan minyak 

yang tidak ada duanya. Pengobatan dengan min-

yak ini tentunya memiliki magis tersendiri, sep-

erti halnya dengan kesaksian seorang ibu yang 

terkena luka bakar 50 % (separoh badan) 

hangus terbakar karena kelaliannya sendiri. Di-

ani menuturkan kronologi kecelakaan dirinya 

sebagai berikut.

 “Waktu itu di rumah saya sedang pemada-

man listrik sehingga saya menyalakan lilin 

untuk penerangan rumah. Tanpa saya 

sadari, lilin yang dinyalakan tersebut saya 

taruh bersebelahan dengan obat pembas-

mi nyamuk (baygon kaleng), kurang lebih 

30 menit lilin itu dinyalakan, terjadi leda-

kan dan menyemburkan api, tepat menge-

nai badan dan wajah saya. Dengan luka 

badan yang tergolong parah, saya dirawat 

di rumah sakit umum Dr. Sivanus Kota 

Palangkaraya. saya sudah diberikan obat 

antibiotik dan obat luar untuk kesembu-

han lukanya. Akan tetapi, karena gula da-

rahnya tinggi obat yang diberikan dokter 

justru menambah parah lukanya, sehingga 

terjadi infeksi, lukanya menjadi borok dan 

sudah mengeluarkan cairan nanah. Waktu 

itu saya tidak bisa tidur dengan nyenyak, 

makan juga ndak bisa karena luka dimulut 

saya sudah borok. Akhirnya dari inisiatif 

suami saya, maka dialihkan pengobatan-

nya dengan obat kampung yaitu berupa 

minyak bintang. Minyak bintang sebelum 

diminta untuk obat, terlebih dahulu saya 

memberikan jarum kepada dukun sebagai 

pengganti obat (minyak bintang). 

 Dukun itu lalu mempersiapkan bahan-ba-

han pengobatan yang akan diberikan ke-

pada saya. Proses pemberian obat minyak 

bintang, terlebih dahulu, dukun memben-

tuk bintang dari pisang emas lalu minyak 

bintang tersebut dioleskan diatasnya (pi-

sang emas yang sudah berbentuk bin-

tang), kemudian langsung diberikan kepa-

da saya dan saya telan pisang tersebut. 

Menurut dukun itu, minyak bintang ada 

tiga jenis, yaitu minyak penyambung nya-

wa, minyak penyambung maut, dan min-

yak bumi. Setelah saya meminum obat 

minyak bintang tersebut, pada saat 

menjelang bintang muncul dari langit, 

percaya tidak percaya, minyak bintang 

yang saya minum, bereaksi dan keluar, se-

olah-olah mendorong luka saya yang telah 

membusuk.

III. PENUTUP

3.1 Simpulan

Sistem kepercayaan sehat sakit dalam tradisi 

suku DHK yaitu: keadaan sehat apabila kondisi 

pisik, psikis dan mental dalam keadaan seim-

bang begitu juga sebaliknya dengan keadaan 

sakit pabila kondisi pisik, psikis dan mentalnya 

terjadi ketidak seimbangan. Kondisi sehat dan 

sakit diyakini oleh suku DHK karena faktor-fak-

tor alam, manusia dan roh-roh. Fenomena terse-

but apabila dikaitkan dengan pandangan Foster 

dan Anderson disebut dengan faktor naturalis-

tik dan personalistik.Selain sistem keyakitan 

terhadap sehat sakit, pada aspek yang lebih luas 

sistem medis tradisional suku DHK memiliki 

bentuk perawatan penyakit yang tampak cukup 

beragam akan tetapi mengerucut pada dua tin-

dakan yaitu pengobatan alternatif dan pengo-

batan beomedis (rumah sakit). Dalam pengo-

batan alternatif meliputi pengobatan melalui 

tabit-tabit (dukun). Pengobatan alternatif terse-

but erat kaitannya dengan persepsi orang suku 

DHK terhadap etiologi yang bersifat personalis-

tik.

 

3.2. Saran

Berdasarkan simpulan di atas dapat disam-

paikan saran-saran sebagai berikut:

Pertama, menyajikan landasan kepada penel-

iti lain, untuk melakukan penelitian yang lebih 

luas. Peneliti menyarankan agar dilakukan pene-

litian di daerah lain yang memiliki keadaan pen-

duduk yang hampir sama dengan wilayah kota 

Palangkaraya Provinsi Kalimantan Tengah. Sep-

erti halnya di wilayah Kalimantan selatan, Kali-

mantan Utara, Kalimantan Timur dan Kaliman-

tan Barat.

Kedua, melalui penelitian ini peneliti 



67

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN

DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH

Kadek Sukiada

mendapatkan adanya kesinambungan kebuday-

aan, adat istiadat dan kepercayaan masyarakat 

suku DHK dengan masyarakat non Hindu di pu-

lau Borneo dan di luar pulau Kalimantan. Per-

luasan penelitian dengan fokus pada sistem me-

dis tradisional di pelbagai kelompok masyara-

kat, akan melengkapi gambaran penelitian yang 

sudah diproleh.

DAFTAR PUSTAKA

Foster, 1986. Antropologi Kesehatan. Universitas Indonesia.

George Ritzer, Teori Sosiologi Modern, 2004, Jakarta- Prenada Media.

Geertz, Clifford. 1993. Kebudayaan dan Agama. Yogyakarta:Kanisius.Gunadha, Ida Bagus. 2003. “Klasifikasi dan Aksi Obat Menurut Ayurveda”. Jurnal Ilmu Agama dan 
Kebudayaan. Denpasar: Program Pascasarjana UNHI. Volume 1 No 1.

Hamka. 1985. Islam dan Adat Minangkabau, Jakarta: Pustaka Panjimas

Jalaluddin. H. 2009. Psikologi Agama. Memahami Prilaku Keagamaan Dengan Mengaplikasikan Prin-

sip-Prinsip Psikologi. PT Raja Grafindo Persada Jakarta.
J.J. Kusni, 1994. Dayak Membangun. The Paragons. Paris 

Koentjaraningrat, 1987, Sejarah Teori Antropologi I dan II. Jakarta Unipersitas Indonesia Press.

---------------------, 1985. Ilmu-Ilmu Sosial dalam Pembangunan Kesehatan. Jakarta, PT Gramedia. 

---------------------, 1990. Sejarah Teori Antropologi, universitas indonesia, UI Press.

Kleinman, 1981. Patients and Healers in the Context of Culture. London, England, University of Cali-

fornia.

Kumbara, 2004. Fungsi dan Makna Ritual Melukat dalam Penyembuhan Gangguan Jiwa di Bali.
------------,2013. Bali Puseh, Sistem Pengobatan Usada Bali.
Landy, 1977. Culture, Disease and Healing. Studies in Medical Anthropology N.

LSM (PBBKT), 2003. Adat Istiadat Dayak Ngaju. Kalteng, Pusat Budaya Betang.

Nala, 2003. Jurnal Ilmu Agama Dan Kebudayaan, Ayur Weda Sebagai Ilmu Kedokteran, Denpasar, Pro-

gram Pasca.

Riwut Nila, 2003. Menyelami Kekayaan Leluhur. Yogyakarta : Pusakalima.

Riwut Tjilik,1993. Kalimantan Membangun Alam dan Kebudayaan Tjilik Riwut. Yogyakarta : PT Tiara 

Wacana Yogya.

----------------,2003. Sanaman Mantikei. Manaser Panatan Tatu Hiang. Palangka Raya: Pusaka Lima

Suka Yasa, 2003. Jurnal Ilmu Agama Dan Kebudayaan, Mitos Asal-Usul Ayurveda Dan Diturunkannya 
Kepada Umat Manusia, Program Pasca.

Tim Penulis, 2006, Upacara Tradisional Daerah Kalimantan Tengah. Palangka Raya : CV Primal In-

dah.

Tim Penulis, 2011. Budaya Dayak, Permasalahan dan Alternatifnya, Bayu media.

Tim Penulis, 2006. Sejarah Kalimantan Tengah. PPKB (Program Pengelolaan Kekayaan Budaya 

Kalteng.

Utama, Wayan Budi. 2003. “Mempraktekkan Jalannya Penyakit serta Makna Mimpi Menurut Ayur 

Veda”. Jurnal Ilmu Agama dan Kebudayaan. Denpasar: Program Pascasarjana UNHI.Vol-

ume 1 No 1.

Suarta. 2012.E-mail Sidhasakti@hotmail.Com.


