SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK
DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN
DI KOTA PALANGKARAYA,
PROVINSI KALIMANTAN TENGAH

Oleh:
Kadek Sukiada
STAHN-TP Palangkaraya
kadek.sukiada@yahoo.com

Abstract

The advancement of the technology has globally influenced various fields including the social
healthy system. This phenomenon has motivated the government of Indonesia to take a participation
in promoting the development of the healthy field, especially regarding the modern healthy equipment
and infrastructure in Indonesia, including in Central Kalimantan (Borneo). The Palangkaraya is the
capital city of the Central Kalimantan Province which gives also a serious concern with this field. How-
ever, this situation has not made any effect on the traditional medical system applied by the Dayak eth-
nic group within the Hindu Kaharingan belief inherited from the prior generation.

Abstrak

Kecanggihan teknologi yang menggelobal berpengaruh terhadap berbagai bidang termasuk bi-
dang kesehatan masyarakat. Fenomena tersebut memotivasi pemerintah Indonesia ikut mengam-
panyekan pembangunan di sektor kesehatan, terutama pada sarana dan prasarana kesehatan mod-
ern di seluruh wilayah kepulauan Indonesia termasuk Kalimantan Tengah. Kota Palangkaraya seb-
agai ibu kota Provinsi Kalimantan Tengah juga tampak kemajuannya di sektor tersebut. Akan tetapi,
hal itu tidak berpengaruh terhadap sistem medis tradisional suku Dayak dalam kepercayaan Hindu
Kaharingan yang secara turun-temurun diwariskan oleh nenek moyangnya.

Kata kunci: sistem medis tradisional, kepercayaan Hindu Kaharingan.

I PENDAHULUAN tabit atau lasang, (dukun). Hingga kini, walau-

pun ilmu dan teknologi kedokteran sudah men-

1.1. Latar Belakang Masalah

Suku Dayak dalam kepercayaan Hindu Ka-
haringan, untuk selanjutnya disebut suku DHK
sebagai salah satu suku bangsa yang tersebar di
Indonesia, secara turun-temurun telah mengem-
bangkan sistem kesehatan atau pengobatan se-
cara tradisional yang populer disebut obat kam-
pung dan praktisi medisnya disebut dengan

galami kemajuan pesat, namun peran dan eksis-
tensi tatamban obat kampung sebagai sumber
alternatif masih tetap berfungsi dalam masyara-
kat suku DHK.

Dampak kemajuan di segala bidang, teruta-
ma bidang kesehatan, memunculkan permasala-
han konversi pengobatan pada sebagian
masyarakat Dayak Kalimantan Tengah. Keteri-

DHARMASMRTI
52

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



solasian  dan  keterpencilan  kehidupan
masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah, me-
munculkan wacana keterpaksaan dalam peng-
gunaan obat tradisional atau obat kampung. Da-
hulu hampir semua jenis penyakit mengandal-
kan pengobatan tradisional atau obat kampung
melalui jasa tabit atau lasang, karena pada um-
umnya tidak ada mantri apalagi dokter di daer-
ah itu. Hingga kini masih bisa dirasakan manfaat
dari pengobatan tradisional oleh masyarakat,
karena masyarakat suku DHK memiliki keyaki-
nan bahwa tabit, dan lasang masih dianggap
mampu membangun hubungan dengan dunia
roh sehingga masyarakat terhindarkan dari sua-
tu penyakit (tim penulis, 2006: 22).

Kondisi ini terjadi menurut berbagai kalan-
gan karena obat kampung ini di samping di ang-
gap masih fungsional secara sosial dan lebih
murah biayanya, juga cukup efektif dalam meny-
embuhkan berbagai penyakit atau golongan pe-
nyakit. Bagi orang suku DHK, dalam melakukan
perawatan terhadap suatu penyakit yang dider-
ita, pelaksanaannya diawali dengan ritual-ritual
pengobatan yang dilaksanakan di rumah pend-
erita sakit atau dapat juga dilaksanakan di tem-
pat tabit atau lasang (dukun/penyembuh).

Pada masyarakat suku DHK, baik yang tinggal
di pedesaan maupun di perkotaan kepercayaan
terhadap gangguan kesehatan yang disebabkan
oleh gabungan faktor naturalistik dan personal-
istik hingga kini tampak masih sangat dominan.
Masih kuatnya kepercayaan masyarakat suku
DHK terhadap etiologi gangguan kesehatan se-
cara kombinasi antara kuasa naturalistik dan
personalistik menjadi faktor motivasi yang sig-
nifikan terhadap penggunaan pengobatan tradi-
sional sebagai alternatif yang pertama dan uta-
ma, di samping menggunakan pengobatan ru-
mah sakit.

Bagi masyarakat suku DHK, oleh karena sakit
di pandang tidak hanya merupakan gejala biolo-
gis yang bersifat individual, tetapi di pandang
berkaitan secara holistik dengan alam, manusia
dan Tuhan, maka setiap upaya kesehatan yang
dilakukan tidak hanya menggunakan obat seba-
gai sarana pengobatan, tetapi juga mengguna-
kan sarana ritual-ritual tertentu, kajian-kajian
atau mantra-mantra yang termuat dalam baha-
sa Sangiang sebagai bagian dari proses tersebut.
Dengan demikian, menyembuhkan atau me-
nanggulangi suatu penyakit tertentu umumnya
yang ditangani oleh tabit atau lasang, bukan

hanya aspek biologis dari pasien, tetapi juga as-
pek sosial-budaya dan spiritual (Nila Riwut,
2003: 325).

Hal yang membuat menarik untuk dijadikan
bahan kajian adalah pada saat pemerintah
mengampanyekan masalah bidang kesehatan
masyarakat, baik itu di bidang sarana dan prasa-
rana kesehatan modern, namun justru
masyarakat suku DHK tetap mengeksiskan dan
mempertahankan sistem medis tradisionalnya.

1.2 Metode dan Landasan Teori

1.2.1Teori Fungsionalisme Struktural

Talkot Parson dan Robert Merton dijadikan
refrensi utama dalam pembahasan mengenai
hubungan yang stabil dan seimbang antarba-
gian yang terpisah dijadikan operasional dalam
mengkaji fungsi-fungsi yang terdapat dalam
sistem medis tradisional suku DHK pandangan
Person terhadap sistem tindakan tampak pada
tindakan pengobatan tradisional suku DHK yang
berbeda-beda akan tetapi merupakan bagian
dari struktural pengobatan tersebut. Tindakan
pengobatan suku DHK pada awalnya dilakukan
dengan mempergunakan air tawar seribu. Apa-
bila tidak sembuh maka penderita sakit akan di-
mungul (pengambilan penyakit dengan sarana
minyak dan batu). Pengobatan yang telah di-
lakukan tersebut juga tidak mendatangkan kes-
embuhan maka barulah pasien sakit dirujuk ke
rumah sakit. Apabila dengan pengobatan rumah
sakit juga mengalami hal yang sama, maka di-
lakukan pengobatan terakhir dengan balian san-
giang atau tenung.

Sedangkan merton melihat fungsi sistem me-
dis suku DHK dalam dua jenis fungsi tindakan
yaitu fungsi nyata (manifes) dan fungsi tersem-
bunyi (laten). Hal tersebut tampak pada peman-
faatan laku mistik suku DHK seperti halnya ilmu
taguh dayak (santet dayak). Pada awalnya ilmu
tersebut dipergunakan untuk tujuan yang baik
seperti menidurkan bayi yang rewel, meluluh-
kan hati orang yang keras kepala atau kalap
tetapi diselewengkan fungsinya untuk membuat
orang lain terlena terhadap bujuk rayu (guna-
guna).

1.2.2 Teori Religi

Koentjaraningrat (1987) dijadikan refrensi
utama dalam membahas keyakinan religi, sikap
manusia terhadap alam gaib atau hal yang gaib,
dan upacara religi dalam pelaksanaan pengo-

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN
DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH = 53

Kadek Sukiada



batan tradisional suku DHK. Hal tersebut tam-
pak pada kuatnya keyakinan suku DHK dalam
melakukan perawatan penyakit melalui ritual
pengobatan, magi dan laku mistik suku DHK.

1.2.3Teori Penyakit

Teori Hipocrates (460-377 SM)), dijadikan
refrensi utama dalam membicarakan etiologi
penyakit dalam sistem medis tradisional suku
DHK yang mengacu pada faktor keseimbangan
sistemik sehingga tubuh mengalami keadaan se-
hat maupun sakit. Terkait dengan hal tersebut,
konsepsi suku DHKterhadap sehat (barigas) ti-
dak hanya menyangkut bebas dari sakit (haban)
atau penyakit, tetapi juga untuk menikmati se-
terusnya tanpa terputus-putus keadaan fisik,
mental, dan spiritual yang bahagia dan utuh.
Konsep keadaan keseimbangan yang benar dan
hakiki tersebut tidak hanya menyangkut ber-
fungsinya sistem dan organ tubuh manusia den-
gan baik dan lancar, psikis dan spiritual (jas-
mani dan rohani) (mikrokosmos) tetapi juga me-
nyangkut keseimbangan hubungan secara dina-
mis dengan lingkungan yang lebih luas, yakni
hubungan harmonis dengan sesama ciptaan Tu-
han (makrokosmos), antaranggota Kkeluarga
sendiri, tetangga, teman dekat dan anggota ma-
syarakat secara lebih luas, serta antara manusia
dan Tuhan.

II PEMBAHASAN

2.1 Kosmologi suku DHK

Kondisi sehat dan sakit (barigasdan haban)
diyakini oleh suku DHK karena faktor-faktor
alam, manusia dan roh-roh. Sistem keyakinan
terhadap sehat sakit (barigas haban) dalam
tradisi suku DHK, tampak dalam sistem kos-
mologi Suku DHK yaitu tentang harmonisasi
manusia dan alam Suku DHK serta pelestarian
budaya. Kosmologi suku DHK dapat digolong-
kan menjadi dua golongan yaitu kosmologi lisan
dan tulisan. Kosmologi lisan suku DHK, populer
dalam masyarakat dengan sebutan tetek tatum
(cerita dari nenek moyang suku DHK), lime sar-
ahan dan telu kapataut belum. Sedangkan kos-
mologi tulisan adalah dalam bentuk kitab Pana-
turan.

Sistem keyakinan terhadap sehat sakit (bari-
gas haban) dalam tradisi suku DHK, lebih ter-
fokus pada sebab-sebab terjadinya suatu penya-
kit baik yang menyangkut kausal naturalistik

maupun kausal personalistik. Artinya konsepsi
yang dimiliki oleh suku DHK bahwa terjadinya
suatu penyakit tidak hanya disebabkan oleh fak-
tor alamiah, tetapi juga dapat dilakukan oleh
orang atau bukan orang. Di samping itu, dapat
juga dilakukan oleh dukun sakti dan tukang si-
hir dengan jalan memasukkan benda-benda ke
tubuh seseorang sehingga seseorang yang ke-
masukan benda-benda tersebut akan mengala-
mi sakit.

Penggolongan etiologi atau penyebab penya-
kit ke dalam salah satu dari keduanya akan ber-
pengaruh terhadap upaya penanggulangan yang
dilakukan, berkenaan dengan bagaimana dan
kepada siapa mereka harus meminta pertolon-
gan sekaligus pemberian label terhadap jenis
penyakit yang diderita (Klienman,1980; Hel-
man,1984). Hal tersebut terartikulasikan bah-
wa penyakit tidak hanya merupakan gangguan
yang bersifat biologis semata, tetapi juga me-
nyangkut dimensi yang lebih luas, yakni dimensi
psikologis dan sosial budaya. Sehubungan den-
gan itu, upaya menyembuhkan suatu penyakit
tidak cukup hanya ditangani masalah biologin-
ya, tetapi juga harus ditangani secara holistik,
termasuk masalah psikologinya.

2.1.1 Tetek tatum dalam konteks sehat
sakit (barigas haban)

Tetek tatum adalah cerita tentang para dewa
dan dewi (raja dan kameluh) dari tetua suku
Dayak kepada masyarakat (orang tua kepada
anaknya) yang berlangsung secara regenerasi.
Keyakinan suku DHK bahwa manusia merupak-
an ciptaan Tuhan (Ranying Hatalla) dan pada
suatu saat manusia akan kembali apabila Tuhan
(Ranying Hatalla) menghendakinya. Hal terse-
but menjadi falsafah hidup sejak nenek moyang
mereka. Kecintaan terhadap alam semesta dan
keyakinan tentang adanya hukum yang digerak-
kan oleh kekuatan alam gaib mendorong mere-
ka untuk melakukan berbagai ritual sebagai
bentuk penghormatan dan sarana komunikasi
dengan dunia alam gaib dan roh paraleluhurnya.

Dari pandangan tersebut, diungkapkan bah-
wa keyakinan sukuDHK terhadap para dewa
(raja) ini dituangkan dalam bentuk simbol, yang
disebut dengan batang garing. Pemberian sim-
bol tersebut merupakan hasil konvensi atau ke-
sepakatan masyarakat suku DHK sesuai dengan
makna yang terkandung dalam simbol batang
garing. Batang garing merupakan simbol alam

DHARMASMRTI
54

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



para dewa (raja) yang berkuasa atas ketiga
lapisan alam tersebut.Batang garing diyakini
merupakan awal terjadinya ciptaan di dunia
oleh para dewa-dewa. Sejalan dengan hal terse-
but, Nila (2003:529) mengatakan sebagai beri-
kut.

“Pohon batang garing dalam “tetek tatum”
merupakan awal penciptaan dunia beser-
ta isinya, dalam tetek tatum disebutkan
bahwa saat Ranying Hatalla sedang me-
lepas dan melempar selatup atau lawung
(ikat kepala) yang terbuat dari emas, in-
tan, dan permata tiba-tiba lawung terse-
but berubah menjadi dua batang pohon
besar dengan buah dan daun dari emas,
intan, dan permata”.

Pohon itu diberikan nama batang garing
tinggang dan bungking sangalang. Pohon batang
garing diyakini sebagai simbol dari dunia (alam)
yang terbagi menjadi tiga bagian, yaitu alam
atas, pantai danum kalunen (bumi), dan alam
bawah. Suku DHK memberikan gambaran bah-
wa antara alam atas, bumi, dan alam bawah
merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dip-
isahkan. Dari implikasi sosial yang ada, orang
DHK sangat menghormati dan menghargai ling-
kungan alam tempat tinggal mereka.

Ketiga lapisan alam tersebut, Nila (2003:
508) mengungkapkan bahwa masing masing
lapisan alam dihuni oleh para dewa (raja). Keti-
ga lapisan alam yang dimaksud adalah sebagai
berikut.

“Pertama: Alam atas memiliki tujuh lapisan
langit. Setiap pintu langit dijaga oleh para
pembantu Ranying Hatalla Langit.

Langit pertama dijaga oleh Balu lunuk mi-
na rantanan pinang, sulan gajah balui
bagawing penyang, Ganan, Hantarung
tatau dahiang, Nyahu papan saliwae,
Darahan tatun antang,dan Putir san-
tang baduri.

Langit kedua dijaga olehManyamei tatu
asun bulan (penjaga bulan), Rawing bu-
lan tapakalung bulau (merawat bulan),
Talin pambahui riwut (penguasa an-
gin), Raja langit lumbah, Bulan betau
kameluh panyalumpuk bulan, Tambun
baputi, dan Tambun untai rabia. Para
penjaga langit kedua ini seluruh badan-
nya berbulu dan berwajah anjing kare-

na mereka salah makan.

Langit ketiga dijaga olehBalu induk rang-
kang penyang, Sangiang garing malatar
langit, Jata raden tunjung, Antang patih
pelang, Raja dohong mama tandang,
Antang riak mihing, Dahiang mantuh
bulau, dan Antang tampurahei. Pada
penjaga langit ketiga ini, manusia dapat
memohon apapun terutama agar umur
panjang dan murah rezeki.

Langit keempat dijaga oleh para penghuni
langit keempat mempunyai tugas uta-
ma sebagai penghubung antara manu-
sia dan penghuni langit kelima. Para
penghuninya, antara lainRaja baparung
panjang, Raja nyagun tinggang, Mang-
ku mahabayu timpung, Lilang panjang
kasau langit, Lilang nyahu entai,dan Lil-
ang rintih langit.

Langit kelima dijaga oleh Tanduh bulau
tangkurajan sangiang, Tanduh bulau
nyumping tapang, Tanduh bulau hatin-
gang, Sawang, Tanduh bulau hatingang
dohong, Tanduh bulau hatingang riwut,
dan Tapang tunggal mandawean bulan.

Langit keenam dijaga olehRaja sambung
maut, Raja sapaukur belum, Raja sa-
paungut belum, Raja sapanaleng
haseng, Raja sababaling langit,dan Raja
sababalang buno.

Langit ketujuh adalah puncak langit, tem-
pat Ranying Hatala Langit bertakhta.

Kedua : Alam Pantai danum kalunen (Bumi)

Pantai danum kalunen adalah tempat ma-

nusia hidup untuk sementara. Jika manu-

sia meninggal, maka akan pergi menuju
buli ke lewu liau (surga). Manusia yang
hendak pergi mengunjungi langit ketujubh,
harus melewati empat puluh susunan em-

bun atau ambun (Riwut, 2003: 498).

Ketiga: Alam Bawah

Alam bawah yang dimaksud orang DHK

adalah di bawah tanah yang di- huni oleh

kalue tunggal tusoh dan bawah air yang di-

huni oleh jata atau lilih atau tumenggung

padudusan’.

Bentuk keyakinan ini tercermin dalam aktivi-
tas keseharian, terutama dalam kehidupan ke-
beragamaan masyarakat suku DHK. Keyakinan
tersebut, baik dalam hal ritual keagamaan mau-
pun dalam kehidupan sosial masyarakat suku
DHK. Hal itu sejalan dengan konsep keyakinan

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN
DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH | 55

Kadek Sukiada



terhadap alam semesta (dunia) menurut ajaran
agama Hindu yaitu dengan sebutan alam bawah
(bhur), alam tengah (bwah) dan alam atas
(swah). Ketiga alam ini diyakini sebagai tempat
keberadaan para manifestasi Tuhan (dewa).
Pernyataan ini dipertegas dalam sloka Reg Weda
(Adiaya III, sloka 62, 10 dan Yayur WedaXV], slo-
ka 3) sebagai berikut.

“Om Bhur Bwah Swah,
tat sawitur warenyam,
bhragode wasa dimahi
dyoyonah pracodhayat”

Artinya:

Hyang Widhi penguasa ketiga dunia ini,
yang mahasuci dan segala sumber kehidu-
pan, sumber segala cahaya, semoga dilim-
pahkan kepada budi nurani kami, pen-
erangan sinar cahaya-Mu yang mahasuci.

Sloka Reg Weda tersebut populer dikenal den-
gan doa Gayatri Mantra, yang diyakini sebagai
wedamata (ibu dari semua mantra Weda). Keam-
puhan dari Weda Mata ini mampu memberikan
kesembuhan bagi penderita sakit, memberikan
kesuburan tanaman, dan mantra ini juga diucap-
kan pada bayi yang baru lahir. Maksudnya, agar
kelak bayi tersebut dapat hidup dengan selamat
sampai ajal menjemputnya (Putra, 2014: 7).

Terkait dengan alam para dewa dan pengua-
saannya di dunia, dalam dunia pengobatan
tradisional diyakini keberadaan dewa-dewa
tersebut sebagai penganugerah kesembuhan
dan pengetahuan pengobatan. Seperti apa yang
disebutkan Yasa (2003: 7-9) bahwa dewa meru-
pakan sinar suci Tuhan yang memiliki sifat dan
kemampuan yang berbeda-beda. Dalam Hindu
ada tiga dewa yang memegang peranan penting
pada kehidupan manusia yang disebut dengan
Tri Murti, diantaranya Dewa Brahma dikenal se-
bagai dewa pencipta seluruh alam semesta (de-
wa utpatti), Dewa Wisnu sebagai dewa pemeli-
hara dunia beserta isinya, dan Dewa Siwa seb-
agai pelebur dunia. Artinya, sesuatu yang men-
galami kelahiran pada waktu yang telah ditentu-
kan juga akan mengalami kematian (peleburan).

Dalam dunia pengobatan suku DHK, dewa-
dewa yang dipanggil untuk memohon pengo-
batan, seperti yang dikatakan Bajik sebagai beri-
kut.

“Dewa-dewa dalam alam sangiang, seperti
Raja Sapanipas,Raja Tuntung Taseng. Raja
Sapanipas untuk memohon bantuan kepa-
da dewa sangiang, misalnya kecurian, di-
mohonkan kepada rajasapanipas untuk
memberitahukan pelaku pencurian. se-
dangkan Raja Tuntung Taseng untuk
memohon panjang umur, misalkan orang
yang sedang sakit keras, dimohonkan ke-
pada Raja Tuntung Taseng agar diberikan
kesembuhan dan umur yang menderita
sakit tersebut ditambahkan umurnya”.

Pandangan tersebut menunjukkan bahwa
pengobatan tradisional lebih dominan penang-
gulangan penyakit secara irasional, melalui
pemujaan dewa-dewa yang dipanggil agar dapat
membantu menanggulangi suatu penyakit.
Dalam hal ini masyarakat suku DHK sampai saat
ini masih percaya, apabila mengidap suatu pe-
nyakit, sebelum atau sesudah datang ke dokter
atau rumah sakit, mereka juga mencari pengo-
batan alternatifdengan obat kampung melalui
tabit-tabit (dukun-dukun) suku DHK.

2.1.2 Lime Sarahan dalam Konteks Sehat
Sakit (Barigas Haban)

Selain mengenal keyakinan terhadap alam
para dewa,masyarakat sukuDHK juga memiliki
amalan yang menjadi keyakinan (lime sarahan)
dalam aktivitas keberagamaannya. Sejalan den-
gan hal tersebut Betli menyatakan sebagai beri-
kut.

“Lime sarahan merupakan inti dari keya-
kinan umat Hindu Kaharingan. Lime sara-
han terdiri dari dua suku kata yaitu lime
dan sarahan, lime berarti lima sedangkan
sarahan ini memiliki makna yang luas yai-
tu proses awal adanya kehidupan. Totali-
tas ajaran lime sarahan dalam konsep aja-
ran agama Hindu merupakan konsep pan-
ca mahabhuta’.

Hal itu berbeda dengan pandangan Suarta
dalam tulisannya diungkapkan sebagai berikut.

“Konsep lime sarahan merupakan sebuah
ajaran tentang asal usul keberadaan ma-
nusia di alam semesta ini dan dikenal seb-
agai “jalan tesek” atau jalan datang. Dalam
ajaran Hindu Kaharingan, jalan tesek (ja-

DHARMASMRTI
56

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



lan datang) juga merupakan jalan haluli
(jalan kembali). Dengan demikian, ketika
manusia mengalami kematian, konsep ja-
lan kembali, yakni dari rahim ibu, bapak
dan Ranying Hatalla itu sendiri. Siklus
kelahiran-kehidupan-kematian itu akan
selalu mewarnai perjalanan waktu dalam
dunia ini. Penciptaan- pemeliharaan-pele-
buran sudah menjadi Rta (hukum alam)
yang telah ditetapkan oleh Tuhan dalam
kehidupan ini”.

Terkait dengan kedua pandangan terhadap
konsep lime sarahan tersebut yang terdiri atas
Ranying Hatalla Katamparan, Langit katam-
buan, petak tapajakan, nyalung kapanduyan, dan
talata kapadudukan.Konsep tersebut sejalan
dengan pandangan ajaran agama Hindu, yaitu
dalam konsep panca maha bhuta (lima unsur
pembentuk alam semesta beserta isinya). Hal
tersebut, apabila dikaitkan akan tampak sebagai
berikut. Ranying Hatala Katamparan merupak-
an unsur eter atau zat Tuhan. Tuhan adalah seg-
ala-galanya di dunia ini. Ia adalah Maha Pencipta
(Raja Bunu), Mahakuasa (Raja Sangen), dan Ma-
ha Pelebur (Raja Sangiang). Langit Katambuan
unsur akasa (angin, udara) dimanapun dalam
menjalankan hidup, menyesuaikan dengan ke-
adaan setempat, Petak tapajakan (merupakan
unsur padat).

Artinya orang suku DHK meyakini unsur ta-
nah memberikan sumber kehidupan bagi makh-
luk hidup di dunia karena makanan muncul dari
tanah. Nyalung kapanduyan, unsur air juga
merupakan sumber kehidupan bagi makhluk di
dunia. Talata kapadudukan atau unsur energi
(api) lingkungan merupakan tempat aktivitas
kerja sehari-hari (menjalankan kewajiban). Un-
sur kehidupan yang ada pada ajaran keyakinan
lime sarahan tersebut memiliki unsur yang sa-
ma dengan unsur kehidupan dalam ajaran aga-
ma Hindu, yaitu panca maha bhuta yang terdiri
atas sapah (zat padat), teja (air), bayu (energi,
api), akasa (angin), dan eter.

Sejalan dengan lima unsur kehidupan terse-
but, para Maha Rsi Hindu menjadikan beberapa
unsur dari lima unsur kehidupan sebagai dasar
ilmu pengobatan. Para Maha Rsi dalam mendal-
ami ilmu penyembuhan menggunakan ajaran ti-
ga asas (dalam bahasa Sanskerta tri dosa) seb-
agai fondasi dasar tiga asas tersebut adalah api,
air, dan udara (angin) yang merupakan unsur

mendasar dalam kehidupan. Dalam Ayur Weda
unsur angin, api, dan air diartikan secara ter-
urut, yaitu vata, pitta, dan kapha.

Ketiga asas Ayur Weda adalah pernyataan
fisik dari tiga kecenderungan semesta atau tri-
guna dari kosmos, yaitu tamas (inertia), rajas
(bergerak terus), dan keseimbangannya (satva).
Bergerak terus dalam tingkatan fisik adalah va-
ta, keseimbangan adalah pitta, dan inertia
adalah kapha. Kecendrungan besar ini bertin-
dak sebagai tiga asas yang mengendalikan kes-
ehatan pikiran, analog dengan vata, pitta dan
kapha dari badan. Pikiran disebut sehat apabila
pikiran penuh dengan satva atau keseimbangan
mental. Sebaliknya, dikatakan sakit apabila di-
penuhi oleh rajas atau tamas, baik terlalu aktif
maupun kurang aktif (Vasantlad dan Robert,
2007: 9, 10).

2.1.3 Telu Kapatut Belum dalam Konteks
Sehat Sakit (barigas haban)

Pandangan suku DHK terhadap hubungan
manusia dengan Tuhan, hubungan manusia
dengan manusia lainnya, dan hubungan manu-
sia dengan alam terwujud dalam ajaran telu
kapatut belum. Tiga relasi tersebut benar-benar
harus dijaga keharmonisannya sebagai berikut.
Pertama, hubungan manusia dengan Ranying
Hatalla (Tuhan). Penyang Ije Kasimpei, Penyang
Ranying Hatalla Langit, artinya beriman kepada
Yang Tunggal yaitu Ranying Hatalla Langit. Ked-
ua, hubungan manusia dengan manusia lainnya,
baik secara kelompok maupun individu. Hatam-
uei Lingu Nalata. Artinya, saling mengenal, tukar
pengalaman dan pikiran, serta saling menolong.
Hatindih Kambang Nyahun Tarung, Mantang La-
wang Langit. Artinya, berlomba-lomba menjadi
manusia baik agar diberkati oleh Tuhan di lan-
git, serta bisa memandang dan menghayati
kebesaran Tuhan.

Ketiga, hubungan manusia dengan alam se-
mesta. Ciptaan Ranying Hatalla yang paling mu-
lia dan sempurna adalah manusia. Sehubungan
dengan itu, manusia wajib menjadi suri teladan
bagi segala makhluk lainnya. Keajaiban- ke-
ajaiban yang terkadang terjadi adalah sarana
untuk mengetahui dan lebih menyadari kebesa-
ran Ranying Hatalla. Dengan demikian, segala
makhluk semakin menyadari bahwa hanya
Ranying Hatalla yang patut disembah. Alam me-
rupakan suatu tatanan harmoni dan terjadinya
keharmonisan merupakan tanggung jawab ma-

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN
DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH = 57

Kadek Sukiada



nusia.

Konsep telu kapatut belum adalah tiga hal
yang membuat hidup tenteram, bahagia, dan da-
mai.Hal tersebut dinyatakan olehBajiksebagai
berikut.

“Agar manusia terhindar dari penyakit dan
hidupnya menjadi harmonis, maka manu-
sia dalam kehidupannya harus melak-
sanakanajarantelu kapatutbelum,yaitutiga
kewajiban yang patut dilaksanakan dalam
kehidupan. telu kapatut belum terdiri dari
tiga hal. Pertama, pikiran manusia henda-
knya selalu ditujukan kepada Ranying
Hatalla Langit sehingga apa yang dipikir-
kan manusia bersifat Tuhan, misalnya se-
lalu menyayangi makhluk lain, selalu ber-
pikir menolong orang yang sedang Kkes-
usahan, dan yang lainnya. Kedua, kata-ka-
ta manusia harus dijaga agar ucapannya
mengandung unsur ketuhanan, misalnya
tidak bicara kasar pada orang lain, tidak
bicara garang, bringas, marah, dan yang
lainnya. Jadi, ucapannya selalu menyejuk-
kan hati orang yang diajak berbicara. Ke-
tiga, manusia berbuat hendaknya hanya
untuk pengabdian kepada Ranying Hatalla
Langit, misalnya ikut melaksanakan dan
mempersiapkan persembahyangan basar-
ah secara rutinitas, menjaga keindahan
dan kebersihan tempat persembahnyan-
gan basarah, dan yang lainnya yang bersi-
fat pengabdian diri kepada Tuhan”.

Jadi konsep telu kapatut belumtersebut, apa-
bila disejajarkan dengan konsep ajaran agama
Hindu terkait dengan ajaran tri guna, tri kaya
parisudha, dan tri hita karana. Triguna adalah
tiga guna atau sifat yang harus dijaga keseim-
bangannya dalam diri manusia, yang terdiri
atassattvam, rajas, dan tamas. Tri kaya parisud-
ha merupakan tiga perbuatan manusia yang su-
ci, yaitu berpikir yang baik, berbicara yang baik,
dan berbuat yang baik.

Tri hita karana adalah tiga hubungan harmo-
nis yang harus dipelihara manusia,yaitu hubun-
gan manusia dengan Tuhan hendaknya harmo-
nis, hubungan manusia dengan manusia henda-
knya harmonis, dan hubungan manusia dengan
alam lingkungannya juga harus dijaga kehar-
monisannya. Dengan mengamalkan ajaran
tersebut tujuan ajaran agama Hindu akan terca-

pai, yaitu “moksartham jagat ita ya cha iti dhar-
ma” dan melaksanakan kewajiban (dharma),
maka kedamaian, ketenteraman, kebahagiaan,
dan kesentosaan akan terasakan dalam hidup di
dunia dan di akhirat.

Terkait dengan hal tersebut Kumbara (2013:
2-3) menyatakan sebagai berikut.

“Masalah sehat sakit (barigas haban)
merupakan masalah yang berkaitan den-
gan harmoni (keseimbangan) dan dishar-
moni (ketidakseimbangan) hubungan an-
tara buana agung (makrokosmos) atau
alam semesta dan buana alit (mikrokos-
mos) manusia itu sendiri dan Tuhan seb-
agai pencipta dan pengendali. Dengan
demikian, sehat, bahagia, dan sejahtera la-
hir batin akan terwujud atau tercapai apa-
bila terjadi keseimbangan hubungan anta-
ra ketiga komponen tersebut”.

Hubungan serasi antara manusia, alam, dan
Tuhan sebagai pencipta segala yang ada di jagat
raya ini disebut dengan tri hita karana. Artinya,
hubungan harmonis ketiga unsur tersebut
merupakan sumber penyebab kesejahteraan,
kebahagian, dan kesehatan manusia. Sebaliknya,
sakit (haban), tidak bahagia, sengsara, dan seb-
againya bisa terjadi manakala hubungan ketiga
komponen tersebut (hubungan manusia dengan
alam, hubungan manusia dengan Tuhan, dan
hubungan manusia dengan manusia) terganggu
atau tidak harmonis. Masalah sehat sakit (bari-
gas haban) dalam diri terkait dengan kondisi
atau keadaan yang dialami dalam kehidupan se-
hari-hari. Apabila seseorang sedang dalam ke-
adaan tidak tenang, aman,dan tenteram dalam
hatinya, maka orang tersebut sedang dalam ke-
adaan sakit (haban) rohani atau mentalnya.

2.1.4 Kitab Panaturan dalam Konteks Se-
hat Sakit (Barigas Haban)

Ajaran yang termuat dalam teks-teks Pana-
turan merupakan cerita alam semesta beserta
isinya termasuk ilmu pengetahuan yang men-
jadi keyakinan masyarakat suku DHK. Suku DHK
percaya bahwa manusia sama dengan asal mula
alam raya, yaitu manusia diciptakan oleh Tuhan
lalu diturunkan ke bumi (danum kalunen).Ma-
nusia yang berasal dari langit di atas turun
dalam wujud tiga bersaudara. Akan tetapi, dua

DHARMASMRTI
58

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



saudaranya kembali ke alam para dewa, sedang-
kan yang satu hidup di Danum Kalunen (bumi),
sebagaimana layaknya kehidupan manusia. Tiga
saudara tersebut bernama Raja Sangen, Raja
Sangiang,dan Raja Bunu. Raja Sangen,dan Raja
Sangiang kembali ke alam para dewa, sedang-
kan Raja Bunu tetap berada di dunia. Raja Bunu
diyakini sebagai leluhur manusia suku DHK di
dunia.

Bentuk pengobatan dalam kitab Panaturan
termuat pada pasal 40 ayat 2 dan 19.Tuturan
dalam kitab Panaturan tersebut menunjukkan
bahwa Ranying Hatalla mengubah wujudnya
menjadi Manyamai Tunggul Garing dan Kameluh
Putak Bulau Janjulen Karangan berubah men-
jadi Mangku Amat Sangen dan Nyai Jaya San-
giang yang memiliki kesaktian untuk mengobati
orang sakit (haban), bahkan dapat menghidup-
kan kembali orang yang telah meninggal dunia.
Keduanya tinggal di tempat yang gelap karena
terdapat banyak pohon rasau, yaitu tempatnya
di Batang DanumRasau Kaput.

Tempat tersebut memiliki sumber kekayaan
alam yang melimpabh, tetapi tersembunyi. Untuk
tetap dapat bertemu, maka patuhilah pantan-
gan-pantangan makanan yang tidak boleh di-
makan.Apabila seseorang dalam keadaan sakit
(haban) dan meminta pertolongan pengobatan
dengan menggunakan ritual pengobatan suku
DHK, hendaknya mengikuti pantangan pantan-
gan (pali), yang disebutkan oleh tabit atau la-
sang (dukun) agar penyakit yang diderita bisa
disembuhkan. Apabila melanggar, maka keman-
juran obat tersebut akan punah atau hilang.

Keyakinan terhadap pantangan (pali) dalam
setiap melakukan pengobatan tradisional diya-
kini oleh semua suku di Indonesia termasuk su-
ku DHK di Kota Palangkaraya. Masyarakat suku
DHK sangat yakin dengan pali. Dengan mengi-
kuti pantangan dan larangan-larangan yang di-
berikan kepada tabit (dukun) atau mediator la-
sang dalam ritual balian sangiang gangguan pe-
nyakit yang diderita akan segera sembuh. Hai ini
sejalan dengan Suasta menyatakan sebagai beri-
kut.

“Saya mengidap penyakit kronis selama
dua tahun. Dokter menyatakan penyakit
hepatitis (gangguan hati) yang saya derita
sudah terjadi konplikasi pada organ dalam
lainnya termasuk pengelupasan pada kulit
tubuh. Saya dirawat di rumah sakit Dr Sil-

vanus selama tujuh bulan. Akan tetapi,
perkembangan terhadap kesehatan saya
tidak mengalami perubahan. Artinya,
gangguan penyakit yang saya derita tidak
kunjung sembuh. Selama saya dirawat di
rumah sakit, pengobatan tradisional suku
Dayak dengan mempergunakan air tawar
seribu juga dilakukan.

Akhirnya, saya dan keluarga memutuskan
untuk melakukan pengobatan tenung, rit-
ualsangiang, dan ramuan minyak. Pantan-
gan-pantangan (pali) dalam pengobatan
tenung, ritual sangiang, dan ramuan min-
yak saya dan keluarga mengikuti laran-
gannya selama pengobatan berlangsung.
Namun, saya sampai saat ini masih mengi-
kuti pantangan (pali) tersebut walaupun
kondisi saya sudah sehat. Menurut saya
pantangan (pali) dalam melakukan pen-
gobatan tradisional suku Dayak harus di-
laksanakan. Kalau melanggar pantangan
(pali), keberkhasiatan obat dari tabit (du-
kun) atau lasang akan tidak mujarab lagi.
Artinya, obat tersebut kehilangan fungsi
penyembuhnya. Apabila patuh terhadap
pantangan (pali) tersebut, segala macam
penyakit akan dapat disembuhkan.

Ungkapan tersebut menunjukkan bahwa
pantangan (pali) dalam melakukan pengobatan
tradisional suku DHK harus dipatuhi oleh pasien
sakit untuk keberkhasiatan pengobatan yang di-
lakukan. Keyakinan terhadap pantangan (pali)
dalam pengobatan tradisional suku DHK sangat
menentukan keberhasilan pengobatan terhadap
segala macam jenis gangguan penyakit.

2.2 Magi dan Laku Mistik Suku DHK

2.2.1 Magi Suku DHK

Secara umum masyarakat suku DHK dikenal
memiliki berbagai jenis mantra dan benda yang
dipercayai memiliki kuasa magi. Istilah yang di-
gunakan dalam penggunaan mantra dan benda-
benda yang memiliki kuasa magi adalah kaji (il-
mu). Dukun (tabit) suku DHK, pada umumnya
memiliki kelebihan di bidang magi dan ilmu kaji
dibandingakan dengan masyarakat biasa. [Imu
kaji diperoleh seorang dukun dengan cara bela-
jar dari dukun lain atau diturunkan dari orang
tua juga bisa karena bawaan kelahiran. [lmu kaji
dapat juga dimaknai sebagai suatu pengetahuan
praktis yang integral dengan dimensi magi. Arti-

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN
DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH = 59

Kadek Sukiada



nya, ilmu kajitidak sekadar diketahui, tetapi juga
harus dijalani atau dipraktikkan.

Pada awalnya kaji digunakan untuk mene-
nangkan fluktuasi perasaan dalam kehidupan
sehari-hari dan mencapai keadaan damai di ha-
ti. Untuk mencapai keadaan magis, orang harus
melakukan kaji. Kaji adalah mantra untuk me-
nyatukan kekuatan individu dan mengarahkan-
nya langsung kepada suatu tujuan tunggal, me-
musatkan kemampuan psikologis dan fisiknya
kearah satu tujuan yang sempit. la merupakan
semacam panggilan mental yang intens, peng-
gabungan dari seluruh kekuatan indra, emosi,
dan seluruh proses fisik tubuh.Kajipada umum-
nya dikenal masyarakat suku DHK sebagai
kekuatan individual dalam berhubungan den-
gan dunia gaib. Sejalan dengan hal tersebut, Bet-
li mengungkapkan sebagai berikut.

“Dalam proses pengambilan bahan obat-
obatan, kami orang uluh Dayak percaya
bahwa segala yang ada di dunia ini ada
rohnya. Kami percaya di air ada rohnya,
udara, api dan pada tumbuh-tumbuhan
serta binatang ada rohnya. Oleh karena
itu, untuk mengambil bahan obat kita per-
misi dulu, dengan menggunakan doa atau
mantra misalkan saja...

“Nah tuh kayu kapanduan i kau akan tat-
amban, nah mudah-mudahan anakku tuh
ije buah paripit, dohop i kau mangat

anakku tuh, nengan mujizat, nengan
anakku tuh salamat, panjang umur restu
aku”

Artinya :

Tumbuhan atau pohon ini..aku permisi
mau mengambil sebagian dari tubuhmu
itu, aku pergunakan untuk bahan obat
agar nanti anakku bisa disembuhkan, aku
mohon kepadamu (mukjizat) agar anakku
selamat dan panjang umurnya, itulah per-
mohonanku”.

Ungkapan tersebut menunjukkan bahwa il-
mu kaji yang diucapkan tampak seperti biasa-
biasa saja. Akantetapi, bila tidak mengetahui
syarat-syarat pengambilannya, akan berpenga-
ruh terhadap kemanjuran bahan obat yang di-
ambil. Dukun (tabit) memiliki kemampuan
dalam berkomunikasi dengan roh pohon yang

akan digunakan sebagai bahan obat. Setelah
mengambil bahan tersebut dibawah pohon atau
tumbuhan yang akan dijadikan bahan obat di-
tancapkan paku atau jarum dan garam sebagai
ucapan terima kasih.

2.2.2 Laku Mistik suku DHK dan Kegu-
naannya

Pada awalnya laku mistik dipahami sebagai
suatu penghayatan spiritual yang intim dan
penuh keharuan tentang adanya “realitasabso-
lut” yang penuh rahasia (mysticalunion). Akan
tetapi, makna tersebut mengalami pergeseran
kearah makna proaktif, yakni sebagai suatu
fenomena pelarian dari dunia konkret dan ber-
orientasi pada dunia perdukunan. Laku mistik
merupakan penyatuan semua kekuatan indivi-
du kepada suatu tujuan tunggal, memusatkan
kemampuan psikologi dan fisik kearah satu tu-
juan yang sempit (Saputra, 2007:300).Ada be-
berapa jenis laku mistis suku DHK, dalam ben-
tuk benda-benda mistis dan memiliki pengaruh
magis bagi seseorang yang memanfaatkannya.
Benda-benda mistis tersebut, antara lain seperti
berikut.

2.2.2.1 Bulu Perindu

Bulu perindu merupakan suatu benda mistis
yang memiliki energi gaib yang berbentuk sep-
erti bulu atau rambut pada manusia. Warnanya
ada yang hitam ada pula yang berwarna agak
kecokelatan (pirang). Umumnya bulu perindu
digunakan sepasang rambut atau bulu, yang
menurut pemakainya, satu berjenis lelaki dan
satunya lagi berjenis wanita.

Kegunaannya biasanya diperuntukkan untuk
memikat lawan jenis. Wanita atau lelaki yang
terkena energi gaib dari bulu perindu biasanya
akan memimpikan atau merindukan orang yang
menggunakan bulu perindu tersebut. Keban-
yakan bulu perindu digunakan sebagai alat san-
tet oleh para dukun. Para dukun santet dalam
menjalankan aksinya memberikan bulu perindu
itu kepada pelanggannya dengan sejumlah ma-
har yang telah disepakati. Biasanya maharnya
berupa sepasang ayam, sebungkus rokok, dan
sejumlah uang yang telah disepakati.Di samping
itu, bulu perindujuga dapat digunakan untuk tu-
juan positif misalnya gangguan keharmonisan
hubungan rumah tangga.

DHARMASMRTI
60

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



1.1.1.2 Rante Babi

Masyarakat suku DHK memiliki kepercayaan
bahwa rante babi merupakan benda bertuah
yang berfungsi sebagai perlindungan diri. Seb-
agai mana kepercayaan suku DHK tersebut sa-
ma seperti suku-suku lain di Indonesia, yang
menganggap rante babi mampu membuat ses-
eorang menjadi kebal senjata. Khasiatrante babi
pernah mengguncang dunia supranatural.
Kabarnya, benda ini memiliki kegunaan yang
bermacam-macam, yaitu mulai dari kebal senja-
ta, gendam, sampai mengelabuhi pandangan
orang.

Wujud nyatarante babi adalah urat yang ber-
bentuk melingkar dan elastis. Sebelum di tan-
gan manusia, rante babi melingkar di taring kan-
an dan Kkiri raja babi (siluman babi). Benda ini
sangat elastis karena bisa dipakai, baik di
pergelangan tangan maupun kaki. Bahkan, di ja-
ri tangan pun benda ini bisa pas.Pemakai rante
babi tahan terhadap senjata dan peluru. Dengan
demikian, kuku dan rambutnya tak bisa dipo-
tong oleh senjata apapun. Namun, keadaan ini
tidak serta merta dapat tercipta. Khasiat rante
babi terlihat manakala ada kesesuaian aura an-
tara benda tersebut dan pemakai.Jadi, dibutuh-
kan proses tertentu untuk melihat khasiatnya.

2.2.2.3 Santet Dayak (Taguh Uluh Dayak)

Pada dasarnya ilmu santet (taguh) adalah il-
mu yang mempelajari bagaimana memasukkan
benda atau sesuatu ke tubuh orang lain dengan
tujuan menyakiti. Benda -benda tersebut bisa
berupa paku atau seekor binatang berbisa yang
dikirim secara gaib.Seperti ilmu-ilmu lain yang
ada di dunia, santet (taguh) merupakan golon-
gan ilmu putih atau ilmu hitam bergantung dari
peruntukannya. Akan tetapi, dalam aplikasinya
ilmu ini dipadukan dengan ilmu-ilmu lain se-
hingga dapat dikatakan diselewengkan oleh
pelakunya.

Biasanya ilmu tersebut digunakan untuk me-
nidurkan bayi yang rewel agar bisa terlelap. Ka-
lau ilmu ini dipergunakan untuk mencuri maka
calon korbannya akan tertidur lelap. [lmu ini ju-
ga dapat digunakan untuk meluluhkan hati
orang yang keras kepala atau kalap, tetapi dis-
elewengkan fungsinya untuk membuat orang
lain terlena bujuk rayu. Kasus yang terakhir ini
marak yang umum dikenal dengan istilah gen-
dam.

Walaupun proses santet (taguh) yang gaib

ini sulit dimengerti secara ilmu pengetahuan,
secara logis santet (taguh) dapat dimengerti se-
bagai proses dematerialisasi. Pada saat santet
(taguh) akan dikirim, benda-benda, seperti
paku, jarum, beling, ataupun binatang berbisa
ini di ubah dari materi menjadi energi. Kemudi-
an dalam bentuk energi, benda ini dikirim
menuju sasaran. Setelah tepat mengenai sasa-
ran, energi ini diubah kembali menjadi materi,
sehingga apa yang dikirim, misalnya beling dan
binatang berbisa akan masuk ke tubuh ses-
eorang yang merupakan sasaran santet (taguh).
Selanjutnya secara otomatis benda-benda yang
tadi dimasukkan melalui santet ini akan menim-
bulkan kesakitan pada tubuh orang yang disan-
tet (taguh).

Sejalan dengan pernyataan tersebut Gaya
mengungkapkan santet (taguh) sebagai berikut.

“Santet dikenal oleh suku kami (uluh Day-
ak) dengan sebutan taguh Dayak. Santet
(taguh) dengan mempergunakan sarana
beling, paku, kayu, dan juga benda-benda
keinginan dari dukun (tabit), atau permin-
taan dari seorang yang mencari santet
(taguh) tersebut. Saya mengetahui santet
(taguh) di daerah Barito. Guru santet
(taguh) memberitahukan cara bagaimana
kita bisa berhasil menggunakan ilmu san-
tet (taguh). Seseorang yang terkena santet
(taguh) pada waktu menjelang magrib
(sandiakala), jadi, pantang bagi orang
Dayak untuk melakukan aktivitas di luar
rumah pada waktu magrib. Santet (taguh)
Dayak dapat disembuhkan oleh dukun
(tabit) yang mengirimkan santet (taguh)
dan apabila disembuhkan oleh dukun
(tabit) lain, jarang berhasil.

Sarana-sarana santet tersebut, sebelum
diperintahkan terlebih dahulu dioleskan
minyak dan sarana itu, ditempatkan dalam
nyiru. Setelah itu, dukun santet (tabit
taguh) memerintahkan kepada sarana
tersebut untuk mencari makanannya (sa-
sarannya). Dengan sekejap mata semua
sarana di dalam nyiru hilang, lalu dukun
santet (tabit taguh) menaruh nyiru terse-
but di atas tanggul pohon (pohon yang
ditebang akan tetapi batangnya masih ter-
lihat atau ada). Keesokan harinyadukun
santet (tabit taguh) memeriksa nyiru
tersebut. Apabila sarana yang telah diper-

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN
DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH = 61

Kadek Sukiada



intahkan itu muncul kembali di dalam nyi-
ru, berarti santet (taguh) yang dilakukan
tidak berhasil dan apabila tidak ada, maka
santet (taguh) yang dilakukan dukun san-
tet (tabit taguh) tersebut berhasil”.

Pernyataan tersebut, menunjukkan bahwa
santet Dayak (taguh Dayak) tampak masih eksis
dalam masyarakat pendukungnya. Biasanya il-
mu santet Dayak tersebut digunakan untuk tu-
juan-tujuan pribadi, setiap individu masyarakat.
Baik itu, seseorang yang meminta pertolongan
kepada dukun santet (tabit taguh) untuk me-
nyakiti atau seseorang yang minta pertolongan
dukun santet (tabit taguh) untuk sembuh dari
gangguan penyakit akibat terkena santet
(taguh).

2.3 Bentuk Perawatan Penyakit Dalam
Sistem Medis Tradisional Suku DHK

Kepercayaan masyarakat suku DHK terhadap
dukun (tabit) dan pengobatan tradisional (tat-
amban obat kampung) masih cukup kuat sekali-
pun pelayanan kesehatan modern telah terse-
bar merata dan mudah dijangkau oleh masyara-
katnya. Jenis-jenis penyakit tertentu diduga
disebabkan oleh faktor medis atau nonmedis
(supranatural), seperti patah tulang, luka, gang-
guan jiwa, penyakit yang tak kunjung sembubh,
dan yang lainnya.

Terkait dengan hal itu, pengobatan tradision-
al suku DHK justru sering menjadi pilhan perta-
ma sebelum pasien dibawa ke rumah sakit atau
ke dokter. Jadi secara keseluruhan bentuk per-
awatan penyakit yang dilakukan dukun (tabit)
suku DHK tersebut, tampak beragam akan teta-
pi mengerucut pada dua tindakan, yaitu pengo-
batan tradisional yang erat kaitannya dengan
tindakan etiologi penyakit yang bersifat person-
alistik dan tindakan beomedis (rumah sakit).
Perawatan penyakit dalam pengobatan tradis-
ional suku DHK dilakukan dukun (tabit) dengan
menentukan diagnosis sampai pengambilan tin-
dakan pengobatan. Menegakkan diagnosis
dalam perawatan penyakit oleh para dukun
(tabit) sangat mempengaruhi keberhasilan pe-
nyembuhan pasien sakit. Sejalan dengan hal
tersebut, Utama, (2003: 32) menyatakan seb-
agai berikut.

“Diagnosis atau prognosis sangat penting
dalam dunia kedokteran tradisional dan

modern. Karena dengan hal tersebut, akan
lebih memudahkan bagi para penyembuh
dalam mengambil tindakan medis.
Seorang dukun (tabit atau vaidhya) dalam
pengobaatan tradisional dengan ber-
dasarkan diagnosis yang ditegakkannya
mengetahui bahwa prognosis penyakit
tersebut adalah buruk. Artinya, penyakit
yang diderita pasien sakit tidak dapat dis-
embuhkan atau segera akan meninggal se-
hingga pengobatan tidak akan dilanjut-

»n

kan”.

Pernyataan tersebut, menunjukkan bahwa
seorang dukun (tabit) sangat penting mengeta-
hui prakiraan jalannya suatu penyakit yang akan
datang atau prognosis penyakit. Karena penya-
kit yang diderita manusia terkadang dapat dis-
embuhkan dan terkadang pula tidak dapat dis-
embuhkan.Dalam Ayurveda, selain pemeriksaan
dapat pula dipergunakan mimpi (svapa) dan
pertanda lainnya yang dirasakan oleh pasien
sakit. Mimpi pada dunia modern kurang
mendapat perhatian, tetapi bagi Ayurveda ikut
memegang peranan dalam menentukan kese-
hatan seseorang. Informasi yang diperoleh dari
pemeriksaan masalah mimpi merupakan tam-
bahan yang bermanfaat bagi para dukun (tabit
atau vaidhya) dan juga dokter Ayurveda untuk
menetapkan penyakit apa yang diderita seorang
pasien sakit dan bagaimana perjalanan penya-
kitnya. Dengan mengetahui prognosis penyakit
pasien seorang dukun (tabit) akan lebih mudah
untuk mengambil tindakan dan memberikan
terapinya (Utama, 2003: 39).

Suku DHK meyakini bahwa mimpi merupak-
an realitas yang bermakna bagi kehidupannya.
Seperti halnya pernyataan Dikae sebagai beri-
kut.

“Apabila seseorang mengalami mimpi bu-
ruk, begitu tersadar dari mimpi buruk itu,
ujung rambut dipotong lalu dikuburkan
atau diletakan di atas tanah. Artinya, ses-
eorang yang bermimpi buruk akan terhin-
dar dari mara bahaya, apabila telah memo-
tong ujung rambutnya”. Kami suku DHK
sangat meyakini arti dari mimpi. Menurut
kami mimpi buruk tersebut adalah mimpi
darah tercecer memiliki makna pertarun-
gan atau pertengkaran, mimpi terjatuh
memiliki makna dipermalukan, mimpi

DHARMASMRTI
62

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



dikejar ular memiliki makna akan diintai
musuh atau dicelakai musuh (lawan poli-
tik) dan juga mimpi-mimpi buruk yang
lainnya”.

Ungkapan tersebut menunjukkan bahwa su-
ku DHK meyakini bahwa mimpi memiliki makna
dalam menjalankan aktivitas kesehariannya.
Mimpi merupakan bunga tidur yang memiliki
arti keberuntungan, kesialan, kebahagiaan, dan
mara bahaya. Seperti halnya dukun (tabit) suku
DHK dalam menangani pasien sakit, dukun
(tabit) akan mendengarkan mimpi pasiennya.
Artinya, dukun (tabit) dapat mengetahui keber-
hasilan atau pun kegagalan dalam melakukan
perawatan penyakit terhadap pasien sakit terse-
but.

Pengetahuan tentang penyakit yang diderita
pasien sakit sangat penting bagi para dukun
(tabit) suku DHK terutama dalam menentukan
obat yang dipergunakan untuk menanggulangi
gangguan penyakit pasien. Hal tersebut, sejalan
dengan pandangan Gunadha, (2003: 51) me-
nyatakan bahwa.

“Terdapat banyak ragam obat yang dapat
dipergunakan oleh para dukun (tabit)
dalam melakukan perawatan penyakit se-
hingga pasien sakit dapat diobati, disem-
buhkan, dan ditingkatkan derajat kesehat-
an tubuhnya. Bentuk obat beragam jenis-
nya, hal tersebut, bertujuan untuk memu-
dahkan dalam memberikan terapi atau
pengobatan”.

Berdasarkan hal tersebut, bentuk perawatan
penyakit suku DHK di Kota Palangkaraya, sesuai
dengan iklimnya yang tergolong panas para du-
kun (tabit) menegakkan obat kepada pasien
sakit menyesuaikan dengan keadaan, situasi,
dan adat kebiasaan yang telah dilakukan secara
turun-temurun dari nenek moyangnya. Bentuk
perawatan penyakit yang telah dilakukan oleh
masyarakat suku DHK menurut Persons adalah
sebagai berikut.

Persons mengungkapkan bahwa sistem jar-
ingan dari bagian pengobatan tradisional suku
DHK yang berbeda-beda untuk menjelaskan ba-
gian dari struktur pengobatan tersebut.Pengo-
batan tradisional suku DHK tampak berstruktur
apabila dilihat dari penanggulangan penyakit
yang dilakukan masyarakat dan juga dukun

(tabit) suku DHK. Misalnya, mengalami gang-
guan kesehatan seperti panas dingin, batuk-
batuk, dan sakit kepala. Pengobatan awal di-
lakukan dengan mempergunakan air tawar seri-
bu. Apabila tidak sembuh maka penderita sakit
akan dimungul (pengambilan penyakit dengan
sarana minyak dan batu).

Pengobatan dengan mungul digunakan sara-
na minyak pisik (minyak pancing), minyak pisik
diurapkan ditangan tabit setelah itu baru diu-
sapkan pada badan pasien sakit. Tujuan pengo-
batan mungul adalah sebagai penetralisir pe-
nyakit atau membunuh penyakit yang di derita
pasien sakit. Pengobatan yang telah dilakukan
tersebut juga tidak mendatangkan kesembuhan
maka barulah pasien sakit dirujuk ke rumah
sakit. Apabila dengan pengobatan rumah sakit
juga mengalami hal yang sama, maka dilakukan
pengobatan terakhir dengan balian sangiang
atau tenung.

Dalam proses pengobatan apabila salah cara
menegakkan diagnosis dan mengobati atau
memberikan obat dapat menyebabkan penyakit
semakin parah. Sebaliknya, apabila diagnosis
ditegakkan secara tepat dan obat yang diberi-
kan juga tepat, maka penyakit itu akan menjadi
cepat sembuh atau pasien menjadi sehat (bari-
gas). Ketepatan diagnosis merupakan kunci uta-
ma keberhasilan pengobatan. Artinya, kesalah-
an diagnosis dapat berakibat pada ketidaktepa-
tan dalam pemberian obat. Selajutnya bisa
memperparah kondisi pasien, bahkan sangat
berbahaya bagi keselamatan jiwa pasien.Oleh
karena itu, demi keselamatan pasien, para prak-
tisi kesehatan (baik dokter, peramedis, maupun
dukun atau tabit) secara etik dituntut agar
dapat menegakkan diagnosis secara tepat,
bekerja secara profesional, dan mengutamakan
keselamatan pasien berdasrakan kode etik pro-
fesinya masing-masing.

2.3.1 Perawatan Penyakit Fisik (Panyakit-
Laut)

Perawatan penyakit fisik (panyakit laut) yang
dilakukan oleh suku DHK telah berlangsung se-
jak nenek moyangnya. Tradisi pengobatan suku
DHK hampir sama dengan yang dilakukan oleh
suku-suku lain di Indonesia. Namun, tradisi per-
awatan penyakit fisik (panyakit laut) oleh suku
DHK memiliki perbedaan dalam hal cara dan
pengobatannya. Dalam perawatan penyakit fisik
(panyakit laut) suku DHK menggunakan tumbu-

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN
DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH = 63

Kadek Sukiada



han obat. Selain itu, juga menggunakan minyak-
minyak gaib yang terbukti ampuh dalam meny-
embuhkan suatu penyakit. Perawatan penyakit
yang dilakukan meliputi sakit fisik (haban laut)
atau adanya kerusakan fungsi organ tubuh aki-
bat kelalaian atau kesialan sehingga menimbul-
kan sakit (pehek / luka) pada fungsi organ tu-
buh, baik menyangkut organ dalam tubuh mau-
pun di luar tubuh manusia. Khusus sakit karena
luka (pehek), seperti patah tulang, luka memar,
atau luka bakar bisa disembuhkan dengan
ramuan minyak.

Masyarakat suku DHK memiliki kebiasaan
pengobatan secara tradisional sejak nenek moy-
angnya hingga sekarang ini. Apabilamengalami
sakit (haban), baik karena kelalaiannya sehing-
ga mengalami luka (pehek) maupun penyakit-
penyakit dalam dan kronis tidak kunjung sem-
buh, dilakukan pengobatan dengan menggunak-
an minyak-minyak dan tumbuhan obat. Dalam
pengobatan melalui sarana minyak tersebut
yang dimaksud,misalnya minyak bintang, min-
yak jelawat, minyak kuyang, dan yang lainnya. Di
pihak lain pengobatan dengan tumbuhan obat
digunakan, baik akar, batang,maupun daun-
daun tumbuhan yang ada di hutan Kalimantan.
Tumbuhan obat tersebut diutarakan lebih ter-
perinci berdasarkan hasil-hasil penelitian, baik
yang dilakukan di Kalimantan maupun di luar
Kalimantan. Akan tetapi, tumbuhan tersebut
ada dan tumbuh di hutan Kalimantan.

2.3.2Perawatan Penyakit Non Fisik (Pan-
yakit Ngaju)

Perawatan penyakit nonfisik (panyakit nga-
ju) dalam sistem medis tradisional suku DHK
terfokus pada pengobatan melalui magi dan re-
ligi atau kausal personalistik. Artinya, bentuk
perawatan penyakit dilakukan dengan cara ritu-
al atau melakukan persembahan berupa hewan
kurban dan saji-sajian. Hal ini dimaksudkan un-
tuk bisa berdamai dengan makhluk-makhluk
yang bertanggung jawab atas munculnya penya-
kit tersebut.

Ritual pengobatan suku DHK tampak bera-
gam dan diyakini masyarakatnya mampu
menanggulangi gangguan penyakit nonfisik (pa-
nyakitngaju). Ritual pengobatan tersebut meru-
pakan tradisi pengobatan yang telah diwariskan
dari leluhur nenek moyang suku DHK. Hal itu se-
jalan dengan pandangan Koentjaraningrat
(1987:58). Pendekatannyaberorientasi kepada

keyakinan religi, sikap manusia terhadap alam
gaib atau hal yang gaib, dan upacara religi.Ber-
dasarkan keyakinan yang kuat terhadap roh-roh
leluhur, dengan perantara dukun (tabit) sebagai
mediator, hingga saat ini suku Dayak (uluh Day-
ak) masih melaksanakan ritual pengobatan apa-
bila penyakit yang diderita tidak kunjung sem-
buh.Ritual pengobatan tersebut antara lain seb-
agai berikut.

Pertama, ritual sangiang. Ritual sangiangm-
erupakan ritual pengobatan terhadap berbagai
macam penyakit melalui bantuan roh leluhur
(sahur parapah) dengan bantuan lasang sebagai
mediator. Ritual tersebut dilaksanakan oleh ma-
syarakat suku Dayak (uluh Dayak) khususnya
yang beragama Hindu Kaharingan. Tradisi ritual
pengobatan manyangiang sampai saat ini diya-
kini mampu memberikan kesembuhan dari ber-
bagai macam penyakit dengan bantuan roh le-
luhur. Nila, (2003:495-496) mengungkapkan
bahwa sangiang dalam kepercayaan suku DHK
dikenal sebagai salah satu saudara Raja Bunu
(manusia pertama) yang mendiami pantaisan-
giang yang menjadi perantara komunikasi ma-
nusia dengan Ranying Hatalla Langit /Tuhan
Yang Maha Esa.

Oleh karena itu, proses komunikasi menggu-
nakan media manusia terpilih yang dikenal den-
gan ba-sangiang.Ritual sangiang tersebut meru-
pakan permohonan kesembuhan kepada saur
parapah (roh leluhur). Dalam hal ini roh leluhur
diyakini mampu memberikan kesembuhan ter-
hadap berbagai macam penyakit baik secara
naturalistik maupun personalistik, yang pengo-
batannya melalui mediator lasang sangiang.

Kedua, ritual menenung. Secara umum mane-
nung merupakan ritual untuk mencari atau
meramal sesuatu yang tidak bisa diketahui ma-
nusia secara akal sehat, tetapi akhirnya dapat
ditemukan atau diketahui. Menenung berusaha
untuk mencari atau mendapatkan petunjuk dari
dewa atau leluhur oleh manusia yang tidak
dapat ditemukan dengan berbagai cara. Tu-
juannnya adalah agar dapat diselesaikan atau
ditemukan sumbernya dan selanjutnya dilak-
sanakan ritual sesuai dengan petunjuknya.
Manenung adalah memberitahukan dan meng-
gunakan malaikat Tuhan yang disebut dengan
“putir santang bawi sintung uju, bertempat ting-
gal di lewu tasik baragantung langit (rahan dare)
(khayangan) untuk hadir di rumah tempat
melaksanakan ritual manenung berlangsung.

DHARMASMRTI
64

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



2.4 Fisioterapi suku DHK

Sistem medis tradisonal suku DHK juga men-
gupayakan dengan metode dan cara-cara yang
telah dilakukan sejak nenek moyangnya agar
fisik manusia dapat selalu berfungsi dengan
baik. Apabila terjadi gangguan terhadap fungsi
tersebut, maka praktisi-praktisi medis tradis-
ional suku DHK dapat melakukan pengobatan
dan hal ini masih diyakini oleh masyarakat pen-
dukungnya bahwa gangguan fungsi fisik terse-
but akan dapat normal kembali. Sistem medis
tradisional suku DHK berupaya menyembuhkan
suatu gangguan penyakit dengan tanaman obat
dan ramuan minyak. Di samping itu, juga memi-
liki kemampuan dalam meramu bahan obat un-
tuk mencegah penyakit yang menghambat ke-
berlangsungan fungsi organ manusia. Fisiotera-
pi dalam sistem medis suku DHK adalah sebagai
berikut.

Pertama, fisioterapi dengan ritual mandi
kembang. Fisioterapi mandi kembang merupak-
an suatu proses ritual pengobatan untuk meng-
hilangkan penyakit pada penderita gangguan
penyakit, seperti kepohonan, gangguan roh
halus, menghilangkan mata luka, gangguan ilmu
hitam (black magic). Kepohonan, yaitu berupa
kesialan yang mengakibatkan seseorang celaka
dan menderita sehingga berujung pada kema-
tian. Begitu juga gangguan roh halus bisa mem-
buat seseorang mengalami ketakutan yang luar
biasa sehingga menjadikan seseorang kerasu-
kan (trend). Selain itu, juga ada yang sampai
stres atau menjadi gila. Gangguan roh halus juga
bisa terjadi karena kepohonan.

Kedua, fisioterapi dengan tumbuhan obat.
Tumbuhan obat yang sudah dikenal secara luas,
baik dalam masyarakat suku DHK maupun di lu-
ar masyarakatnya, ada beberapa tumbuhan obat
masuk dalam industri perdagangan yang bertar-
af international. Seperti halnya tumbuhan deng-
kek dan tepadu.Tumbuhan tersebut merupakan
jenis tumbuhan obat yang batangnya mengand-
ung banyak air, tetapi tanaman ini memiliki war-
na yang berbeda. Warna batangtumbuhan deng-
kekadalah tampak kuning, sedangkan warna
batang tumbuhan tepaduadalah tampak merah.

Air tumbuhan tepaduini tidak hanya semata-
mata menghilangkan dahaga, tetapi warga ma-
syarakat suku Dayak (uluh Dayak) telah menja-
dikan air, akar, dan batang tanaman tersebut un-
tuk bahan pengobatan tradisional. Air tepadu
batang merah dapat digunakan untuk menyem-

buhkan demam. Selain itu, tanaman ini diper-
caya juga untuk menangkal demam pada anak
yang sakit karena gangguan makhluk halus. Di
pihak lain tumbuhan dengkek, batang dan
akarnya berwarna kuning dipercaya ampuh un-
tuk menyembuhkan penyakit hepatitis atau
sakit kuning. Selain menggunakan air yang
menetes dari batangnya, batang pohon tersebut
juga bisa dimanfaatkan dengan cara direbus, la-
lu diminum air hasil rebusannya.

Sedangkan tumbuhan bawang dayak digu-
nakan sebagai obat kanker dengan cara men-
geringkan umbi dan mengunyahnya.Di pi-
hak lain paduan bawang dayak dan jahe merah,
berkhasiat untuk meningkatkan stamina/vitali-
tas, memperkuat daya tahan sperma, mengobati
sakit pinggang, melancarkan air seni, serta men-
gatasi bronchitis dan batuk. Apabila dicampur
dengan sadaguri dan kencur, khasiat bawang
dayak ini bisa mengobati radang usus, maag,
sembelit, hepatitis, dan limpa. Bawang dayak ini
jika diramu dengan jati belanda dan temu giring
berkhasiat untuk menurunkan berat badan atau
melangsingkan badan (obesitas) dan menu-
runkan kadar lemak. Untuk kaum perempuan,
bawang ini juga bisa bermanfaat sebagai sari ra-
pet jika dicampur dengan cabai jawa. Di samp-
ing itu berkhasiat mengatasi gangguan nifas,
membersihkan rahim, merapatkan vagina, men-
gencangkan perut dan mengurangi lemak.

Demikian halnya dengan tumbuhan obat
Saluang Belum. Akar saluang belum bagi ma-
syarakat khususnya suku Dayak Kalimantan
Tengah, bermanfaat bagi vitalitas kaum laki-la-
ki, saluang belum juga dipercaya mampu menin-
gkatkan gairah seksual serta meningkatkan kes-
uburan pria. Tumbuhan tersebut memiliki kesa-
maan dengan tumbuhan pasak bumi. Khasiat
pasak bumi telah terbukti dan dirasakan sejak
dulu sampai sekarang ini. Pasak bumi mengand-
ung ekstrak yang disebut dengan ethanolic yang
berperan sangat besar dalam menambah jum-
lah hormon testosteron pada pria. Tanaman pa-
sak bumi juga mengandung strichnin dan brusin
yang sangat berkhasiat untuk menambah vitali-
tas pria karena memiliki sifat afrodisiak. Daun
pasak bumi yang masih muda bisa dimanfaatkan
untuk mengobati sakit perut. Kulitakar pasak
bumi sangat ampuh untuk mengobati demam,
penyembuh luka di gusi atau gangguan cacing,
dan tonikum pascamelahirkan. Kulit batang pa-
sak bumi banyak dimanfaatkan untuk koagulan

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN
DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH | 65

Kadek Sukiada



pascaseorang ibu melahirkan. Selain itu, bisa ju-
ga digunakan untuk mengobati nyeri pada tu-
lang, Bagian bunga dan buah pasak bumi bisa di-
gunakan untuk mengobati penyakit disentri.

Ketiga, fisioterapi dengan menggunakan
ramuan minyak. Fisioterapi dengan ramuan
minyak biasanya digunakan untuk penyembu-
han penyakit fisik akibat luka atau patah tulang
biasanya dengan menggunakan minyak bintang.
Minyak bintang merupakan ramuan minyak
yang tidak ada duanya. Pengobatan dengan min-
yak ini tentunya memiliki magis tersendiri, sep-
erti halnya dengan kesaksian seorang ibu yang
terkena luka bakar 50 % (separoh badan)
hangus terbakar karena kelaliannya sendiri. Di-
ani menuturkan kronologi kecelakaan dirinya
sebagai berikut.

“Waktu itu di rumah saya sedang pemada-
man listrik sehingga saya menyalakan lilin
untuk penerangan rumah. Tanpa saya
sadari, lilin yang dinyalakan tersebut saya
taruh bersebelahan dengan obat pembas-
mi nyamuk (baygon kaleng), kurang lebih
30 menit lilin itu dinyalakan, terjadi leda-
kan dan menyemburkan api, tepat menge-
nai badan dan wajah saya. Dengan luka
badan yang tergolong parah, saya dirawat
di rumah sakit umum Dr. Sivanus Kota
Palangkaraya. saya sudah diberikan obat
antibiotik dan obat luar untuk kesembu-
han lukanya. Akan tetapi, karena gula da-
rahnya tinggi obat yang diberikan dokter
justru menambah parah lukanya, sehingga
terjadi infeksi, lukanya menjadi borok dan
sudah mengeluarkan cairan nanah. Waktu
itu saya tidak bisa tidur dengan nyenyak,
makan juga ndak bisa karena luka dimulut
saya sudah borok. Akhirnya dari inisiatif
suami saya, maka dialihkan pengobatan-
nya dengan obat kampung yaitu berupa
minyak bintang. Minyak bintang sebelum
diminta untuk obat, terlebih dahulu saya
memberikan jarum kepada dukun sebagai
pengganti obat (minyak bintang).

Dukun itu lalu mempersiapkan bahan-ba-
han pengobatan yang akan diberikan ke-
pada saya. Proses pemberian obat minyak
bintang, terlebih dahulu, dukun memben-
tuk bintang dari pisang emas lalu minyak
bintang tersebut dioleskan diatasnya (pi-
sang emas yang sudah berbentuk bin-

tang), kemudian langsung diberikan kepa-
da saya dan saya telan pisang tersebut.
Menurut dukun itu, minyak bintang ada
tiga jenis, yaitu minyak penyambung nya-
wa, minyak penyambung maut, dan min-
yak bumi. Setelah saya meminum obat
minyak bintang tersebut, pada saat
menjelang bintang muncul dari langit,
percaya tidak percaya, minyak bintang
yang saya minum, bereaksi dan keluar, se-
olah-olah mendorong luka saya yang telah
membusuk.

III. PENUTUP

3.1 Simpulan

Sistem kepercayaan sehat sakit dalam tradisi
suku DHK yaitu: keadaan sehat apabila kondisi
pisik, psikis dan mental dalam keadaan seim-
bang begitu juga sebaliknya dengan keadaan
sakit pabila kondisi pisik, psikis dan mentalnya
terjadi ketidak seimbangan. Kondisi sehat dan
sakit diyakini oleh suku DHK karena faktor-fak-
tor alam, manusia dan roh-roh. Fenomena terse-
but apabila dikaitkan dengan pandangan Foster
dan Anderson disebut dengan faktor naturalis-
tik dan personalistik.Selain sistem keyakitan
terhadap sehat sakit, pada aspek yang lebih luas
sistem medis tradisional suku DHK memiliki
bentuk perawatan penyakit yang tampak cukup
beragam akan tetapi mengerucut pada dua tin-
dakan yaitu pengobatan alternatif dan pengo-
batan beomedis (rumah sakit). Dalam pengo-
batan alternatif meliputi pengobatan melalui
tabit-tabit (dukun). Pengobatan alternatif terse-
but erat kaitannya dengan persepsi orang suku
DHK terhadap etiologi yang bersifat personalis-
tik.

3.2. Saran

Berdasarkan simpulan di atas dapat disam-
paikan saran-saran sebagai berikut:

Pertama, menyajikan landasan kepada penel-
iti lain, untuk melakukan penelitian yang lebih
luas. Peneliti menyarankan agar dilakukan pene-
litian di daerah lain yang memiliki keadaan pen-
duduk yang hampir sama dengan wilayah kota
Palangkaraya Provinsi Kalimantan Tengah. Sep-
erti halnya di wilayah Kalimantan selatan, Kali-
mantan Utara, Kalimantan Timur dan Kaliman-
tan Barat.

Kedua, melalui

penelitian ini peneliti

DHARMASMRTI
66

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



mendapatkan adanya kesinambungan kebuday- luasan penelitian dengan fokus pada sistem me-
aan, adat istiadat dan kepercayaan masyarakat dis tradisional di pelbagai kelompok masyara-
suku DHK dengan masyarakat non Hindu di pu- kat, akan melengkapi gambaran penelitian yang
lau Borneo dan di luar pulau Kalimantan. Per- sudah diproleh.

DAFTAR PUSTAKA

Foster, 1986. Antropologi Kesehatan. Universitas Indonesia.

George Ritzer, Teori Sosiologi Modern, 2004, Jakarta- Prenada Media.

Geertz, Clifford. 1993. Kebudayaan dan Agama. Yogyakarta:Kanisius.

Gunadha, Ida Bagus. 2003. “Klasifikasi dan Aksi Obat Menurut Ayurveda”. Jurnal Ilmu Agama dan
Kebudayaan. Denpasar: Program Pascasarjana UNHI. Volume 1 No 1.

Hamka. 1985. Islam dan Adat Minangkabau, Jakarta: Pustaka Panjimas

Jalaluddin. H. 2009. Psikologi Agama. Memahami Prilaku Keagamaan Dengan Mengaplikasikan Prin-
sip-Prinsip Psikologi. PT Raja Grafindo Persada Jakarta.

J.J. Kusni, 1994. Dayak Membangun. The Paragons. Paris

Koentjaraningrat, 1987, Sejarah Teori Antropologi I dan Il. Jakarta Unipersitas Indonesia Press.

————————————————————— , 1985. lImu-Ilmu Sosial dalam Pembangunan Kesehatan. Jakarta, PT Gramedia.

--------------------- , 1990. Sejarah Teori Antropologi, universitas indonesia, Ul Press.

Kleinman, 1981. Patients and Healers in the Context of Culture. London, England, University of Cali-
fornia.

Kumbara, 2004. Fungsi dan Makna Ritual Melukat dalam Penyembuhan Gangguan Jiwa di Bali.

------------ ,2013. Bali Puseh, Sistem Pengobatan Usada Bali.

Landy, 1977. Culture, Disease and Healing. Studies in Medical Anthropology N.

LSM (PBBKT), 2003. Adat Istiadat Dayak Ngaju. Kalteng, Pusat Budaya Betang.

Nala, 2003. Jurnal Ilmu Agama Dan Kebudayaan, Ayur Weda Sebagai [Imu Kedokteran, Denpasar, Pro-
gram Pasca.

Riwut Nila, 2003. Menyelami Kekayaan Leluhur. Yogyakarta : Pusakalima.

Riwut Tjilik,1993. Kalimantan Membangun Alam dan Kebudayaan Tjilik Riwut. Yogyakarta : PT Tiara
Wacana Yogya.

Suka Yasa, 2003. Jurnal IImu Agama Dan Kebudayaan, Mitos Asal-Usul Ayurveda Dan Diturunkannya
Kepada Umat Manusia, Program Pasca.

Tim Penulis, 2006, Upacara Tradisional Daerah Kalimantan Tengah. Palangka Raya : CV Primal In-
dah.

Tim Penulis, 2011. Budaya Dayak, Permasalahan dan Alternatifnya, Bayu media.

Tim Penulis, 2006. Sejarah Kalimantan Tengah. PPKB (Program Pengelolaan Kekayaan Budaya
Kalteng.

Utama, Wayan Budi. 2003. “Mempraktekkan Jalannya Penyakit serta Makna Mimpi Menurut Ayur
Veda”. Jurnal [Imu Agama dan Kebudayaan. Denpasar: Program Pascasarjana UNHI.Vol-
ume 1 No 1.

Suarta. 2012.E-mail Sidhasakti@hotmail.Com.

SISTEM MEDIS TRADISIONAL SUKU DAYAK DALAM KEPERCAYAAN HINDU KAHARINGAN
DI KOTA PALANGKARAYA, PROVINSI KALIMANTAN TENGAH 67
Kadek Sukiada



