DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI
Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut
Hukum Adat dan Hukum Hindu

Oleh:
Kadek Hemamalini dan Untung Suhardi
Jurusan Penerangan Agama
Sekolah Tinggi Agama Hindu Dharma Nusantara Jakarta

kadekhema@gmail.com

Abstract

It is found based on the research that ‘sentana rajeg’ has become the term to be the problem solver
within the wedding system in Bali. This term is obviously based on the teaching of Hinduism in Rg. Ve-
da. The sentana rajeg is caused to be effective in accordance with the Hindu script of law, Manawad-
harmasastra IX.127-140. Considering the Balinese traditional regulation, the condition of sentana ra-
jeg has given an opportunity for the position of the anak sentana to be legalized through the tradition-
al process in a sentana institution because of the philosophical values and the teaching of Hinduism
embedded within. One of its functions is that the sentana rajeg may be used to avoid the revocation of
right called camput as well as to maintain the traditional obligations, ayahan, on the parahyangan,
the pawongan, and the pawongan.

Abstrak

Sentana rajeg merupakan temuan dalam penelitian yang mengatasi salah satu permasalahan
perkawinan di Bali. Istilah ini ternyata bersumber pada ajaran agama Hindu, yaitu Rg Veda. Sentana
rajeg diberlakukan berdasarkan hukum Hindu, yakni Manawadharmasastra [X.127-140. Menurut
perspektif adat, istilah sentana rajeg memberi peluang bagi anak sentana dibentuk dari proses adat
dalam wujud lembaga sentana karena memiliki nilai filsafat dan dijiwai dari ajaran agama Hindu.
Salah satu fungsi dari sentana rajeg adalah untuk menghindari hak camput serta agar tetap bisa
melanjutkan kewajiban-kewajiban ayahan terhadap parahyangan, palemahan, dan pawongan.

Kata kunci: Dinamika, perkawinan, adat Bali

I. PENDAHULUAN menjelaskan mengapa pentingnya seorang anak
lahir dalam keluarga.Hal ini mendapat perekat
1.1. Latar Belakang Masalah kuat dari ajaran agama Hindu yang memberikan

[stilah anak pada masyarakat ini sering dise- tempat pada anak laki-laki sebagai “putra” dik-
but putra. Kata putra berasal dari bahasa San- arenakan seorang putra akan dapat membebas-
skerta yang pada mulanya berarti kecil atau kan arwah leluhur dari penderitaan di dunia
yang disayang. Kemudian kata ini dipakai akhirat. Dinyatakan Manawadharmasastra IX.

DHARMASMRTI
36

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



138: “Oleh karena seorang anak yang akan me-
nyeberangkan orang tuanya dari neraka yang
disebut Put (neraka lantaran tidak memiliki ke-
turunan), oleh karena itu ia disebut Putra”.

Penjelasan yang sama juga dapat kita jumpai
dalam Adiparva Mahabharata 74, 27, juga dalam
Walmiki Ramayana I1,107-112. Kelahiran Putra
Suputra ini merupakan tujuan ideal dari setiap
perkawinan. Kata yang lain untuk putra adalah
sunu, atmaja, atmasaybhava, nandana, kumara
dan saytana. Kata yang terakhir ini di Bali men-
jadi kata sentana yang berarti keturunan. Hal ini
dapat dilihat dalam Adiparwa, 74 & 38 sebagai
berikut: “Seseorang dapat menundukkan dunia
dengan lahirnya anak, ia memperoleh kesenan-
gan yang abadi, memperoleh cucu-cucu dan ka-
kek-kakek akan memperoleh kebahagiaan yang
abadi dengan kelahiran cucu-cucunya”.

Status anak dalam perkawinan ditentukan
oleh sistem kekerabatan. Dalam masyarakat Bali
yang menganut sistem kekeluargaan patrilinial,
anak mengikuti garis keturunan dari pihak
bapak. Anak laki-laki pada masyarakat ini dise-
but purusa. Dengan demikian tentu saja ses-
eorang sebenarnya sangat mendambakan la-
hirnya anak yang pertama itu laki-laki yang “su-
putra” (anak yang baik). Namun apabila anak
yang baik tidak diperoleh, maka anak yang tidak
baikpun dapat meggantikannya agar keluarga
tidak menderita di akhirat. Seperti termaktub
dalam Manawadharmasastra 1X.161 yang me-
nyebutkan antara lain :

“Apapun yang diperoleh sebagai pahala
dalam mengarungi lautan dengan memakai per-
ahu yang tidak aman. Demikianlah umpamanya
anak yang tidak baik dimaksudkan mengganti-
kan kedudukan anak yang baik bagi keluarga
yang menderita di akhirat”

Sehingga bagi masyarakat Bali khususnya
yang beragama Hindu, masalah keturunan
merupakan masalah yang amat penting artinya
terutama dalam hal perolehan keturunan laki-
laki, hal ini dijelaskan sebagai berikut:

1. Seperti yang telah dijelaskan diatas bahwa
keturunan laki-laki (putra) akan dapat mem-
bebaskan arwah orang tuanya dari neraka
Put, dalam cerita-cerita kuno dikatakan bah-
wa puthra adalah Pratisanthanam (turunan
langsung) yang akan memberikan bubur pi-
rata dan panguruyagan (sesajen dan kebak-

tian) kepada para leluhurnya (Jelantik, 1972:
3). Demikian pula dalam Adiparwa dijelas-
kan bahwa memperoleh anak laki-laki berar-
ti dapat menikmati kebahagiaan dunia.
Secara mitologi fungsi putra sebagai penun-
tun arwah dari kenerakaan akhirat terdapat
dalam cerita Jaratkaru, terdapat dalam Kanta
Upanisad, diceritakan tentang penderitaan
leluhur di dunia akhirat karena keturunan-
nya (dalam hal ini Jaratkaru sendiri) tidak
mau melangsungkan perkawinan dengan
maksud nyukla brahmacari, kemudian sang
Jaratkaru tersebut akhirnya merasa kasihan
akan penderitaan orang tuanya di akhirat se-
hingga ia akhirnya mengurungkan niatnya
untuk nyukla brahmacari dan bersedia meni-
kah untuk mendapatkan keturunan dengan
syarat bahwa nama calon istrinya kelak har-
us sama dengan namanya yaitu Jaratkaru.

2. Kehadiran anak laki-laki sangat didambakan
ada kaitannya dengan dasar kepercayaan
agama Hindu (Sraddha) yang disebut punar-
bawa yaitu atma atau roh akan menjelma
kembali ke dunia untuk dapat meningkatkan
taraf kehidupan rohaninya. Dengan dasar ke-
percayaan ini maka arwah leluhur akan dapat
menjelma kembali melalui keturunan laki-la-
ki, sehingga siklus kehidupan kodrati itu
dapat terisi sampai tercapainya tujuan tera-
khir yaitu moksa.

3 Keturunan merupakan pelanjut hak-hak dan
kewajiban-kewajiban seseorang baik dalam
kaitannya dengan kekeluargaan sebagai
penerus generasi, dalam hubungan dengan
kemasyarakatan misalkan dalam hal menya-
ma braya, ngayah dll, dan dalam hubungan-
nya dengan keagamaan yang memuja leluhur
di kemulannya, nyungsung sanggah/merajan
dll.

Pengutamaan garis keturunan laki-laki ses-
uai pula dengan sistem kekeluargaan patrilinial
yang dianut oleh masyarakat Bali yang dalam
bahasa Balinya dikenal dengan istilah pancer
purusa. Sistem kekeluargaan patrilinial yang di-
anut dalam masyarakat hukum adat Bali sangat
berpengaruh terhadap segala perbuatan hukum
yang dilakukan terutama yang menyangkut ma-
salah kekeluargaan, senantiasa berpatokan pa-
da konsepsi purusa, antara lain dalam penentu-
an pelanjut keturunan, perkawinan, pengangka-
tan anak dan hal-hal lain yang tidak kalah pent-
ingnya yaitu menyangkut warisan. Dalam hu-

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu) | 37

Kadek Hemamalini - Untung Suhardi



kum waris adat Bali, dikenal tiga macam ahli

waris, antara lain:

1. Pratisentana purusa (anak laki-laki);

2. Sentana rajeg (anak perempuan yang bersta-
tus anak laki-laki);

3. Sentana peperasan (anak angkat).

Pada prinsipnya hanya anak laki-lakilah seb-
agai ahli waris (dapat dilihat dalam ketentuan
Manawadharmasastra 1X, 104, 156-157 dan
185). Dalam Manawadharmasastra dinyatakan
bahwa ahli waris adalah keturunan yang dise-
but satu panda yang ditarik satu garis lurus ke
bawah dan ke atas, tiga tingkat turunan ke
bawah dari pewaris dan tingkat ke atas dari
pewaris dinyatakan satu panda sebagai ahli
waris, namun di antara keenam tingkat itu yang
merupakan ahli waris dengan hak keutamaan
adalah keturunan pewaris yang ditarik melalui
garis anak laki (asas purusa). Oleh karena itu
maka ahli waris adalah anak laki-laki pewaris.

Namun dalam kenyataannya, tidak semua hal
yang telah diatur dapat dijalankan, karena
perkawinan sebagaimana hakekatnya, tidak se-
lalu dapat melahirkanketurunan laki-laki seb-
agaimana yang diharapkan. Tidak sedikit
perkawinan Bali hanya memiliki anak perem-
puan. Jika sebuah keluarga tidak memiliki ketu-
runan laki-laki tetapi yang ada hanya keturunan
perempuan, maka anak perempuan ini dapat di-
angkat sebagai sentana rajeg (status purusa),
perkawinan dilakukan dengan sistem perkawi-
nan nyentana/nyeburin.

Dalam perkawinan ini, laki-laki yang telah
berubah status menjadi perempuan (predana)
dan selanjutnya disebut ninggal kedaton, se-
hingga kehilangan hak waris di rumah asalnya.
Sedangkan pihak perempuan berubah status
menjadi laki-laki (purusa) sehingga memiliki
hak mendapatkan hak waris atas keluarga.

Berdasarkan latar belakang diatas bahwa
yang menjadi permasalahan utama dalam pene-
litian ini adalah:

1. Bagaimanakah status anak sentana dalam
perkawinan dan hukum waris ?

2. Bagaimanakah kedudukan anak sentana
dalam sudut pandang agama Hindu dan hu-
kum adat ?

1.2. Metode Penelitian

Tulisan ini menghadirkan pemikiran yang di-
dasari dengan metode deskriptif dengan
pendekatan sejarah (Kaelan, 2005: 60). Karena

penulis dalam hal ini menyandingkan dua pe-
mikiran yang berbeda jaman, budaya dan aga-
ma. Kehadiran tulisan ini bukan untuk mencari
benar dan salah, antara yang buruk dengan yang
lebih baik, akan tetapi menambah khasanah
keilmuan tentang dunia pemaknaan ulang yang
sarat dengan pemikiran antara barat dan timur.
Pengumpulan data dengan menggunakan Kke-
pustakaan dan analisis deskkriptif kualitatif
dengan penyajian data yang sesuai dengan
khasanah kelimuan dalam ranah hukum.

ILPEMBAHASAN

2.1. Penyebab Terjadinya Sentana Rajeg

Masyarakat adat Bali menganut sistem keke-

luargaan patrilinial atau kebapaan yang lebih
dikenal luas dalam masyarakat Bali dengan isti-
lah kepurusa atau purusa. Prinsip-prinsip dalam
sistem kekeluargaan purusa sama dengan sistem
kekeluaragaan yang dianut dalam Kitab
Manawadharmasastra yang dikenal sebagai
salah satu kitab hukum Hindu. Sehingga itu se-
babnya sistem kekeluargaan yang dianut ma-
syarakat adat Bali ini dikatakan dijiwai oleh aja-
ran agama Hindu yang dianut oleh mayoritas
masyarakat Bali. Terdapat perpaduan yang san-
gat erat antara adat Bali dengan agama Hindu
dalam hukum keluarga yang berlaku, walaupun
tidak dapat dikatakan bahwa hukum yang ber-
laku bagi masyarakat adat Bali adalah hukum
Hindu itu sendiri.Sistem kekeluargaan inilah
(purusa) yang nantinya dipakai sebagai salah sa-
tu faktor pendukung terbentuknya lembaga sen-
tana pada masyarakat Bali.Sesuai dengan prin-
sip-prinsip umum yang dianut dalam sistem
kekeluargaan patrilinial, ada dua prinsip dasar
yang dianut dalam sistem kekeluargaan purusa,
yakni:

1. Keturunan dilacak dari garis laki-laki (bapak).
Secara hukum hanya individu-individu yang
berasal dari satu bapak asal (wit) yang diper-
hitungkan sebagai keluarga baik dalam kelu-
arga batih (inti) maupun Kkeluarga luas.
Orang-orang yang termasuk dalam garis ini
lazim disebut keluarga saking purusa. Sedan-
gkan orang-orang dari keluarga pihak ibu
yang lazim disebut saking pradana sama
sekali tidak memiliki keterkaitan hukum. [tu-
lah sebabnya nilai atau derajat hubungan an-
tara seseorang dengan sanak saudara dari
garis purusa (saking purusa) jauh lebih pent-

DHARMASMRTI
38

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



ing dibandingkan dengan hubungannya den-

gan sanak saudara dari pihak ibu (saking

pradana).

2. Dalam perkawinan, seorang perempuan
dilepaskan dari hubungan hukumnya dengan
keluarga asalnya dan selanjutnya masuk se-
cara total dalam keluarga suaminya. Dengan
demikian seorang anak perempuan yang su-
dah kawin tidak lagi diperhitungkan hak dan
kewajibannya, materiil maupun immateriil
dalam keluarga asal, melainkan sepenuhnya
diperhitungkan dalam keluarga suami.
Dalam masyarakat adat di Bali, biasanya

tetap ada satu anak laki-laki yang sudah meni-
kah tetap tinggal dalam komplek perumahan
orang tuanya. Apabila orangtuanya sudah tidak
mampu lagi (nyada), maka anak laki-laki terse-
but kemudian yang menggantikan dan melan-
jutkan rumah tangga orangtua, bertanggung
jawab terhadap rumah tangga dan memikul ke-
wajiban kemasyarakatan (ayahan ke banjar/de-
sa).

Dalam keluarga Bali, tiap-tiap keluarga batih
maupun keluarga luas harus tetap memelihara
hubungan dengan kelompok keluarga yang leb-
ih luas, yaitu klen purusa yang disebut tunggal
dadia dan yang lebih luas lagi yang disebut pai-
bon atau panti. Struktur dari klen yang disebut
tunggal dadia ini bervariasi di berbagai tempat
di Bali. Di desa-desa dataran, orang-orang dari
tunggal dadia ini yang hidup neolokal wajib
mendirikan tempat pemujaan (sanggah/mera-
jan) di masing-masing tempat kediamannya
yang disebut kemulan/taksu (I Gusti Ngurah Ba-
gus, 1990: 296).

Kemulan Taksu adalah unit tempat pemujaan
keluarga dalam satu keluarga batih, sedangkan
unit tempat pemujaan untuk klan purusa lebih
luas yang termasuk tunggal dadia, disebut pura
dadia, selanjutnya pura ibu, pura panti dan se-
terusnya untuk tempat pemujaan bagi kelom-
pok klan yang lebih luas sampai pada pura kawi-
tan/pedharman yang merupakan pura tempat
pemujaan bagi nenek moyang yang merupakan
cikal bakal klan tersebut di Bali.

Kenyataan bahwa beberapa keluarga batih
ataupun keluarga luas terhimpun dalam kelom-
pok atau sekeha tunggal dadia, paibon atau panti
dapat dijadikan petunjuk kuat bahwa secara hu-
kum mereka merupakan orang-orang yang ma-
sih mempunyai hubungan keluarga garis kepu-
rusa. Sebaliknya, jika dua keluarga sudah memu-

ja sanggah yang berlainan, menjadi petunjuk
bahwa tidak ada (lagi) hubungan keluarga kepu-
rusa antara dua keluarga itu. Hal-hal tersebut
yang telah diuraikan diatas menyebabkan ke-
hadiran anak (keturunan) laki-laki sangat did-
ambakan khususnya bagi masyarakat Hindu di
Bali, keturunan tersebut (laki-laki) merupakan
pelanjut hak-hak dan kewajiban-kewajiban
orangtua dalam hubungannya dengan kekeluar-
gaan (penerus generasi/garis kepurusa), dalam
hubungannya dengan kemasyarakatan seperti
melakukan ayahan di banjar, dan dalam hubun-
gannya dengan keagamaan, yaitu melakukan
pemujaan di sanggah/merajannya dan untuk
memuja leluhur.

Pengutamaan anak laki-laki di samping kare-
na hal-hal tersebut di atas, ber kaitan juga den-
gan dasar kepercayaan agama Hindu tentang
punarbawa, anak laki-laki dapat menyelamat-
kan arwah leluhurnya dari neraka Put dan ar-
wah leluhur tersebut dapat menjelma kembali
melalui keturunan laki-laki. Jadi jelas terlihat
bahwa sistem kekeluargaan di Bali yang mem-
perhitungkan keanggotaan kerabat berdasar-
kan garis laki-laki mendapatkan daya dukung
kuat dari pandangan agama Hindu yang mene-
gaskan mengenai pentingnya keturunan (anak)
laki-laki bagi kebahagiaan suatu keluarga, dunia
dan akhirat. Menurut Korn dalam Het Adatrecht
van Bali, bahwa hukum adat keluarga Bali me-
miliki keistimewaan, yakni:

1. Mengupayakan sedapat mungkin kewajiban-
kewajiban dalam menjalankan keagamaan di
suatu tempat persembahyangan dilanjutkan,
serta dilakukan oleh keturunan lelaki menu-
rut ‘garis lurus’ (pancer purusa).

2. Dengan bertambahnya anggota keluarga bagi
desa yang bersangkutan berarti suatu hal
yang sangat penting, mengingat tugas pokok
desa yaitu mengabdi, memuja Tuhan dan de-
wa-dewa yang dalam pelaksanaannya me-
merlukan tenaga warga desa. Dalam desa
adat, kewajiban ngayah warga desanya men-
jadi sangat mutlak dan pokok karena hampir
seluruh siklus sosial dan religiusitas berop-
erasi di sana. Agar dukungan tenaga mema-
dai maka dibutuhkan pengendalian aktivitas
yang secara bersama-sama dan sukarela di-
ubah menjadi disiplin kewajiban.

Adanya kewajiban-kewajiban anak lelaki
yang demikian itu, menyebabkan anak lelaki
menjadi pokok dalam masyarakat Bali. Perma-

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu) | 39

Kadek Hemamalini - Untung Suhardi



salahan yang timbul sehubungan dengan tidak

adanya anak laki-laki atau tidak adanya anak sa-

ma sekali, adalah sebagai berikut:

1. Tidak adanya pelanjut kepurusa, sehingga ke-
luarga tersebut bisa dikatakan cepung/cam-
put.

2. Tidak ada yang meneruskan kewajiban ayah-
an di banjar apabila mereka sudah menjalani
masa pensiun (nyada).

3. Timbul situasi yang tidak ‘mengenakkan’
karena beberapa desa adat di Bali berlaku ke-
tentuan: (V.E.Korn, 1978: 33) bahwa mereka
yang tidak mempunyai keturunan tidak ber-
hak menjadi kerame desa, dan bahkan di be-
berapa tempat berlaku, mereka yang tidak
mempunyai keturunan, tidak boleh menjadi
kepala desa atau kepala subak dan tidak bo-
leh menjadi penolong atau pembantu dalam
penyumpahan (dalam bahasa Bali di sebut
petabeh). Bahwa desa berhak mengambil
kembali tanah milik desa yang diberi hak pak-
ai kepada anggota masyarakat adat yang tidak
memiliki keturunan (hak camput).

4. Tidak ada yang akan mewarisi harta kekay-
aan orangtua baik yang bersifat materiil mau-
pun non materiil, mengingat pada prinsipnya
hanya anak laki-lakilah yang berhak mewaris.
Karena masalah-masalah tersebut di atas

maka dibentuklah lembaga sentana yang bertu-

juan untuk melakukan pengangkatan anak.

Dalam praktiknya ada dua sistem pengangkatan

anak (Gde Pudja), yaitu:

1. Pengangkatan anak sendiri sebagai anak laki-

laki.
Yaitu pengangkatan status anak perempuan
yang dimiliki menjadi status purusayang
disebut sentana rajeg, dimana pengangkatan
ini disebut dalam hukum adat sebagai angkat
sentana. Dengan demikian, dalam sistem an-
gkat sentana yang diangkat adalah anak
sendiri. Secara harfiah sentana artinya ketu-
runan atau ahli waris dan rajeg berarti
meneguhkan atau menegakkan. Dalam kon-
sep hukum adat Bali, sentana rajeg berarti
anak perempuan yang kerajegangsentana
yaitu ditegakkan atau dikukuhkan statusnya
menjadi purusa atau penerus keturunan se-
hingga berstatus sebagai ahli waris.

2. Pengangkatan anak orang lain, bukan anak
sendiri.

Pengangkatan ini disebut adopsi atau peras,
dalam sistem ini yang diangkat adalah anak

orang lain baik dari keluarga sendiri (dekat
kepurusa) maupun dari anak orang lain yang
bukan dari keluarganya sendiri (bisa dari pi-
hak pradana atau sama sekali dari keluarga/
orang luar). Berbeda dengan proses sentana
rajeg, pengangkatan anak orang lain menjadi
anak angkat haruslah dilakukan melalui upa-
ya hukum khusus yang disebut pengangka-
tan anak.
Pengangkatan anak barulah dipandang sah
dengan akibat-akibat yang mendapat per-
lindungan hukum apabila telah dilakukan
acara pengangkatan anak yang disebut pem-
erasan atau widiwidana. Sehingga disebutlah
sebagai sentana peperasan. Acara pemerasan
merupakan rangkaian kegiatan yang melipu-
ti upacara-upacara keagamaan dengan me-
makai banten yang diselenggarakan oleh
seorang pedande/pemangkudan disaksikan
oleh pihak yang berwenang. Upacara ini me-
liputi dua bagian sehingga dalam literature
hukum adat pengangkatan anak digolongkan
sebagai perbuatan hukum rangkap. Kegiatan
pertama adalah upacara perpisahan (me-
pamit) dengan keluarga asal, orang tua,
saudara kandung, sanak saudara dan roh le-
luhur yang bersemayam disanggah/merajan
keluarga asal, yang berfungsi untuk melepas-
kan hubungan hukum anak tersebut dengan
keluarga asal dan roh leluhurnya. Kegiatan
kedua adalah upacara memasukkan anak
tersebut di lingkungan keluarga orang tua
angkat sebagai keluarga barunya yang berar-
ti anak tersebut telah mempunyai hubungan
hukum dengan keluarga barunya (orang tua
angkat) itu.

Sesuai dengan adat yang berlaku di dalam
masyarakat hukum adat Bali, hanya anak laki-la-
ki yang berhak sebagai ahli waris dan ia akan
melanjutkan keturunan. Bahkan adanya angga-
pan bahwa anak laki-laki merupakan penyela-
mat arwah leluhur dari lembah penderitaan dan
membawanya ke alam kebahagiaan seperti dise-
butkan dalam kitab Manawadharma sastra bab
IX sloka 137 yang menyebutkan: “Melalui anak
laki-laki ia menundukkan dunia, melalui cucu
laki ia mencapai kekekalan tetapi melalui anak
dari cucunya ia mencapai alam matahari.”

Sedangkan anak perempuan tidak demikian
halnya, oleh karena itu keluarga yang tidak
mempunyai anak laki-laki dan hanya mempun-
yai anak perempuan saja, maka anak perem-

DHARMASMRTI
40

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



puan itu dapat menggantikan kedudukan anak
laki-laki. Sebagaimana telah dikemukakan
dalam Bab I terdahulu, agar anak perempuan itu
dapat melanjutkan keturunan terlebih dahulu
statusnya harus diangkat menjadi sentana luh
atau sentana rajeg. Seperti dinyatakan dalam
Manawadharmasastra IX. 127: “la yang tidak
mempunyai laki-laki dapat menjadikan anaknya
yang perempuan menjadi demikian menurut
acara penunjukkan anak wanita dengan men-
gatakan pada suaminya anak laki-laki yang lahir
daripadanya akan melakukan upacara pengu-
buran. "Sentana luh atau sentana rajeg ini hanya
dikenal di daerah kabupaten-kabupaten: Taban-
an, Badung, Gianyar dan Klungkung karena pen-
garuh Kkerajaan-kerajaan Majapahit Gelgel/

Klungkung dan banyaknya terdapat puri-puri

serta adanya hak camput raja-raja.

Hak camput adalah apabila seorang ayah me-
ninggal tanpa meninggalkan anak laki-laki dan
hanya meninggalkan janda dan anak perem-
puan yang belum menikah maka harta warisan-
nya akan diambil oleh raja-raja maupun pembe-
sar-pembesar yang mendapat kepercayaan
ataupun kekuasaan dari raja dan selanjutnya
janda serta anak perempuan yang belum kawin
dipelihara di puri yang didalam bahasa Bali
disebut manjing ke puri. Hak camput raja-raja
ini hanya berlaku terhadap golongan kaula jaba
saja. Sehingga untuk menghindari hak camput
raja-raja ini, maka seorang ayah yang tidak
mempunyai anak laki-laki diberikan untuk men-
gangkat anak perempuan menjadi status laki-la-
ki, pengangkatan status ini oleh agama Hindu
dan hukum adat dapat dibenarkan. Sehingga
dapat disimpulkan faktor-faktor yang mempen-
garuhi diangkatnya sentana rajeg adalah seb-
agai berikut:

a. Menurut religio magis Hindu, hanya anak la-
ki-laki saja yang dapat menyelamatkan ar-
wah leluhur dan roh kelak bila sudah mati,
sehingga pertimbangan perubahan status ini
berdasarkan pertimbangan agamis.

b. Berdasarkan pertimbangan adat, dimana pa-
da zaman kerajaan Bali, seorang raja memi-
liki hak camput, hak seorang raja untuk men-
guasai seluruh harta kekayaan rakyatnya
apabila rakyat tersebut tidak memiliki ahli
waris dalam hal ini anak laki-laki. Sehingga
untuk menghindari hal itu bagi keluarga yang
hanya memiliki anak perempuan saja, men-
gangkat status anaknya yang dapat dibenar-

kan sesuai dengan pertimbangan agamis ta-

di.

c. Berdasarkan faktor intern (keluarga) ada be-
berapa alasan yang mendasarinya antara
lain:

1. Orang tua tidak mempunyai anak laki-laki
dan hanya mempunyai anak perempuan
saja.

2. Harta peninggalan orang tua dapat diwar-
iskan pada anak kandungnya sendiri.

3. Keinginan dari orang tua untuk tetap ber-
kumpul dengan semua anaknya.

4, Apabila dalam keluarga yang memiliki
anak laki-laki yang tidak sehat secara ro-
hani (cacat mental) sehingga tidak me-
mungkinkan bagi anak tersebut untuk
melakukan kewajiban-kewajibannya, ma-
ka dapatlah anak perempuannya diangkat
statusnya sebagai putrika.

2.2.Status Anak Sentana Dalam Perkawi-
nan dan Waris

Dalam masyarakat adat Bali, perkawinan
dikenal dengan beberapa istilah, seperti pawi-
wahan, nganten, makerab kambe, pewarangan
dll. Untuk perkawinan yang dilangsungkan an-
tara sentana rajeg dengan suami maka jenis
perkawinan disebut perkawinan nyeburin. Isti-
lah nyeburin sangat dikenal ooleh masyarakat
Bali. Kata nyeburin merupakan krune-tiron (ka-
tajadian), berasal dari kata cebur yang mendapat
anu suara (pengiring) in, sehingga menjadi kata
nyeburin. Kata nyeburin berarti melakukan pe-
kerjaan cebur, menyasar atau menuju ke atau
menerjuni sesuatu. Pekerjaan ‘menerjuni’ men-
gandung konteks yang negatif dimana cender-
ung meninggalkan kesadaran dan jati diri lalu
mendapatkan resiko (Atmaja, 2008: 140).

Perkawinan nyeburin merupakan kebalikan
dari perkawinan biasa dan perkawinan nyebu-
rin ini merupakan jenis perkawinan dimana di
dalam upacara diselenggarakan oleh pihak kelu-
arga perempuan dan kelangsungan upacaranya
pun di rumah si perempuan. Dalam perkawinan
nyeburin hubungan keluarga pihak suami
dilepaskan dan masuk ke keluarga pihak perem-
puan dan pelepasan ini dilakukan dengan mem-
bayar uang yang biasanya disebut uang jujur.
Perkawinan ini hanya bisa atau boleh dilak-
sanakan oleh orang tua yang hanya mempunyai
anak perempuan saja. Di sini suamilah yang pin-
dah dari keluarganya dan masuk dalam kelom-

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu) = 41

Kadek Hemamalini - Untung Suhardi



pok pihak istri dan si istri pula yang menjadi ah-

li waris kekayaan orangtuanya, sedangkan sua-

mi kedudukannya tidak mendapat warisan.

Hal inilah yang menyebabkan perkawinan ini
kurang diminati karena status laki-laki berubah
menjadi status predana yang membawa kon-
sekuensi terhadap faktor religius dan waris
yang mengikutinya. Dalam perkawinan nyeburin
ini, apabila dilihat dari kedudukan suami ada ti-
ga macam yang masing-masing mempunyai aki-
bat hukum yang berbeda-beda, yaitu:

a. Sentana kepala dara yang kawin nyeburin
dan dengan jalan diperas, dimasukkan ke
dalam keluarga sah angkatnya untuk diper-
lakukan sebagai anak kandungnya sendiri.

b. Sentana tarikan/Nyeburin
Yaitu seorang laki-laki yang kawin nyeburin
dan diperlakukan sebagai seorang perem-
puan.

c¢. Sentana seledihi atau Silih-dihi

Yaitu seorang laki-laki yang kawin nyeburin
diberi hak mewaris oleh orangtua angkatnya
akan tetapi tidak diperas (I Wayan Beni dan
Sagung Ngurah, 1986: 32).
Sentana seledihi dan sentana kepala dara
mempunyai akibat hukum yang sama yaitu
sama-sama sebagai ahli waris terhadap harta
mertua, sedangkan sentana nyeburin bukan
sebagai ahli waris, karena ia berstatus seb-
agai wanita (predana).

2.3.Lembaga Sentana Sebagai
Adat di Bali

Lembaga sentana merupakan salah satu lem-
baga yang dibentuk oleh desa adat/pakraman
seperti halnya lembaga perkawinan yang Kkai-
tannya sangat erat dengan hukum keluarga. Hu-
kum Keluarga adalah keseluruhan norma-nor-
ma hukum, tertulis maupun tidak tertulis yang
mengatur hubungan-hubungan hukum yang
bersangkutan dengan hubungan kekeluargaan,
baik yang diakibatkan oleh hubungan darah
maupun yang diakibatkan oleh suatu perbuatan
hukum tertentu. Perbuatan-perbuatan hukum
yang dapat menimbulkan hubungan kekeluar-
gaan antara lain yaitu pengangkatan anak dan
perkawinan. Hubungan-hubungan kekeluar-
gaan itu berisi hak-hak dan kewajiban-kewa-
jiban dalam kehidupan keluarga seperti: hak
dan kewajiban anak terhadap orang tua, hak
dan kewajiban suami-istri dst.

Lembaga

2.4.Putusnya Perkawinan Nyeburin kare-
na Kematian

Putusnya perkawinan nyentana karena ke-
matian, berdampak dua hal yaitu:

a Sentana nyeburin dapat tetap tinggal di
rumah mendiang istrinya dan masih tetap
dapat diterima oleh pihak keluarga mendi-
ang istri sejauh ia tetap melakukan kewa-
jiban sebagai janda (swadarmaning janda)
seperti misalkan tetap melakukan kegiatan
ayahan di banjar, mengatur dan mengelola
tanah serta warisan, menjaga dan menghor-
mati keluarga (orangtua) mendiang istrinya,
melakukan upacara-upacara yadnya. Untuk
kedepan seorang sentana nyeburin yang telah
menjadi janda disebut balu (balu lanang).

b Sentana nyeburin dapat pulang ke rumah
asalnya yang disebut mulih deha dan dapat
diterima kembali oleh keluarga asalnya.
Seorang balu dapat kembali masuk ke sang-
gah asalnya dengan cara melakukan upacara
pejati dan status dari balu tersebut dapat
kembali menjadi purusa apabila ia hendak
menikah lagi tentunya dengan perkawinan
biasa. Tapi mepejati tidak perlu dilakukan
apabila keduanya (sentana rajeg dan sentana
nyeburin) berasal dari satu sanggah/dadia.

c. Sentana nyeburin yang balu tetap tidak ber-
hak lagi mewaris di rumah asalnya karena
sudah masuk ke dalam kondisi ninggal keda-
ton, namun biasanya yang terjadi di masyara-
kat atas dasar rasa kasihan dan unsur keadi-
lan antara ahli waris yang berhak, seorang
balu yang mulih deha diberikan sebagian
warisan walaupun tidak ditentukan berapa
besar kecilnya tergantung kesepakatan ahli
waris.

2.5. Putusnya Perkawinan Nyeburin kare-
na Perceraian

Sesungguhnya perkawinan menurut agama
Hindu adalah ingin mewujudkan suatu
kelanggengan sebagai suami istri dan perkawi-
nan itu sendiri merupakan dharma karena
merupakan suatu lembaga untuk menjalankan
segala bentuk yadnya. Oleh karena itu per-
ceraian dalam agama Hindu sangat dihindarkan,
perceraian merupakan dosa karena telah me-
langgar sumpah/janji perkawinan (samskara).

Tetapi ada juga alasan-alasan agar perceraian
itu dapat dilakukan baik itu alasan-alasan yang
terdapat dalam pasal 19 Peraturan Pemerintah

DHARMASMRTI
42

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



Nomor 9 Tahun 1975 (Pelaksanaan Undang-un-
dang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan)
maupun menurut agama Hindu dalam kitab hu-
kum Manawadharmasastra.

Putusnya perkawinan nyeburin dapat terjadi
karena berbagai faktor diantaranya, karena keti-
dakcocokan masing-masing pihak, karena keti-
adaan anak yang dikarenakan salah satu atau
kedua-duanya mandulataupun faktor-faktor
lainnya sehingga perkawinan nyeburin ini tidak
dapat dipertahankan lagi. Adapun status dari
sentana nyeburin ini berstatus sebagai janda
(balu) dan biasanya balu ini akan kembali ke
rumah asalnya (mulih deha). Kondisi balu ini
dapat masuk kembali ke merajan asalnya den-
gan upacara pejati.

2.6.Anak Sentana dalam Hukum Adat
Waris

Seperti telah dikemukakan sebelumnya bah-
wa masyarakat hukum adat Bali menganut
sistem kekeluargaan patrilinial. Sebagai kon-
sekuensi dengan dianutnya sistem kekeluar-
gaan patrilinial tersebut maka menurut hukum
adat Bali yang dipandang sebagai ahli waris
adalah anak laki-laki bukan anak perempuan.

Namun ada kalanya anak laki-laki juga tidak
berhak menjadi ahli waris, misalkan dalam hal:
1. Anak laki-laki yang diangkat menjadi anak

angkat oleh keluarga lain.
2. Anak laki-laki yang kawin nyeburin.
3. Anak laki-laki yang tidak melaksanakan

dharmaning anak, yaitu :

- durhaka terhadap orang tua

- durhaka terhadap leluhur

Salah satu dasar yang dapat dipakai petunjuk
dalam hukum adat waris di Bali bersumber pa-
da hukum agama Hindu. Hal ini terlihat pada ke-
tentuan bab IX. 104:

“Setelah kematian seorang ayah dan ibu,
saudara-saudara (laki) setelah berkumpul bers-
ama mereka boleh membagi harta (orang tua),
sesungguhnya tidak ada kekuasaan atas harta
itu selagi orang tua mereka masih hidup.”

Dari ketentuan diatas dapatlah diketahui
dengan jelas bahwa anak laki-lakilah yang meru-
pakan ahli waris dan bukan anak perempuan.
Walaupun anak perempuan (predana) bukan
sebagai ahli waris, namun terhadap hukum adat
waris Bali terdapat suatu terobosan dimana

semasih orang tuanya hidup, anak perempuan
yang kawin Kkeluar itu dapat dibekali harta ben-
da/kekayaan yang didasari atas keikhlasan ser-
ta terlepas dari kewajiban-kewajiban yang har-
us dilaksanakan karena diterimanya bekal terse-
but. Pemberian bekal ini disebut jiwa dana yang
dapat dilaksanakan sepanjang tidak merugikan
ahli waris, yaitu dapat diberikan maksimal sep-
ertiga bagian dari seluruh harta kekayaan (Sa-
gung Ngurah dan Nyoman Sukerti, 1986: 46).

Menurut hukum adat waris di Bali, terdapat
tiga garis keutamaan dalam menentukan ahli
waris, yaitu:

1.Garis keutamaan pertama

Dalam hal ini yang mendapat prioritas per-
tama sebagai ahli waris adalah anak kandung la-
ki-laki atau sentana dari si pewaris. Jadi yang
menduduki prioritas utama sebagai ahli waris
adalah anak kandung laki-laki/sentana, atau
anak angkat/sentana peperasan, atau sentana
rajeg.

2.Garis keutamaan kedua

Menurut garis keturunan kedua, kalau tu-
runan pewaris lurus ke bawah tidak ada, maka
yang berhak mewaris adalah mereka yang men-
duduki garis lurus keatas yaitu ayah/ibu sebagai
golongan ahli waris kedua. Dalam hal ini jika
yang masih hidup hanyalah ibunya saja maka
ibu bukanlah sebagai ahli waris, namun hanya
dapat menikmati dan mengambil hasil dari har-
ta wariasan anaknya, karena ia berkedudukan
sebagai seorang janda.

3.Garis keutamaan ketiga

Golongan ahli waris ketiga ini akan ada bila
golongan pertama dan kedua tidak ada.Yang ter-
masuk golongan ketiga ini adalah saudara laki-
laki pewaris atau saudara perempuan yang telah
ditetapkan sebagai sentana (sentana rajeg) atau
kalau mereka itu telah meninggal lebih dulu dari
pewaris maka menurut azas penggantian hak
mereka akan digantikan oleh anak atau ketu-
runan lain lurus ke bawabh. Jadi ahli waris menu-
rut hukum adat waris Bali secara hierarkis, yai-
tu:
1. Sentana (anak laki-laki)
2. Sentana rajeg (biasanya anak perempuan
tunggal, diangkat statusnya dari status pre-
dana menjadi purusa)
Sentana peperasan (anak angkat)
Kedua orangtua
. Saudara laki-laki pewaris atau saudara

perempuannya yang telah ditetapkan sebagai

G W

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu) = 43

Kadek Hemamalini - Untung Suhardi



sentana rajeg.

6. Turunan lurus kebawah dari saudara laki-la-
ki atau saudara perempuan

Dari sudut pandang agama Hindu sendiri hal
tersebut dibenarkan, karena Dengan tidak adan-
ya hukum waris nasional yang mengatur ten-
tang kedudukan anak sentana (sentana rajeg
maupun sentana nyeburin), maka pengaturan-
nya ditentukan berdasarkan hukum adat waris
dalam hal ini yang berlaku disesuaikan dengan
tempat tinggal anak sentana itu berada (desa,
kala, patra).

Pewarisan menurut pengertian hukum Hin-
du adalah salah satu cara untuk memperoleh
hak atas harta benda yang disebut harta wari-
san. Pengertian ini dapat kita jumpai dalam
Manawadharmasastra X.115, yaitu: “Ada tujuh
cara yang sah memperoleh hak, yaitu pewari-
san, penjumlahan atau hadiah persahabatan,
pembelian, penaklukkan, peminjaman dengan
bunga, melakukan pekerjaan dan penerimaan
hadiah-hadiah dari orang-orang saleh”

Hal tersebut dapat dijelaskan sebagai beri-
kut: dengan hukum pewarisan menurut hukum
Hindu yang sebenarnya adalah merupakan
proses hukum dimana suatu harta warisan yang
menjadi milik bersama antara para ahli waris
atau pihak yang berhak, dapat memperoleh ba-
giannya masing-masing menurut ketentuan-ke-
tentuan hukum sebagaimana tercantum di
dalam sastra yang menjadi sumber hukum pem-
bagian itu. Sehingga dari pengertian itu dapat
kita jumpai ada dua hal dalam hal kewarisan
menurut hukum Hindu, yaitu:

a. Perubahan harta menurut titelnya atau pe-
rubahan titel hukum secara formil.
b. Pembagian harta warisan secara fisik atau ri-

il (Gde Pudja, 1977: 41-43).

Berbagi waris adalah adalah perbuatan hu-
kum acara secara riil oleh para ahli waris baik
pada saat pewaris itu masih hidup maupun saat
sudah meninggal. Pembagian warisan di dalam
hukum waris Hindu dapat berarti sebagai pem-
ecahan status dan sebagai pemecahan harta
warisan secara fisik yaitu membagi-baginya dan
kemudian menguasainya atas bagian yang di-
perolehnya masing-masing.

Sehingga dari uraian di atas dapat disimpul-
kan bahwa hak dan kewajiban masing-masing
anak sentana yaitu sentana rajeg dan sentana
nyeburin adalah sebagai berikut:

a. Sentana rajeg

Seorang sentana rajeg dari segi religio magis
berhak untuk tetap berada dalam kawitan-
nya (merajan) untuk tetap memuja leluhur
karena sudah berubah status menjadi purusa
dimana tentunya akan diikuti oleh kewajiban
untuk melanjutkan dan meneruskan garis
keluarga. Hal ini terdapat dalam Manawad-
harmasastra [X, 133:

“Tidak ada perbedaan antara putra
seorang anak laki-laki dan putra seorang
wanita yang diangkat statusnya, baik yang
berhubungan dengan masalah duniawi
ataupun masalah kewajiban suci karena
bagi ayah mereka pun ibu mereka, ked-
uanya lahir dari badan orang yang sama”

Hal ini juga akan berdampak pada proses
pewarisan, nantinya seorang sentana rajeg akan
menjadi ahli waris orang tuanya. Seperti din-
yatakan Manawadharmasastra IX.130 dan 131:

“Seorang anak seperti sama dengan ses-
eorang sebagaimana seorang anak perem-
puan sama dengan seorang anak laki-la-
kim bagaimana mungkin seorang ahli
waris lain mengambil bagian harta wari-
san sedangkan seorang anak perempuan
yang ditunjuk, yang sama seseorang ma-
sih hidup.”

“Tetapi apapun juga mungkin macam mi-
lik tersendiri dari ibu, itu adalah satu-sat-
unya milik yang merupakan bagian dari
bagian anak, dan anak yang diangkat sta-
tusnya menjadi anak laki-laki akan mener-
ima seluruh harta warisan orang tuanya
yang tidak berputra laki-laki”

Hukum adat waris di Bali juga mengatur ten-
tang pembagian warisan antara sentana rajeg
dengan saudara laki-lakinya yang lahir setelah
pengangkatan statusnya, dalam Manawadhar-
masasra [X.134, dinyatakan:

“Tetapi bila setelah seorang anak wanita
diangkat statusnya kemudian lahir anak
laki-laki kepada ayahnya maka pembagian
warisan terhadap hal itu harus sebanding
yang sama karena tidak ada hak dari anak
sulung bagi wanita.”

DHARMASMRTI
44

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



b. Sentana nyeburin
Kedudukan sentana nyeburin dalan perkawi-
nan nyeburin ini adalah berstatus sebagai
predana (istri). Seorang sentana nyeburin
berkewajiban nyungsung (menyembah) le-
luhur dari istrinya (sentana rajeg) di kemu-
lan, melakukan ayahan di desa/banjar dan
tentunya bersama istrinya meneruskan ketu-
runan dimana nantinya anak-anak yang ter-
lahir nantinya mengikuti garis keturunan pi-
hak istrinya. Seorang sentana nyeburin kare-
na ia sudah berubah status menjadi predana
dimana dalam hukum Hindu seorang istri ti-
dak berhak mewaris hanya berhak menjaga,
menikmati hasil warisan tersebut untuk
memenuhi kebutuhan hidupnya sampai ahli
warisnya (anaknya) cukup umur untuk di-
berikan tanggung jawab itu. Demikian pula di
keluarga asalnya, seorang yang melakukan
perkawinan nyeburin secara formal ia tidak
berhak mewaris lagi dan sudah keluar dari
garis keluarga sehingga tidak dapat lagi
nyungsung di kawitannya karena sudah di-
peras.
Apabila terjadi putusnya perkawinan nyebu-
rin karena kematian si istri, maka si suami ini
menjadi janda, dalam hukum adat Bali dike-
nal dengan istilah balu (balu lanang). Apabila
putusnya perkawinan nyentana itu karena
perceraian (sapihan), maka si suami sentana
nyeburin menjadi janda. Putusnya perkawi-
nan nyeburin karena kematian si istri, maka
sentana nyeburin dapat saja menetap di
rumah istrinya atau dapat juga kembali ke
rumabh asalnya. Tetapi kalau perkawinan nye-
burin itu putus karena perceraian (sapihan),
maka biasanya sentana nyeburin (sapihan la-
nang) itu akan kembali ke rumah asalnya
(mulih deha).
Namun ada kalanya perkawinan nyeburin ti-
dak mengahasilkan keturunan seperti yang
diharapkan, dalam hal ini seorang sentana
nyeburin memiliki hak untuk mewarisi harta
peninggalan istrinya, seperti dinyatakan
Manawadharmasastra 1X.135: “Tetapi bila
karena kemalangan anak wanita yang diang-
kat statusnya meninggal tanpa meninggalkan
anak laki-laki, maka suami dari istri yang di-
angkat statusnya dengan pasti mengambil
harta warisan itu.”

Pernyataan sloka di atas menyebutkan bah-

wa dalam kondisi tanpa keturunan dalam
perkawinan nyeburin bila seorang sentana rajeg
meninggal terlebih dahulu, seorang sentana
nyeburin berhak mewarisi apa yang menjadi
warisan istrinya (pihak purusa).

Dari pemaparan di atas, anak sentana khu-
susnya sentana rajeg dalam perkawinan nyebu-
rin yang berada di bawah naungan lembaga sen-
tana pada masyarakat Hindu di Bali, tidak ber-
tentangan dengan ajaran suci Veda dan susastra
Hindu, dan hal ini diperkuat pula oleh sumber
hukum Hindu yakni Sruti, Smerti, Sila, Acara, At-
manastuti dan Nibandha seperti yang telah diu-
raikan di atas.

2.7.Kedudukan Anak Sentana dari Sudut
Pandang Agama Hindu

Dalam sistem perkawinan Hindu yang men-
ganut sistem patrilinial, umumnya yang bersta-
tus sebagai purusa adalah anak laki-laki, namun
bagi mereka yang tidak mempunyai anak laki-
laki dapat mengangkat sentana rajeg, dan men-
jadikan anak perempuannya tersebut sebagai
seorang putrika. Kata putrika berarti status hu-
kum disamakan atau difungsikan sebagai
seorang anak laki-laki (Apte, 1978:623).

Seperti yang sudah dipaparkan, sangatlah
penting bagi keluarga Hindu untuk memiliki
anak. Seperti dalam Adiparva Mahabharata
74.38: “Seseorang dapat menundukkan dunia
dengan lahirnya anak, ia memperoleh kesenan-
gan yang abadi, memperoleh cucu-cucu dan ka-
kek-kakek akan memperoleh kebahagiaan yang
abadi dengan kelahiran cucunya”. Pandangan
susastra Hindu ini mendukung betapa penting
setiap keluarga memiliki anak. Kemudian masih
dalam Adiparva 74.52, 55, 57, dan 74,61-63,
dinyatakan:

“Disebutkan bahwa seorang anak meru-
pakan pengikat tali kasih yang sangat kuat
di dalam keluarga, ia merupakan pusat
menyatunya cinta kasih orang tua. Apakah
yang melebihi cinta kasih orang tua terha-
dap anak-anaknya, mengejar mereka, me-
mangku, merangkul tubuhnya yang berde-
bu dan kotor (karena bermain-main).
Demikian pula bau yang lembut dari bu-
buk cendana, atau sentuhan lembut tan-
gan wanita atau sejuknya air, tidaklah
demikian menyenangkan seperti halnya
sentuhan bayi sendiri, memeluk dia erat-

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu) = 45

Kadek Hemamalini - Untung Suhardi



erat. Sungguh tidak ada di dunia ini yang
demikian membahagiakan kecuali seorang
anak.”

“Seseorang yang memperoleh anak, yang
merupakan anaknya sendiri, tetapi tidak
memelihara anaknya dengan baik, tidak
mencapai tingkatan hidup yang lebih
tinggi. Para leluhur menyatakan seorang
anak melanjutkan keturunan dan mendu-
kung persahabatan, oleh karena itu mela-
hirkan anak adalah yang terbaik dari sega-
la jenis perbuatan mulia.”

Lebih jauh Maharsi Manu menyatakan pan-
dangannya bahwa: dengan lahirnya seorang
anak, seseorang akan memperoleh kebahagiaan
abadi, bersatu dengan Tuhan Yang Maha Esa
(Manawadharmasastra II. 28).Tentang anak su-
putra, Maharsi Canakya dalam bukunya Nitisas-
tra menyatakan: “Seluruh hutan menjadi harum
baunya, karena terdapat sebuah pohon yang
berbunga indah dan harum semerbak. Demiki-
an pula halnya bila dalam keluarga terdapat pu-
tra yang suputra”. (11.16)

Demikian idealnya setiap keluarga mendam-
bakan anak idaman, berbudi pekerti luhur, cer-
das, tampan, sehat jasmani dan rohani dan
senantiasa memberikan kebahagiaan kepada
orang tua dan masyarakat lingkungannya. Seba-
liknya tidak semua orang beruntung mempun-
yai anak yang suputra. Sehingga dalam sistem
perkawinan Hindu seorang anak perempuan di-
ubah statusnya menjadi purusa yang disebut pu-
trika. Kata putrika dalam bahasa Sanskerta be-
rarti a doughter apopointed to raise male issue
for father who has no son (Apte, 1978:623).

Penjelasan ini didukung juga oleh terjemah-
an sloka Manawadharmasastra 1X.127, 132:

“la yang tidak mempunyai laki-laki dapat
menjadikan anaknya yang perempuan
menjadi demikian menurut acara penun-
jukkan anak wanita dengan mengatakan
kepada suaminya anak laki-laki yang lahir
daripadanya akan melakukan wupacara
penguburan.”

“Anak wanita yang diangkat statusnya
(berstatus sebagai anak laki-laki) sesung-
guhnya juga akan menerima harta wari-

san dari ayahnya yang tidak berputra laki-
laki. Ia akan menyelenggarakan tarpana
bagi kedua orang tuanya. Ayahnya sendiri,
ibu dan datuknya.”

Pandurang Vaman Kane dalam bukunya His-
tory of Dharmasastra, volume III (1975: 647)
menemukan istilah putrikaputra yang terdiri
dari dua jenis, yaitu:

1. Seorang ayah yang tidak memiliki putra laki-
laki, menunjuk putri sebagai (dalam status)
anak laki-laki.

2. Seorang gadis diberikan kepada seorang
mempelai laki-laki dalam perkawinan den-
gan syarat: “saya memberikan gadis yang ti-
dak memiliki saudara laki-laki yang didanda-
ni dengan perhiasan, anak yang lahir nanti
akan menjadi anakku”, dalam hal ini anak
yang lahir nantinya akan menjadi anak dari
kakek dari garis ibunya.

Pada bagian lainnya Pandurang Vaman Kane
dalam buku yang sama (1975: 657), Mitaksara
dala Yajnavalkya Smerti dan yang lain dalam
Visisthadharmasutra juga menjelaskan hal yang
sama seperti tersebut di atas. Kautilya Arthasas-
tra III.7, Yajnavalkya I11.128 dan Manawadhar-
masastra [X.134 menjelaskan kedudukan putri-
ka atau putrikaputra sama dan sejajar dengan
anak aurasa (anak sah dalam perkawinan). Pan-
dangan yang menyangkut tentang status putrika
ini telah dijelaskan dalam kitab suci Veda, kitab
suci Rgveda [.124.7, yakni:

“Fajar datang menuju ke barat, seperti
seorang wanita tanpa saudara lakilaki
yang kembali ke rumah ayahnya, atau sep-
erti seseorang yang pergi mendapatkan
kembali harta bendanya, fajar tersenyum
dan tanpa topeng kecantikannya bagaikan
seorang istri tercinta yang berpakaian in-
dah bertingkah di hadapan suaminya.”

Pengangkatan status anak perempuan men-
jadi status laki-laki yang disebut putrika, tentu
akan diikuti oleh konsekuensi-konsekuensi aki-
bat dari proses tersebut yang berdampak pada
kondisi kedua anak sentana tersebut, yaitu sen-
tana rajeg dan sentana nyeburin. Di samping
berdampak pada hal-hal yang bersifat religius,
juga ada konsekuensi terhadap hal pewarisan.

DHARMASMRTI
46

Vol. Xl Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135



III. PENUTUP

Dari penelitian yang telah dilakukan maka 2. Kedudukan anak sentana rajeg dari perspe-
dapat penulis simpulkan bahwa: ktif ajaran agama Hindu dan adat adalah seb-
1. Bahwa yang dimaksud dengan sentana rajeg agai berikut:

adalah anak perempuan yang diangkat sta- e Dari perspektif agama Hindu, bahwa sen-

tusnya menjadi status purusa yang disebut tana rajeg merupakan ajaran agama Hin-

juga putrika, dilakukan karena keluarga yang du bersumber pada Sruti yaitu dibagian

tidak memiliki anak laki-laki dan bertujuan Rgveda, pengeimplementasian diatur
untuk: dalam hukum Hindu yakni Manawadhar-
e Dari segi religio magis Hindu, untuk me- masastra [X.127-140.

nyelamatkan arwah leluhurnya dan e Dari perspektif adat, bahwa sentana rajeg

melakukan upacara pitra yajna.

Dari segi hukum Hindu, untuk melanjut-
kan dan meneruskan garis keluarga,
mengingat sistem kekerabatan Hindu di
Bali yaitu patrilinial (purusa), dan men-
jadi ahli waris dari orang tuanya.
Meneruskan kewajiban-kewajiban orang
tua, baik kewajiban di parahyangan, pale-
mahan dan pawongan dan ayahan di desa.

merupakan anak sentana yang dibentuk
dari proses adat dalam wujud lembaga
sentana, memiliki nilai filsafat dan dijiwai
dari ajaran agama Hindu. Dan juga memi-
liki fungsi lain yaitu untuk menghindari
hak camput serta agar tetap bisa melan-
jutkan kewajiban-kewajiban ayahan terh-
adap parahyangan, palemahan dan pa-
wongan.

DAFTAR PUSTAKA

Apte, Vaman Shviram, 1978. Sanskrit-English Dictionary. New Delhi. Motilal Banarsidass

Arthayasa, I Nyoman, 1998, Petunjuk Teknis Perkawinan Hindu. Surabaya: Paramita

Atmaja, Jiwa, 2008, Bias Gender Perkawinan Terlarang Pada Masyarakat Bali, Udayana University
Press: Denpasar

Bagus, I Gusti Ngurah, 1990, “Kebudayaan Bali”, dalam Koentjaraningrat, Manusia dan Kebudayaan
di Indonesia. Djambatan

Dirksen, Anak Agung Ngurah Gede, Seri Hukum Perdata Hukum Perkawinan dan Permasalahannya.
Denpasar: Setia Kawan

DEPAG, Petunjuk Teknis Perkawinan Agama Hindu. Departemen Agama R.I Direktorat Jenderal
Bimbingan Masyarakat Hindu dan Budha: Jakarta

Korn, V.E, 1972, Hukum Waris Bali. Fakultas Hukum dan Pengetahuan Masyarakat, Universitas Uday-
ana: Denpasar

Pudja, Gde. 1977, Hukum Kewarisan Hindu Yang Diresepsir Ke Dalam Hukum Adat Bali dan Lombok.
Jakarta: CV Junasco

Pudja dan Tjokorda Rai Sudarta, 2004, Manawadharmasastra atau Veda Smrti compendium Hukum
Hindu. Paramita: Surabaya

Titib, I Made, 1996, Perkawinan dan Kehidupan Keluarga Menurut Kitab Suci Weda. Paramita : Sura-
baya

Titib, I Made, 1996, Veda Sabda Suci Pedoman Praktis Kehidupan. Paramita: Surabaya

Undang-undang Perkawinan No1 tahun 1974

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI
(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu) | 47
Kadek Hemamalini - Untung Suhardi



