
36

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

Abstract

It is found based on the research that ‘sentana rajeg’ has become the term to be the problem solver 

within the wedding system in Bali. This term is obviously based on the teaching of Hinduism in Rg. Ve-

da. The sentana rajeg is caused to be effective in accordance with the Hindu script of law, Manawad-

harmasastra IX.127-140. Considering the Balinese traditional regulation, the condition of sentana ra-

jeg has given an opportunity for the position of the anak sentana to be legalized through the tradition-

al process in a sentana institution because of the philosophical values and the teaching of Hinduism 

embedded within. One of its functions is that the sentana rajeg may be used to avoid the revocation of 

right called camput as well as to maintain the traditional obligations, ayahan, on the parahyangan, 

the pawongan, and the pawongan.

Abstrak

Sentana rajeg merupakan temuan dalam penelitian yang mengatasi salah satu permasalahan 
perkawinan di Bali. Istilah ini ternyata bersumber pada ajaran agama Hindu, yaitu Rg Veda. Sentana 

rajeg diberlakukan berdasarkan hukum Hindu, yakni Manawadharmasastra IX.127-140. Menurut 
perspektif adat, istilah sentana rajeg memberi peluang bagi anak sentana dibentuk dari proses adat 
dalam wujud lembaga sentana karena memiliki nilai filsafat dan dijiwai dari ajaran agama Hindu. 
Salah satu fungsi dari sentana rajeg adalah untuk menghindari hak camput serta agar tetap bisa 
melanjutkan kewajiban-kewajiban ayahan terhadap parahyangan, palemahan, dan pawongan. 

 Kata kunci: Dinamika, perkawinan, adat Bali

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut 

Hukum Adat dan Hukum Hindu

Oleh:

Kadek Hemamalini dan Untung Suhardi

Jurusan Penerangan Agama 

Sekolah Tinggi Agama Hindu Dharma Nusantara Jakarta

kadekhema@gmail.com

I. PENDAHULUAN

1.1. Latar Belakang Masalah

Istilah anak pada masyarakat ini sering dise-
but putra. Kata putra berasal dari bahasa San-
skerta yang pada mulanya berarti kecil atau 
yang disayang. Kemudian kata ini dipakai 

menjelaskan mengapa pentingnya seorang anak 
lahir dalam keluarga.Hal ini mendapat perekat 
kuat dari ajaran agama Hindu yang memberikan 
tempat pada anak laki-laki sebagai “putra” dik-
arenakan seorang putra akan dapat membebas-
kan arwah leluhur dari penderitaan di dunia 
akhirat. Dinyatakan Manawadharmasastra IX. 



37

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu)

Kadek Hemamalini - Untung Suhardi

138: “Oleh karena seorang anak yang akan me-
nyeberangkan orang tuanya dari neraka yang 
disebut Put (neraka lantaran tidak memiliki ke-
turunan), oleh karena itu ia disebut Putra”.

Penjelasan yang sama juga dapat kita jumpai 
dalam Àdiparva Mahàbhàrata 74, 27, juga dalam 
Walmiki Ramayana II,107-112. Kelahiran Putra 
Suputra ini merupakan tujuan ideal dari setiap 
perkawinan. Kata yang lain untuk putra adalah 
sùnu, àtmaja, àtmasaýbhava, nandana, kumàra 
dan saýtàna. Kata yang terakhir ini di Bali men-
jadi kata sentana yang berarti keturunan. Hal ini 
dapat dilihat dalam Adiparwa, 74 & 38 sebagai 
berikut: “Seseorang dapat menundukkan dunia 
dengan lahirnya anak, ia memperoleh kesenan-
gan yang abadi, memperoleh cucu-cucu dan ka-
kek-kakek akan memperoleh kebahagiaan yang 
abadi dengan kelahiran cucu-cucunya”. 

Status anak dalam perkawinan ditentukan 
oleh sistem kekerabatan. Dalam masyarakat Bali 
yang menganut sistem kekeluargaan patrilinial, 
anak mengikuti garis keturunan dari pihak 
bapak. Anak laki-laki pada masyarakat ini dise-
but purusa. Dengan demikian tentu saja ses-
eorang sebenarnya sangat mendambakan la-
hirnya anak yang pertama itu laki-laki yang “su-
putra” (anak yang baik). Namun apabila anak 
yang baik tidak diperoleh, maka anak yang tidak 
baikpun dapat meggantikannya agar keluarga 
tidak menderita di akhirat. Seperti termaktub 
dalam Manawadharmasastra IX.161 yang me-
nyebutkan antara lain :

“Apapun yang diperoleh sebagai pahala 
dalam mengarungi lautan dengan memakai per-
ahu yang tidak aman. Demikianlah umpamanya 
anak yang tidak baik dimaksudkan mengganti-
kan kedudukan anak yang baik bagi keluarga 
yang menderita di akhirat”

Sehingga bagi masyarakat Bali khususnya 
yang beragama Hindu, masalah keturunan 
merupakan masalah yang amat penting artinya 
terutama dalam hal perolehan keturunan laki-
laki, hal ini dijelaskan sebagai berikut:
1.  Seperti yang telah dijelaskan diatas bahwa 

keturunan laki-laki (putra) akan dapat mem-
bebaskan arwah orang tuanya dari neraka 
Put, dalam cerita-cerita kuno dikatakan bah-
wa puthra adalah Pratisanthanam (turunan 
langsung) yang akan memberikan bubur pi-

rata dan panguruyagan (sesajen dan kebak-

tian) kepada para leluhurnya (Jelantik, 1972: 
3).  Demikian pula dalam Adiparwa dijelas-
kan bahwa memperoleh anak laki-laki berar-
ti dapat menikmati kebahagiaan dunia.

 Secara mitologi fungsi putra sebagai penun-
tun arwah dari kenerakaan akhirat terdapat 
dalam cerita Jaratkaru, terdapat dalam Kanta 

Upanisad, diceritakan tentang penderitaan 
leluhur di dunia akhirat karena keturunan-
nya (dalam hal ini Jaratkaru sendiri)  tidak 
mau melangsungkan perkawinan dengan 
maksud nyukla brahmacari, kemudian sang 
Jaratkaru tersebut akhirnya merasa kasihan 
akan penderitaan orang tuanya di akhirat se-
hingga ia akhirnya mengurungkan niatnya 
untuk nyukla brahmacari dan bersedia meni-
kah untuk mendapatkan keturunan dengan 
syarat bahwa nama calon istrinya kelak har-
us sama dengan namanya yaitu Jaratkaru. 

2. Kehadiran anak laki-laki sangat didambakan 
ada kaitannya dengan dasar kepercayaan 
agama Hindu (Sraddha) yang disebut punar-

bawa yaitu atma atau roh akan menjelma 
kembali ke dunia untuk dapat meningkatkan 
taraf kehidupan rohaninya. Dengan dasar ke-
percayaan ini maka arwah leluhur akan dapat 
menjelma kembali melalui keturunan laki-la-
ki, sehingga siklus kehidupan kodrati itu 
dapat terisi sampai tercapainya tujuan tera-
khir yaitu moksa.

3 Keturunan merupakan pelanjut hak-hak dan 
kewajiban-kewajiban seseorang baik dalam 
kaitannya dengan kekeluargaan sebagai 
penerus generasi, dalam hubungan dengan 
kemasyarakatan misalkan dalam hal menya-

ma braya, ngayah dll, dan dalam hubungan-
nya dengan keagamaan yang memuja leluhur 
di kemulannya, nyungsung sanggah/merajan 
dll.
Pengutamaan garis keturunan laki-laki ses-

uai pula dengan sistem kekeluargaan patrilinial 
yang dianut oleh masyarakat Bali yang dalam 
bahasa Balinya dikenal dengan istilah pancer 

purusa. Sistem kekeluargaan patrilinial yang di-
anut dalam masyarakat hukum adat Bali sangat 
berpengaruh terhadap segala perbuatan hukum 
yang dilakukan terutama yang menyangkut ma-
salah kekeluargaan, senantiasa berpatokan pa-
da konsepsi purusa, antara lain dalam penentu-
an pelanjut keturunan, perkawinan, pengangka-
tan anak dan hal-hal lain yang tidak kalah pent-
ingnya yaitu menyangkut warisan. Dalam hu-



38

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

kum waris adat Bali, dikenal tiga macam ahli 
waris, antara lain:
1.  Pratisentana purusa (anak laki-laki);
2.  Sentana rajeg (anak perempuan yang bersta-

tus anak laki-laki);
3. Sentana peperasan (anak angkat).

Pada prinsipnya hanya anak laki-lakilah seb-
agai ahli waris (dapat dilihat dalam ketentuan 
Manawadharmasastra IX, 104, 156-157 dan 
185). Dalam Manawadharmasastra dinyatakan 
bahwa ahli waris adalah keturunan yang dise-
but satu panda yang ditarik satu garis lurus ke 
bawah dan ke atas, tiga tingkat turunan ke 
bawah dari pewaris dan tingkat ke atas dari 
pewaris dinyatakan satu panda sebagai ahli 
waris, namun di antara keenam tingkat itu yang 
merupakan ahli waris dengan hak keutamaan 
adalah keturunan pewaris yang ditarik melalui 
garis anak laki (asas purusa). Oleh karena itu 
maka ahli waris adalah anak laki-laki pewaris.

Namun dalam kenyataannya, tidak semua hal 
yang telah diatur dapat dijalankan, karena 
perkawinan sebagaimana hakekatnya, tidak se-
lalu dapat melahirkanketurunan laki-laki seb-
agaimana yang diharapkan. Tidak sedikit 
perkawinan Bali hanya memiliki anak perem-
puan. Jika sebuah keluarga tidak memiliki ketu-
runan laki-laki tetapi yang ada hanya keturunan 
perempuan, maka anak perempuan ini dapat di-
angkat sebagai sentana rajeg (status purusa), 
perkawinan dilakukan dengan sistem perkawi-
nan nyentana/nyeburin. 

Dalam perkawinan ini, laki-laki yang telah 
berubah status menjadi perempuan (predana) 
dan selanjutnya disebut ninggal kedaton, se-
hingga kehilangan hak waris di rumah asalnya. 
Sedangkan pihak perempuan berubah status 
menjadi laki-laki (purusa) sehingga memiliki 
hak mendapatkan hak waris atas keluarga.

Berdasarkan latar belakang diatas bahwa 
yang menjadi permasalahan utama dalam pene-
litian ini adalah:
1.  Bagaimanakah status anak sentana dalam 

perkawinan dan hukum waris ?
2. Bagaimanakah kedudukan anak sentana 

dalam  sudut pandang agama Hindu dan hu-
kum adat ?

1.2. Metode Penelitian 

Tulisan ini menghadirkan pemikiran yang di-
dasari dengan metode deskriptif dengan 
pendekatan sejarah (Kaelan, 2005: 60). Karena 

penulis dalam hal ini menyandingkan  dua pe-
mikiran yang berbeda jaman, budaya dan aga-
ma. Kehadiran tulisan ini bukan untuk mencari 
benar dan salah, antara yang buruk dengan yang 
lebih baik, akan tetapi menambah khasanah 
keilmuan tentang dunia pemaknaan ulang yang 
sarat dengan pemikiran antara barat dan timur. 
Pengumpulan data dengan menggunakan ke-
pustakaan dan analisis deskkriptif kualitatif 
dengan penyajian data yang sesuai dengan 
khasanah kelimuan dalam ranah hukum.  

II.PEMBAHASAN

2.1. Penyebab Terjadinya Sentana Rajeg

Masyarakat adat Bali menganut sistem keke-
luargaan patrilinial atau kebapaan yang lebih 
dikenal luas dalam masyarakat Bali dengan isti-
lah kepurusa atau purusa. Prinsip-prinsip dalam 
sistem kekeluargaan purusa sama dengan sistem 
kekeluaragaan yang dianut dalam Kitab 
Manawadharmasastra yang dikenal sebagai 
salah satu kitab hukum Hindu. Sehingga itu se-
babnya sistem kekeluargaan yang dianut ma-
syarakat adat Bali ini dikatakan dijiwai oleh aja-
ran agama Hindu yang dianut oleh mayoritas 
masyarakat Bali. Terdapat perpaduan yang san-
gat erat antara adat Bali dengan agama Hindu 
dalam hukum keluarga yang berlaku, walaupun 
tidak dapat dikatakan bahwa hukum yang ber-
laku bagi masyarakat adat Bali adalah hukum 
Hindu itu sendiri.Sistem kekeluargaan inilah 
(purusa) yang nantinya dipakai sebagai salah sa-
tu faktor pendukung terbentuknya lembaga sen-
tana pada masyarakat Bali.Sesuai dengan prin-
sip-prinsip umum yang dianut dalam sistem 
kekeluargaan patrilinial, ada dua prinsip dasar 
yang dianut dalam sistem kekeluargaan purusa, 
yakni:
1.  Keturunan dilacak dari garis laki-laki (bapak).
 Secara hukum hanya individu-individu yang 

berasal dari satu bapak asal (wit) yang diper-
hitungkan sebagai keluarga baik dalam kelu-
arga batih (inti) maupun keluarga luas. 
Orang-orang yang termasuk dalam garis ini 
lazim disebut keluarga saking purusa. Sedan-
gkan orang-orang dari keluarga pihak ibu 
yang lazim disebut saking pradana sama 
sekali tidak memiliki keterkaitan hukum. Itu-
lah sebabnya nilai atau derajat hubungan an-
tara seseorang dengan sanak saudara dari 
garis purusa (saking purusa) jauh lebih pent-



39

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu)

Kadek Hemamalini - Untung Suhardi

ing dibandingkan dengan hubungannya den-
gan sanak saudara dari pihak ibu (saking 

pradana).
2. Dalam perkawinan, seorang perempuan 

dilepaskan dari hubungan hukumnya dengan 
keluarga asalnya dan selanjutnya masuk se-
cara total dalam keluarga suaminya. Dengan 
demikian seorang anak perempuan yang su-
dah kawin tidak lagi diperhitungkan hak dan 
kewajibannya, materiil maupun immateriil 
dalam keluarga asal, melainkan sepenuhnya 
diperhitungkan dalam keluarga suami.
Dalam masyarakat adat di Bali, biasanya 

tetap ada satu anak laki-laki yang sudah meni-
kah tetap tinggal dalam komplek perumahan 
orang tuanya. Apabila orangtuanya sudah tidak 
mampu lagi (nyada), maka anak laki-laki terse-
but kemudian yang menggantikan dan melan-
jutkan rumah tangga orangtua, bertanggung 
jawab terhadap rumah tangga dan memikul ke-
wajiban kemasyarakatan (ayahan ke banjar/de-
sa). 

Dalam keluarga Bali, tiap-tiap keluarga batih 
maupun keluarga luas harus tetap memelihara 
hubungan dengan kelompok keluarga yang leb-
ih luas, yaitu klen purusa yang disebut tunggal 

dadia dan yang lebih luas lagi yang disebut pai-

bon atau panti. Struktur dari klen yang disebut 
tunggal dadia ini bervariasi di berbagai tempat 
di Bali. Di desa-desa dataran, orang-orang dari 
tunggal dadia ini yang hidup neolokal wajib 
mendirikan tempat pemujaan (sanggah/mera-

jan) di masing-masing tempat kediamannya 
yang disebut kemulan/taksu (I Gusti Ngurah Ba-
gus, 1990: 296).

Kemulan Taksu adalah unit tempat pemujaan 
keluarga dalam satu keluarga batih, sedangkan 
unit tempat pemujaan untuk klan purusa lebih 
luas yang termasuk tunggal dadia, disebut pura 

dadia, selanjutnya pura ibu, pura panti dan se-
terusnya untuk tempat pemujaan bagi kelom-
pok klan yang lebih luas sampai pada pura kawi-

tan/pedharman yang merupakan pura tempat 
pemujaan bagi nenek moyang yang merupakan 
cikal bakal klan tersebut di Bali.

Kenyataan bahwa beberapa keluarga batih 
ataupun keluarga luas terhimpun dalam kelom-
pok atau sekeha tunggal dadia, paibon atau panti 
dapat dijadikan petunjuk kuat bahwa secara hu-
kum mereka merupakan orang-orang yang ma-
sih mempunyai hubungan keluarga garis kepu-

rusa. Sebaliknya, jika dua keluarga sudah memu-

ja sanggah yang berlainan, menjadi petunjuk 
bahwa tidak ada (lagi) hubungan keluarga kepu-

rusa antara dua keluarga itu. Hal-hal tersebut 
yang telah diuraikan diatas menyebabkan ke-
hadiran anak (keturunan) laki-laki sangat did-
ambakan khususnya bagi masyarakat Hindu di 
Bali, keturunan tersebut (laki-laki) merupakan 
pelanjut hak-hak dan kewajiban-kewajiban 
orangtua dalam hubungannya dengan kekeluar-
gaan (penerus generasi/garis kepurusa), dalam 
hubungannya dengan kemasyarakatan seperti 
melakukan ayahan di banjar, dan dalam hubun-
gannya dengan keagamaan, yaitu melakukan 
pemujaan di sanggah/merajannya dan untuk 
memuja leluhur.

Pengutamaan anak laki-laki di samping kare-
na hal-hal tersebut di atas, ber  kaitan juga  den-
gan dasar kepercayaan agama Hindu tentang 
punarbawa, anak laki-laki dapat menyelamat-
kan arwah leluhurnya dari neraka Put dan ar-
wah leluhur tersebut dapat menjelma kembali 
melalui keturunan laki-laki. Jadi jelas terlihat 
bahwa sistem kekeluargaan di Bali yang mem-
perhitungkan keanggotaan kerabat berdasar-
kan garis laki-laki mendapatkan daya dukung 
kuat dari pandangan agama Hindu yang mene-
gaskan mengenai pentingnya keturunan (anak) 
laki-laki bagi kebahagiaan suatu keluarga, dunia 
dan akhirat. Menurut Korn dalam Het Adatrecht 

van Bali, bahwa hukum adat keluarga Bali me-
miliki keistimewaan, yakni:
1. Mengupayakan sedapat mungkin kewajiban-

kewajiban dalam menjalankan keagamaan di 
suatu tempat persembahyangan dilanjutkan, 
serta dilakukan oleh keturunan lelaki menu-
rut ‘garis lurus’ (pancer purusa).

2. Dengan bertambahnya anggota keluarga bagi 
desa yang bersangkutan berarti suatu hal 
yang sangat penting, mengingat tugas pokok 
desa yaitu mengabdi, memuja Tuhan dan de-
wa-dewa yang dalam pelaksanaannya me-
merlukan tenaga warga desa. Dalam desa 
adat, kewajiban ngayah warga desanya men-
jadi sangat mutlak dan pokok karena hampir 
seluruh siklus sosial dan religiusitas berop-
erasi di sana. Agar dukungan tenaga mema-
dai maka dibutuhkan pengendalian aktivitas 
yang secara bersama-sama dan sukarela di-
ubah menjadi disiplin kewajiban.
Adanya kewajiban-kewajiban anak lelaki 

yang demikian itu, menyebabkan anak lelaki 
menjadi pokok dalam masyarakat Bali. Perma-



40

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

salahan yang timbul sehubungan dengan tidak 
adanya anak laki-laki atau tidak adanya anak sa-
ma sekali, adalah sebagai berikut:
1. Tidak adanya pelanjut kepurusa, sehingga ke-

luarga tersebut bisa dikatakan cepung/cam-

put.
2. Tidak ada yang meneruskan kewajiban ayah-

an di banjar apabila mereka sudah menjalani 
masa pensiun (nyada).

3. Timbul situasi yang tidak ‘mengenakkan’ 
karena beberapa desa adat di Bali berlaku ke-
tentuan: (V.E.Korn, 1978: 33) bahwa mereka 
yang tidak mempunyai keturunan tidak ber-
hak menjadi kerame desa, dan bahkan di be-
berapa tempat berlaku, mereka yang tidak 
mempunyai keturunan, tidak boleh menjadi 
kepala desa atau kepala subak dan tidak bo-
leh menjadi penolong atau pembantu dalam 
penyumpahan (dalam bahasa Bali di sebut 
petabeh). Bahwa desa berhak mengambil 
kembali tanah milik desa yang diberi hak pak-
ai kepada anggota masyarakat adat yang tidak 
memiliki keturunan (hak camput).

4. Tidak ada yang akan mewarisi harta kekay-
aan orangtua baik yang bersifat materiil mau-
pun non materiil, mengingat pada prinsipnya 
hanya anak laki-lakilah yang berhak mewaris.
Karena masalah-masalah tersebut di atas 

maka dibentuklah lembaga sentana yang bertu-
juan untuk melakukan pengangkatan anak. 
Dalam praktiknya ada dua sistem pengangkatan 
anak (Gde Pudja), yaitu:
1. Pengangkatan anak sendiri sebagai anak laki-

laki.
 Yaitu pengangkatan status anak perempuan 

yang dimiliki menjadi status purusayang 
disebut sentana rajeg, dimana pengangkatan 
ini disebut dalam hukum adat sebagai angkat 
sentana. Dengan demikian, dalam sistem an-
gkat sentana yang diangkat adalah anak sendiri. Secara harfiah sentana artinya ketu-
runan atau ahli waris dan rajeg berarti 
meneguhkan atau menegakkan. Dalam kon-
sep hukum adat Bali, sentana rajeg berarti 
anak perempuan yang kerajegangsentana 

yaitu ditegakkan atau dikukuhkan statusnya 
menjadi purusa atau penerus keturunan se-
hingga berstatus sebagai ahli waris. 

2. Pengangkatan anak orang lain, bukan anak 
sendiri.

 Pengangkatan ini disebut adopsi atau peras, 
dalam sistem ini yang diangkat adalah anak 

orang lain baik dari keluarga sendiri (dekat 
kepurusa) maupun dari anak orang lain yang 
bukan dari keluarganya sendiri (bisa dari pi-
hak pradana atau sama sekali dari keluarga/
orang luar).  Berbeda dengan proses sentana 

rajeg, pengangkatan anak orang lain menjadi 
anak angkat haruslah dilakukan melalui upa-
ya hukum khusus yang disebut pengangka-
tan anak.

 Pengangkatan anak barulah dipandang sah 
dengan akibat-akibat yang mendapat per-
lindungan hukum apabila telah dilakukan 
acara pengangkatan anak yang disebut pem-

erasan atau widiwidana. Sehingga disebutlah 
sebagai sentana peperasan. Acara pemerasan 
merupakan rangkaian kegiatan yang melipu-
ti upacara-upacara keagamaan dengan me-
makai banten yang diselenggarakan oleh 
seorang pedande/pemangkudan disaksikan 
oleh pihak yang berwenang. Upacara ini me-
liputi dua bagian sehingga dalam literature 
hukum adat pengangkatan anak digolongkan 
sebagai perbuatan hukum rangkap. Kegiatan 
pertama adalah upacara perpisahan (me-

pamit) dengan keluarga asal, orang tua, 
saudara kandung, sanak saudara dan roh le-
luhur yang bersemayam disanggah/merajan 
keluarga asal, yang berfungsi untuk melepas-
kan hubungan hukum anak tersebut dengan 
keluarga asal dan roh leluhurnya. Kegiatan 
kedua adalah upacara memasukkan anak 
tersebut di lingkungan keluarga orang tua 
angkat sebagai keluarga barunya yang berar-
ti anak tersebut telah mempunyai hubungan 
hukum dengan keluarga barunya (orang tua 
angkat) itu.
Sesuai dengan adat yang berlaku di dalam 

masyarakat hukum adat Bali, hanya anak laki-la-
ki yang berhak sebagai ahli waris dan ia akan 
melanjutkan keturunan. Bahkan adanya angga-
pan bahwa anak laki-laki merupakan penyela-
mat arwah leluhur dari lembah penderitaan dan 
membawanya ke alam kebahagiaan seperti dise-
butkan dalam kitab Manawadharma sastra bab 
IX sloka 137 yang menyebutkan: “Melalui anak 
laki-laki ia menundukkan dunia, melalui cucu 
laki ia mencapai kekekalan tetapi melalui anak 
dari cucunya ia mencapai alam matahari.”

Sedangkan anak perempuan tidak demikian 
halnya, oleh karena itu keluarga yang tidak 
mempunyai anak laki-laki dan hanya mempun-
yai anak perempuan saja, maka anak perem-



41

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu)

Kadek Hemamalini - Untung Suhardi

puan itu dapat menggantikan kedudukan anak 
laki-laki. Sebagaimana telah dikemukakan 
dalam Bab I terdahulu, agar anak perempuan itu 
dapat melanjutkan keturunan terlebih dahulu 
statusnya harus diangkat menjadi sentana luh 
atau sentana rajeg.  Seperti dinyatakan dalam 
Manawadharmasastra IX. 127:  “Ia yang tidak 
mempunyai laki-laki dapat menjadikan anaknya 
yang perempuan menjadi demikian menurut 
acara penunjukkan anak wanita dengan men-
gatakan pada suaminya anak laki-laki yang lahir 
daripadanya akan melakukan upacara pengu-
buran. ”Sentana luh atau sentana rajeg ini hanya 
dikenal di daerah kabupaten-kabupaten: Taban-
an, Badung, Gianyar dan Klungkung karena pen-
garuh kerajaan-kerajaan Majapahit Gelgel/
Klungkung dan banyaknya terdapat puri-puri 
serta adanya hak camput raja-raja.

Hak camput adalah apabila seorang ayah me-
ninggal tanpa meninggalkan anak laki-laki dan 
hanya meninggalkan janda dan anak perem-
puan yang belum menikah maka harta warisan-
nya akan diambil oleh raja-raja maupun pembe-
sar-pembesar yang mendapat kepercayaan 
ataupun kekuasaan dari raja dan selanjutnya 
janda serta anak perempuan yang belum kawin 
dipelihara di puri yang didalam bahasa Bali 
disebut manjing ke puri. Hak camput raja-raja 
ini hanya berlaku terhadap golongan kaula jaba 
saja. Sehingga untuk menghindari hak camput 
raja-raja ini, maka seorang ayah yang tidak 
mempunyai anak laki-laki diberikan untuk men-
gangkat anak perempuan menjadi status laki-la-
ki, pengangkatan status ini oleh agama Hindu 
dan hukum adat dapat dibenarkan. Sehingga 
dapat disimpulkan faktor-faktor yang mempen-
garuhi diangkatnya sentana rajeg adalah seb-
agai berikut:  
a. Menurut religio magis Hindu, hanya anak la-

ki-laki saja yang dapat menyelamatkan ar-
wah leluhur dan roh kelak bila sudah mati, 
sehingga pertimbangan perubahan status ini 
berdasarkan pertimbangan agamis.

b. Berdasarkan pertimbangan adat, dimana pa-
da zaman kerajaan Bali, seorang raja memi-
liki hak camput, hak seorang raja untuk men-
guasai seluruh harta kekayaan rakyatnya 
apabila rakyat tersebut tidak memiliki ahli 
waris dalam hal ini anak laki-laki. Sehingga 
untuk menghindari hal itu bagi keluarga yang 
hanya memiliki anak perempuan saja, men-
gangkat status anaknya yang dapat dibenar-

kan sesuai dengan pertimbangan agamis ta-
di.

c. Berdasarkan faktor intern (keluarga) ada be-
berapa alasan yang mendasarinya antara 
lain:
1. Orang tua tidak mempunyai anak laki-laki 

dan hanya mempunyai anak perempuan 
saja.

2. Harta peninggalan orang tua dapat diwar-
iskan pada anak kandungnya sendiri.

3. Keinginan dari orang tua untuk tetap ber-
kumpul dengan semua anaknya.

4. Apabila dalam keluarga yang memiliki 
anak laki-laki yang tidak sehat secara ro-
hani (cacat mental) sehingga tidak me-
mungkinkan bagi anak tersebut untuk 
melakukan kewajiban-kewajibannya, ma-
ka dapatlah anak perempuannya diangkat 
statusnya sebagai putrika.  

2.2.Status Anak Sentana Dalam Perkawi-

nan dan Waris

Dalam masyarakat adat Bali, perkawinan 
dikenal dengan beberapa istilah, seperti pawi-

wahan, nganten, makerab kambe, pewarangan 
dll. Untuk perkawinan yang dilangsungkan an-
tara sentana rajeg dengan suami maka jenis 
perkawinan disebut perkawinan nyeburin. Isti-
lah nyeburin sangat dikenal ooleh masyarakat 
Bali. Kata nyeburin merupakan krune-tiron (ka-
ta jadian), berasal dari kata cebur yang mendapat 
anu suara (pengiring) in, sehingga menjadi kata 
nyeburin. Kata nyeburin berarti melakukan pe-
kerjaan cebur, menyasar atau menuju ke atau 
menerjuni sesuatu. Pekerjaan ‘menerjuni’ men-
gandung konteks yang negatif dimana cender-
ung meninggalkan kesadaran dan jati diri lalu 
mendapatkan resiko (Atmaja, 2008: 140).

Perkawinan nyeburin merupakan kebalikan 
dari perkawinan biasa dan perkawinan nyebu-

rin ini merupakan jenis perkawinan dimana di 
dalam upacara diselenggarakan oleh pihak kelu-
arga perempuan dan kelangsungan upacaranya 
pun di rumah si perempuan. Dalam perkawinan 
nyeburin hubungan keluarga pihak suami 
dilepaskan dan masuk ke keluarga pihak perem-
puan dan pelepasan ini dilakukan dengan mem-
bayar uang yang biasanya disebut uang jujur. 
Perkawinan ini hanya bisa atau boleh dilak-
sanakan oleh orang tua yang hanya mempunyai 
anak perempuan saja. Di sini suamilah yang pin-
dah dari keluarganya dan masuk dalam kelom-



42

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

pok pihak istri dan si istri pula yang menjadi ah-
li waris kekayaan orangtuanya, sedangkan sua-
mi kedudukannya tidak mendapat warisan.

Hal inilah yang menyebabkan perkawinan ini 
kurang diminati karena status laki-laki berubah 
menjadi status predana yang membawa kon-
sekuensi terhadap faktor religius dan waris 
yang mengikutinya. Dalam perkawinan nyeburin 
ini, apabila dilihat dari kedudukan suami ada ti-
ga macam yang masing-masing mempunyai aki-
bat hukum yang berbeda-beda, yaitu:
a. Sentana kepala dara yang kawin nyeburin 

dan dengan jalan diperas, dimasukkan ke 
dalam keluarga sah angkatnya untuk diper-
lakukan sebagai anak kandungnya sendiri.

b. Sentana tarikan/Nyeburin

 Yaitu seorang laki-laki yang kawin nyeburin 
dan diperlakukan sebagai seorang perem-
puan.

c. Sentana seledihi atau Silih-dihi

 Yaitu seorang laki-laki yang kawin nyeburin 
diberi hak mewaris oleh orangtua angkatnya 
akan tetapi tidak diperas (I Wayan Beni dan 
Sagung Ngurah, 1986: 32).

 Sentana seledihi dan sentana kepala dara 
mempunyai akibat hukum yang sama yaitu 
sama-sama sebagai ahli waris terhadap harta 
mertua, sedangkan sentana nyeburin bukan 
sebagai ahli waris, karena ia berstatus seb-
agai wanita (predana).

2.3.Lembaga Sentana Sebagai  Lembaga 

Adat di Bali

Lembaga sentana merupakan salah satu lem-
baga yang dibentuk oleh desa adat/pakraman 
seperti halnya lembaga perkawinan yang kai-
tannya sangat erat dengan hukum keluarga. Hu-
kum Keluarga adalah keseluruhan norma-nor-
ma hukum, tertulis maupun tidak tertulis yang 
mengatur hubungan-hubungan hukum yang 
bersangkutan dengan hubungan kekeluargaan, 
baik yang diakibatkan oleh hubungan darah 
maupun yang diakibatkan oleh suatu perbuatan 
hukum tertentu. Perbuatan-perbuatan hukum 
yang dapat menimbulkan hubungan kekeluar-
gaan antara lain yaitu pengangkatan anak dan 
perkawinan. Hubungan-hubungan kekeluar-
gaan itu berisi hak-hak dan kewajiban-kewa-
jiban dalam kehidupan keluarga seperti: hak 
dan kewajiban anak terhadap orang tua, hak 
dan kewajiban suami-istri dst. 

2.4.Putusnya Perkawinan Nyeburin  kare-

na Kematian

Putusnya perkawinan nyentana karena ke-
matian, berdampak dua hal yaitu:
a Sentana nyeburin dapat tetap tinggal di 

rumah mendiang istrinya dan masih tetap 
dapat diterima oleh pihak keluarga mendi-
ang istri sejauh ia tetap melakukan kewa-
jiban sebagai janda (swadarmaning janda) 
seperti misalkan tetap melakukan kegiatan 
ayahan di banjar, mengatur dan mengelola 
tanah serta warisan, menjaga dan menghor-
mati keluarga (orangtua) mendiang istrinya, 
melakukan upacara-upacara yadnya. Untuk 
kedepan seorang sentana nyeburin yang telah 
menjadi janda disebut balu (balu lanang).

b Sentana nyeburin dapat pulang ke rumah 
asalnya yang disebut mulih deha dan dapat 
diterima kembali oleh keluarga asalnya. 
Seorang balu dapat kembali masuk ke sang-
gah asalnya dengan cara melakukan upacara 
pejati dan status dari balu tersebut dapat 
kembali menjadi purusa apabila ia hendak 
menikah lagi tentunya dengan perkawinan 
biasa. Tapi mepejati tidak perlu dilakukan 
apabila keduanya (sentana rajeg dan sentana 

nyeburin) berasal dari satu sanggah/dadia.
c. Sentana nyeburin yang balu tetap tidak ber-

hak lagi mewaris di rumah asalnya karena 
sudah masuk ke dalam kondisi ninggal keda-

ton, namun biasanya yang terjadi di masyara-
kat atas dasar rasa kasihan dan unsur keadi-
lan antara ahli waris yang berhak, seorang 
balu yang mulih deha diberikan sebagian 
warisan walaupun tidak ditentukan berapa 
besar kecilnya tergantung kesepakatan ahli 
waris.

2.5. Putusnya Perkawinan Nyeburin kare-

na Perceraian

Sesungguhnya perkawinan menurut agama 
Hindu adalah ingin mewujudkan suatu 
kelanggengan sebagai suami istri dan perkawi-
nan itu sendiri merupakan dharma karena 
merupakan suatu lembaga untuk menjalankan 
segala bentuk yadnya. Oleh karena itu per-
ceraian dalam agama Hindu sangat dihindarkan, 
perceraian merupakan dosa karena telah me-
langgar sumpah/janji perkawinan (samskara).

Tetapi ada juga alasan-alasan agar perceraian 
itu dapat dilakukan baik itu alasan-alasan yang 
terdapat dalam pasal 19 Peraturan Pemerintah 



43

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu)

Kadek Hemamalini - Untung Suhardi

Nomor 9 Tahun 1975 (Pelaksanaan Undang-un-
dang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan)  
maupun menurut agama Hindu dalam kitab hu-
kum Manawadharmasastra.

Putusnya perkawinan nyeburin dapat terjadi 
karena berbagai faktor diantaranya, karena keti-
dakcocokan masing-masing pihak, karena keti-
adaan anak yang dikarenakan salah satu atau 
kedua-duanya mandulataupun faktor-faktor 
lainnya sehingga perkawinan nyeburin ini tidak 
dapat dipertahankan lagi. Adapun status dari 
sentana nyeburin ini berstatus sebagai janda 
(balu) dan biasanya balu ini akan kembali ke 
rumah asalnya (mulih deha). Kondisi balu ini 
dapat masuk kembali ke merajan asalnya den-
gan upacara pejati.

2.6.Anak Sentana dalam  Hukum Adat 

Waris

Seperti telah dikemukakan sebelumnya bah-
wa masyarakat hukum adat Bali menganut 
sistem kekeluargaan patrilinial. Sebagai kon-
sekuensi dengan dianutnya sistem kekeluar-
gaan patrilinial tersebut maka menurut hukum 
adat Bali yang dipandang sebagai ahli waris 
adalah anak laki-laki bukan anak perempuan.

Namun ada kalanya anak laki-laki juga tidak 
berhak menjadi ahli waris, misalkan dalam hal:
1. Anak laki-laki yang diangkat menjadi anak 

angkat oleh keluarga lain.
2. Anak laki-laki yang kawin nyeburin.
3. Anak laki-laki yang tidak melaksanakan 

dharmaning anak, yaitu :  
- durhaka terhadap orang tua
- durhaka terhadap leluhur
Salah satu dasar yang dapat dipakai petunjuk 

dalam hukum adat waris di Bali bersumber pa-
da hukum agama Hindu. Hal ini terlihat pada ke-
tentuan bab IX. 104:

“Setelah kematian seorang ayah dan ibu, 
saudara-saudara (laki) setelah berkumpul bers-
ama mereka boleh membagi harta (orang tua), 
sesungguhnya tidak ada kekuasaan atas harta 
itu selagi orang tua mereka masih hidup.”

Dari ketentuan diatas dapatlah diketahui 
dengan jelas bahwa anak laki-lakilah yang meru-
pakan ahli waris dan bukan anak perempuan. 
Walaupun anak perempuan (predana) bukan 
sebagai ahli waris, namun terhadap hukum adat 
waris Bali terdapat suatu terobosan dimana 

semasih orang tuanya hidup, anak perempuan 
yang kawin keluar itu dapat dibekali harta ben-
da/kekayaan yang didasari atas keikhlasan ser-
ta terlepas dari kewajiban-kewajiban yang har-
us dilaksanakan karena diterimanya bekal terse-
but. Pemberian bekal ini disebut jiwa dana yang 
dapat dilaksanakan sepanjang tidak merugikan 
ahli waris, yaitu dapat diberikan maksimal sep-
ertiga bagian dari seluruh harta kekayaan (Sa-
gung Ngurah dan Nyoman Sukerti, 1986: 46).

Menurut hukum adat waris di Bali, terdapat 
tiga garis keutamaan dalam menentukan ahli 
waris, yaitu:

1.Garis keutamaan pertama

Dalam hal ini yang mendapat prioritas per-
tama sebagai ahli waris adalah anak kandung la-
ki-laki atau sentana dari si pewaris. Jadi yang 
menduduki prioritas utama sebagai ahli waris 
adalah anak kandung laki-laki/sentana, atau 
anak angkat/sentana peperasan, atau sentana 
rajeg.

2.Garis keutamaan kedua

Menurut garis keturunan kedua, kalau tu-
runan pewaris lurus ke bawah tidak ada, maka 
yang berhak mewaris adalah mereka yang men-
duduki garis lurus keatas yaitu ayah/ibu sebagai 
golongan ahli waris kedua. Dalam hal ini jika 
yang masih hidup hanyalah ibunya saja maka 
ibu bukanlah sebagai ahli waris, namun hanya 
dapat menikmati dan mengambil hasil dari har-
ta wariasan anaknya, karena ia berkedudukan 
sebagai seorang janda.

3.Garis keutamaan ketiga

Golongan ahli waris ketiga ini akan ada bila 
golongan pertama dan kedua tidak ada.Yang ter-
masuk golongan ketiga ini adalah saudara laki-
laki pewaris atau saudara perempuan yang telah 
ditetapkan sebagai sentana (sentana rajeg) atau 
kalau mereka itu telah meninggal lebih dulu dari 
pewaris maka menurut azas penggantian hak 
mereka akan digantikan oleh anak atau ketu-
runan lain lurus ke bawah. Jadi ahli waris menu-
rut hukum adat waris Bali secara hierarkis, yai-
tu :
1. Sentana (anak laki-laki)
2. Sentana rajeg (biasanya anak perempuan 

tunggal, diangkat statusnya dari  status pre-

dana menjadi purusa)
3. Sentana peperasan (anak angkat)
4. Kedua orangtua
5. Saudara laki-laki pewaris atau saudara 

perempuannya yang telah ditetapkan sebagai 



44

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

sentana rajeg.
6. Turunan lurus kebawah dari saudara laki-la-

ki atau saudara perempuan
Dari sudut pandang agama Hindu sendiri hal 

tersebut dibenarkan, karena Dengan tidak adan-
ya hukum waris nasional yang mengatur ten-
tang kedudukan anak sentana (sentana rajeg 
maupun sentana nyeburin), maka pengaturan-
nya ditentukan berdasarkan hukum adat waris 
dalam hal ini yang berlaku disesuaikan dengan 
tempat tinggal anak sentana itu berada (desa, 
kala, patra). 

Pewarisan menurut pengertian hukum Hin-
du adalah salah satu cara untuk memperoleh 
hak atas harta benda yang disebut harta wari-
san. Pengertian ini dapat kita jumpai dalam 
Manawadharmasastra X.115, yaitu: “Ada tujuh 
cara yang sah memperoleh hak, yaitu pewari-
san, penjumlahan atau hadiah persahabatan, 
pembelian, penaklukkan, peminjaman dengan 
bunga, melakukan pekerjaan dan penerimaan 
hadiah-hadiah dari orang-orang saleh”

Hal tersebut dapat dijelaskan sebagai beri-
kut: dengan hukum pewarisan menurut hukum 
Hindu yang sebenarnya adalah merupakan 
proses hukum dimana suatu harta warisan yang 
menjadi milik bersama antara para ahli waris 
atau pihak yang berhak, dapat memperoleh ba-
giannya masing-masing menurut ketentuan-ke-
tentuan hukum sebagaimana tercantum di 
dalam sastra yang menjadi sumber hukum pem-
bagian itu. Sehingga dari pengertian itu dapat 
kita jumpai ada dua hal dalam hal kewarisan 
menurut hukum Hindu, yaitu:
a. Perubahan harta menurut titelnya atau pe-

rubahan titel hukum secara formil.b. Pembagian harta warisan secara fisik atau ri-
il (Gde Pudja, 1977: 41-43). 
Berbagi waris adalah adalah perbuatan hu-

kum acara secara riil oleh para ahli waris baik 
pada saat pewaris itu masih hidup maupun saat 
sudah meninggal. Pembagian warisan di dalam 
hukum waris Hindu dapat berarti sebagai pem-
ecahan status dan sebagai pemecahan harta warisan secara fisik yaitu membagi-baginya dan 
kemudian menguasainya atas bagian yang di-
perolehnya masing-masing.

Sehingga dari uraian di atas dapat disimpul-
kan bahwa hak dan kewajiban masing-masing 
anak sentana yaitu sentana rajeg dan sentana 

nyeburin adalah sebagai berikut:
a. Sentana rajeg

 Seorang sentana rajeg dari segi religio magis 
berhak untuk tetap berada dalam kawitan-

nya (merajan) untuk tetap memuja leluhur 
karena sudah berubah status menjadi purusa 
dimana tentunya akan diikuti oleh kewajiban 
untuk melanjutkan dan meneruskan garis 
keluarga. Hal ini terdapat dalam Manawad-
harmasastra IX, 133:

 “Tidak ada perbedaan antara putra 
seorang anak laki-laki dan putra seorang 
wanita yang diangkat statusnya, baik yang 
berhubungan dengan masalah duniawi 
ataupun masalah kewajiban suci karena 
bagi ayah mereka pun ibu mereka, ked-
uanya lahir dari badan orang yang sama”

Hal ini juga akan berdampak pada proses 
pewarisan, nantinya seorang sentana rajeg akan 
menjadi ahli waris orang tuanya. Seperti din-
yatakan Manawadharmasastra IX.130 dan 131:

 “Seorang anak seperti sama dengan ses-
eorang sebagaimana seorang anak perem-
puan sama dengan seorang anak laki-la-
kim bagaimana mungkin seorang ahli 
waris lain mengambil bagian harta wari-
san sedangkan seorang anak perempuan 
yang ditunjuk, yang sama seseorang ma-
sih hidup.” 

 “Tetapi apapun juga mungkin macam mi-
lik tersendiri dari ibu, itu adalah satu-sat-
unya milik yang merupakan bagian dari 
bagian anak, dan anak yang diangkat sta-
tusnya menjadi anak laki-laki akan mener-
ima seluruh harta warisan orang tuanya 
yang tidak berputra laki-laki”

Hukum adat waris di Bali juga mengatur ten-
tang pembagian warisan antara sentana rajeg 
dengan saudara laki-lakinya yang lahir setelah 
pengangkatan statusnya, dalam Manawadhar-
masasra IX.134, dinyatakan:

 “Tetapi bila setelah seorang anak wanita 
diangkat statusnya kemudian lahir anak 
laki-laki kepada ayahnya maka pembagian 
warisan terhadap hal itu harus sebanding 
yang sama karena tidak ada hak dari anak 
sulung bagi wanita.” 



45

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu)

Kadek Hemamalini - Untung Suhardi

b. Sentana nyeburin
 Kedudukan sentana nyeburin dalan perkawi-

nan nyeburin ini adalah berstatus sebagai 
predana (istri). Seorang sentana nyeburin 
berkewajiban nyungsung (menyembah) le-
luhur dari istrinya (sentana rajeg) di kemu-

lan, melakukan ayahan di desa/banjar dan 
tentunya bersama istrinya meneruskan ketu-
runan dimana nantinya anak-anak yang ter-
lahir nantinya mengikuti garis keturunan pi-
hak istrinya. Seorang sentana nyeburin kare-
na ia sudah berubah status menjadi predana 
dimana dalam hukum Hindu seorang istri ti-
dak berhak mewaris hanya berhak menjaga, 
menikmati hasil warisan tersebut untuk 
memenuhi kebutuhan hidupnya sampai ahli 
warisnya (anaknya) cukup umur untuk di-
berikan tanggung jawab itu. Demikian pula di 
keluarga asalnya, seorang yang melakukan 
perkawinan nyeburin secara formal ia tidak 
berhak mewaris lagi dan sudah keluar dari 
garis keluarga sehingga tidak dapat lagi 
nyungsung di kawitannya karena sudah di-

peras. 
 Apabila terjadi putusnya perkawinan nyebu-

rin karena kematian si istri, maka si suami ini 
menjadi janda, dalam hukum adat Bali dike-
nal dengan istilah balu (balu lanang). Apabila 
putusnya perkawinan nyentana itu karena 
perceraian (sapihan), maka si suami sentana 

nyeburin menjadi janda. Putusnya perkawi-
nan nyeburin karena kematian si istri, maka 
sentana nyeburin dapat saja menetap di 
rumah istrinya atau dapat juga kembali ke 
rumah asalnya. Tetapi kalau perkawinan nye-

burin itu putus karena perceraian (sapihan), 
maka biasanya sentana nyeburin (sapihan la-

nang) itu akan kembali ke rumah asalnya 
(mulih deha).

 Namun ada kalanya perkawinan nyeburin ti-
dak mengahasilkan keturunan seperti yang 
diharapkan, dalam hal ini seorang sentana 

nyeburin memiliki hak untuk mewarisi harta 
peninggalan istrinya, seperti dinyatakan 
Manawadharmasastra IX.135: “Tetapi bila 
karena kemalangan anak wanita yang diang-
kat statusnya meninggal tanpa meninggalkan 
anak laki-laki, maka suami dari istri yang di-
angkat statusnya dengan pasti mengambil 
harta warisan itu.”

Pernyataan sloka di atas menyebutkan bah-

wa dalam kondisi tanpa keturunan dalam 
perkawinan nyeburin bila seorang sentana rajeg 
meninggal terlebih dahulu, seorang sentana 
nyeburin berhak mewarisi apa yang menjadi 
warisan istrinya (pihak purusa). 

Dari pemaparan di atas, anak sentana khu-
susnya sentana rajeg dalam perkawinan nyebu-

rin yang berada di bawah naungan lembaga sen-

tana pada masyarakat Hindu di Bali, tidak ber-
tentangan dengan ajaran suci Veda dan susastra 
Hindu, dan hal ini diperkuat pula oleh sumber 
hukum Hindu yakni Sruti, Smerti, Sila, Acara, At-
manastuti dan Nibandha seperti yang telah diu-
raikan di atas.

2.7.Kedudukan Anak Sentana dari Sudut 

Pandang Agama Hindu

Dalam sistem perkawinan Hindu yang men-
ganut sistem patrilinial, umumnya yang bersta-
tus sebagai purusa adalah anak laki-laki, namun 
bagi mereka yang tidak mempunyai anak laki-
laki dapat mengangkat sentana rajeg, dan men-
jadikan anak perempuannya tersebut sebagai 
seorang putrika. Kata putrika berarti status hu-
kum disamakan atau difungsikan sebagai 
seorang anak laki-laki (Apte, 1978:623).

Seperti yang sudah dipaparkan, sangatlah 
penting bagi keluarga Hindu untuk memiliki 
anak. Seperti dalam Adiparva Mahabharata 
74.38: “Seseorang dapat menundukkan dunia 
dengan lahirnya anak, ia memperoleh kesenan-
gan yang abadi, memperoleh cucu-cucu dan ka-
kek-kakek akan memperoleh kebahagiaan yang 
abadi dengan kelahiran cucunya”. Pandangan 
susastra Hindu ini mendukung betapa penting 
setiap keluarga memiliki anak. Kemudian masih 
dalam Adiparva 74.52, 55, 57, dan 74,61-63, 
dinyatakan:

 “Disebutkan bahwa seorang anak meru-
pakan pengikat tali kasih yang sangat kuat 
di dalam keluarga, ia merupakan pusat 
menyatunya cinta kasih orang tua. Apakah 
yang melebihi cinta kasih orang tua terha-
dap anak-anaknya, mengejar mereka, me-
mangku, merangkul tubuhnya yang berde-
bu dan kotor (karena bermain-main). 
Demikian pula bau yang lembut dari bu-
buk cendana, atau sentuhan lembut tan-
gan wanita atau sejuknya air, tidaklah 
demikian menyenangkan seperti halnya 
sentuhan bayi sendiri, memeluk dia erat-



46

DHARMASMRTI

Vol. XIII Nomor 26 Oktober 2015 : 1 - 135

erat. Sungguh tidak ada di dunia ini yang 
demikian membahagiakan kecuali seorang 
anak.”

 “Seseorang yang memperoleh anak, yang 
merupakan anaknya sendiri, tetapi tidak 
memelihara anaknya dengan baik, tidak 
mencapai tingkatan hidup yang lebih 
tinggi. Para leluhur menyatakan seorang 
anak melanjutkan keturunan dan mendu-
kung persahabatan, oleh karena itu mela-
hirkan anak adalah yang terbaik dari sega-
la jenis perbuatan mulia.”

Lebih jauh Maharsi Manu menyatakan pan-
dangannya bahwa: dengan lahirnya seorang 
anak, seseorang akan memperoleh kebahagiaan 
abadi, bersatu dengan Tuhan Yang Maha Esa 
(Manawadharmasastra II. 28).Tentang anak su-

putra, Maharsi Canakya dalam bukunya Nitisas-
tra menyatakan: “Seluruh hutan menjadi harum 
baunya, karena terdapat sebuah pohon yang 
berbunga indah dan harum semerbak. Demiki-
an pula halnya bila dalam keluarga terdapat pu-
tra yang suputra”. (II.16)

Demikian idealnya setiap keluarga mendam-
bakan anak idaman, berbudi pekerti luhur, cer-
das, tampan, sehat jasmani dan rohani dan 
senantiasa memberikan kebahagiaan kepada 
orang tua dan masyarakat lingkungannya. Seba-
liknya tidak semua orang beruntung mempun-
yai anak yang suputra. Sehingga dalam sistem 
perkawinan Hindu seorang anak perempuan di-
ubah statusnya menjadi purusa yang disebut pu-

trika. Kata putrika dalam bahasa Sanskerta be-
rarti a doughter apopointed to raise male issue 

for father who has no son (Apte, 1978:623).
Penjelasan ini didukung juga oleh terjemah-

an sloka Manawadharmasastra IX.127, 132:

 “Ia yang tidak mempunyai laki-laki dapat 
menjadikan anaknya yang perempuan 
menjadi demikian menurut acara penun-
jukkan anak wanita dengan mengatakan 
kepada suaminya anak laki-laki yang lahir 
daripadanya akan melakukan upacara 
penguburan.” 

 “Anak wanita yang diangkat statusnya 
(berstatus sebagai anak laki-laki) sesung-
guhnya juga akan menerima harta wari-

san dari ayahnya yang tidak berputra laki-
laki. Ia akan menyelenggarakan tarpana 
bagi kedua orang tuanya. Ayahnya sendiri, 
ibu dan datuknya.”

Pandurang Vaman Kane dalam bukunya His-

tory of Dharmasastra, volume III (1975: 647) 
menemukan istilah putrikaputra yang terdiri 
dari dua jenis, yaitu:
 1. Seorang ayah yang tidak memiliki putra laki-

laki, menunjuk putri sebagai (dalam status) 
anak laki-laki.

2. Seorang gadis diberikan kepada seorang 
mempelai laki-laki dalam perkawinan den-
gan syarat: “saya memberikan gadis yang ti-
dak memiliki saudara laki-laki yang didanda-
ni dengan perhiasan, anak yang lahir nanti 
akan menjadi anakku”, dalam hal ini anak 
yang lahir nantinya akan menjadi anak dari 
kakek dari garis ibunya.

Pada bagian lainnya Pandurang Vaman Kane 
dalam buku yang sama (1975: 657), Mitaksara 
dala Yajnavalkya Smerti dan yang lain dalam 
Visisthadharmasutra juga menjelaskan hal yang 
sama seperti tersebut di atas. Kautilya Arthasas-
tra III.7, Yajnavalkya II.128 dan Manawadhar-
masastra IX.134 menjelaskan kedudukan putri-

ka atau putrikaputra sama dan sejajar dengan 
anak aurasa (anak sah dalam perkawinan). Pan-
dangan yang menyangkut tentang status putrika 
ini telah dijelaskan dalam kitab suci Veda, kitab 
suci Rgveda I.124.7, yakni:

 “Fajar datang menuju ke barat, seperti 
seorang wanita tanpa saudara lakilaki 
yang kembali ke rumah ayahnya, atau sep-
erti seseorang yang pergi mendapatkan 
kembali harta bendanya, fajar tersenyum 
dan tanpa topeng kecantikannya bagaikan 
seorang istri tercinta yang berpakaian in-
dah bertingkah di hadapan suaminya.” 

Pengangkatan status anak perempuan men-
jadi status laki-laki yang disebut putrika, tentu 
akan diikuti oleh konsekuensi-konsekuensi aki-
bat dari proses tersebut yang berdampak pada 
kondisi kedua anak sentana tersebut, yaitu sen-

tana rajeg dan sentana nyeburin. Di samping 
berdampak pada hal-hal yang bersifat religius, 
juga ada konsekuensi terhadap hal pewarisan. 



47

DINAMIKA PERKAWINAN ADAT BALI

(Status dan Kedudukan Anak Sentana Rajeg Menurut Hukum Adat dan Hukum Hindu)

Kadek Hemamalini - Untung Suhardi

III. PENUTUP

Dari penelitian yang telah dilakukan maka 
dapat penulis simpulkan bahwa:
1. Bahwa yang dimaksud dengan sentana rajeg 

adalah anak perempuan yang diangkat sta-
tusnya menjadi status purusa yang disebut 
juga putrika, dilakukan karena keluarga yang 
tidak memiliki anak laki-laki dan bertujuan 
untuk:• Dari segi religio magis Hindu, untuk me-

nyelamatkan arwah leluhurnya dan 
melakukan upacara pitra yajna.• Dari segi hukum Hindu, untuk melanjut-
kan dan meneruskan garis keluarga, 
mengingat sistem kekerabatan Hindu di 
Bali yaitu patrilinial (purusa), dan men-
jadi ahli waris dari orang tuanya.• Meneruskan kewajiban-kewajiban orang 
tua, baik kewajiban di parahyangan, pale-

mahan dan pawongan dan ayahan di desa.

2. Kedudukan anak sentana rajeg dari perspe-
ktif ajaran agama Hindu dan adat adalah seb-
agai berikut:• Dari perspektif agama Hindu, bahwa sen-

tana rajeg merupakan ajaran agama Hin-
du bersumber pada Sruti yaitu dibagian 
Rgveda, pengeimplementasian diatur 
dalam hukum Hindu yakni Manawadhar-
masastra IX.127-140.  • Dari perspektif adat, bahwa sentana rajeg 
merupakan anak sentana yang dibentuk 
dari proses adat dalam wujud lembaga 
sentana, memiliki nilai filsafat dan dijiwai 
dari ajaran agama Hindu. Dan juga memi-
liki fungsi lain yaitu untuk menghindari 
hak camput serta agar tetap bisa melan-
jutkan kewajiban-kewajiban ayahan terh-
adap parahyangan, palemahan dan pa-

wongan.

DAFTAR PUSTAKA 

Apte, Vaman Shviram, 1978. Sanskrit-English Dictionary. New Delhi. Motilal Banarsidass
Arthayasa, I Nyoman, 1998, Petunjuk Teknis Perkawinan Hindu. Surabaya: Paramita
Atmaja, Jiwa, 2008, Bias Gender Perkawinan Terlarang Pada Masyarakat Bali, Udayana University 

Press: Denpasar
Bagus, I Gusti Ngurah, 1990, “Kebudayaan Bali”, dalam Koentjaraningrat, Manusia dan Kebudayaan 

di Indonesia. Djambatan
Dirksen, Anak Agung Ngurah Gede, Seri Hukum Perdata Hukum Perkawinan dan Permasalahannya. 

Denpasar: Setia Kawan
DEPAG, Petunjuk Teknis Perkawinan Agama Hindu. Departemen Agama R.I Direktorat Jenderal 

Bimbingan Masyarakat Hindu dan Budha: Jakarta
Korn, V.E, 1972, Hukum Waris Bali. Fakultas Hukum dan Pengetahuan Masyarakat, Universitas Uday-

ana: Denpasar
Pudja, Gde. 1977, Hukum Kewarisan Hindu Yang Diresepsir Ke Dalam Hukum Adat Bali dan Lombok. 

Jakarta: CV Junasco
Pudja dan Tjokorda Rai Sudarta, 2004, Manawadharmasastra atau Veda Smrti compendium Hukum 

Hindu. Paramita: Surabaya 
Titib, I Made, 1996, Perkawinan dan Kehidupan Keluarga Menurut Kitab Suci Weda. Paramita : Sura-

baya
Titib, I Made, 1996, Veda Sabda Suci Pedoman Praktis Kehidupan. Paramita: Surabaya
Undang-undang Perkawinan No1 tahun 1974

    


