
35 

 

MANUSIA DALAM BERBAGAI PRESPEKTIF 

Mahbub Junadi
1
 

mahdieshidqi@gmail.com 

 

Abstrak: 

Manusia merupakan makhluk yang tidak terwujud dengan sendirinya melainkan 

keberadaannya ada yang menciptakan. Menurut pendapat jumhur dan hampir 

seluruh mufassir menyebut Adam sebagai makhluk/manusia pertama yang 

kemudian diikuti penciptaan istrinya (Hawa) yang kemudian berkembang biak 

memenuhi bumi. Al-Qur’an tidak menjelaskan secara detail dan terperinci 
setidaknya apa yang ada dan disinggung dalam al-Qur’an tentang wujud fisik 

manusia adalah kebenaran dari Tuhan yang terbukti secara ilmiah. Adapun 

memahami manusia secara spritual (jiwa, nafs, roh) bukanlah hal yang sederhana, 

bahkan amat rumit. Hingga sekarang belum ada yang bisa membuktikannya 

secara ilmiah selain dari gejala-gejalanya saja. Informasi tentang jiwa dan roh 

tersebut di dalam al-Qur’an dijelaskan dalam kadar yang berbeda. Setidaknya ada 

3 hal yang menyebabkan ruh dan jiwa berbeda, perbedaan pertama, pada 

substansinya. Jenis dan ruh berbeda dari segi kualitas dzatnya : jiwa digambarkan 

sebagai dzat yang bisa berubah-ubah kualitas, naik turun, jelek dan baik, kotor dan 

bersih, dan seterusnya. Sedangkan ruh digambarkan sebagai dzat yang selalu baik 

dan suci, berkualitas tinggi. Perbedaan kedua antara jiwa dan ruh adalah 

fungsinya. Jiwa digambarkan sebagai “sosok” yang bertanggung jawab atas segala 
dzat yang selalu baik dan berkualitas tinggi, sebaliknya hawa nafsu adalah dzat 

yang berkualitas rendah dan selalu mengajak kepada keburukan, sedangkan jiwa 

adalah dzat yang bisa memilih kebaikan dan keburukan tersebut. Maka jiwa harus 

bertanggung jawab terhadap pilihannya. Dan perbedaan ketiga, perbedaan itu ada 

pada sifatnya, dimana jiwa merasakan kesedihan, kekecewaan, kegembiraan, 

kebahagiaan, ketentraman, ketenangan dan kedamaian. Sedangkan ruh bersifat 

stabil dalam kebaikan tanpa mengenal perbandingan. Ruh adalah kutub positif 

dari sifat kemanusiaan sebagai lawan dari sifat setan yang negatif 

 

Pendahuluan 

Pembahasan tentang manusia sudah berlangsung cukup lama, bahkan 

seiring dengan keberadaan manusia itu sendiri baik itu dilakukan oleh para filosof, 

ahli jiwa maupun para ahli kedokteran dan tidak ketinggalan para ulama’ ahli 

tafsir. Semua menuju satu tujuan, mengungkap misteri tentang manusia yang oleh 

sebagian ahli disebut dengan mikro kosmos tanpa ada kesepakatan/perjanjian 

sebelumnya di antara mereka. 

                                                
1 Adalah Dosen tetap pada Pendidikan Agama Islam Universitas Islam Darul Ulum Lamongan 



36 

 

Hasil kajian atau penelitian mereka tentunya tidak sama antara satu dengan 

yang lain walaupun dalam beberapa hal memiliki persamaan. Yang demikian 

tentu disebabkan mereka pada dasarnya berangkat dari pijakan yang berbeda 

sesuai dengan latar belakang keilmuan mereka. Disamping itu metode atau cara 

mereka dalam meneliti tentu juga berbeda. 

Artikel ini berupaya menyampaikan sedikit dari apa yang sudah dikaji oleh 

para ahli yang terdapat dalam berbagai literatur tentang apa itu manusia? 

bagaimana proses penciptaannya? dan seterusnya, yang mungkin cukup singkat. 

Walaupun demikian, tulisan singkat ini akan dapat memberikan gambaran 

menyeluruh tentang manusia dari berbagai dimensi dan pembacaan. 



37 

 

Pembahasan 

Asal-usul Kejadian Manusia 

Sebelum berbicara tentang isyarat-isyarat ilmiah al-Qur’an (dalam hal ini 

tentang kejadian manusia) terlebih dahulu perlu digaris bawahi bahwa al-Qur’an 

bukan suatu kitab ilmiah sebagaimana halnya kitab-kitab ilmiah yang dikenal 

selama ini. Artinya al-Qur’an tidak menjelaskan secara rinci dan detail tentang 

sebuah obyek/topik, misalnya tentang manusia. 

Membicarakan asal-usul kejadian manusia sudah pasti akan dikaitkan 

dengan nama Adam sebagai “manusia pertama” walaupun dalam ayat yang 

dimaksud tidak ada nama Adam yaitu Q.S. al-Baqarah : 

ُُ فيِ الأرَْضِ خَليِفةًَ قاَلوُا أتََجْعَلُ فيِهاَ مَن وَإذِْ قاَلَ رَبُّكَ لِلْ  مَلائَكَِةِ إنِِّي جَاعِلُ

مَآءَ وَنَحْنُ نسَُبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنقُدَِّسُ لكََ قاَلَ إنِِّي أعَْلمَُ مَا لاَ  يفُْسِدُ فيِهاَ وَيسَْفكُِ الدِّ

 تعَْلمَُونَ 
“Dan tatkala Tuhanmu (hai Muhammad) bertaka kepada para malaikat 

bahwa Aku (Allah) akan menjadikan seorang khalifah di muka bumi 

mereka (malaikat) barakata  ……”2
 

 

Berdasarkan ayat di atas menurut sebagian ahli (ulama) manusia pertama 

bukanlah Adan, dan Adam merupakan keturunan yang terlahirkan, hal ini 

berdasarkan kata جاعل bukan خالق kemudian diperkuat dengan adanya ungkapan 

yang disampaikan oleh malaikat yang membantah/menolak ide Tuhan yang 

mengidentifikasikan adanya leluhur Adam.
3
 

Adapun menurut pendapat jumhur dan hampir seluruh mufassir menyebut 

Adam sebagai makhluk/manusia pertama yang kemudian diikuti penciptaan 

istrinya (Hawa) yang kemudian berkembang biak memenuhi bumi, ini didasarkan 

pada ayat al-Qur’an, yaitu : 

                                                
2 Al-Qur’an dan Terjemahnya, Kerajaan Arab Saudi, 2000. 
3 Untuk lebih detail silahkan baca: Agus Musthofa “Ternyata Adam dilahirkan” PADMA Press, 
Surabaya, 2006. 



38 

 

نْ نفَْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلقََ مِنْهاَ زَوْجَ  هاَ ياَأيَُّهاَ النَّاسُ اتَّقوُا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقكَُم مِّ

وَبَثَّ مِنْهمَُا رِجَالاً كَثيِرًا وَنِسَآءً وَاتَّقوُا اللهَ الَّذِي تسََآءَلوُنَ بهِِ وَاْلأَرْحَامَ إنَِّ اللهَ 

 كَانَ عَليَْكُمْ رَقيِباً

“Hai sekalian manusia bertaqwalah kepada Tuhanmu yang telah 

menjadikan kamu dari seorang diri dan dari padanya Allah menjadikan 

istrinya dan dari pada keduanya Allah memperkembangbiakkan laki-laki 

dan perempuan yang banyak”4
 

 

Pendapat jumhur dikuatkan lagi dengan dalil hadits qudsi, yaitu : 

ح مارت فطارت فصارت فى رأسه فعطى فقال الحد لله لمانفخ فى ادم الرو

 (اخرجه ابن حبان والحاكم)ربّ العالمين فقال الله من وجل برحمك الله 
“Tatkala ditiupkan roh ke dalam jasad Adam, bergerak dan terbanglah roh 
itu pada Adam, sehingga ia bersin dan mengucapkan segala puji bagi Allah 

Tuhan seru sekalian alami lalu Allah menjawab ‘Allah memberi rahmat 
kepadamu’”5

  

 

Adapun proses penciptaan Adam pertama kali sebagaimana dijelaskan 

dalam al-Qur’an disebutkan : (QS. as-Sajdah : 7)    

 الَّذِي أحَْسَنَ كُلَّ شَىْءٍ خَلَقهَُ وَبَدَأَ خَلْقَ اْلِإنسَانِ مِن طِينٍ 
“Dzat yang telah menciptakan segala sesuatu oleh sebaik-baiknya, dan 

yang memulai menjadikan manusia dari tanah” 

 

Menarik disimak adalah apa yang digambarkan oleh Syekh Nuruddin ar-

Raniry, tentang proses penciptaan Adam, ia menjelaskan: 

Bahwa tatkala Allah berkehendak menjadikan alam jisim, ia menilik 

kepada hampas dzul mani yang tinggal dari pada jauhar nurani yang 

dijadikan dari alam arwah. Karena tilikan itu hampas itupun hancur 

mendidih lalu uapnya naik ke atas, dan dari pilihan-Nya Allah menjadikan 

“Arasy” dan dari zabadannya dijadikan kursy. Selanjutnya dari 
zabadannya yang tinggal itu Allah menjadikan langit ke 7, ke 6, ke 5, ke 4, 

ke 3, ke 2 dan pertama. Dari zabada itu juga Allah menjadikan empat 

anasir, hawa, air, api dan tanah. Ke empat unsur ini pada hakekatnya 

merupakan terjadi dari masing-masing asma Allah. Qawi, Azim, Azhim 

                                                
4 Al-Qur’an dan Terjemahnya, Kerajaan Arab Saudi, 2000 
5 Syahminan Zaini, Mengenal Manusia Lewat Al-Qur’an, tt. hal. 11. 



39 

 

dan Hakim. Dengan demikian selesailah alam mulk. Dari empat umsur itu 

Allah menjadikan lima jenis tumbuhan, jamadat dan hewan.Setelah itu, 

tatkala Allah berkehendak menjadikan Adam, maka ia menggalibkan tanah 

dan air dari api dan hawa, lalu Allah bertajaui dengan sifat dan dzat-Nya 

kepada tanah tersebut dan kemudian Allah mengambil segenggam tanah 

itu dengan genggaman jabarut-Nya lalu diantarkan-Nya ke alam malaikat. 

Setelah itu Allah mengkhamalkan (mencampakkan) tanah pilihan yang 

segenggam itu dengan beberapa rempah bau-bauan. Lalu diturunkan hujan 

dari laut ketahanan atas tanah segenggam itu, kemudian dicampakkan 

Allah dengan kedua tangan dzat-Nya serta dengan sifat jamal dan jalal-

Nya. Demikian tanah pilihan tersebut tinggal selama 20 tahun, 40 tahun 

bercampur dengan air, 40 tahun dalam tanah yang kering dan 40 tahun 

dalam tanah yang hitam dan busuk. Karena kekurang mengerti dan 

kekurang makrifatan, para malaikat menilik kepada lembaga Adam itu 

sepintas saja, sedangkan para iblis telah dibutakan mata mereka oleh 

Allah, sehingga mereka tidak dapat mengetahui rahasia Allah yang 

diletakkan dalam lembaga Nabi Adam itu. Sesudah itu Allah yang 

diletakkan dalam lembaga Nabi Adam itu. Sesudah itu Allah meniupkan 

roh ke dalamnya.
6
 

 

Jelaslah bahwa roh ditiupkan ke dalam jasmani yaitu setelah jasmani itu 

sempurna kejadiannya. Tetapi dari apakah roh itu dijadikan Tuhan, tidak 

diberitahukan-Nya, bahkan dirahasiakan-Nya. 

Adapun keturunan manusia berikutnya dari manusia pertama tersebut (dan 

istrinya) dijadikan Allah dari air mani. Allah menjelaskan dalam al-Qur’an, yaitu : 

هِينٍ  آءٍ مَّ  ثمَُّ جَعَلَ نَسْلهَُ مِن سُلاَلةٍَ مِّن مَّ
 “Kemudian ia jadikan keturunannya dari air mani dan dari sebagian air 

yang memancar” (QS. as-Sajdah : 8) 

 

Demi kelangsungan kehidupan manusia, kemudian Allah menjadikan 

mereka berpasang-pasangan, sebagaimana firman-Nya : 

وْجَيْنِ الذَّكَرَ وَاْلأنُثىَ  وَأنََّهُ خَلقََ الزَّ
“Dan sesungguhnya Ia telah menjadikan sejodoh, laki-laki dan 

perempuan” (QS. an-Najm : 45) 

 

                                                
6 Ahmad Daudy, Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syekh Nuruddin ar-Raniry, Rajawali Press, 

Jakarta, 1983, hal. 131-132. 



40 

 

Untuk itulah berlaku sunatullah diman yang satu memancarkan mani yang 

lain menyimpannya agar dapat diperkembangbiakkan menjadi manusia. Dan hal 

ini tidak terjadi secara instan air mani menjadi manusia yang berbentuk jisim 

daging dan tulang, melainkan dengan melalui tahapan-tahapan yang panjang, 

sebagaimana digambarkan oleh Allah dalam firmannya : 

 وقد خلقكم اطوارا
“Dan sesungguhnya Ia telah menjadikan kamu secara bertahap” 

 

Adapun tahapan tersebut itu dijelaskan dalam firman-Nya : 

كِينٍ  ثمَُّ { 21}وَلَقدَْ خَلَقْناَ اْلِإنْسَانَ مِن سُلاَلةٍَ مِّن طِينٍ  جَعَلْناَهُ نطُْفةًَ فيِ قَرَارٍ مَّ

ثمَُّ خَلَقْناَ النُّطْفةََ عَلقَةًَ فخََلقَْناَ الْعَلَقةََ مُضْغَةً فخََلَقْناَ الْمُضْغَةَ عِظاَمًا فكََسَوْناَ { 21}

 {21} الْعِظاَمَ لحَْمًا ثمَُّ أنَشَأنْاَهُ خَلْقاً ءَاخَرَ فتَبَاَرَكَ اللهُ أحَْسَنُ الْخَالقِيِنَ 
“Dan sesungguhnya kami telah menjadikan manusia dengan air yang 
tersaring dari tanah. Kemudian kami jadikan dia setitik mani di tempat 

yang aman. Kemudian kami jadikan mani itu sekepal darah. Lantas darah 

itu kami jadikan seberat daging, lantas daging itu kami jadikan tulang, lalu 

tulang-tulang itu kami balut dengan daging. Kemudian kami jadikan dia 

satu kejadian yang lain (sifatnya), maka Maha Suci Allah, sebaik-baiknya 

pencipta” (QS. al-Mu’minun: 12-14). 

 

Setelah menjelaskan proses kejadian manusia tidak lupa Allah 

menjelaskan proses yang kemudian, yaitu kelahiran bayi pada waktunya dan akan 

mengalami kehidupan yang bermacam-macam peristiwa dan persoalannya. Allah 

memfirmankan dalam surat Al-Hajj: 5 

لْبعَْثِ فإَنِاَّ خَلقَْناَكُم مِّن ترَُابٍ ثمَُّ مِن نُّطْفةٍَ ثمَُّ ياَأيَُّهاَ النَّاسُ إنِ كُنتمُْ فيِ رَيْبٍ مِنَ ا

خَلَّقةٍَ وَغَيْرِ مُخَلَّقةٍَ لنِبُيَِّنَ لكَُمْ وَنقُرُِّ فيِ الْأرَْحَامِ مَانَشَآءُ  مِنْ عَلَقةٍَ ثمَُّ مِن مُضْغَةٍ مُّ

غُوا أشُُدَّكُمْ وَمِنكُم مَّن يتَُوَفَّى وَمِنكُم إلِىَ أجََلٍ مُسَمًّى ثمَُّ نخُْرِجُكُمْ طِفْلاً ثمَُّ لتِبَْلُ 

مَّن يرَُدُّ إلِىَ أرَْذَلِ الْعُمُرِ لكَِيْلاَ يعَْلَمَ مِن بعَْدِ عِلْمٍ شَيْئاً وَتَرَى الْأرَْضَ هاَمِدَةً فإَذَِآ 

تْ وَرَبتَْ وَأنَبتََتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بهَِيج  أنَزَلْناَ عَليَْهاَ الْمَآءَ اهْتَزَّ
“Hai manusia, jika kamu dalam keraguan tentang kebangkitan (dari 
kubur), Maka (ketahuilah) Sesungguhnya kami Telah menjadikan kamu 



41 

 

dari tanah, Kemudian dari setetes mani, Kemudian dari segumpal darah, 

Kemudian dari segumpal daging yang Sempurna kejadiannya dan yang 

tidak sempurna, agar kami jelaskan kepada kamu dan kami tetapkan dalam 

rahim, apa yang kami kehendaki sampai waktu yang sudah ditentukan, 

Kemudian kami keluarkan kamu sebagai bayi, Kemudian (dengan 

berangsur- angsur) kamu sampailah kepada kedewasaan, dan di antara 

kamu ada yang diwafatkan dan (adapula) di antara kamu yang 

dipanjangkan umurnya sampai pikun, supaya dia tidak mengetahui lagi 

sesuatupun yang dahulunya Telah diketahuinya. dan kamu lihat bumi Ini 

kering, Kemudian apabila Telah kami turunkan air di atasnya, hiduplah 

bumi itu dan suburlah dan menumbuhkan berbagai macam tumbuh-

tumbuhan yang indah.”7
 

 

Menurut Quraish Shihab bahwa berdasarkan QS. al-Qiyamah : 36-39 

bahwa: “Nuthfah merupakan bagian kecil dari mani yang dituangkan ke dalam 

rahim. Kata nuthfah dalam bahasa al-Qur’an adalah setetes yang dapat 

membasahi.” Informasi al-Qur’an tersebut sejalan dengan penemuan ilmiah abad 

ke dua puluh ini yang menginformasikan bahwa pancaran mani yang menyembur 

dari alat kelamin pria mengandung sekitar dua ratus juta benih manusia, 

sedangkan yang berhasil bertemu dengan ovum hanya satu saja.
8
 Selanjutnya ayat 

an-Najm tersebut menginformasikan bahwa dari setetes nuthfah yang memancar 

itu Allah menciptakan kedua jenis manusia laki-laki dan perempuan. 

Dari uraian tentang proses kejadian manusia di atas baik yang mengenai 

manusia pertama maupun manusia keturunan manusia pertama, dapat disimpulkan 

sebagai berikut : 

1. Sesungguhnya manusia pertama adalah Adam, yaitu jasmani pertama 

2. Jasmani manusia pertama langsung dijadikan Tuhan dari Tanah. 

Sedangkan jasmani kedua dari keturunannya dijadikan dari air mani, 

melalu perantara kedua orang tuanya, tetapi asal-usul mani hakekatnya 

dari sari pati tanah juga 

3. Rohani manusia pertama ditiupkan ke dalam tubuhnya oleh Allah, dan  

rohani manusia keturunannya ditiupkan oleh malaikat atas perintah Allah 

                                                
7 Al-Qur’an dan Terjemahnya, Kerajaan Arab Saudi, 2000 
8 M. Quraisy Shihab, Mu’jizat al-Qur’an, Mizan Bandung, Cet. XIV, 2003, hal. 167-168. 



42 

 

4. Baik rohani manusia pertama maupun rohani manusia keturunannya 

ditiupkan ke dalam tubuhnya, setelah tubuh itu sempurna
9
 

5. Jadi manusia adalah makhluk yang terdiri dari dimensi jasad dan ruh 

 

Eksistensi dan Status Manusia 

Sebagaimana dijelaskan sebelumnya bahwa manusia merupakan makhluk 

yang tidak terwujud dengan sendirinya melainkan keberadaannya ada yang 

menyebabkan (menciptakan), yaitu Allah SWT. Ada banyak ayat yang 

menjelaskan tentang hal ini, namun secara garis besarnya bahwa tujuan 

diciptakannya manusia tidak lain adalah agar menjadi hamba yang patuh, taat, 

tunduk dan beribadah kepada yang menciptakannya. Allah berfirman: 

 وَمَاخَلَقْتُ الْجِنَّ وَالِإنْسَ الِاَّ ليِعَْبدُُوْنَ 
“Dan tidaklah aku jadikan jin dan manusia kecuali supaya mereka 

menyembah (beribadah) kepadaku (Allah)” 

 

Dari sini dapat ditarik kesimpulan bahwa manusia adalah makhluk ciptaan 

Allah dan mempunyai kewajiban untuk selalu tunduk, patuh dan beribadah kepada 

Allah. Untuk membicarakan status manusia maka yang kita harus kembali kepada 

perjanjian antara Allah dan roh sebelum ia ditiupkan ke dalam jasad manusia. 

Allah berfirman: 

يَّتهَمُْ وَأشَْهَدَهمُْ عَلىَ أنَفسُِهِمْ ألَسَْتُ   وَإذِْ أخََذَ رَبُّكَ مِن بنَيِ ءَادَمَ مِن ظهُوُرِهِمْ ذُرِّ

أوَْ { 271}رَبِّكُمْ قاَلوُا بَلىَ شَهِدْنآَ أنَ تقَوُلوُا يَوْمَ الْقيِاَمَةِ إنَِّا كُنَّا عَنْ هذََا غَافِليِنَ بِ 

يةًَ مِّن بعَْدِهِمْ أفَتَهُْلكُِناً بِمَا فعََلَ  تَقوُلوُا إنَِّمَا أشَْرَكَ ءَابآَؤُناَ مِن قبَْلُ وَكُنَّا ذُرِّ

 {271}الْمُبْطِلوُنَ 
"Dan (ingatlah), ketika Tuhanmu mengeluarkan keturunan anbak-anak 

adamdarti sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap jiwa 

mereka (seraya berfirman: “Bukankah aku ini Tuhanmu?” Mereka 
menjawab: Betul (Engkau Tuhan kami), kamki menjadi saksi”. (Kami 
melakukan yang demikian itu) agart di hari kiamat kamu tidak 

mengatakan: “sesungguhnya kami (bani Adam) adalah orang-orang 

yang lengah terhadap ini (keesaan Tuhan). Atau agar kamu tidak 

                                                
9 Syahmiran Zaini, Mengenal Manusia lewat Al-Qur’an, hal. 17-18. 



43 

 

mengatakan: “sesungguhnyua orang-orang tua kami telah 

mempersekutukan Tuhan sejak dahulu, sedang kami ini adalah anak-

anak keturunan yang (datang) sesudah mereka. Maka apakah Engkau 

akan membinasakan kami karena perbuatan orang-orang yang sesat 

dahulu.( QS. Al-A’raf : 172-173). 

 

Ayat tersebut menyatakan : 

1. Manusia di dalam roh mengadakan suatu perjanjian dengan Allah 

2. Waktu itu manusia menyaksikan sifat-sifat ketuhanan. Ada 4 rasa yang 

terdapat dalam rohani manusia, sebagai bukti ia sudah pernah 

menyaksikan sifat-sifat ketuhanan, yaitu: 

a. Rasa takut, karena menyaksikan kemahakuasaan Tuhan 

b. Rasa harap, karena menyaksikan sifat rahman dan rahim-Nya 

c. Rasa indah, karena menyaksikan sifat kemaha indahan Tuhan 

d. Rasa ketuhanan (keagamaan) 

3. Sebab Tuhan mengadakan perjanjian ini, agar nanti kalau dimintai 

pertanggung jawaban terhadap pelaksanaan konsekswensi tersebut tidak 

mengelak dengan mengatakan tidak mengenal Tuhan 

4. Pelaksanaan konsekwensi perjanjian tersebut akan ditanyakan kepada 

manusia nanti di akhirat
10

  

Lebih jauh untuk membicarakan manusia yang tersusun dari 

lembaga/jasad yang bersifat fisik dan jiwa/nafs/roh yang bersifat non fisik harus 

mengaitkan ayat-ayat yang menjelaskan tentang hal-hal tersebut. 

Fisik (jasad) manusia 

Untuk memahami lebih jauh telah dibuktikan kebenarannya oleh para 

ilmuwan (ahli) biologi dan kedokteran akan kebenaran ayat-ayat al-Qur’an yang 

menjelaskan tentang kejadian manusia, dari masa/proses produksi kehamilan, 

kelahiran hingga kehidupan dan kematiannya. Walaupun al-Qur’an tidak 

menjelaskan secara detail dan terperinci setidaknya apa yang ada dan disinggung 

dalam al-Qur’an tentang wujud fisik manusia adalah kebenaran dari Tuhan yang 

terbukti secara ilmiah. Adapun dalam makalah ini, penulis tidak akan 

membicarakan lebih jauh tentang jasad karena jasad dijelaskan dalam bidangnya. 

                                                
10 Syahminan Zaini, Mengenal Manusia, hal. 41. 



44 

 

Namun eksistensi manusia secara immateri yang akan dijelaskan sedikit lebih 

panjang.  

Non fisik (immateri) 

Membicarakan tentang manusia secara spritual (jiwa, nafs, roh dan lain-

lain) bukanlah hal yang sederhana, bahkan amat rumit, hingga sekarang belum ada 

yang bisa membuktikannya secara ilmiah selain dari gejala-gejalanya saja. 

Adapun untuk menjelaskan hakekat nasf dan roh penulis menyadur apa yang 

disampaikan oleh Agus Musthafa dalam bukunya “Menyelam ke Samudera Jiwa 

dan Roh”, sebagai berikut: “Informasi tentang jiwa dan roh tersebut di dalam al-

Qur’an dalam kadar yang berbeda. Perbedaan tersebut terkait dengan jumlah ayat 

yang menerangkannya maupun makna dalam penggunaannya.” 

Kata jiwa dalam al-Qur’an diwakili dengan nafs, meskipun makna nafs ini 

secara umum bisa diartikan sebagai diri, penggunaan kata nafs yang 

menggambarkan jiwa difirmankan oleh Allah dalam al-Qur’an tidak kurang dari 

31 x, sedangkan kata nafs (nufus) yang bermakna diri di informasikan tidak 

kurang dari 279 x.
11

 Sementara itu kata ruh/roh di dalam al-Qur’an diulang-ulang 

oleh Allah sebanyak 10 x, jadi jauh lebih sedikit dibandingkan dengan 

penggunaan kata jiwa dan diri. Di antara ayat-ayat yang menyebut kata nafs 

adalah : QS. az-Zumar : 42, QS. al-A’raf : 172, QS. an-Nahl : 16, QS. Yusuf : 22, 

QS. asy-Syam : 7-10, QS. al-Fajr : 27, QS. al-Qiyamah : 2 dan lain-lain. Jiwa 

adalah sosok metafisik yang berfungsi dan bersemayam di dalam tubuh seseorang 

manusia. Ia bertanggung jawab terhadap seluruh perbuatan kemanusiaa. 

Eksistensi jiwa terbentuk ketika ia bergabung dengan fisiknya. Dan kemudian 

tidak berfungsi ketiak terpisah dari badannya.
12

 

Perbedaan jiwa dan ruh 

Setidaknya ada 3 hal yang menyebabkan ruh dan jiwa berbeda, perbedaan 

pertama, pada substansinya. Jenis dan ruh berbeda dari segi kualitas dzatnya : 

jiwa digambarkan sebagai dzat yang bisa berubah-ubah kualitas, naik turun, jelek 

dan baik, kotor dan bersih, dan seterusnya. Sedangkan ruh digambarkan sebagai 

                                                
11 Agus Musthafa, Menyelam ke Samudera Jiwa dan Roh, PADMA Press, Surabaya, 2005, hal. 7. 
12 Agus Musthafa, Menyelam ke Samudera Jiwa dan Roh, PADMA Press, Surabaya, 2005, hal. 20. 



45 

 

dzat yang selalu baik dan suci, berkualitas tinggi. Bahkan digambarkan sebagai 

susunan dari dzat ketuhanan sebagaimana firman Allah: 

وحِي فَقعَُوا لهَُ سَاجِدِينَ       يْتهُُ وَنفَخَْتُ فيِهِ مِن رُّ  فإَذَِا سَوَّ
 “Maka apabila Aku telah menyempurnakan kejadiannya, dan telah 

meniuopkan kedalmnya ruyh (ciptaan)-Ku, maka tunduklah kamu 

kepadanya dengan bersujud”. (QS. Al-Hijr: 29) 

 

Dalam ayat lain Allah juga berfirman: 

نَ الْعِلْمِ إلِاَّ قَليِلاً  وحُ مِنْ أمَْرِ رَبِّي وَمَآأوُتيِتمُ مِّ وحِ قلُِ الرُّ  وَيَسْئَلوُنكََ عَنِ الرُّ

Adapun tentang nafs/jiwa Allah berfirman: 

اهاَ    وَنَفْسٍ وَمَاسَوَّ
“Dan Jiwa serta penyempurnaanya (ciptaanya)”. 

Perbedaan kedua antara jiwa dan ruh adalah fungsinya. Jiwa digambarkan 

sebagai “sosok” yang bertanggung jawab atas segala dzat yang selalu baik dan 

berkualitas tinggi, sebaliknya hawa nafsu adalah dzat yang berkualitas rendah dan 

selalu mengajak kepada keburukan, sedangkan jiwa adalah dzat yang bisa 

memilih kebaikan dan keburukan tersebut. Maka jiwa harus bertanggung jawab 

terhadap pilihannya. 

Tentang pemilihan untuk melaksanakan yang baik atau yang buruk Allah 

berfirman:   

 فأَلَْهمََهاَ فجُُورَهاَ وَتَقْوَاهاَ
”Maka Allah mengilhamkan pada jiwa itu jalan kefasikan dan ketakwaan”. 

 

Dan perbedaan ketiga, perbedaan itu ada pada sifatnya, dimana jiwa 

merasakan kesedihan, kekecewaan, kegembiraan, kebahagiaan, ketentraman, 

ketenangan dan kedamaian. Sedangkan ruh bersifat stabil dalam kebaikan tanpa 

mengenal perbandingan. Ruh adalah kutub positif dari sifat kemanusiaan sebagai 

lawan dari sifat setan yang negatif.
13

 

                                                
13 Abbas Mahmud al-Aqqod, Falsafah Al-Qur’an Terjemah Indonesia, oleh Tim Pustaka Firdaus, 

Pustaka Firdaus, 1986, hal.192. 



46 

 

Pendapat lain disampaikan oleh al-Maulawi Muhammad Fadhl al-Matridi, 

sebagaimana dikutip oleh Abbas Mahmud al-Aqqad dalam bukunya “Falsafat al-

Qur’an” menyimpulkan arti jiwa sebagai berikut: “Suatu susunan yang 

mempunyai temperamen dan bukan benda-benda tambang yang dapat mempunyai 

jiwa rendah …” Lebih lanjut ia berbicara tentang jiwa manusia, bahwa: 

“Jiwa adalah satu substansi abstrak yang mempunyai 2 aspek. Aspek 

pertama mengarah ke badan, dan aspek ini tidak dapat menerima pengaruh 

dari jenis yang sudah menjadi tabiat badan. Aspek kedua mengarah kepada 

prinsip-prinsip luhur, dan selalu dapat menerima apa yang ada di sana dan 

terpengaruh olehnya. Dari aspek yang rendah lahirlah etika, karena aspek 

yang rendah itu berpengaruh terhadap badan yang telah dipersiapkan bagi 

aktifitasnya dan untuk menyempurnakannya.”14
 

 

Dan banyak ahli berpendapat bahwa “kemampuan berbicara atau akal” 

merupakan ciri khusus ke manusiaan. Ciri yang membedakan manusia dari 

binatang. 

 سنلقى فى قلوب الذين كفر الرعب

“Akan kami masukkan ke dalam hati orang-orang kafir rasa takut”  
 

Qolb dan Aql  

Kata qalb terambil dari akar kata yang bermakna membalik karena ia 

sering mambolak-balik, sekali senang sesekali susah, sesekali setuju dan sesekali 

menolak. Qalb amat berpotensi tidak konsisten.
15

 Al-Qur’an pun menggambarkan 

demikian, ada yang baik dan ada yang sebaliknya. Berikut beberapa contoh : 

 ُُ لاَّيؤَُاخِذُكُمُ اللهُ باِللَّغْوِ فيِ أيَْمَانِكُمْ وَلَكِن يؤَُاخِذُكُم بِمَا كَسَبتَْ قلُوُبكُُمْ وَاللهُ غَفوُرٌ حَليِمُ   

“Allah tidak menghukum kamu disebabkan (sumpahmu) yang tidak 

dimaksud (untuk bersumpah), tetapi Allah menghuukum kamu disrbabkan 

sumpahmu yang disengaja (untuk bersumpah) oleh hatimu” (al-Baqarah : 

225) 

atau ayat yang lain : 

  لْقلُوُْبِ الَاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئنُِّ ا

                                                
14 M. Quraisy Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Mizan, Bandung : 1996, hal. 288. 

 



47 

 

Ayat di atas adalah bukti bahwa hati manusia bisa merasakan kegundahan, 

kegelisahan dan sebagainya. Sedangkan ayat tersebut memberikan resep agar 

dapat menghilangkan kegundahan, kegelisahan dan berbagai beban hati untuk 

mencapai ketenangan. 

Adapun kata aql (akal) tidak ditemukan dalam al-Qur’an, yang ada adalah 

kata kerja masa kini, dan lampau. Kata tersebut dari segi bahasa pada mulanya 

berarti tali pengikat, penghalang. Al-Qur’an menggunakannya bagi sesuatu yang 

mengikat atau menghalangi seseorang terjerumus dalam kesalahan atau dosa.
16

 

Sebagian ayat-ayat yang menyatakan aql dalam kata kerja antara lain : 

 وَتِلْكَ اْلأمَْثاَلُ نَضْرِبهُاَ لِلنَّاسِ وَمَايعَْقِلهُآَإلِاَ الْعَالمُِونَ  
Pada ayat lain : 

 وَقاَلوُا لوَْ كُنَّا نَسْمَعُ أوَْ نعَْقلُِ مَاكُنَّا فيِ أصَْحَابِ السَّعِيرِ 
Di antara kata-kata lain yang sering digunakan oleh Allah dalam al-Qur’an 

selain kata aql (bentuk kata kerja) adala : 

 الاَلْباَبِ  ينَْظرُُوْنَ ، تَفكََّرُوْنَ ، تَدَبَّرُ ، اوُْلِ 
dan lain-lain. 

Yang menjadi pertanyaan, apakah aql itu, yang bisa bekerja sebagaimana 

kata تعقلون. Dalam ayat yang lain Allah menjelaskan bahwa yang berfungsi untuk 

berfikir, memahami, menganalisa dan sebagainya adalah qalb. Allah berfirman: 

وَلقَدَْ ذَرَأْناَ لجَِهنََّمَ كَثيِرًا مِنَ الْجِنِّ وَاْلِإنسِ لهَمُْ قلُوُبٌ لاَّيَفْقهَوُنَ بهِاَ وَلهَمُْ أعَْينٌُ  

لاَّيبُْصِرُونَ بهِاَ وَلهَمُْ ءَاذَانٌ لاَّيَسْمَعُونَ بهِآَ أوُْلئَكَِ كَالْأنَْعَامِ بَلْ همُْ أضََلُّ أوُْلئَكَِ 

 همُُ الْغَافِلوُنَ 
Jadi manuisa terdiri dari dua dimensi yaitu jasad dan spiritual. Dimensi 

spiritual inilah yang mengantar mereka kepada keindahan, pengorbanan, 

kesetiaan, pemujaan, dan sebagainya. Ia mengantarkan mereka kepada suatu 

                                                
16 M. Quraisy Shihab, Wawasan Al-Qur’an,  hal. 294. 



48 

 

realitas yang Maha Sempurna tanpa cacat, tanpa batas dan tanpa akhir “wa anna 

ila robbika al muntaha”17
  bisa disimpulkan : 

1. Aql dalam al-Qur’an tidak pernah disebut sebagai kata benda atau sifat, 

namun hanya dalam bentuk kata kerja. 

2. Qalb dan aql (dalam bentuk kata kerja) tidak dapat dipisahkan karena qalb 

merupakan alat/sesuatu yang digunakan untuk berfikir, memahami, 

menganalisa dan lain-lain. 

Nilai Kemanusiaan yang harus dijaga 

Fitrah 

Fitrah ialah potensi-potensi tertentu yang ada pada diri manusia yang telah 

dibawanya semenjak lahir, umpamanya potensi untuk menjadi orang yang 

beriman dan beragama.
18

 

Nabi bersabda : 

 (رواه مسلم)مَامِنْ مولود الِآَّ يوُْلدَُ عَلىَ الْفطِْرهِ 
Al-Qur’an menyatakan bahwa agama Islam diciptakan oleh Allah adalah 

bersesuaian dengan fitrah manusia. Dalam al-Qur’an Allah berfirman : 

ينِ حَنِ   يفاً فطِْرَتَ اللهِ الَّتيِ فَطَرَ النَّاسَ عَليَْهاَ لاتَبَْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ فأَقَِمْ وَجْهكََ للِدِّ

ينُ الْقيَِّمُ وَلكَِنَّ أكَْثَرَ النَّاسِ لايَعَْلمَُونَ   ذَلكَِ الدِّ
Menurut para ahli antropologi, fitrah pokok manusia ada tiga yaitu: 

mempertahankan hidup dengan makan dan minum, melangsungkan hidup dengan 

perkawinan dan membela hidup dengan persenjataan. Sedangkan menurut ahli 

jiwa ada enam, yaitu : 

1) Potensi intelek     ين هوالعقل لادين لمن لاعقل له دال  

2) Potensi beragama   sebagaimana perjanjian dalam surat al-A’raf 

3) Sosial     (البقرة )كان الناس امة واحدة  :  

4) Susila   (البقرة )وقولوا للناس حسناً :  ( الاحزاب )وقولواقولاسديدا   :  

5) Hargadiri   ( : التين ) نسان فى احسن تقويملقد خلقناالا  

                                                
17 M. Quraisy Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Mizan Bandung, cet. XVIII, 1998, hal. 69. 
18 Syahminan Zaini,  Mengenal Manusia … hal. 55. 



49 

 

6) Seni  

Sifat-sifat baik manusia 

Dalam banyak ayat Allah memerintahkan manusia untuk berlaku dengan 

sifat-sifat baik antara lain : 

a. Ikhlas 

لوَةَ وَيؤُْتوُْا ا إلِاَّ ليِعَْبدُُ ~وَمَآ أمُِرُوْ  يْنَ حُنفَآَءَ وَيقُيِْمُوْا الصَّ وْااللهَ مُخْلصِِيْنَ لهَُ الدِّ

كَوةَ وَذَلكَِ دِيْناُلْقيَِّمَةِ   االزَّ
b. Berlaku adil 

 وَأمُِرْتُ لأعَْدِلَ بيَْنكَُمُ   

 ألَاَّ تعَْدِلوُا اعْدِلوُا هوَُ أقَْرَبُ لِلتَّقْوَى
c. Memenuhi janji 

 ا الَّذِينَ ءَامَنوُا أوَْفوُا باِلْعُقوُدِ ياَأيَُّهَ 
Adapun secara keseluruhan sifat-sifat baik berdasarkan al-Qur’an menurut 

para ulama adalah : 

- Jujur – kebaikan sikap – tekun – menahan diri – cinta kasih - Pemaaf – 

takut pada Allah – Maha – sabar – syukur – sabar- Zuhud – tawakkal dan 

lain-lain 

Jadi sekian banyak potensi dari diri manusia yang menjadi nilai 

kemanusiaannya, harus tetap dan selalu dijaga demi menjaga martabat 

kemanusiaan tersebut. Di samping potensi-potensi baik tersebut yang bisa 

mengangkat dan meninggikan derajat manusia juga terdapat potensi-potensi yang 

bernilai buruk yang harus senantiasa dihindari karena dapat menurunkan derajat 

manusia menjadi sehina-hina derajat. 

Di antara sifat buruk yang harus dihindari adalah: 

Khianat – bakhil, pemarah – suka ghibah – mencela – iri hati – 

memutuskan silaturrahmi, sombong, dusta, ingkar, angkuh – hasud dan lain-lain.  

Toleran dan Bersikap Sosial 

Manusia adalah makhluk sosial ayat kedua dari wahyu pertama yang 

diterima Nabi Muhammad SAW, dapat dipahami sebagai salah satu ayat yang 



50 

 

menjelaskan ayat tersebut. “Kholaqol insana min ‘alaq” bukan hanya diartikan 

sebagai menciptakan manusia dari segumpal darah atau sesuatu yang berdempet 

di dinding rahim, tetapi juga dipahami sebagai diciptakan dinding yang selalu 

bergantung pada pihak lain, atau tidak dapat hidup sendiri. Ayat yang lain dalam 

konteks ini adalah surat al-Hujarat ayat 13.
19

 

Setiap masyarakat mempunyai ciri khas dan pandangan hidupnya mereka 

melangkah berdasarkan kesadaran tentang hal tersebut. Inilah yang melahirkan 

watak dan kepribadiannya yang khas. Allah berfirman: 

رْجِعُهمُْ فيَنُبَِّئهُمُْ بمَِا كَانوُا يعَْمَلوُنَ  ةٍ عَمَلهَمُْ ثمَُّ إلِىَ رَبِّهِم مَّ  كَذَلكَِ زَيَّنَّا لكُِلٍّ أمَُّ
Meskipun al-Qur’an menisbahkan watak, kepribadian, kesadaran, 

kehidupan dan kematian kepada masyarakat, namun al-Qur’an tetap mengakui 

peranan individu, agar setiap orang bertanggung jawab atas diri dan masyarakat. 

Masyarakat sendiri merupakan lembaga yang dibentuk dari individu-individu oleh 

keluarga-keluarga, oleh kelompok-kelompok kecil yang saling berinteraksi satu 

sama lain demi memenuhi kebutuhan masing-masing dalam kelangsungan hidup 

mereka. 

Masyarakat sosial baik dari tingkat kecil sampai tingkat besar selalu 

memiliki struktur, baik vertikal maupun horizontal, baik struktur itu tertulis 

ataupun sekedar kebudayaan/adat yang diwariskan oleh nenek moyang, di mana 

seseorang atau sekelompok orang dapat menempati struktur/pelapisan yang lebih 

tinggi dari pada yang lain. Allah berfirman : 

 يرَْفَعِ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنوُا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أوُتوُا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ   

“Allah meninggikan derajat (pangkat) orang-orang yang beriman diantara 

kamu sekalian dan orang-orang yang diberikan kepada mereka ilmu 

hingga beberapa derajat”. 
 

Pada ayat lain:  

زْق لَ بَعْضَكُمْ عَلىَ بَعْضٍ فيِ الرِّ ِ  وَاللهُ فضََّ  

“Dan Allah melebihkan sebagian dari kalian atas sebagian yang lain dalam 
hal rizki” (an-Nahl : 71) 

 

                                                
19 M. Quraisy Shihab, Wawasan Al-Qur’an,  hal. 319-320. 



51 

 

Ayat yang lain :  

لَ اللهُ   ِ   بِهِ بَعْضَكُمْ عَلىَ بَعْضوَلاَ تتََمَنَّوْا مَافضََّ  

“Dan janganlah kalian iri hati terhadap apa yang dikaruniakan Allah 
kepada sebagian dari kalian lebih banyak dari pada yang dikaruniakan 

Allah kepada yang lain” (an-Nisa’ : 32) 
 

Perlu digaris bawahi, bahwa ketidak samaan itu bukan disebabkan oleh 

fanatisme ras atau keluarga (kabilah), sebab dalam hal itu tidak ada bedanya 

antara manusia yang satu dan manusia yang lain. Tidak ada perbedaan antara satu 

bangsa dengan bangsa lain, satu suku dengan suku lain. Dengan demikian 

banyaknya jumlah suku, bangsa, ras dan sebagainya hanyalah sebagai sarana 

untuk saling mengenal dan saling tolong menolong dalam kehidupan.
20

 

Ada beberapa hal yang harus selalu diperhatikan untuk menjaga 

keharmonisan kehidupan sosial kemasyarakatan. 

1. Kesatuan dan persatuan  

2. Keturunan 

3. Bahsa 

4. Adat istiadat 

5. Sejarah 

6. Kecintaan pada tanah air 

Apabila ke 6 komponen tersebut diperhatikan dengan baik dan semua 

anggota/elemen masyarkat saling bekerja sama dalam kehidupan dan saling 

menghormati, membangun toleransi, memperkuat ukhuwah dengan sendirinya 

masyarakat sosial dalam lingkungan tersebut akan harmonis dan berkemakmuran. 

Di samping itu satu hal yang tidak kalah penting adalah musyawarah, 

bersama-sama membahas permasalahan masyarakat demi mencapai pemecahan 

problema yang dihadapi bersama, saling memberi masukan dan pendapat, tidak 

ada penindasan oleh pemimpin tidak pula bahaya berdasarkan mayoritas apalagi 

minoritas, namun sebisa mungkin mandahulukan kesepakatan bersama dengan 

mengedapankan kebersamaan, terutama dan keharmonisan, sehingga semua 

                                                
20 Abbas Mahmud al-Aqqod, Falsafah al-Qur’an, hal. 54-55. 



52 

 

aspirasi dapat diperdengarkan dan dapat ditetapkan keputusan bersama. Dalam hal 

ini Allah berfirman: 

 (    : عمران ال) ......  اللهِ  عَلىَ فتََوَكَّلْ  عَزَمْتُ  فاَذَِا الامَْرِ  فىِ وَشَاوِرْهمُْ  
Pada ayat lain : 

 وَأمَْرُهمُْ شُورَى بيَْنهَمُْ 
Apapun perbedaan komentar para ahli tafsir tentang ayat dan musyawarah, 

lebih-lebih mengenai siapa yang harus diajak bermusyawarah ? yang pasti ayat-

ayat tersebut mengandung nilai pendidikan hidup bermasyarakat, untuk selalu 

mengedepankan kebersamaan/kepentingan umum, dan saling menghormati antar 

sesama. Tentunya di dalamnya terkandung nilai untuk saling tolong menolong 

yang diwujudkan dalam memecahkan masalah bersama. Dalam ayat lain Allah 

berfirman : 

 (    : المائدة)  وَالْعُدْوَانِ  الِاثْمِ  عَلىَ نوُْاتعََاوَ  وَلاَ  وَألتَّقْوَى الْبرِِّ  عَلىَ وَتعََاوَنوُْا



53 

 

Kesimpulan 

Asal-usul Manusia 

Penulis lebih cenderung (sependapat) dengan apa yang disampaikan oleh 

jumhur ulama’ bahwa Adamlah manusia pertama itu. Dia  diciptakan oleh Allah 

tanpa melaui proses kelahiran yang tentunya diawali dengan kehamilan. Karena 

Adam merupakan manuisa pertama, sudah barangtentu penciptaannya dilakukan 

oleh Allah dengan cara-Nya yang tidak bisa kita jangkau walaupun kita punya 

bayangan-bayangan, contohnya adalah sebagimana yang disampaikan oleh 

Arraniry. Jadi manusia pertama ini (Adam) diciptakan Allah dari tanah, 

sebagaimana dalam firmanNya, yang kemudian dari diri Adam tersebut Allah 

menciptakan Hawa (istri Adam), baru kemuidan manusia secara berlanjut dan 

terus menerus diciptakan dari Air Nuthfah, yang masuk kedalam rahim dan 

dikembangbiakkan didalamnya dengan proses yang cukup panjang (dari air 

menjijikkan menjadi segumpal darah, kemudian menjadi daging dan seterusnya 

hingga dilahirkan). Setelah dilahirkan pun terus menerus berproses dalam proses 

ynag panjang hingga sebagian ada yang mati saat belum sempat melihat cahaya, 

ada yang mati saat belia dan ada yang sampai tua renta. 

Namun sebelum dilahirkan, ketika masih dalam kandungan dengan bentuk 

fisik yang sempurna, Allah meniupkan Ruh kedalam bayi yang ada dalam perut 

dengan mengambil sumpahNya akan ketuhanan Allah dan keesaan Allah. Jadi 

manusia itu terdiri dari dua dimensi yaitu fisik dan non fisik, dimana kedua-

duanya saling membutuhkan dan melengkapi. 

Eksistensi dan Status Manusia 

Keberadaan manusia tidaklah terwujud dengan sendirinya, namun sudah 

pasti ada yang menciptakannya yaitu Allah swt. Karena tidak ada lampu yang bisa 

menciptakan cahayanya sendri. Namun karena keberadaan manusia adalah 

diciptakan maka keberadaan manusia ini membawa tanggungjawab yang harus 

dipikul yaitu sebagi hamba yang harus taat, tunduk dan patuh kepada sang 

pencipta, karena hal tersebut meupakan tujuan utama diciptaknnya manusia. 

Sebab manusia sewaktu masih dalam kandungan telah melakukan perjanjian 

dengan Allah untuk mengakui keTuhanan Allah dan keesaan Allah. Begitu juga 



54 

 

dengan  diri manusia yang terdiri dari dua dimensi yaitu jasad dan ruh, dimana 

kedua-duanya saling melengkapi untuk bisa berinteraksi, baik berinteraksi dengan 

Tuhannya (beribadah) maupun dengan sesama makhluknya. Baik raga (jasad) 

ataupun bathin (jiwa dan ruh) memiliki cirri-ciri masing-masing sebagaiman yang 

telah kami jelaskan di depan. 

Nilai Kemanusiaan 

 Fithroh:  yaitu potensi-potensi tertentu yang ada pada diri mansuia yang telah 

dibawanya semenjak lahir, umpamanya potensi untuk menjadi orang yang 

beriman atau beragama dll. 

 Sifat-sifat  baik manuisa: Ikhlas, Berlaku adil, Memenuhi janji, Jujur, Pemaaf, 

Cinta kasih, Sabar, Zuhud, Tawakkal, dll 

 Sifat-sifat buruk manusia: Khianat, Bakhil, Pemarah, Ghibah, Iri hati, Mencela, 

Sombong, Pembohong, dll, yang harus dihindari. 

 Toleran Dan Bersikap Sosial 

Manusia bukanlah makhluk individu yang bisa memenuhi kebutuhannya tanpa 

memerlukan orang lain, namun sebaliknya manuisa adalah makhluk sosial, 

makhluk yang selalu membutuhkan untuk selau berhubungan dan berinteraksi 

dengan sesamnnya. Dari kesadaran manusia yang selalu memerlukan orang 

lain untuk memenuhi kebutuhnhya, maka dengan sendirinya manusia 

memerlukan dan berkewajian untuk selalu menjaga hubungan baik sesamanya, 

dan itu akan berjalan secara alami. Namun kemudian yang alami tersebut 

bukan hanya dibiarkan saja namun juga perlu selalu dipelihara dan 

dikembangkan kearah yang lebih baik dengan saling menghormati, menghargai 

dan saling cinta kasih. Disamping itu perlu pula untuk selalu dikembangkan 

sikap solidaritas dalam komunitasnya untuk bisa membangun kebarsamaan dan 

bisa saling tolong menolong sesamanya dalam hal-hal yang positif. 

 

 

 

 

 



55 

 

Daftar Pustaka 

 

Al-Qur’an dan Terjemahnya, Kerajaan Arab Saudi, 2000. 

Musthofa, Agus, Ternyata Adam dilahirkan, PADMA Press, Surabaya, 2006. 

Zaini, Syahminan, Mengenal Manusia Lewat Al-Qur’an, tt. 

Ahmad Daudy, Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syekh Nuruddin ar-Raniry, 

Rajawali Press, Jakarta, 1983 

Shihab, M. Quraish, Mu’jizat al-Qur’an, Mizan Bandung, Cet. XIV, 2003 

Musthafa, Agus, Menyelam ke Samudera Jiwa dan Roh, PADMA Press, 

Surabaya, 2005 

Al-Aqqad, Abbas Mahmud, Falsafah Al-Qur’an Terjemah Indonesia, oleh Tim 

Pustaka Firdaus, Pustaka Firdaus, 1986 

Shihab, M. Quraish, Wawasan Al-Qur’an, Mizan, Bandung : 1996 

Shihab, M. Quraish, Membumikan Al-Qur’an, Mizan Bandung, cet. XVIII, 1998 


