OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH
SATU AKAD KERJASAMA DALAM PENGEMBANGAN
EKONOMI SYARI’AH

Oleh: Neneng Nurhasanah.

Dosen tetap Fakultas Syari’ah Universitas Islam Bandung. JIn. Rangga Gading No. 8 Bandung
email:n.nurhasanah1965@yahoo.co.id

Abstract

Mudharabah is a permissible commercial agreement in Islam and it contains great
benefits for human beings. Mudharabah role in Shari'ah economic development is very
important in improving the welfare and empowering the economic of people.
Mudharabah will correlate the people with surplus of fouds to the people with lack of
fouds for reaching the human welfare (al falah) through organizing the natural
resources which is based on cooperation and participation. However, Mudharabah is
not implemented optimally yet, there are several obstacles in implementing it,
Therefore, there is a need a comprehensive measurement to socialized the utility of
mudharabah to the people through education and dissemination, and it has to be done
by certain institutions such as, shariah financial institution, Association of Muslim
Scholars (MUI), ademicians and also from prominent figures in the society.

Keywords: optimization, mudharabah, Shari'ah economic.

PENDAHULUAN

Manusia adalah mahluk sosial yang tidak dapat hidup sendiri dalam
memenuhi kebutuhan hidupnya. Manusia memerlukan orang lain dalam
memenuhi kebutuhan, mengembangkan dan mengoptimalkan potensi dirinya,
sehingga berhubungan dan bekerjasama dengan manusia lain merupakan fitrah,
kecenderungan yang ada dalam diri manusia. Dalam al-Quran surat Al-
Hujuraat (49) ayat 13 Allah swt menjelaskan : “Hai manusia, sesungguhnya
Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan
menjadikan kamu berbangsa-bangsa, bersuku-suku supaya kamu saling
mengenal. Sesungguhnya orvang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah

ATHLEANL G 2 8 5
LU DLEL) FHOUNISBA. VOL. XII NO. 3 November 2010.



ialah orang yang paling beertakwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha
Mengetahui lagi Maha Mengenal !

Agar hubungan manusia berjalan dengan baik dan optimal, maka Allah
swt menentukan aturan dalam membina hubungan tersebut berupa syari’ah di
bidang muamalah yang dikenal dengan figh muamalah, yaitu aturan-aturan
Allah yang ditujukan untuk mengatur kehidupan manusia dalam urusan dunia
dan sosial kemasyarakatan.

Figh muamalah dalam pengertiannya mencakup hukum keluarga (al-
ahwal asy-syakhsiyyah), hukum privat/perdata/sipil (al-ganun al-madani),
hukum pidana (a/ gqanun al-jazai), dan hukum internasional (al-ganun ad-
duali). Namun Figh muamalah dalam pengertian kontemporer sudah
mempunyai arti khusus dan lebih sempit dibandingkan dengan muamalah
sebagai bagian dari pengelompokan hukum Islam oleh ulama klasik (Ibadan
dan muamalah). Figh muamalah diartikan sebagai peraturan yang menyangkut
hubungan kebendaan, atau yang biasa disebut dikalangan ahli hukum positif
dengan nama hukum privat (al-ganun al-madani).*

Ada dua bentuk kerjasama dalam hubungan muamalah menyangkut
kebendaan dalam Islam, yaitu kerjasama dalam pertanian dan perdagangan.
Salah satu bentuk kerjasama dalam perdagangan yang dibolehkan dalam Islam
adalah Mudharabah, karena akad tersebut sesuai dengan tujuan adanya syari’at
(magashid as-syari’ah). Mudharabah adalah bentuk kerjasama dalam bisnis
yang telah ada sebelum Nabi Muhammad saw diangkat menjadi rasul, yang
kemudian ditetapkan kebolehannya dalam Islam. Ketetapan hukum Islam
berkaitan dengan muamalah sebagian adalah merupakan penetapan dan
penegasan kembali atas praktek-praktek yang telah berlangsung di masa
sebelum Islam. Hal itu karena muamalah tersebut selaras dengan prinsip Islam
dan mengandung manfaat yang besar. Salah satunya adalah mudharabah.

Secara istilah, para ulama mengartikan mudharabah dengan redaksi yang
berbeda, Namun substansinya sama, yaitu perjanjian kemitraan atau kerjasama
antara pemilik modal (shahibul mal) dan pengelola modal (mudharib) dengan
pembagian keuntungan yang disepakati bersama.Sedangkan kerugian finansial
ditanggung oleh pemilik modal. Pengelola modal tidak menanggung risiko
finansial karena dia telah menanggung kerugian lain yaitu berupa tenaga dan

! Bachtiar Surin, Terjemah dan Tafsir Al-Quran, Jilid 3, Cet.ke Satu, Angkasa, Bandung, 1987, him.2228
? Habib Nagzir, Ensiklopedi Ekonomi dan Perbankan Syari’ah, Kaki Langit, Bandung, 2004, him. 191

bkJ3 OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM
PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.



waktu (non financial), kecuali kalau kerugian tersebut terjadi akibat kecurangan
pengelola. °

Prinsip bagi hasil dalam mudharabah mendasarkan pengelolaan usahanya
dengan filosofi utama kemitraan dan kebersamaan (sharing), dimana di
dalamnya terdapat unsur-unsur kepercayaan (amanah), kejujuran dan
kesepakatan. Penekanan Islam pada kerjasama sebagai suatu konsep utama
dalam kehidupan ekonomi telah menimbulkan keyakinan bahwa pembagian
laba dan peran serta adalah alternatif dasar bagi sistem keuangan syari’ah dan
investasi lainnya dalam kerangka Islam.

Selain itu dalam mudharabah terkandung prinsip kehati-hatian (prudential
principle) yaitu suatu prinsip yang menegaskan bahwa kegiatan usaha yang
dijalankan oleh pihak mudharib, maupun penyerahan modal oleh pihak
shahibul mal harus dilakukan dengan sangat hati-hati, dan mengikuti segala
ketentuan yang mengikat perjanjian mudharabah tersebut.

Saat ini mudharabah tidak hanya dipraktekkan antar individu yang
bekerjasama, tetapi diimplementasikan juga antara individu dan lembaga, atau
antar lembaga, seperti yang terjadi di lembaga keuangan syari’ah, misalnya di
perbankan syari’ah, asuransi syari’ah dan lain-lain.

Di lembaga keuangan syari’ah, seperti perbankan syari’ah misalnya,
perjanjian mudharabah telah diperluas menjadi meliputi tiga pihak, yaitu para
nasabah penyimpan dana (depositor) sebagai shahibul mal, bank sebagai agent /
arrenger yang berfungsi sebagai intermediary, dan pengusaha sebagai
mudharib yang membutuhkan dana.

Mudharabah saat ini merupakan wahana utama bagi lembaga keuangan
syari’ah untuk memobilisasi dana masyarakat dan untuk menyediakan berbagai
fasilitas, seperti fasilitas pembiayaan bagi para pengusaha. Mudharabah dengan
dasar profit and loss sharing principle merupakan salah satu alternatif yang
tepat bagi lembaga keuangan syari’ah yang menghindari sistem bunga (interest
free )yang oleh sebagian ulama dianggap sama dengan riba yang diharamkan.”

Dalam prakteknya sekarang, mudharabah mengalami perubahan dan
pengembangan (modifikasi), hal ini terjadi karena adanya perubahan sosial dan
perkembangan zaman. Untuk itu Ibnu Qayyim al-Jauziyyah merumuskan

3 Lihat Wahbah al—Zuhaily, Al-Figh Al-Islami wa adillatuh, Dar Al-Fikr, Beirut, tt, hlm. 836,
Muhammad Rawwas Qal-ahji, Ensiklopedi Figh Umar bin Khatab, penerjemah M Abdul Mujieb et.al, cet ke 1, artikel
Syirkah (perseroan), Raja Grafindo Persada, Jakarta, 1999, hlm.573, juga Habib Nazir, Op-Cit, hlm. 389.
Yusuf Qordhowi, Fawaid al-Bunuk Hiya ar-Riba al-Haram, Bunga Bank Haram, Alih bahasa Setiawan
Budi Utomo, cet. Ke dua, Akbar Media Eka Sarana, Jakarta, 2000, hlm.58

ATHLEANL G 2 8 7
LU DLEL) FHOUNISBA. VOL. XII NO. 3 November 2010.



kaidah berikut: “Taghayyuru al-fatwa wa ikhtilaafuhaa bihasbi taghayyuri al-
ajminati wa al-amkinati wa al-ahwaali wa an-nayaati wa al-‘awaatidi .
“Berubah dan berbedanya fatwa sesuai dengan perubahan tempat, zaman,
kondisi sosial, niat dan adat kebiasaan” >

Faktor tempat, zaman, kondisi sosial, niat, dan adat kebiasaan amat
berpengaruh bagi para mujtahid dalam menetapkan suatu hukum di bidang
muamalah. Dalam menetapkan hukum suatu persoalan muamalah karena
perubahan sosial yang disebabkan kelima faktor di atas, yang dijadikan
acuannya adalah tercapainya magqashid asy-syari’ah (tujuan yang hendak
dicapai dalam mensyari’atkan suatu hukum, sesuai dengan kehendak syara’).
Atas dasar itu, maqgashid asy-syari’ah lah yang menjadi ukuran keabsahan suatu
akad / transaksi muamalah.®

Dengan demikian mudharabah dalam implementasinya saat ini dapat
disesuaikan dengan kondisi sosial dan kebutuhan masyarakat dalam
meningkatkan kehidupan ekonominya selama tidak bertentangan dengan
prinsip-prinsip syari’ah dan tujuan syari’ah itu sendiri. Sehingga mudharabah
dapat berperan dalam pengembangan ekonomi yang berdasarkan syari’ah.

Namur demikian dalam implementasinya di lembaga keuangan syari’ah
seperti perbankan syari’ah, peran mudharabah dalam pengembangan ekonomi
syari’ah belum optimal dilakukan, hal ini terlihat dari adanya produk-produk
perbankan lain yang lebih banyak diminati nasabah selain mudharabah, seperti
murabahah, Gadai (rahn), dan Hiwalah. Hal ini dapat dipahami karena masih
ada kendala-kendala yang dhadapi untuk mengoptimalkan akad mudharabah di
lembaga keuangan syari’ah.

PEMBAHASAN
A. Kendala Akad Mudharabah di Lembaga Keuangan Syari’ah

Ada beberapa kendala dalam penerapan akad mudharabah di lembaga
keuangan syari’ah sampai saat ini, yaitu :

1. Adanya risiko yang relatif tinggi terutama pada penerapan produk
pembiayaan. Risiko tersebut adalah :

a. Side streaming; nasabah menggunakan dana itu bukan
seperti yang  disebut dalam kontrak.

* Ibnu Qoyyim al-Jauziyyah, I'lamal-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-Alamin, Jilid 111, Dar al-Jail, Beirut, 1975,
hlm.4
® Nasrun Haroen, Figh Muamalah, Cet 1, Gaya Media Pratama, Jakarta, 2000, him.xix

bi$3 OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM
PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.



b. Lalai dan kesalahan yang disengaja

c. Penyembunyian keuntungan oleh nasabah, bila nasabahnya
tidak Jujur. ’

2. Belum adanya standarisasi produk mudharabah, sebagaimana juga produk
perbankan lainnya, hal ini dikarenakan persoalan-persoalan figh yang
berkaitan dengan keuangan Islam masih banyak yang belum terselesaikan.
Ini sangat wajar karena figh mengalami kemandegan selama berabad-abad.
Sesudah pendirian bank-bank Islam, persoalan-persoalan figh yang
berkaitan dengan keuangan menjadi bahan yang paling hangat dibicarakan.
Namun persoalan-persoalan ini sulit untuk dipecahkan karena tidak ada
contoh pada masa lampau, dan menuntut pemikiran segar dalam
memahami nash-nash dan maqashidusy-syari’ah serta realitas-realitas
modern untuk mendapatkan penyelesaian yang efektif.® Dengan tidak
adanya produk-produk yang terstandarisasi, tiap-tiap bank dipaksa untuk
memiliki dewan pengawas syari’ah. Setiap dewan syari’ah memiliki
standarnya sendiri untuk membolehkan suatu produk. Terlebih lagi
sejumlah bank konvensional juga melayani produk-produk syari’ah,
sebagian diantaranya tanpa ada pengawasan dari dewan pengawas syari’ah
atau tidak memperhatikan persyaratan-persyaratan yang ditentukan oleh
syari’ah. Hal ini menimbulkan kebingungan dan penyalahgunaan sebagian
model-model keuangan Islam.” Untuk akad mudharabah dapat terlihat dari
implementasi yang berbeda antara lembaga keuangan yang satu dengan
yang lainnya. Saat ini kajian figh masih terus dilakukan seiring
berkembangnya fenomena muamalah baru di masyarakat termasuk
masalah-masalah instrumen keuangan baru di lembaga keuangan syari’ah.
Fatwa-fatwa Dewan Pengawas Syari’ah Nasional adalah salah satu
produknya. Fatua-fatwa ini mendapatkan legalitasnya unutuk dijalankan
berdasarkan UU No. 21 Tahun 2008 Pasal 1 angka 12 tentang Perbankan
Syari’ah.- yang berbunyi “Prinsip Syari’ah adalah prinsip hukum Islam
dalam kegiatan perbankan berdasarkan fatwa yang dikeluarkan oleh
lembaga yang memiliki kewenangan dalam penetapan fatwa di bidang
syari’ah”.

3. Masalah Regulasi yang masih memerlukan penyempurnaan yang terus
menerus agar mudharabah dapat optimal diimplementasikan dalam rangka

7 Muhammad Syafi’l Antonio, Bank Syari’ah Suatu Pengenalan Umum, Edisi Khusus, Tazkia Institute,
Jakarta, 2000, hlm. 139

8 M Umer Chapra, Sistem Moneter Islam, cet. Pertama, Gema Insani Press, Jakarta, 2000, him. 188

? Idem, hlm. 230

ATHLEANL G 2 8 9
LU DLEL) FHOUNISBA. VOL. XII NO. 3 November 2010.



pemberdayaan masyarakat terutama pengusaha kecil, menengah yang
memerlukan dukungan modal dalam meningkatkan usahanya.

Masyarakat Belum siap menerima prinsip berbagai untung dan risiko
bersama-sama (Loss and profit sharing prinsiple), sebagai pemilik modal,
mereka belum siap berbagi untung dengan nilai tidak tetap, yaitu berubah
sesuai hasil usaha, karena mereka telah terbiasa,dengan sistem bunga yang
tetap. Demikian pula dalam berbagi risiko sesuai kedudukannya dalam
akad tersebut., tidak ada nasabah yang bersedia menanggung risiko
kehilangan dananya jika bank rugi. Untuk itu solusinya adalah dengan
memberlakukan lembaga penjaminan, sedangkan pada produk pembiayaan
nasabah diminta memberikan jaminan / colateral. Sehingga sebagai
mudharib, bank menetapkan bahwa hasil usaha bank hanya berpengaruh
pada jumlah bagi hasil, sedangkan pokok dana yang disimpan nasabah
tetap akan dikembalikan sekalipun bank mengalami kerugian. Dalam
produk pembiayaan, jaminan ini menjadi masalah tersendiri bagi
pengusaha kecil, menengah yang memerlukan modal usaha. Untuk itu
implementasi akad mudharabah memerlukan modifikasi yang perlu diawasi
oleh Dewan Pengawas Syari’ah agar efektif dijalankan tanpa melanggar
prinsip-prinsip syari’ah. Sementara itu masalah moralitas (kejujuran dan
amanah) yang harus dimiliki mudharib /pengelola usaha merupakan
masalah tersendiri.

Peran Dewan Pengawas Syari’ah dibeberapa lembaga keuangan belum
optimal dijalankan.

Peran mudharabah Sebagai Akad Kerjasama dalam pengembangan
ekonomi syari’ah

Ada bermacam-macam akad yang di kenal dan dibolehkan dalam Islam.

Dari segi jenisnya Hasbi Ash-Shiddieqy membagi akad menjadi dua bagian
. .10
yaitu :

1.

Uqudun musammatun; yaitu akad-akad yang diberikan namanya oleh
syara’ dan ditetapkan untuknya hukum-hukum tertentu, contohnya jual
beli, mudharabah.

Uqudun ghairu musammatun; yaitu akad-akad yang tidak diberikan
namanya secara tertentu, ataupun tidak ditentukan hukum-hukum tertentu
oleh syara’. Akad ini berkembang dalam masyarakat sesuai dengan

' Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Figh Muamalah, Cet. Ke 3, Bulan Bintang, Jakarta, 1989, hlm.84

(J) OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM

2
. PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.



perubahan dan perkembangan masyarakat. Contohnya akad-akad di
perbankan, asuransi dll.

Adapun dari segi tujuannya, akad dibagi menjadi dua bagian yaitu:

1. Akad Tabarru; yaitu akad atau perjanjian / kontrak yang tidak bertujuan
untuk mencari keuntungan materil, tetapi semata-mata akad kebajikan dan
bersifat tolong menolong dan hanya mengharapkan balasan dari Allah swt.
Contohnya Hibah, Qordh (benelovent loan) atau pinjaman.

2. Akad Tijarah, akad yang bertujuan untuk mencari keuntungan (profit
oriented). Aktivitas pada sektor ini berfungsi menciptakan kemakmuran
dan kesejahteraan ekonomi melalui kegiatan produksi, distribusi dan
konsumsi. Contohnya akad jual beli, [jarah (sewa menyewa), mudharabah.

Dari pembagian akad di atas, mudharabah dapat dikatagorikan sebagai
akad musammatun, yaitu akad yang sudah dikenal dan diberikan namanya oleh
syara’ dan telah ditetapkan kebolehannya. Sedangkan dari segi tujuannya akad
mudharabah adalah akad yang bertujuan untuk mencari keuntungan / laba
sehingga dapat meningkatkan kesejahteraan pihak-pihak yang berakad,
sekaligus menghidupkan kehidupan ekonomi masyarakat yang merupakan
tujuan syari’at.

Mudharabah mempunyai keistimewaan dibanding akad-akad lainnya
yang dikenal dalam Islam, yaitu memotivasi pihak pengelola untuk berusaha
keras agar memperoleh keuntungan yang sebesar-besarnya, karena hasil yang
akan diperoleh akan tergantung jumlah keuntungan yang diusahakannya. Hal
ini berbeda dengan akad lain seperti akad Qordh (pinjaman), atau [jarah (upah)
yang tidak membebani peminjam atau yang diberi upah untuk memperoleh
keuntungan besar.

Salah satu prinsip syari’at adalah menghindari a/-Iktinaz, yaitu menahan
uang (dana) dan membiarkannya menganggur (idle) dan tidak berputar dalam
transaksi yang bermanfaat bagi masyarakat umum sebagaimana dinyatakan
dalam al-Quran surat At-Taubah (9) ayat 34 : “....Dan orang-orang yang
menyimpan emas dan perak dan tidak menafkahkannya pada jalan Allah, maka

beritahukanlah lepada mereka (bahwa mereka akan mendapat) siksa yang
ol
pedih

Mudharabah adalah akad kerjasama yang dapat menjembatani dua pihak
yang sama-sama tidak dapat memberdayakan potensi yang dimilikinya kecuali
melakukan kerjasama, yaitu pihak yang memiliki kelebihan dana (surplus of

1 Bachtiar Surin, Op-Cit, hlm. 769

ATHLEANL G 2 9 1
LU DLEL) FHOUNISBA. VOL. XII NO. 3 November 2010.



fouds) tapi tidak dapat menggolangkannya karena memiliki keterbatasan dalam
mengelolanya, dah pihak yang memiliki keahlian dan keleluasaan waktu dalam
berusaha tapi tidak memiliki modal. Dengan kerjasama ini maka tidak akan
terjadi dana idle (menganggur) yang tidak diberdayakan, sebaliknya akan
muncul prodiktifitas dan pengoptimalisasian potensi yang dimiliki pihak yang
memeliki jiwa interpreneurship yang memerlukan dana (lack of fouds) untuk
memberdayakan dan mengembangkan potensinya.

Sementara itu Mudharabah pada bank Islam adalah suatu sistem
pendanaan operasional realitas bisnis, memberikan kontribusi dalam
mengembangkan kegiatan ekonomi masyarakat. Oleh karena itu mudharabah
termasuk katagori bekerja yang merupakan salah satu sebab mendapatkan hasil
/ kepemilikan yang sah menurut syara’. '*

Nilai positif lain yang terkandung dalam akad mudharabah adalah
persamaan yang adil di antara pemilik modal dan pengelola, serta adanya
tanggung jawab yang berani dalam memikul risiko. Islam tidak memimak
kepada kepentingan pengusaha (interpreneur) dan mengalahkan pemilik modal,
Islam juga tidak berat kepada pemilik modal sehingga menyepelekan kontribusi
usaha. Keduanya berada dalam posisi seimbang. Inilah pengertian keadilan
menurut Islam, 13

Dengan demikian mudharabah mempunyai peran penting dalam
pemberdayaan ekonomi Islam atau ekonomi syari’ah'* yang didefinisikan oleh
para sarjana muslim dengan berbagai ragam. Definisi ekonomi syariah yang
dibuat para ahli tersebut menekankan pada karakter komprehensif tentang
subyek dan didasarkan atas nilai moral Islam yang universal.”” Sementara itu
sistem ekonomi Islam itu sendiri menurut Amin Aziz,16 adalah sistem ekonomi
yang kebijakan-kebijakan atau keputusan-keputusannya dipengaruhi atau
dilandasi oleh syariah Islam.

Menurut Umer Chapra adalah Ekonomi syariah adalah cabang ilmu
pengetahuan yang membantu mewujudkan kesejahteraan manusia melalui
alokasi dan distribusi sumber-sumber daya langka sesuai dengan al-uqtisad al-
syariah atau tujuan ditetapkannya syariah tanpa mengekang kebebasan individu
secara berlebihan yang menimbulkan ketidak- seimbangan makro ekonomi dan

'2 Habib Nazir, Op-Cit, hlm 389
1 Yusuf al-Qardhawi, Op-Cit, him. 52
' Dalam bahasa Arab istilah ekonomi diungkapkan dengan kata al-igtisad.
B Juhaya S. Praja, Pengantar Kuliah Ekonomi Syariah dan Perbankan, Program Pasca  Sarjana
Unisba, 2006 , hal. 1.

" Amin Aziz, Tantangan, Prospek dan Strategi Sistem Perekonomian Syariah di Indonesia Dilihat dari
Pengalaman pengembangan BMT, PINBUK, Jakarta, 1996, hal. 2.

b9 OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM
PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.



ekologi, atau melemahkan keluarga, solidaritas sosial, dan jalinan moral dari
masyarakat'”.

Oleh karena itu tujuan ilmu ekonomi syariah adalah untuk mengkaji
kesejahteraan manusia (al-falah) yang dicapai melalui pengorganisasian
sumber-sumber alam berdasarkan kooperasi dan partisipasi. Berarti ada tiga
unsur dalam kajian ekonomi syari’ah yaitu : al-falah yakni kesejahteraan;
resources atau sumber-sumber daya, dan kooperasi dan partisipasi.

Secara filosofis, ekonomi syariah dilandaskan pada asas ketuhanan
(tauhid), yaitu adanya hubungan dari aktivitas ekonomi, tidak saja dengan
sesama manusia, tetapi juga dengan Tuhan sebagai pencipta. Dari landasan
tauhid ini timbul prinsip-prinsip dasar bangunan kerangka sosial, hukum, dan
tingkah laku, yang di antaranya adalah prinsip khilafah, keadilan (‘adalah),
kenabian (nubuwwah), persaudaraan (ukhuwwah), kebebasan yang bertanggung
jawab (Al huriyah wal mas uliyyah). Selain itu, ada nilai-nilai instrumental,
yaitu larangan riba, zakat, kerjasama ekonomi, jaminan sosial, dan peran
negara.'® Menurut Rahmat Syafei’i,'” Islam tidak mengekang berbagai praktik
perekonomian umatnya, atau melarang umatnya untuk kaya, pada prinsipnya
Islam sangat menganjurkan umatnya untuk hidup makmur, bahkan Nabi
Muhammad menyatakan bahwa seorang mukmin yang kuat dalam ilmu,
kekayaan, dan lain-lain  lebih dicintai oleh Allah SWT daripada seorang
mu’min yang lemabh.

Dengan demikian dalam prinsip-prinsip ekonomi Islam, terkandung
makna bahwa Islam menghendaki produktivitas. Oleh karenanya Islam
memberikan apresiasi, insentif, baik insentif moral maupun insentif ekonomi
terhadap usaha-usaha yang produktif. Islam menghargai human resources yang
menghendaki kualitas, baik aspek profesi maupun aspek moralnya. Untuk itulah
prinsip perolehan keuntungan atau laba dalam Islam didasarkan pada adanya
»prestasi® berupa kerja (kasab), jasa atau keahlian, tanggung jawab, dan risiko
yang ditanggung. Islam tidak membolehkan seorang memperoleh keuntungan
hanya atas dasar penundaan waktu sebagaimana pada akad pinjam meminjam,
tanpa adanya kesediaan mengambil risiko yang ditanggung. Motivasi untuk
berusaha secara produktif, memiliki entrepreneurship dalam bentuk kerja yang

7" Lihat pula pendapat Hasanurzaman : Ilmu Ekonomi Islam adalah pengetahuan dan aplikasi ajaran-
ajaran dan aturan-aturan syariah yang mencegah ketidakadilan dan pencarian serta pengeluaran sumber-sumber daya
guna memberikan kepuasan bagi manusia dan memungkinkan mereka melaksanakan kewajiban-kewajiban mereka
terhadap Allah dan masyarakat.

$ Law Office of Remy & Darus Naskah Akademik Rencana Undang — undang tentang Perbankan
Syariah Jakarta, Oktober 2002, hal. 60.

° Rachmat Syafe’i, “ Aspek-aspek Manfaat dan Mudharat Monopoli  , makalah pada Mimbar Jurnal
Sosial dan Pembangunan Unisba, Bandung Vol. XXI No. 01, 2005, hal. 50.

ATHLEANL G 2 9 3
LU DLEL) FHOUNISBA. VOL. XII NO. 3 November 2010.



halal, tidak membenarkan adanya sumber yang tidak termanfaatkan dengan
baik (idle), melarang segala bentuk penimbunan (hording) adalah hal-hal yang
mendorong manusia melakukan kerjasama satu sama lain dalam bidang
ekonomi. Dan mudharabah adalah akan yang tepat untuk tujuan-tujuan tersebut.

Mudharabah merupakan instrumen keuangan yang strategis dalam
rangka meningkatkan taraf hidup rakyat banyak, disamping memperluas
penyediaan lapangan kerja, memberikan kontribusi yang signifikan terhadap
pertumbuhan ekonomi, dan meratakan  peningkatan  pendapatan yang
didasarkan pada prestasi. Pihak mudharib bekerja mengelola modal, sedangkan
pihak shahibul mal (pemilik dana) mempertaruhkan keberaniannya mengambil
risiko atas kegiatan usaha yang disepakatinya dengan mudharib. Dan atas risiko
itulah pihak shahibul mal berhak mendapatkan keuntungan berupa bagi hasil
dari usaha yang dijalankan mudharib.

Dengan peran yang demikian, maka mudharabah sebagai salah satu
instrumen keuangan harus dioptimalkan penerapannya baik secara individu
maupun di lembaga keuangan syari’ah. Hal ini dapat dilakukan melalui
pendidikan dan sosialisasi kepada masyarakat, disamping penyempurnaan
regulasi yang terus menerusi oleh pemerintah maupun peran serta dari pihak
terkait lainnya.

PENUTUP
Simpulan
Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa :

1. Mudharabah adalah salah satu akad yang dibolehkan dalam Islam yang
memiliki manfaat besar dalam meningkatkan bukan hanya kesejahteraan
individu, akan tetapi juga pemberdayaan ekonomi masyarakat sesuai
dengan prinsip-prinsip ekonomi syari’ah.

2. Peran mudharabah dalam memberdayakan ekonomi syari’ah terlihat dari
karakteristiknya yang adil, seimbang, dan menekankan pada prestasi baik
berupa kerja maupun risiko yang ditanggung. Semakin tinggi prestasi kerja
mudharib dan semakin tinggi risiko yang ditanggung shahibul mal, maka
semakin tingggi perolehan keuntungan yang akan diperoleh. Dengan
demikian mudharabah mendorong masyarakat untuk fastabiqul khairaat
(berlomba-lomba dalam prestasi). Tidak mengharapkan keuntungan hanya
dengan ongkang-ongkang kaki menunggu datangnya laba / tambahan tanpa
prestasi.

ISVl OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM
PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.



3. Perlu optimalisasi peran mudharabah dalam kehidupan muamalah terutama
di lembaga keuangan syari’ah dengan mengantisipasi kendala-kendala
yang ada dalam akad ini. Diantaranya melalui pendidikan dan sosialisasi
kepada masyarakat mengenai manfaat mudharabah, penyempurnaan
regulasi yang terus menerus oleh pihak yang berwenang, dan peran serta
dari pihak terkait, seperti lembaga-lembaga keuangan suari’ah, MUI,
akademisi, tokoh masyarakat dalam meningkatkan penerapan mudharabah
dalam bermuamalah.

DAFTAR PUSTAKA

Amin Aziz, Tantangan, Prospek dan Strategi Sistem Perekonomian Syariah di
Indonesia  Dilihat dari Pengalaman pengembangan BMT, PINBUK,
Jakarta, 1996

Bachtiar Surin, Terjemah dan Tafsir al-Quran, Jilid I s/d Vi, Cet ke Satu,
Angkasa, Bandung, 1987.

Habib Nazir, Ensiklopedi Ekonomi dan Perbankan Syari’ah, Kaki Langit,
Bandung, 2004

Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Figh Muamalah, Cet. Ke 3, Bulan Bintang,
Jakarta, 1989.

Ibnu Qoyyim al-Jauziyyah, I'lamal-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-Alamin, Jilid 111,
Dar al-Jail, Beirut, 1975

Juhaya S. Praja, Pengantar Kuliah Ekonomi Syariah dan Perbankan, Program
Pasca Sarjana Unisba, 2006 .

Law Office of Remy & Darus Naskah Akademik Rencana Undang — undang
tentang Perbankan Syariah Jakarta, Oktober 2002.

Muhammad Rawwas Qal-ahji, Ensiklopedi Figh Umar bin Khatab, penerjemah
M Abdul Mujieb et.al, cet ke 1, artikel Syirkah (perseroan), Raja
Grafindo Persada, Jakarta, 1999

Muhammad Syafi’l Antonio, Bank Syari’ah Suatu Pengenalan Umum, Edisi
Khusus, Tazkia Institute, Jakarta, 2000.

M Umer Chapra, Sistem Moneter Islam, cet. Pertama, Gema Insani Press,
Jakarta, 2000

Nasrun Haroen, Figh Muamalah, Cet 1, Gaya Media Pratama, Jakarta, 2000

Rachmat Syafe’i, “ Aspek-aspek Manfaat dan Mudharat Monopoli “ , makalah
pada Mimbar Jurnal Sosial dan Pembangunan Unisba, Bandung Vol.
XXINo. 01, 2005.

Wahbah al—Zuhaily, Al-Figh Al-Islami wa adillatuh, Dar Al-Fikr, Beirut, tt.

ATHLEANL G 2 9 5
LU DLEL) FHOUNISBA. VOL. XII NO. 3 November 2010.



Yusuf Qordhowi, Fawaid al-Bunuk Hiya ar-Riba al-Haram, Bunga Bank
Haram, Alih bahasa Setiawan Budi Utomo, cet. Ke dua, Akbar Media
Eka Sarana, Jakarta, 2000

plT3 OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM
PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.



