
FH.UNISBA. VOL. XII. NO. 3 November 2010.

285

OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH

SATU AKAD KERJASAMA DALAM PENGEMBANGAN

EKONOMI SYARI’AH

Oleh: Neneng Nurhasanah.

Dosen tetap Fakultas Syari’ah Universitas Islam Bandung. Jln. Rangga Gading No. 8 Bandung

email:n.nurhasanah1965@yahoo.co.id

Abstract

Mudharabah is a permissible commercial agreement in Islam and it contains great

benefits for human beings. Mudharabah role in Shari'ah economic development is very

important in improving the welfare and empowering the economic of people.

Mudharabah will correlate the people with surplus of fouds to the people with lack of

fouds for reaching the human welfare (al falah) through organizing the natural

resources which is based on cooperation and participation. However, Mudharabah is

not implemented optimally yet, there are several obstacles in implementing it,

Therefore, there is a need a comprehensive measurement to socialized the utility of

mudharabah to the people through education and dissemination, and it has to be done

by certain institutions such as, shariah financial institution, Association of Muslim

Scholars (MUI), ademicians and also from prominent figures in the society.

Keywords: optimization, mudharabah, Shari'ah economic.

PENDAHULUAN

Manusia adalah mahluk sosial yang tidak dapat hidup sendiri dalam

memenuhi kebutuhan hidupnya. Manusia memerlukan orang lain dalam

memenuhi kebutuhan,  mengembangkan dan mengoptimalkan potensi dirinya,

sehingga berhubungan dan bekerjasama dengan manusia lain merupakan fitrah,

kecenderungan yang ada dalam diri manusia.  Dalam al-Quran surat Al-

Hujuraat (49) ayat 13 Allah swt menjelaskan : “Hai manusia, sesungguhnya

Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan

menjadikan kamu berbangsa-bangsa, bersuku-suku supaya kamu saling

mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah



286 OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM

PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.

ialah orang yang paling beertakwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha

Mengetahui lagi Maha Mengenal”
1

Agar hubungan manusia berjalan dengan baik dan optimal, maka Allah

swt menentukan aturan dalam membina hubungan tersebut berupa syari’ah di

bidang muamalah yang dikenal dengan fiqh muamalah, yaitu aturan-aturan

Allah yang ditujukan untuk mengatur kehidupan manusia dalam urusan dunia

dan sosial kemasyarakatan.

Fiqh muamalah dalam pengertiannya mencakup hukum keluarga (al-

ahwal asy-syakhsiyyah), hukum privat/perdata/sipil (al-qanun al-madani),

hukum pidana (al qanun al-jazai), dan hukum internasional (al-qanun ad-

duali). Namun Fiqh muamalah dalam pengertian kontemporer sudah

mempunyai arti khusus dan lebih sempit dibandingkan dengan muamalah

sebagai bagian dari pengelompokan hukum Islam oleh ulama klasik (Ibadan

dan muamalah). Fiqh muamalah diartikan sebagai peraturan yang menyangkut

hubungan kebendaan, atau yang biasa disebut dikalangan ahli hukum positif

dengan nama hukum privat (al-qanun al-madani).
2

Ada dua bentuk kerjasama dalam hubungan muamalah menyangkut

kebendaan dalam Islam, yaitu kerjasama dalam pertanian dan perdagangan.

Salah satu bentuk kerjasama dalam perdagangan yang dibolehkan dalam Islam

adalah Mudharabah, karena  akad tersebut sesuai dengan tujuan adanya syari’at

(maqashid as-syari’ah). Mudharabah adalah bentuk kerjasama dalam bisnis

yang telah ada sebelum Nabi Muhammad saw diangkat menjadi rasul, yang

kemudian ditetapkan kebolehannya dalam Islam. Ketetapan hukum Islam

berkaitan dengan muamalah sebagian adalah merupakan penetapan dan

penegasan kembali atas praktek-praktek yang telah berlangsung di masa

sebelum Islam. Hal itu karena muamalah tersebut selaras dengan prinsip Islam

dan mengandung manfaat yang besar. Salah satunya adalah mudharabah.

Secara istilah, para ulama mengartikan mudharabah dengan redaksi yang

berbeda, Namun substansinya sama, yaitu perjanjian kemitraan atau kerjasama

antara pemilik modal (shahibul mal) dan pengelola modal (mudharib) dengan

pembagian keuntungan yang disepakati bersama.Sedangkan kerugian finansial

ditanggung oleh pemilik modal. Pengelola modal tidak menanggung risiko

finansial karena dia telah menanggung kerugian lain yaitu berupa tenaga dan

1
Bachtiar Surin, Terjemah dan Tafsir Al-Quran, Jilid 3, Cet.ke Satu, Angkasa, Bandung, 1987, hlm.2228

2 Habib Nazir, Ensiklopedi Ekonomi dan Perbankan Syari’ah, Kaki Langit, Bandung, 2004, hlm. 191



FH.UNISBA. VOL. XII. NO. 3 November 2010.

287

waktu (non financial), kecuali kalau kerugian tersebut terjadi akibat kecurangan

pengelola.
3

Prinsip bagi hasil dalam mudharabah mendasarkan pengelolaan usahanya

dengan filosofi utama kemitraan dan kebersamaan (sharing), dimana di

dalamnya terdapat unsur-unsur kepercayaan (amanah), kejujuran dan

kesepakatan. Penekanan Islam pada kerjasama sebagai suatu konsep utama

dalam kehidupan ekonomi telah menimbulkan keyakinan bahwa pembagian

laba dan peran serta adalah alternatif dasar bagi sistem keuangan syari’ah dan

investasi lainnya dalam kerangka Islam.

Selain itu dalam mudharabah terkandung prinsip kehati-hatian (prudential

principle) yaitu suatu prinsip yang menegaskan bahwa kegiatan usaha yang

dijalankan oleh pihak mudharib, maupun penyerahan modal oleh pihak

shahibul mal harus dilakukan dengan sangat hati-hati, dan mengikuti segala

ketentuan yang mengikat perjanjian mudharabah tersebut.

Saat ini mudharabah tidak hanya dipraktekkan antar individu yang

bekerjasama, tetapi diimplementasikan juga antara individu dan lembaga, atau

antar lembaga, seperti yang terjadi di lembaga keuangan syari’ah, misalnya di

perbankan syari’ah, asuransi syari’ah dan lain-lain.

Di lembaga keuangan syari’ah, seperti perbankan syari’ah misalnya,

perjanjian mudharabah telah diperluas menjadi meliputi tiga pihak, yaitu para

nasabah penyimpan dana (depositor) sebagai shahibul mal, bank sebagai agent /

arrenger yang berfungsi sebagai intermediary, dan pengusaha sebagai

mudharib yang membutuhkan dana.

Mudharabah saat ini merupakan wahana utama bagi lembaga keuangan

syari’ah untuk memobilisasi dana masyarakat dan untuk menyediakan berbagai

fasilitas, seperti fasilitas pembiayaan bagi para pengusaha. Mudharabah dengan

dasar profit and loss sharing principle merupakan salah satu alternatif yang

tepat bagi lembaga keuangan syari’ah yang menghindari sistem bunga (interest

free )yang oleh sebagian ulama dianggap sama dengan riba yang diharamkan.
4

Dalam prakteknya sekarang, mudharabah mengalami perubahan dan

pengembangan (modifikasi), hal ini terjadi karena adanya perubahan sosial dan

perkembangan zaman. Untuk itu Ibnu Qayyim al-Jauziyyah merumuskan

3
Lihat Wahbah al—Zuhaily, Al-Fiqh Al-Islami wa adillatuh, Dar Al-Fikr, Beirut, tt, hlm. 836,

Muhammad Rawwas Qal-ahji, Ensiklopedi Fiqh Umar bin Khatab, penerjemah M Abdul Mujieb et.al, cet ke 1, artikel

Syirkah (perseroan), Raja Grafindo Persada, Jakarta, 1999, hlm.573, juga Habib Nazir, Op-Cit, hlm. 389.
4

Yusuf Qordhowi, Fawaid al-Bunuk Hiya ar-Riba al-Haram, Bunga Bank Haram, Alih bahasa Setiawan

Budi Utomo, cet. Ke dua, Akbar Media Eka Sarana, Jakarta, 2000, hlm.58



288 OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM

PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.

kaidah berikut: “Taghayyuru al-fatwa wa ikhtilaafuhaa bihasbi taghayyuri al-

ajminati wa al-amkinati wa al-ahwaali wa an-nayaati wa al-‘awaatidi “.

“Berubah dan berbedanya fatwa sesuai dengan perubahan tempat, zaman,

kondisi sosial, niat dan adat kebiasaan”
5

Faktor tempat, zaman, kondisi sosial, niat, dan adat kebiasaan amat

berpengaruh bagi para mujtahid dalam menetapkan suatu hukum di bidang

muamalah. Dalam menetapkan hukum suatu persoalan muamalah karena

perubahan sosial yang disebabkan kelima faktor di atas, yang dijadikan

acuannya adalah tercapainya maqashid asy-syari’ah (tujuan yang hendak

dicapai dalam mensyari’atkan suatu hukum, sesuai dengan kehendak syara’).

Atas dasar itu, maqashid asy-syari’ah lah yang menjadi ukuran keabsahan suatu

akad / transaksi muamalah.
6

Dengan demikian mudharabah dalam implementasinya saat ini dapat

disesuaikan dengan kondisi sosial dan kebutuhan masyarakat dalam

meningkatkan kehidupan ekonominya selama tidak bertentangan dengan

prinsip-prinsip syari’ah dan tujuan syari’ah itu sendiri. Sehingga mudharabah

dapat berperan dalam pengembangan ekonomi yang berdasarkan syari’ah.

Namur demikian dalam implementasinya di lembaga keuangan syari’ah

seperti perbankan syari’ah, peran mudharabah dalam pengembangan ekonomi

syari’ah belum optimal dilakukan, hal ini terlihat dari adanya produk-produk

perbankan lain yang lebih banyak diminati nasabah selain mudharabah, seperti

murabahah, Gadai (rahn), dan Hiwalah. Hal ini dapat dipahami karena masih

ada kendala-kendala yang dhadapi untuk mengoptimalkan akad mudharabah di

lembaga keuangan syari’ah.

PEMBAHASAN

A. Kendala Akad Mudharabah di Lembaga Keuangan Syari’ah

Ada beberapa kendala dalam penerapan akad mudharabah di lembaga

keuangan syari’ah sampai saat ini, yaitu :

1. Adanya risiko yang relatif tinggi terutama pada penerapan produk

pembiayaan. Risiko tersebut adalah :

a. Side streaming; nasabah menggunakan dana itu bukan

seperti yang     disebut dalam kontrak.

5 Ibnu Qoyyim al-Jauziyyah, I’lamal-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-Alamin, Jilid III, Dar al-Jail, Beirut, 1975,

hlm.4
6 Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, Cet I, Gaya Media Pratama, Jakarta, 2000, hlm.xix



FH.UNISBA. VOL. XII. NO. 3 November 2010.

289

b. Lalai dan kesalahan yang disengaja

c. Penyembunyian keuntungan oleh nasabah, bila nasabahnya

tidak Jujur.
7

2. Belum adanya standarisasi produk mudharabah, sebagaimana juga produk

perbankan lainnya, hal ini dikarenakan persoalan-persoalan fiqh yang

berkaitan dengan keuangan Islam masih banyak yang belum terselesaikan.

Ini sangat wajar karena fiqh mengalami kemandegan selama berabad-abad.

Sesudah pendirian bank-bank Islam, persoalan-persoalan fiqh yang

berkaitan dengan keuangan menjadi bahan yang paling hangat dibicarakan.

Namun persoalan-persoalan ini sulit untuk dipecahkan karena tidak ada

contoh pada masa lampau, dan menuntut pemikiran segar dalam

memahami nash-nash dan maqashidusy-syari’ah serta realitas-realitas

modern untuk mendapatkan penyelesaian yang efektif.
8

Dengan tidak

adanya produk-produk yang terstandarisasi, tiap-tiap bank dipaksa untuk

memiliki dewan pengawas syari’ah. Setiap dewan syari’ah memiliki

standarnya sendiri untuk membolehkan suatu produk. Terlebih lagi

sejumlah bank konvensional juga melayani produk-produk syari’ah,

sebagian diantaranya tanpa ada pengawasan dari dewan pengawas syari’ah

atau tidak memperhatikan persyaratan-persyaratan yang ditentukan oleh

syari’ah. Hal ini menimbulkan kebingungan dan penyalahgunaan sebagian

model-model keuangan Islam.
9

Untuk akad mudharabah dapat terlihat dari

implementasi yang berbeda antara lembaga keuangan  yang satu dengan

yang lainnya. Saat ini kajian fiqh masih terus dilakukan seiring

berkembangnya fenomena muamalah baru di masyarakat termasuk

masalah-masalah instrumen keuangan baru di lembaga keuangan syari’ah.

Fatwa-fatwa Dewan Pengawas Syari’ah Nasional adalah salah satu

produknya. Fatua-fatwa ini mendapatkan legalitasnya unutuk dijalankan

berdasarkan UU No. 21 Tahun 2008 Pasal 1 angka 12 tentang Perbankan

Syari’ah.- yang berbunyi “Prinsip Syari’ah adalah prinsip hukum Islam

dalam kegiatan perbankan berdasarkan fatwa yang dikeluarkan oleh

lembaga yang memiliki kewenangan dalam penetapan fatwa di bidang

syari’ah”.

3. Masalah Regulasi yang masih memerlukan penyempurnaan yang terus

menerus agar mudharabah dapat optimal diimplementasikan dalam rangka

7
Muhammad Syafi’I Antonio, Bank Syari’ah Suatu Pengenalan Umum, Edisi Khusus, Tazkia Institute,

Jakarta, 2000, hlm. 139
8 M Umer Chapra, Sistem Moneter Islam, cet. Pertama, Gema Insani Press, Jakarta, 2000, hlm. 188
9 Idem, hlm. 230



290 OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM

PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.

pemberdayaan masyarakat terutama pengusaha kecil, menengah yang

memerlukan dukungan modal dalam meningkatkan usahanya.

4. Masyarakat Belum siap menerima prinsip berbagai untung dan risiko

bersama-sama (Loss and profit sharing prinsiple), sebagai pemilik modal,

mereka belum siap berbagi untung dengan nilai tidak tetap, yaitu berubah

sesuai hasil usaha, karena mereka telah terbiasa,dengan sistem bunga yang

tetap. Demikian pula dalam berbagi risiko sesuai kedudukannya dalam

akad tersebut., tidak ada nasabah yang bersedia menanggung risiko

kehilangan dananya jika bank rugi. Untuk itu solusinya adalah dengan

memberlakukan lembaga penjaminan, sedangkan pada produk pembiayaan

nasabah diminta memberikan jaminan / colateral. Sehingga sebagai

mudharib, bank menetapkan bahwa hasil usaha bank hanya berpengaruh

pada jumlah bagi hasil, sedangkan pokok dana yang disimpan nasabah

tetap akan dikembalikan sekalipun bank mengalami kerugian. Dalam

produk pembiayaan, jaminan ini menjadi masalah tersendiri bagi

pengusaha kecil, menengah yang memerlukan modal usaha.  Untuk itu

implementasi akad mudharabah memerlukan modifikasi yang perlu diawasi

oleh Dewan Pengawas Syari’ah agar efektif dijalankan tanpa melanggar

prinsip-prinsip syari’ah. Sementara itu masalah moralitas (kejujuran dan

amanah) yang harus dimiliki mudharib /pengelola usaha merupakan

masalah tersendiri.

5. Peran Dewan Pengawas Syari’ah dibeberapa lembaga keuangan belum

optimal dijalankan.

B. Peran mudharabah Sebagai Akad Kerjasama dalam pengembangan

ekonomi syari’ah

Ada bermacam-macam akad yang di kenal dan dibolehkan dalam Islam.

Dari segi jenisnya Hasbi Ash-Shiddieqy membagi akad menjadi dua bagian

yaitu :
10

1. Uqudun musammatun; yaitu akad-akad yang diberikan namanya oleh

syara’ dan ditetapkan untuknya hukum-hukum tertentu, contohnya jual

beli, mudharabah.

2. Uqudun ghairu musammatun; yaitu akad-akad yang tidak diberikan

namanya secara tertentu, ataupun tidak ditentukan hukum-hukum tertentu

oleh syara’. Akad ini berkembang dalam masyarakat sesuai dengan

10 Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Fiqh Muamalah, Cet. Ke 3, Bulan Bintang, Jakarta, 1989, hlm.84



FH.UNISBA. VOL. XII. NO. 3 November 2010.

291

perubahan dan perkembangan masyarakat. Contohnya akad-akad di

perbankan, asuransi dll.

Adapun dari segi tujuannya, akad dibagi menjadi dua bagian yaitu:

1. Akad Tabarru; yaitu akad atau perjanjian / kontrak yang tidak bertujuan

untuk mencari keuntungan materil, tetapi semata-mata akad kebajikan dan

bersifat tolong menolong dan hanya mengharapkan balasan dari Allah swt.

Contohnya Hibah, Qordh (benelovent loan) atau pinjaman.

2. Akad Tijarah, akad yang bertujuan untuk mencari keuntungan (profit

oriented). Aktivitas pada sektor ini berfungsi menciptakan kemakmuran

dan kesejahteraan ekonomi melalui kegiatan produksi, distribusi dan

konsumsi. Contohnya akad jual beli, Ijarah (sewa menyewa), mudharabah.

Dari pembagian akad di atas, mudharabah dapat dikatagorikan sebagai

akad musammatun, yaitu akad yang sudah dikenal dan diberikan namanya oleh

syara’ dan telah ditetapkan kebolehannya. Sedangkan dari segi tujuannya akad

mudharabah adalah akad yang bertujuan untuk mencari keuntungan / laba

sehingga dapat meningkatkan kesejahteraan pihak-pihak yang berakad,

sekaligus menghidupkan kehidupan ekonomi masyarakat yang merupakan

tujuan syari’at.

Mudharabah mempunyai keistimewaan dibanding akad-akad lainnya

yang dikenal dalam Islam, yaitu memotivasi pihak pengelola untuk berusaha

keras agar memperoleh keuntungan yang sebesar-besarnya, karena hasil yang

akan diperoleh akan tergantung jumlah keuntungan yang diusahakannya. Hal

ini berbeda dengan akad lain seperti akad Qordh (pinjaman), atau Ijarah (upah)

yang tidak membebani peminjam atau yang diberi upah untuk memperoleh

keuntungan besar.

Salah satu prinsip syari’at adalah menghindari al-Iktinaz, yaitu menahan

uang (dana) dan membiarkannya menganggur (idle) dan tidak berputar dalam

transaksi yang bermanfaat bagi masyarakat umum sebagaimana dinyatakan

dalam al-Quran surat At-Taubah (9) ayat 34 : “….Dan orang-orang yang

menyimpan emas dan perak dan tidak menafkahkannya pada jalan Allah, maka

beritahukanlah lepada mereka (bahwa mereka akan mendapat) siksa yang

pedih”
11

Mudharabah adalah akad kerjasama yang dapat menjembatani dua pihak

yang sama-sama tidak dapat memberdayakan potensi yang dimilikinya kecuali

melakukan kerjasama, yaitu pihak yang memiliki kelebihan dana (surplus of

11
Bachtiar Surin, Op-Cit,  hlm. 769



292 OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM

PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.

fouds) tapi tidak dapat menggolangkannya karena memiliki keterbatasan dalam

mengelolanya, dah pihak yang memiliki keahlian dan keleluasaan waktu dalam

berusaha tapi tidak memiliki modal. Dengan kerjasama ini maka tidak akan

terjadi dana idle (menganggur) yang tidak diberdayakan, sebaliknya akan

muncul prodiktifitas dan pengoptimalisasian potensi yang dimiliki pihak yang

memeliki jiwa interpreneurship yang memerlukan dana (lack of fouds) untuk

memberdayakan dan mengembangkan potensinya.

Sementara itu Mudharabah pada bank Islam adalah suatu sistem

pendanaan operasional realitas bisnis, memberikan kontribusi dalam

mengembangkan kegiatan ekonomi masyarakat. Oleh karena itu mudharabah

termasuk katagori bekerja yang merupakan salah satu sebab mendapatkan hasil

/ kepemilikan yang sah menurut syara’.
12

Nilai positif lain yang terkandung dalam akad mudharabah adalah

persamaan yang adil di antara pemilik modal dan pengelola, serta adanya

tanggung jawab yang berani dalam memikul risiko. Islam tidak memimak

kepada kepentingan pengusaha (interpreneur) dan mengalahkan pemilik modal,

Islam juga tidak berat kepada pemilik modal sehingga menyepelekan kontribusi

usaha. Keduanya berada dalam posisi seimbang. Inilah pengertian keadilan

menurut Islam,
13

Dengan demikian mudharabah mempunyai peran penting dalam

pemberdayaan ekonomi Islam atau ekonomi syari’ah
14

yang didefinisikan oleh

para sarjana muslim dengan berbagai ragam. Definisi ekonomi syariah yang

dibuat para ahli tersebut menekankan pada karakter komprehensif tentang

subyek dan didasarkan atas nilai moral Islam yang universal.
15

Sementara itu

sistem ekonomi Islam itu sendiri menurut Amin Aziz,
16

adalah sistem ekonomi

yang kebijakan-kebijakan atau keputusan-keputusannya dipengaruhi atau

dilandasi oleh syariah Islam.

Menurut Umer Chapra adalah Ekonomi syariah  adalah cabang ilmu

pengetahuan yang membantu mewujudkan kesejahteraan manusia melalui

alokasi dan distribusi sumber-sumber daya langka sesuai dengan al-uqtisad al-

syariah atau tujuan ditetapkannya syariah tanpa mengekang kebebasan individu

secara berlebihan yang menimbulkan ketidak- seimbangan makro ekonomi dan

12 Habib Nazir, Op-Cit, hlm 389
13 Yusuf al-Qardhawi, Op-Cit, hlm. 52

14 Dalam bahasa Arab istilah ekonomi diungkapkan dengan kata al-iqtisad.
15

Juhaya S. Praja, Pengantar Kuliah Ekonomi Syariah dan Perbankan, Program Pasca Sarjana

Unisba, 2006 , hal. 1.
11 Amin Aziz, Tantangan, Prospek dan Strategi Sistem Perekonomian Syariah di Indonesia Dilihat dari

Pengalaman pengembangan BMT, PINBUK, Jakarta, 1996, hal. 2.



FH.UNISBA. VOL. XII. NO. 3 November 2010.

293

ekologi, atau melemahkan keluarga, solidaritas sosial,  dan jalinan moral dari

masyarakat
17

.

Oleh karena itu tujuan ilmu ekonomi syariah  adalah untuk mengkaji

kesejahteraan manusia (al-falah) yang dicapai melalui pengorganisasian

sumber-sumber alam berdasarkan kooperasi dan partisipasi. Berarti ada tiga

unsur dalam kajian ekonomi syari’ah yaitu : al-falah yakni kesejahteraan;

resources atau sumber-sumber daya, dan kooperasi dan partisipasi.

Secara filosofis, ekonomi syariah dilandaskan pada asas ketuhanan

(tauhid), yaitu adanya hubungan dari aktivitas ekonomi, tidak saja dengan

sesama manusia, tetapi juga dengan Tuhan sebagai pencipta. Dari landasan

tauhid ini timbul prinsip-prinsip dasar bangunan kerangka sosial, hukum, dan

tingkah laku, yang di antaranya adalah prinsip khilafah, keadilan (‘adalah),

kenabian (nubuwwah), persaudaraan (ukhuwwah), kebebasan yang bertanggung

jawab (Al huriyah wal mas’uliyyah). Selain  itu,  ada nilai-nilai instrumental,

yaitu larangan riba, zakat, kerjasama ekonomi, jaminan sosial, dan peran

negara.
18

Menurut Rahmat Syafei’i,
19

Islam tidak mengekang berbagai praktik

perekonomian umatnya, atau melarang umatnya untuk kaya, pada prinsipnya

Islam  sangat menganjurkan umatnya untuk hidup makmur, bahkan Nabi

Muhammad menyatakan bahwa seorang mukmin yang kuat dalam ilmu,

kekayaan,  dan lain-lain   lebih dicintai oleh Allah SWT daripada seorang

mu’min yang lemah.

Dengan demikian dalam prinsip-prinsip ekonomi Islam, terkandung

makna  bahwa Islam menghendaki produktivitas. Oleh karenanya Islam

memberikan apresiasi,  insentif, baik insentif moral maupun insentif ekonomi

terhadap usaha-usaha yang produktif. Islam menghargai human resources yang

menghendaki kualitas, baik aspek profesi maupun aspek moralnya. Untuk itulah

prinsip perolehan keuntungan atau laba dalam Islam didasarkan pada adanya

„prestasi“ berupa kerja (kasab), jasa atau keahlian, tanggung jawab, dan risiko

yang ditanggung.  Islam tidak membolehkan seorang memperoleh keuntungan

hanya atas dasar penundaan waktu sebagaimana pada akad pinjam meminjam,

tanpa adanya kesediaan mengambil risiko yang ditanggung. Motivasi untuk

berusaha secara produktif, memiliki entrepreneurship dalam bentuk kerja yang

17 Lihat pula pendapat Hasanurzaman : Ilmu Ekonomi Islam adalah pengetahuan dan aplikasi ajaran-
ajaran dan aturan-aturan syariah yang mencegah ketidakadilan dan pencarian serta pengeluaran sumber-sumber daya

guna memberikan kepuasan bagi manusia dan memungkinkan mereka melaksanakan kewajiban-kewajiban mereka

terhadap Allah dan masyarakat.
8 Law Office of Remy & Darus Naskah Akademik Rencana Undang – undang tentang  Perbankan

Syariah Jakarta, Oktober 2002, hal. 60.
9 Rachmat Syafe’i,  “ Aspek-aspek Manfaat dan Mudharat Monopoli “ , makalah pada Mimbar Jurnal

Sosial dan Pembangunan Unisba, Bandung Vol. XXI No. 01, 2005, hal. 50.



294 OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM

PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.

halal, tidak membenarkan adanya sumber yang tidak termanfaatkan dengan

baik (idle), melarang segala bentuk penimbunan (hording) adalah hal-hal yang

mendorong manusia melakukan kerjasama satu sama lain dalam bidang

ekonomi. Dan mudharabah adalah akan yang tepat untuk tujuan-tujuan tersebut.

Mudharabah merupakan instrumen keuangan yang strategis dalam

rangka meningkatkan taraf hidup  rakyat banyak, disamping  memperluas

penyediaan lapangan kerja, memberikan kontribusi yang signifikan  terhadap

pertumbuhan ekonomi, dan meratakan  peningkatan pendapatan yang

didasarkan pada prestasi. Pihak mudharib bekerja mengelola modal, sedangkan

pihak shahibul mal (pemilik dana) mempertaruhkan keberaniannya mengambil

risiko atas kegiatan usaha yang disepakatinya dengan mudharib. Dan atas risiko

itulah pihak shahibul mal berhak mendapatkan keuntungan berupa bagi hasil

dari usaha yang dijalankan mudharib.

Dengan peran yang demikian, maka mudharabah sebagai salah satu

instrumen keuangan harus dioptimalkan penerapannya baik secara individu

maupun di lembaga keuangan syari’ah. Hal ini dapat dilakukan melalui

pendidikan dan sosialisasi kepada masyarakat, disamping penyempurnaan

regulasi yang terus menerusi oleh pemerintah maupun peran serta dari pihak

terkait lainnya.

PENUTUP

Simpulan

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa :

1. Mudharabah adalah salah satu akad yang dibolehkan dalam Islam yang

memiliki manfaat besar dalam meningkatkan bukan hanya kesejahteraan

individu, akan tetapi juga pemberdayaan ekonomi masyarakat sesuai

dengan prinsip-prinsip ekonomi syari’ah.

2. Peran mudharabah dalam memberdayakan ekonomi syari’ah terlihat dari

karakteristiknya yang adil, seimbang, dan menekankan pada prestasi baik

berupa kerja maupun risiko yang ditanggung. Semakin tinggi prestasi kerja

mudharib dan semakin tinggi risiko yang ditanggung shahibul mal, maka

semakin tingggi perolehan keuntungan yang akan diperoleh.  Dengan

demikian mudharabah mendorong masyarakat untuk fastabiqul khairaat

(berlomba-lomba dalam prestasi). Tidak mengharapkan keuntungan hanya

dengan ongkang-ongkang kaki menunggu datangnya laba / tambahan tanpa

prestasi.



FH.UNISBA. VOL. XII. NO. 3 November 2010.

295

3. Perlu optimalisasi peran mudharabah dalam kehidupan muamalah terutama

di lembaga keuangan syari’ah dengan mengantisipasi kendala-kendala

yang ada dalam akad ini. Diantaranya melalui pendidikan dan sosialisasi

kepada masyarakat mengenai manfaat mudharabah, penyempurnaan

regulasi yang terus menerus oleh pihak yang berwenang, dan peran serta

dari pihak terkait, seperti lembaga-lembaga keuangan suari’ah, MUI,

akademisi, tokoh masyarakat dalam meningkatkan penerapan mudharabah

dalam bermuamalah.

DAFTAR PUSTAKA

Amin Aziz, Tantangan, Prospek dan Strategi Sistem Perekonomian Syariah di

Indonesia    Dilihat dari Pengalaman pengembangan BMT, PINBUK,

Jakarta, 1996

Bachtiar Surin, Terjemah dan Tafsir al-Quran, Jilid I s/d Vi, Cet ke Satu,

Angkasa, Bandung, 1987.

Habib Nazir, Ensiklopedi Ekonomi dan Perbankan Syari’ah, Kaki Langit,

Bandung, 2004

Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Fiqh Muamalah, Cet. Ke 3, Bulan Bintang,

Jakarta, 1989.

Ibnu Qoyyim al-Jauziyyah, I’lamal-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-Alamin, Jilid III,

Dar al-Jail, Beirut, 1975

Juhaya S. Praja, Pengantar Kuliah Ekonomi Syariah dan Perbankan, Program

Pasca   Sarjana Unisba, 2006 .

Law Office of Remy & Darus Naskah Akademik Rencana Undang – undang

tentang  Perbankan Syariah Jakarta, Oktober 2002.

Muhammad Rawwas Qal-ahji, Ensiklopedi Fiqh Umar bin Khatab, penerjemah

M Abdul Mujieb et.al, cet ke 1, artikel Syirkah (perseroan), Raja

Grafindo Persada, Jakarta, 1999

Muhammad Syafi’I Antonio, Bank Syari’ah Suatu Pengenalan Umum, Edisi

Khusus, Tazkia Institute, Jakarta, 2000.

M Umer Chapra, Sistem Moneter Islam, cet. Pertama, Gema Insani Press,

Jakarta, 2000

Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, Cet I, Gaya Media Pratama, Jakarta, 2000

Rachmat Syafe’i,  “ Aspek-aspek Manfaat dan Mudharat Monopoli “ , makalah

pada Mimbar Jurnal Sosial dan Pembangunan Unisba, Bandung Vol.

XXI No. 01, 2005.

Wahbah al—Zuhaily, Al-Fiqh Al-Islami wa adillatuh, Dar Al-Fikr, Beirut, tt.



296 OPTIMALISASI PERAN MUDHARABAH SEBAGAI SALAH SATU AKAD KERJASAMA DALAM

PENGEMBANGAN EKONOMI SYARI’AH. Oleh: Neneng Nurhasanah.

Yusuf Qordhowi, Fawaid al-Bunuk Hiya ar-Riba al-Haram, Bunga Bank

Haram, Alih bahasa Setiawan Budi Utomo, cet. Ke dua, Akbar Media

Eka Sarana, Jakarta, 2000


