Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

TRADHISI JAMAS PUSAKA ING DESA NGLIMAN,
KECAMATAN SAWAHAN, KABUPATEN NGANJUK
Ismudiyanti, Dra. Sri Sulistiani, M. Pd
Pendidikan Bahasa dan Sastra Daerah (Jawa)
Fakultas Bahasa dan Seni
Universitas Negeri Surabaya
rossi_yanzh @yahoomail.com

Abstrak

Kabudayan minangka asil daya saka akal kang arupa cipta, karsa, lan rasane manungsa. Salah sawijine wujud
kabudayan yaiku Tradhisi Jamas Pusaka (TJP). Sajrone TJP ana wujude uba rampe lan tata laku kang nduweni makna
kang gegayutan karo filsafat Jawa. Ora saben wong mangerteni ngenani makna kang kinandhut sajrone uba rampe lan
tata laku TJP. Simbol-simbol kang kinandhut sajrone TJP nduweni makna kang luhur gegayutan karo panguripane
manungsa lan tetengere masyarakat Jawa. Saliyane iku, TJP uga nduweni piguna saengga tetep diugemi dening
masyarakat lan mujudake kabudayan kang religius sarta ngalami owah-owahan. Alasan kasebut narik kawigaten
saengga ditindakake panliten iki.

Bab kang dadi underane panliten, yaiku (1) Kena apa masyarakat Jawa mligine ing Desa Ngliman, Kecamatan
Sawahan, Kabupaten Nganjuk nindakake TJP, (2) Kepriye wujude uba rampe, tata laku, lan maknane, (3) Apa pigunane
TJP, lan (4) Kepriye owah-owahane TJP. Adhedhasar underane panliten kasebut, mula tujuwane panliten iki yaiku
ngandharake lan njlentrehake (1) Alasane masyarakat Jawa mligine ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan,
Kabupaten Nganjuk nindakake TJP, (2) Uba rampe, tata laku, lan maknane, (3) Pigunane TJP, lan (4) Owah-owahane
TJP. Saliyane iku, panliten iki uga nduweni paedah, yaiku kanggo pamarentah, masyarakat, lan kanggo generasi tuwa
lan mudha.

Kanggo ngudhari apa kang ana ing underane panliten, mula digunakake teori folklor andharane Dananjaja
kanggo ngudhari wujude TJP, yaiku uba rampe lan tata laku TJP. Kanggo nafsirake simbol kang ana ing TJP
digunakake teori Pierce ngenani semiotik, yaiku (1) tandha iku dhewe, (2) bab kang ditandhani, lan (3) sawijining
tandha anyar kang dumadi ing batine panampa. Saliyane iku, kanggo ngudhari pigunane TJP digunakake teorine
Bascom kang ngandharake ngenani pigunane folkor, yaiku (1) minangka sistem proyeksi, (2) minangka piranti
ngesahake pranata-pranata lan lembaga kabudayan, (3) minangka piranti pendhidhikan kanggo anak, lan (4) minangka
piranti kanggo meksa lan ngawasi amrih norma-norma sajrone masyarakat tetep diugemi anggota kolektife. Owah-
owahane TJP diudhari manut andharane Koentjaraningrat lan Sukarman ngenani owah-owahane kabudayan. Owah-
owahane kabudayan diperang dadi telu yaiku tahap selektif, tahap adhaptif, lan tahap akulturasi. Faktor-faktor kang
njalari anane owah-owahane kabudayan kasebut amarga anane faktor intern utawa faktor saka jero, kayata discovery,
lan invention, dene faktor ekstern utawa faktor saka jaba yaiku kayata difusi, akulturasi, lan asimilasi. Saliyane iku, uga
dijlentrehake ngenani dampak owah-owahane TJP kang ditindakake dening masyarakat, yaiku anane owah-owahane
kabudayan kasebut bisa mikuwati, ngapiki, apa malah ngrusak lan ngganggu TJP kasebut.

Panliten iki nggunakake ancangan kualitatif, yaiku panliten kang nduweni maksud kanggo mangerteni
fenomena ngenani apa kang dialami dening subjek panliten, kanthi holistik lan kanthi cara dheskripsi sajrone wujud
tetembungan lan basa, kang alamiah lan nggunakake maneka warna metode alamiah. Metodhe kang digunakake yaiku
metode observasi, metode wawancara, rekaman, lan metode dhokumentasi. Teknik pangumpulane dhata kang
digunakake yaiku langkah-langkah utawa tata carane nindakake observasi, wawancara, rekaman, sarta dhokumentasi.
Tata carane ngolah lan nganalisis dhata yaiku ngumpulake dhata kang wis ana, milah lan milih dhata, nglasifikasikake
lan nganalisis dhata karo panliten, ngandharake dhata adhedhasar uderane panliten, lan menehi dudutan saka asiling
panliten.

TJP ditindakake dening masyarakat jalaran, (1) mujudake tradhisi warisan, (2) mujudake karakter lan sipate
masyarakat Jawa, lan (3) TJP minangka sarana kanggo ngibadah. Uba rampene awujud menyan madu lan dupa, jeruk
pecel, tebu ireng, warangan, minyak wangi, gunungan, lan berkat. Tata lakune yaiku diwiwiti saka pusaka digawa
menyang makam Ki Ageng Ngaliman, arak-arakan, digawa menyang papan panjamasan, sambutan-sambutan,
panyerahan pusaka, tontonan, panyerahan pusaka lan wayang marang mranggi, jamasan pusaka, andum gunungan, lan
slametan. Uba rampe lan tata laku kasebut nduweni makna kang luhur kang disimbolake ing wujud barang, panganan,
lan tumindak. TJP nduweni piguna, yaiku (1) minangka sistem proyeksi, (2) piranti kanggo ngesahake pranata-pranata
lan lembaga kabudayan, (3) sarana pendhidhikan ing babagan agama, babagan tata karma, lan babagan sosial, lan (4)
piranti kanggo meksa lan ngawasi norma. TJP biyen lan saiki tamtune wis beda jalaran masyarakat minangka
panyengkuyunge TJP kasebut uga wis beda. Saliyane iku, uga kerana majune jaman saiki ndadekake kabudayan kasebut
asipat dinamis lan ora bisa uwal saka owah-owahan. Beda-bedane TJP biyen lan saiki iku bisa dideleng ing babagan uba
rampe, tata laku, lan piranti panyengkuyunge. Faktor saka jero kang njalari owah-owahane TJP yaiku discovery lan
invention, dene faktor saka jaba yaiku difusi lan akulturasi. Dampak owah-owahane TJP bisa mikuwati, ngapiki,
nanging uga malah ngrusak lan ngganggu TJP kang wis lumaku suwe.



Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

PURWAKA
Alasane Panliten

Saben masyarakat lan bangsa ing donya iki
nduweni kabudayan, sanadyan wujud lan warnane beda-
beda saka masyarakat lan bangsa siji lan sijine,
kabudayan kanthi cetha nggambarake pepadhane kodrate
manungsa saka maneka warna suku, bangsa, lan ras
(Maran, 2007:15). Manungsa ora mungkin urip kanthi
kapisahake saka kabudayane, amarga kabudayan
minangka tuntutan kang hakiki saka jati dhirine
manungsa sawutuhe. Kabudayan iku minangka tiyang
kanggo ngedhegake bangunan panguripane manungsa lan
masyarakat. Minangka tiyang, kabudayan menehi dhasar
tumrap aspek panguripane manungsa lan masyarakat.
Manawa landhesan kasebut rubuh, mula uga bakal rubuh
bangunan panguripane manungsa lan masyarakat
panyengkuyunge.

Manungsa kanthi nganggo akal lan pamikire,
manungsa bisa ngolah samubarang lan ditrepake sajrone
panguripane. Kabudayan manggon ana ing panggonan
kang paling punjer sajrone tatanan uripe manungsa.
(Maran, 2007:15). Minangka punjer saka tatanan uripe
manungsa kang menehi nilai lan makna, kabudayan uga
nduweni konsep. Miturut  Koentjaraningrat (1987:2)
konsep kabudayan dumadi saka pitung perangan, kang
uga diarani unsur-unsur universal saka kabudayan.
Unsur-unsur universal kasebut uga minangka isi saka
sakabehane kabudayan kang ana ing donya iki, yaiku (1)
sistem religi lan upacara agama, (2) sistem lan organisasi
kemasyarakatan, (3) sistem kawruh, (4) basa, (5)
kesenian, (6) sistem pangupajiwa, lan (7) sistem
teknologi lan prabotan.

Salah siji saka unsur-unsur kabudayan kang
universal kasebut yaiku sistem religi lan upacara agama
kang nduweni sesambungan karo bab kapitayan kang
diugemi dening manungsa. Tumrape masyarakat Jawa,
kapitayan kasebut diarani mistik kejawen lan nglairake
maneka warna tradhisi Jawa. Miturut Endraswara
(2006:75) mistik kejawen utawa agama Jawa iku
dilandhesi karo sikep lan solah bawa kang kalebu mistik,
nanging punjere tetep marang Gusti. Ing mistik kejawen
kasebut, Gusti yaiku sumber anugerah, dene roh leluhur
lan kakuwatan utawa kasekten kasebut amung sarana
utawa panglantar wae kanggo mujudake anugerah kang
diarep-arepake saka Gusti. Punjere agama kasebut
kawujudake saka ritual-ritual slametan kang dilarasake
karo adat istiadate wong Jawa kang tansah nyuwun
berkah lan keslametan sajrone napaki uripe. Tuladhane
yaiku tradhisi kang dilakoni sesambungan karo bersih
desa. Tumrape masyarakat Jawa, bab kasebut wigati
saengga kudu kanthi tradhisi tartamtu. Tujuwane bersih
desa yaiku supaya desane slamet lan dilirwakake saka
bebaya.

Bersih desa kang dianakake dening masyarakat
tamtune nduweni tatacara tartamtu miturut tradhisi kang
diwarisake para leluhure wiwit jaman biyen. Salah
sawijine wujud saka bersih desa yaiku tradhisi jamas
pusaka (TJP). TIP mujudakake samubarang kang kudu
dipengeti kanthi upacara tartamtu amarga minangka
adicara kang nganut sistem religi utawa kapitayan kang
isih diugemi dening masyarakat. Pusaka minangka

paninggalane leluhur desa lan minangka warisan kudu
dijaga lan dirumat kanthi apik, jalaran diprecaya pusaka
kasebut ora suwung tegese ana panunggune lan uga
nduweni kasekten kang mistik. Mula saka iku, ing sasi
Sura masyarakat Jawa mligine ing desa Ngliman
nganakake TJP lan slametan. Tujuwane dianakake TJP
yaiku wujud panyuwunan marang Gusti lumantar pusaka
Kyai Kembar kang diwarisake dening Ki Ageng
Ngaliman, supaya Desa Ngliman tansah makmur lan
subur, para warga uga diwenehi kaslametan lan tinebih
saka sakabehe kala. .

TJP dumadi saka tata laku lan uba rampe. Tata
laku lan uba rampe kang dianggo kasebut tumrape
masyarakat modheren dirasa aneh utawa asing. Bisa uga
kanggone masyarakat Jawa dhewe ana kang durung
mangerteni apa kang dikarepake saka tata laku lan uba
rampe nalikane tradhisi kasebut dianakake. Akeh
pitakonan-pitakonan saka masyarakat Jawa dhewe,
mligine para kawula mudha ngenani bab kasebut. Kena
apa kok kudu ana TJP, tata laku lan uba rampe sajrone
TJP kasebut maknane apa, pigunane TJP iku apa, lan
pitakonan-pitakonan liyane. Mula saka iku, bab iki dadi
narik kawigaten kanggo nliti makna lan piguna kang ana
sajrone tata laku lan uba rampe TJP.

Kanggo ngudhari makna kang ana sajrone tata
laku lan uba rampe ing TJP, mula disambungake karo
kapitayan lan falsafah Jawa. Miturut Dawami (sajrone
Endraswara, 2006: 8) pamikire masyarakat Jawa iku ora
bisa uwal saka kapitayan ngenani bab-bab tartamtu, lan
ngutamakake bab kang mistik. Masyarakat Jawa luwih
mrecayani dongeng-dongeng sakral lan kanthi turun-
temurun nganti dadi folklor Jawa kaya kang dibeberake
dening Danandjaja. Folklor yaiku saperangan kolektif
yaiku masyarakat, klompok, komunitas utawa liya-liyane
kang sumebar lan diwarisake kanthi cara turun tumurun,
ing antarane kolektif kang jinise apa wae, nganggo
tradhisi kang beda, kanthi wujud lisan utawa tuladha
sarana nganggo solah bawa utawa isyarat utawa piranti
kanggo pangeling-eling (Danandjaja, 1984:1-2).

Andharane Danandjaja kasebut uga disengkuyung
dening karaktere masyarakat Jawa dhewe, yaiku
Masyarakat Jawa uga gumantung karo nasib kang wis
dibarengi karo wusaha, kamangka sajrone laku
panguripane dilarasake karo tatanane manungsa lan
donya ana ing sakiwa tengene. Bab iku selaras karo
pamawase - Zoetmulder (sajrone Endraswara, 2006: 43)
yen falsafah Jawa iku luwih nengenake laku kanggo
nggayuh tujuwan urip kanthi sampurna.

TJP wis ana wiwit jaman biyen nganti saiki,
nanging TJP ing jaman mbiyen lan saiki tamtune ana
bedane. TJP minangka sawijine kabudayan Jawa ora bisa
uwal saka owah-owahane kabudayan. Owah-owahane
TJP dipangaribawani dening maneka warna faktor. Mula,
ing panliten iki uga ngudhari bab owah-owahane TIJP,
awit tradhisi iki uga mujudake kabudayan kang dinamis
lan ora bisa uwal saka owah-owahan.

Adhedhasar andharan kasebut, saka panliten iki
dikarepake masyarakat Jawa luwih mangerteni makna
kang kinandhut sajrone tradhisi-tradhisi Jawa saengga
masyarakat Jawa bisa ngugemi lan ngleluri tradhisi
kabudayane kanthi luwih jero, ora mung ngakoni lan



Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

nglakoni nanging nyatane ora mangerteni makna lan
pigunane. Saliyane iku, panliten iki uga kanggo
mangerteni  kepriye = owah-owahane TJP  amrih
masyarakat bisa ngugemi lan nglestarekake tradhisi
kasebut lan tumata kanthi apik.

Underane Panliten
Ing ngisor iki bakal kaandharake undere panliten
yaiku

1) Kena apa masyarakat Jawa mligine ing Desa
Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk
nindakake TJP?

2) Kepriye uba rampe, tata laku, lan maknane sajrone
TJP ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan,
Kabupaten Nganjuk?

3) Apa pigunane TJP ing Desa Ngliman, Kecamatan
Sawahan, Kabupaten Nganjuk?

4) Kepriye owah-owahane TJP ing Desa Ngliman,
Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk?

Ancase Panliten
Adhedhasar underane panliten, ancase panliten

ana ing ngisor iki.

1) Ngandharake alasan anggone nindakake TJP.

2) Ngandharake tata laku lan uba rampe sarta maknane
sajrone TJP.

3) Ngandharake pigunane TJP.

4) Ngandharake owah-owahane TJP kang dumadi ing
Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten
Nganjuk.

Paedahe Panliten

1) Panliten iki kanggone pamarentah yaiku minangka
sarana aweh sumbang kawruh ngenani kabudayan
bangsane, lan upaya kanggo mujudake pambudayane
budaya kang diwarisake dening para leluhur. Kanthi
melu ngangkat, ngrembakake sarta ngramekake TJP,
bisa ndadekake jati dhiri kang kuwat tumrap
masyarakate. Pamarentah uga melu bombong atine
amarga masyarakate pranyata kanthi setya isih
ngugemi TJP minangka jati dhiri bangsane.

2) Kanggone masyarakat, panliten iki bisa nuwuhake
rasa solidaritas, gotong-royong, tulung-tinulung,
karukunan, lan kasalarasan @ alam, ~ saengga
masyarakat bisa ngugemi lan ngleluri tradhisi
kabudayane kanthi luwih jero.

3) Kanggone generasi tuwa, panliten iki bisa nuwuhake
rasa tanggung jawab yaiku njaga warisan leluhure,
lan mulangake tradhisi kang wis turun-tumurun
kasebut marang para generasi mudha amrih tansah
ngrembaka, sarta menehi patuladhan kang becik
marang generasi mudha kanthi ngetrepake nilai-nilai
luhur kang ana ing TJP sajrone panguripane.

4) Kanggone para generasi mudha, panliten iki menehi
ngerti ngenani nilai-nilai kang luhur sajrone TJP
kasebut, lan nyadharake generasi mudha kepriye
wigatine njaga, lan ngurmati, sarta ngregani
warisan budaya bangsa, saengga generasi mudha
kasebut ora nyepelekake tradhisi kang wis ana wiwit

jaman biyen, ora ngrusak alam lan tansah njaga
kasalarasane.

Masyarakat lan Kabudayan

Manungsa yaiku makhluk kang urip kanthi
mbentuk klompok. Maneka warna sipat lan solah bawane
manungsa ora disebabake karo ciri-ciri ras, nanging
disebabake klompok-klompok panggonane manungsa iku
srawung, lan cecaturan. Anane maneka warna wujud
klompok-klompok manungsa kang manunggal diarani
masyarakat.

Kabudayan miturut Koentjaraningrat (2009:
144) bisa ditegesi sakabehe sistem kawruh, tumindak lan
asil karyane manungsa sajrone panguripane minangka
makhluk sosial, lan didadekake duweke manungsa iku
dhewe kanthi cara sinau. Bab kasebut nuduhake meh
kabeh tumindake manungsa iku bisa diarani kabudayan,
amarga mung sethithik wae tumindake manungsa sajrone
panguripane iku ora prelu dibiyasakake kanthi cara sinau,
yaiku mung saperangan tumindak kanthi nganggo
nalurine. Tuladhane, yaiku manungsa mlaku ora mung
manut wujud awake wae kang wis ditemtokake wiwit
lair, nanging yen kepengin cara mlakune iku kaya
prajurit, modhel, pragawan utawa pragawati, lan liya-
liyane kudu disinaoni luwih dhisik. Mula, kabudayan lan
tumindake kabudayan yaiku sakabehane tumindak kang
kudu dibiyasakake dening manungsa kanthi cara sinau
(Koentjaraningrat, 2009:145).

Cundhuk karo katrangan kasebut, cetha yen
antarane manungsa lan kabudayan iku nduweni
sesambungan kang rumaket, amarga minangka dadi
manungsa ora liya uga minangka bageyan saka asile
kabudayan iku dhewe. Meh kabeh tumindake manungsa
iku minangka asil kabudayan, kejaba tumindak kang
asipat naluriah wae (Tumanggor, 2010: 20). masyarakat
Jawa uga bisa diarani masyarakat, jalaran uga nduweni
klompok-klompok saka suku, ras lan bangsa. Masyarakat
Jawa kasebut uga mujudake masyarakat kang nduweni
jati dhiri kang raket banget karo budayane, yaiku saka
tumindake, basane, lan kabudayane. Salah siji kabudayan
Jawa yaiku tradhisi, kayata TJP kang isih diugemi wiwit
jaman biyen nganti saiki dening masyarakat. Manungsa
minangka panyengkuyunge kabudayan tetep nganakake
lan ngrembakake kabudayan kasebut.  Sajrone
masyarakat, kabudayan -iku ‘bisa urip, owah, lan
ngrembaka - (Sukarman, 2006: 36). Mula, TJP isih
ngrembaka jalaran saka masyarakate kang isih ngugemi
tradhisi kasebut.

Kabudayan Jawa lan Owah-owahane Kabudayan

Wujud lan warnane kabudayan Jawa iku beda-
beda saka masyarakat lan bangsa siji lan sijine, nanging
kabudayan kanthi cetha nggambarake pepadhane kodrate
manungsa saka maneka warna suku, bangsa, lan ras
(Maran, 2007:15). Manungsa ora mungkin urip kanthi
kapisahake saka kabudayane, kalorone nduweni
sesambungan kang rumaket. Tuladhane, yaiku TJP kang
isih diugemi dening masyarakat Jawa. TJP minangka
bageyan saka acara bersih desa kang wis turun-tumurun
dianakake kanthi ngganggo tata cara tartamtu



Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

Tata carane masyarakat kanggo nindakake
kabudayan kasebut, maneka warna. Nanging sakapik-
apike kabudayan, iku ora ana kang sipate statis utawa
tetep. Kabudayan mujudake bab kang dinamis saengga
ora bisa uwal saka owah-owahan. Owah-owahane
kabudayan iku ora mesthi cepet, nanging ana kang suwe.
Miturut Maran (2007: 50-52) owah-owahane kabudayan
iku krana limang prekara, yaiku (1) faktor kahanan utawa
lingkungan alam, (2) anane kontak karo masyarakat kang
nduweni norma, nilai, lan teknologi kang beda, (3)
discovery (panemuan) lan invention (reriptan kang
anyar), (4) masyarakat ngadhopsi utawa njupuk
kabudayan liya, lan (5) bangsa nganakake modifikasi
kanthi ngadhopsi kawruh lan kapitayan kang anyar.

Sukarman (2006: 38) uga ngandharake yen owah-
owahane kabudayan bisa amarga faktor saka njaba uga
bisa faktor saka njero. Faktor saka njero kayata discovery
lan invention, dene faktor saka njaba yaiku bisa saka
proses difusi, akulturasi, lan asimilasi. Owah-owahane
kabudayan miturut Sukarman (2006: 37) kaperang dadi
telung tahap, yaiku (1) tahap selektif, ing tahap iki
nyaring kabeh kabudayan kang mlebu nganggo
sawijining pranatan tartamtu, mung unsur sing cundhuk
wae dijupuk, (2) tahap adaptif, sawise nyaring lan njupuk
unsur-unsur kang dianggep cundhuk, unsur kasebut
diselarasake lan diadaptasi karo kabudayan kang lawas,
(3) tahap akulturasi, yaiku nyampur lan nyawijekake
antarane kabudayan anyar lan lawas. Andharan kasebut
salaras karo pamawase Shoemaker (sajrone Soekarman,
2006: 37) kang nambahake owah-owahane kabudayan,
yaiku kanthi (1) invensi, yaiku nyipta lan ngrembakake
panemu anyar, (2) difusi, yaiku nyebarake panemu anyar
marang sistem sosial, (3) konsekuensi, owah-owahan
kang dumadi ing sistem sosial minangka anane
pengadaptasian utawa panolakan inovasi.

Konsep Folklor

Folklore yaiku saperangan kolektif  yaiku
masyarakat, klompok, komunitas utawa liya-liyane kang
sumebar lan diwarisake kanthi cara tutun-temurun, ing
antarane kolektif kang jinise apa wae, nganggo tradhisi
kang beda, kanthi wujud lisan utawa tuladha sarana
nganggo solah bawa utawa isyarat utawa piranti kanggo
pangeling-eling (Danandjaja, 1984:1-2).

Folklor nduweni tetenger kang mligi, kayata 1)
asipat lisan, 2) sipate tradhisional, 3) “ada” utawa ana
sajrone versi-versi kang beda, 4) biyasane nduweni
rumus utawa pola, 5) ora dingerteni sapa kang nyiptakake
utawa anonymous, 6) nduweni piguna sajrone paguripane
kolektif kang nduweni, 7) sipate pra-logis, 8) diduweni
bareng-bareng utawa kolektif, lan 9) asipat polos utawa
spontan.

folklor Indonesia dadi telung kelompok, yaiku 1)
Folklor lisan, kayata: basa rakyat, ungkapan tradhisional,
puisi rakyat, pitakonan tradhisional, crita prosa, nyanyian
rakyat; 2) Folklor saperangan lisan, kayata: kaprecayan,
dolanan lan hiburan, teater, tari, adat, upacara, pesta
rakyat; lan 3) Folklor dudu lisan, kayata: arsitektur,
kerajinan tangan, busana, obat, alat musik, panganan,
inuman, lan sapanunggale.

TJP bisa digolongake ing jinising folklor
saperangan lisan. TJP kalebu folklor saperangan lisan
amarga sajrone tradhisi kasebut ana katrangan kang
asipat lisan saka masyarakat sarta simbol-simbol kang
nduweni makna tartamtu. Saliyane iku, uga adhedasar
saka kaprecayaning bebrayan sing diwujudake kanthi
upacara tradhisi sing wis dadi pakulinane bebrayan

panyengkuyunge.

Konsep Tradhisi
Tradhisi yaiku adat kabiyasan kanthi turun-

tumurun saka para leluhure kang isih ditindakake dening
masyarakat (Moeliono, 1990: 959). panliti kanggo golek
dhata tindak tutur pamit ing masyarakat Desa
Macanbang, kecamatan Gondang Tulungagung.

Poerwadarminta (1976:1088) uga ngandharake
tradhisi yaiku sakabehing samubarang sing kaya dene
kayakinan, pakulinan, lan sapiturute kang diwarisake
dening para leluhur. Tuladhane, upacara adat kang ana
sesambungane karo kayakinan lan kaprecayan karo
pamujan leluhur. Upacara adat kasebut isih kajaga lan
biyasane dianakake masyarakat supaya bisa slamet lan
dilirwakake saka bebaya.

Makna Simbolis

Sajrone upacara tradhisi lan adat kang dilakoni
dening masyarakat Jawa akeh makna sumirat kang
gegayutan karo filsafat Jawa. Sakabehane tata laku, unen-
unen, uba rampe utawa sesajen kang ana sajrone upacara
tradhisi lan adat kasebut ngemu makna filosofis kanggo
panguripaning bebrayan Jawa. Simbol utawa pratandha
kang ana sajrone uba rampe, tata laku lan liya-liyane iku
kudu ditapsirake lan dipahami kanthi bener lan pener.
Mula, anggone napsirake lan mangerteni sakabehing
simbol utawa pratandha kasebut digunakake teori
semiotik.

Luxemburg (1992: 44) ngandharake semiotik
minangka ilmu kang ngandharake babagan simbol lan
pratandha. Tembung semiotik asale saka basa Yunani
yaiku semion (pratandha) kang tegese ilmu kang nynaoni
sistem pratandha lan pralambang, sistem lambang sarta
proses pralambangan (Luxemburg, 1992: 44). Pierce
(sajrone Luxemburg, 1992: 46) ngandharake yen faktor-
faktor kang nemtokake anane tandha, yaiku (1) tandha
kuwi dhewe, (2) bab kang ditandhani, lan (3) sawijining
tandha anyar kang dumadi ing batine panampa. Saliyane
tandha, semiotik uga nyinaoni babagan pralambang
utawa simbol.

Konsep Fungsi

Miturut Bascom (sajrone Danandjaja,1984:19)
pigunane folklor iku ana papat, ing antarane, yaiku (1)
minangka sistem proyeksi, (2) minangka piranti
ngesahake pranata-pranata lan lembaga kabudayan, (3)
minangka piranti pendhidhikan kanggo anak, (4)
minangka piranti kanggo meksa lan ngawasi amrih
norma-norma sajrone masyarakat tetep diugemi anggota
kolektife.

Piguna folklore kapisan, yaiku minangka sistem
proyeksi nuduhake folklor kasebut bisa nggambarake
angen-angene folk apa ora. Minangka sistem proyeksi



Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

kayata ing tradhisi tartamtu yaiku nyuwun kaslametan lan
bisa ngolehake asil ngenani samubarang kang gedhe.
Piguna kaloro, yaiku ngesahake wektu , uba rampe, lan
tata laku kang wis ditemtokake. Piguna katelu yaiku kang
ana sesambungane karo bab pendhidhikan, bisa kanthi
proses sosialisasi, agama, lan liya-liyane. Dene piguna
kapapat, yaiku kanggo menehi norma kang bisa arupa
sanksi moral, sosial, dikucilake lan sapanunggale.

Lelandhesan Teori

Lelandhesane teori yaiku saperangan teori kang
digunakake kanggo nintingi bab sajrone obyek panliten
kang arupa wujud, makna, piguna lan owah-owahane
kabudayan. Lelandhesan teori digunakake supaya
andharan sajrone panliten tansah lumaku adhedhasar
konsep kang wis tumata. Mula saka iku, landhesan teori
wigati digunakake tumrap panliten TJP ing Desa
Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk.

Teori kapisan, yaiku nganggo teori folklor kang
diandharake dening Danandjaja kanggo nintingi wujude
TJP. Folklor kaperang dadi telu yaiku (1) folklor lisan,
(2) folklor saperangan lisan, (3) folklor dudu lisan. TJP
kalebu folklor saperangan lisan jalaran TJP kasebut
minangka folklor kang wujude kacampuran karo unsur
lisan lan unsur dudu lisan. TJP kacampuran unsur lisan
jalaran tata laku anggone nindakake TJP wis dadi
kesepakatane anggota-anggota kolektife, kayata kepriye
tata carane, nemtokake tanggal lan aturan sajrone TJP,
syarat-syarat lan bab kang wigati sajrone nindakake TJP
kasebut. TJP uga sesambungan karo bab kapitayan kang
mistik lan tradhisi kang diwujudake nganggo ritual uga
anggone nindakake tradhisi kasebut nggunakake mantra-
mantra kang pocapane nganggo lisan. TJP uga
kacampuran unsur dudu lisan jalaran ing TJP kasebut
nggunakake uba rampe, pusaka, kirab lan liya-liyane
kang wujude ora lisan nanging uga diwulangake kanthi
cara lisan.

Kapindho, kanggo nintingi babagan makna kang
kinandhut sajrone TJP nggunakake teori semiotik saka
Pierce. Ing teorine Pierce ngandharake faktor-faktor
kanggo nemtokake tandha, yaiku (1) tandha iku dhewe,
(2) bab kang ditandhani, lan (3) sawijining tandha anyar
kang dumadi ing batine panampa.

Katelu, kanggo nintingi fungsi nggunakake konsep
Bascom ngenani fungsi kabudayan. Konsep fungsi
kasebut digunakake kanggo nintingi pigunane TJP
kanggone masyarakat Jawa. Fungsi kabudayan kasebut
dumadi saka patang fungsi folklor, yaiku (1) minangka
sistem proyeksi, (2) minangka piranti ngesahake pranata-
pranata lan lembaga kabudayan, (3) minangka piranti
pendhidhikan kanggo anak, (4) minangka piranti kanggo
meksa lan ngawasi amrih norma-norma sajrone
masyarakat tetep diugemi anggota kolektife.

Kapapat,  konsep ngenani  owah-owahane
kabudayan kang diandharake nggunakake panemune
Koentjaraningrat lan ~ Sukarman. = Owah-owahane
kabudayan diperang dadi telu yaiku tahap selektif, tahap
adhaptif, lan tahap akulturasi. Faktor-faktor kang njalari
anane owah-owahane kabudayan kasebut amarga anane
faktor intern utawa faktor saka jero, kayata discovery, lan
invention, dene faktor ekstern utawa faktor saka jaba

yaiku kayata difusi, akulturasi, lan asimilasi. Saliyane
iku, uga dijlentrehake ngenani dampak owah-owahane
TJP kang ditindakake dening masyarakat.

METODHE
Ancangan Panliten

Panliten ngenani Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa
Ngliman Kecamatan Sawahan Kabupaten Nganjuk iki
arupa panliten kualitatif. Metode kualitatif kapilih jalaran
masalah sajrone panliten asipat holistik, kompleks,
dinamis utawa owah, lan nduweni makna, saengga ora
mungkin dhata ing kahanan sosial kasebut ditliti nganggo
metode kuantitatif. Saliyane iku, panliti uga nduweni
maksud mangerteni kahanan sosial kanthi jero, nemokake
tatanane, panemu lan teori.

Metode kang digunakake kanggo nliti ngenani
kabudayan luwih trep nganggo panliten kualitatif, amarga
jinis panliten kasebut nlisiki lan nggoleki kanthi luwih
jeru ngenani masalah tinimbang wangsulane kang bisa
didudut kanthi cara umum. Panliten kualitatif luwih
ngutamakake daya pangaribawa antarane panliti lan
responden panliten. Panliti mangerteni yen ing panliten
kualitatif ora mungkin nggawe generalisasi utawa
dudutan saengga panliti kudu nggoleki pangertene
masalah kang ditliti kasebut kanthi luwih jeru, lan bisa
njlentrehake konteks lan kahanan sosial kang ditliti
(Kuntjara, 2006:5).

Papan Panliten

Kanggo nemtokake papan minangka latar kajian
saliyane dilebokake sajrone kerangka teoritik kang dikaji,
uga dilandhesi karo tetimbangan kanti teknis
operasionale. Miturut Marshall lan Rossman (sajrone
Sudikan, 2001:75-76) ngandharake tetimbangan kang
utama yaiku bisa orane latar kasebut dileboni lan dikaji
kanthi luwih jero. Kapindho, latar kajian kasebut menehi
kalodhangan kang nguntungake kanggo diamati maneka
warna prosese, yaiku pawongan, organisasi, kegiyatan,
lan interaksi, lan struktur sosial kang dadi perangan saka
masalah panliten kang dikaji. Katelu, latar kajian kasebut
bisa nggawe panliti meranake perane kanthi trep saengga
panliti bisa nggondheli panlitene lan bisa teka ing papan
panliten kapan wae nalika diperlokake. Kapapat, latar
kajian nduweni satuan utawa kelompok kang menehi
peluang kang dioleheke kaya kualitas data lan kredibilitas
kajian.

Kanthi nggatekake faktor-faktor kasebut panliti
netepake papan panliten kang dianggep bisa ngayahi
tuntutan kasebut. Kapisan, panliti milih Desa Ngliman
Kecamatan Sawahan Kabupaten Nganjuk amarga TJP
sajrone panliten kasebut pancen dianakake ing Desa
Ngliman Kecamatan Sawahan Kabupaten Nganjuk.
Kapindho, panliti bisa nliti maneka warna proses sajrone
TJP, masyarakate kang uga aktif melu nyengkuyung TJP,
anane organisasi, kegiyatan lan interaksi kanggo
ngramekake TJP kasebut. Katelu, panliti bisa kapan wae
mara menyang papan panliten kasebut kanthi kepenak
anggone nekani, jalaran masyarakat desa Ngliman isih
mrecayani kakuwatan magis kang ana sajrone TIJP.
Kapapat, TJP isih aktif dianakake sajrone acara bersih
desa ing Desa Ngliman.



Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

Sumber Dhata lan Dhata Panliten

Dhata minangka perangan saka panliten. Kanthi
anane sumber dhata lan dhata, panliten TJP bisa
kabuktekake kanthi konkret. Sumber dhata sing utama
ing panliten kualitatif yaiku tata lakune TJP, saluwihe
yaiku dhata tambahan kaya dene dhokumen, lan
sapanunggale. Sumber dhata panaliten iki adicara TJP lan
uga saka foto-foto nalika TJP dianakake nalika tanggal
11 November 2013.
Dhata sing digunakake ing panliten TJP yaiku arupa
tetembungan, ukara rerangkene asil saka wawancara karo
informan. Informan yaiku pamicara asli sing crita utawa
ngandharake kanthi mbaleni tembung-tembung, frase, lan
ukara sajroning basa utawa dialek minangka model imitasi
lan sumber informasi.

3.4 Instrumen Panliten

Ing panliten kualitatif iki, panliti kang dadi
instrumen utawa minangka pelaku panliten saka wiwit
nganti pungkasan panliten sing diwujudake ing laporan
panliten (Sugiyono, 2011: 222).

Panliten TJP iki minangka panliten lapangan, mula
panliti nggunakake alat bantu piranti-piranti kanggo
nyathet utawa nulis, ngrekam lan nyimpen dhata asil
panliten, supaya dhatane ora ilang lan asil saka panlitene
kasebut bisa kabuktekake.

Piranti-piranti sing lumrah digunakake kanggo
nggolek dhata ing antarane yaiku:

1) Alat rekam utawa alat-alat recording (handphone
utawa fape recorder), kanggo ngrekam swarane
informan.

2) Pulpen lan buku kanggo nulis utawa nyathet bab kang
wigati nalika nindakake panliten.

3) Daftar pitakonan kanggo para informan. Panliti
sadurunge nindakake wawancara becike nyusun
dhaptar pitakonan luwih dhisik minangka pedoman
ing lapangan. Pitakonan-pitakonan kasebut sipate ora
tetep, bisa ngalami owah-owahan manut karo
kahanan kang ana ing lapangan. Kamera digital
kanggo njupuk gambar kang gegayutan karo panliten.

4) Kamera digital kasebut bisa ngasilake gambar, foto,
utawa video. Gambar lan foto kasebut minangka
sumber dhata tambahan kanggo panliten kualtatif
(Moloeng, 2011:162). Nggunakake gambar utawa
foto kanggo njangkepi panlitene cetha nduweni
piguna kang gedhe.

Tata Carane Ngumpulake Dhata

Tata cara ngumpulake dhata minangka tahap kang
paling wigati sajrone panliten, marga tujuwan utamane
saka panliten yaiku mikolehakake dhata (Sugiyono,
2011:224). Dhata panliten iki yaiku saka asiling
observasi saka tata laku lan tumindaking TJP. Saliyane
iku, uga saka rekaman asiling wawancara karo
narasumber lan foto-foto adicara TJP ing Desa Ngliman
Kecamatan Sawahan Kabupaten Nganjuk. Metode sing
digunakake yaiku kanthi nggunakake teknik nyemak lan
ngrungokake,  observasi  partisipatif, =~ wawancara
terstruktur, dhokumentasi kanthi ngumpulake dhata-dhata
kang awujud foto-foto, gambar-gambar ngenani desa

Ngliman, dhokumen profil desa, lan teknik rekaman
nalika wawancara karo informan.

Tatacarane Nganalisis Dhata

Panliten kualitatif mujudake panliten lapangan
sing dilakoni dening panliti wiwit saka golek dhata nganti
purnaning panliten. Panliten iki nggunakake tata cara
nganalisis dhata kang diandharake dening Sudikan

(2001:80), yaiku 1) open coding, jroning panliten kang

ditliti dikarepake bisa golek dhata sakakeh-akehe, 2)

axial coding, jroning panliten merang-merangake dhata

miturut kategori kang wis ditemtokake, 3) selektive
coding, nintingi dhata kang kalebu kategori inti lan
disambungake karo liyane supaya mujudake dudutan.

Tahapane yaiku:

1) Panliti ngumpulake dhata kang wis ana, yaiku panliti
ngumpulake dhata-dhata arupa asile observasi,
kayata rekaman wawancara karo informan-informan,
cathetan nalikane nindakake wawancara, dhokumen-
dhokumen profil desa, sarta foto-foto adicara puncak
TJP

2) Panliti milah lan milih dhata, yaiku panliti merang-
merangake dhata-dhata kang wis diolehake. Dhata
endhi sing kalebu wujud, kalebu makna, lan
pigunane, sarta owah-owahane TJP.

3) Panliti kudu bisa nglasifikasikake dhata, yaiku
kanggo milah lan milih dhata adhedhasar masalah-
masalah kang ana ing undering panliten, yaiku
wujud, makna, piguna lan owah-owahane TJP.

4) Sawise telung tahap mau, panliti banjur nganalisis
dhatane, yaiku sawise dhata diklasifikasi, dhata
dipisahake miturut masalah sing arep ditliti, banjur
data wis cepak dianalisis nganti dadi draf laporan.

ASILING PANLITEN
4.1 Kahanan Desa Ngliman

Desa Ngliman minangka salah sijine desa kang ana
ing kecamatan Sawahan, kabupaten Nganjuk. Desa
Ngliman dumunung sawetara 30 km saka kabupaten
Nganjuk lan sawetara 5 km saka kantor kecamatan
Sawahan mangidul.

Desa Ngliman uga nduweni wates kang cetha karo
desa liyane. Ing sisih lor wewatesan karo desa Sawahan,
ing sisih kulon wewatesan karo desa Bendolo lan
Sawahan, ing sisih kidul wewatesan karo alas gunung
Liman, lan ing sisih wetan wewatesan karo desa Bareng.

Desa Ngliman jembare 285 hektar lan diperang
dadi patang dhusun, yaiku dhusun Ngliman, Bruno,
Kemukus, lan Gimbal. Dhusun-dhusun kasebut uga isih
diperang dadi pirang-pirang dhukuh. Dhusun Ngliman
diperang dadi patang dhukuh, yaiku dhukuh Krajan,
Gilis, Tamanan, lan Ndhukuh. Dhusun Bruno kaperang
dadi rong, dhukuh yaiku dhukuh Plumpung lan Bruno.
Dhusun Kemukus mung siji lan ora ana dhukuhe, dene
dhusun Gimbal kaperang dadi limang dhukuh, yaiku
dhukuh Gimbal, Plumpit, Jati, Gerdhon, lan Ngadiyasa.
Desa Ngliman uga diperang dadi 34 RT lan 7 RW.
Wilayah desa Ngliman akeh kang dianggo wilayah
tetanen, kanggo omahe pendhudhuk, kebon, sarta usaha-
usaha liyane.



Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

4.1.1 Kahanan Alam Desa Ngliman

Desa Ngliman kalebu dhaerah kang manggon ana
ing dataran tinggi, yaiku watara 950 m dhuwure saka
lumahing segara lan manggon ana ing dhaerah ereng-
erenge gunung Liman. Suhu rata-rata ing desa Ngliman
kang watara 20° Celcius kalebu iklim tropis. Kahanan
lemahe lempungan uga kalebu lemah kang subur saengga
akeh lemah kang dianggo olah tetanen, yaiku 182 hektar.

Lemah ana ing desa Ngliman kang jembare ana
285 hektar akeh dianggo dening pendhudhuke kanggo
olah tetanen. Saliyane iku, lemah kasebut uga kanggo
dalan umum watara 7 km, omah pendhudhuk, pasareyan,
lan bangunan umum kayata kantor desa. Lemah kanggo
olah tetanen, kayata sawah watara 85 hektar, kebon
watara 36 hektar, lan pekarangan watara 61 hektar.
Jembare lemah kanggo omahe pedhudhuk watara 101
hektar, pasareyan watara 1 hektar, lan bangunan umum
watara 1 hektar. Mula saka iku, jembare lemah ing desa
Ngliman kasebut akeh kang dianggo olah tetanen dening
pendhudhuke, yaiku watara 182 hektar.

4.1.2 Pendhudhuk Desa Ngliman

Miturut dhata ing taun 2013, desa Ngliman
nduweni cacah pendhudhuk 3858 wong, kaperang saka
1966 wong lanang lan 1892 wong wadon. Cacahe
pendhudhuk lanang luwih akeh tinimbang cacahe
pendhudhuk wadon, bedane nganti 74 wong. Adhedhasar
saben perangan umure, cacahe pendhudhuk lanang uga
luwih akeh tinimbang cacahe pendhudhuk wadon.

Cacahe pendhudhuk ing desa Ngliman meh nganti
4000 jiwa. Sanadyan desa Ngliman kasebut manggon ana
ing dhaerah ereng-erenge gunung, pranyata akeh
pendhudhuk kang manggon ana ing desa Ngliman. Bab
kasebut amarga wilayah desa Ngliman dhewe kalebu
wilayah kang nduweni lemah kang subur, lan akeh kang
digunakake kanggo lemah tetanen. Klompok tanine maju,
uga suhu saben dinane ing desa Ngliman kalebu adhem,
banjur ndadekake maneka warna tetanduran bisa urip
subur lan nduweni kwalitas kang apik.

4.1.3 Sistem Pangupajiwa Masyarakat Desa Ngliman

Pendhudhuk desa Ngliman nduweni sistem
pangupajiwa kang maneka warna. Adhedhasar arsip dhata
pendhudhuk ing taun 2013, sistem pangupajiwa kang
paling akeh yaiku olah tetanen. Bab kasebut lumrah
amarga lemah ing desa Ngliman kagolong lemah kang
subur lan cocog kanggo olah tetanen.

pendhudhuk desa Ngliman akeh-akehe nduweni
sistem pangupajiwa ing olah tetanen, yaiku tani lan buruh
tani. Kahanan geografis lan lemah kang subur ndayani
marang jinis pangupajiwane masyarakat desa Ngliman
kasebut. wong kang nduweni lemah kanggo tetanen lan
buruh tani kang adol tenaga mujudake sesambungan kang
padha-padha mbutuhake lan nguntungake. Dene kang
nduweni pangupajiwa liyane mung sethithik amarga
nyalarasake karo kahanan lan kamampuwane.

Pendhudhuk kang mung lulusan SMP, cacahe
nganti 817 wong. Nomer loro yaiku pendhudhuk kang
tamat SMA, cacahe 776 wong. Dene, yen dibandhingake
karo pendhudhuk kang ora tau sekolah cacahe mung 22
wong, lan pendhudhuk kang tamat SD cacahe 438 wong.

Iku nuduhake yen pendhidhikan ing desa Ngliman kalebu
samubarang kang wigati, saengga akeh pendhudhuke
kang wis sadhar ngenani wigatine pendhidhikan tumrap
masyarakat desane.

4.1.4 Sistem Pendhidhikan Masyarakat Desa
Ngliman
Sistem pendhidhikan wigati banget kanggo

masyarakat amarga minangka sarana kanggo minterake
bangsa. Saya dhuwur pendhidhikane, uga saya gampang
anggone golek pakaryan. Ing desa Ngliman, pawongan
kang nduweni pendhidhikan kang dhuwur, dianggep
nduweni kalungguhan lan drajad kang uga dhuwur.

4.1.5 Kahanan Ekonomi lan Sarana Masyarakat

Desa Ngliman

Miturut arsip desa Ngliman taun 2013, desa
Ngliman dumadi saka 1300 KK (Kepala Keluarga).
Cacahe KK kasebut nuduhake gegambarane pendhudhuk
desa Ngliman kang ora sethithik, mula prelu anggone
ngaweruhi kaya apa kahanan ekonomi lan sarana kang ana
ing desa Ngliman kanggo kasejahteraan pendhudhuke.
Kanggo ngukur lan ngaweruhi kahanan ekonomi ing desa
Ngliman bisa dideleng saka tingkat kasejahteraane
pendhudhuk yaiku saka papan panggonane utawa omahe.
Mula, omahe pendhudhuk ing desa Ngliman diperang
dadi telung bageyan, ing antarane yaiku adhedhasar
temboke, mestere, lan payon kang digunakake. Saliyane
dideleng saka omahe, kanggo ngukur kahanan ekonomine
pendhudhuk desa Ngliman uga bisa dideleng saka aset
ekonomi liyane. Aset ekonomi kasebut bisa didadekake
sarana kanggo nyengkuyung ekonomi lan panguripane
pendhudhuk desa Ngliman.

4.1.6 Sistem Kapitayan Masyarakat Desa Ngliman

Agama yaiku kapitayan kang diprecaya, diakoni
kanthi lisan lan diugemi ing batine manungsa. Agama
minangka samubarang kang dibutuhake dening manungsa
uga minangka pedhoman kanggo nggayuh bebener kang
sejati ana ing sajrone panguripane manungsa.

Miturut Arsip desa Ngliman taun 2013, meh rata
pendhudhuke padha ngenut agama Islam, nanging uga
ana sing ngenut agama liyane, yaiku agama Kristen
nanging cacahe mung ana wong siji. Bab kasebut
disengkuyung kanthi anane papan ngibadah awujud
masjid kanthi cacah 5 lan musholla kanthi cacah 6. Salah
sijine ana sing diarani masjid kuno jalaran tinggalane
leluhur jaman biyen, nganti saiki uga isih kerumat kanthi
apik. Senajan mangkono, nanging masyarakat kang akeh-
akehe ngenut agama Islam iku pranyata uga isih nglakoni
saperangan piwulangan saka agama Hindhu ing jaman
biyen. Nyatane nalika upacara-upacara utawa tradhisi
tartamtu masyarakat isih nggunakake sawernane sesaji.
Piwulangan saka agama Hindhu kasebut pancen
disalarasake karo agama Islam, nanging punjere mung
siji yaiku Gusti kang Murbeng Dumadi.

4.1.7 Gayutane Etnografi lan Tradhisi

Kahanan etnografi desa Ngliman kaya kang diandharake
ing ndhuwur nduweni gegayutan karo tradhisi, mligine
TJP. Kalorone mujudake sesambungan kang raket,



Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

saengga salah sijine bisa ndayani marang sijine, semono
uga suwalike. Masyarakat minangka subjek kang
nindakake lan mbutuhake tradhisi, dene urip lan matine
tradhisi uga gumantung marang masyarakat iku dhewe.

4.1.7.1 Sistem Kapitayan

Masyarakat desa Ngliman akeh sing ngenut agama
Islam, nanging uga isih nglakoni piwulangan saka agama
Hindhu, yaiku kanthi disalarasake karo agama Islam.
Kaya dene TJP, lumrahe awujud siraman pusaka nanging
sajrone uga ana slametan kanthi dzikir lan donga
nganggo basa Arab.

4.1.7.2 Sistem Geografi

Desa Ngliman kalebu dhaerah kang manggon ana
ing ereng-erenge gunung Liman kabupaten Nganjuk.
Suhu rata-rata saben dinane adhem lan kalebu dhaerah
dataran tinggi. Jinise lemah kang ana ing desa Ngliman
yaiku lempungan. Nanging karana manggon ana ing
dhaerah ereng-erenge gunung, mula desa Ngliman
kasebut uga kalebu dhaerah kang rawan longsor.
Kahanan desa Ngliman kang asri lan hawane adhem
cocok banget kanggo tetanen uga isih kalebu dhaerah
Pariwisata. Tradhisi kasebut salah sijine yaiku TJP. TJP
minangka adat, warisan, lan wujud pakurmatan tumrap
leluhur kang mbaureksa desa Ngliman, sarta sarana
kanggo dedonga amrih diwenehi kanugrahan saka Gusti
kanggo kamakmuran desane. Mula, anggone nindakake
TJP kudu temen-temen lan kanthi niat kang apik.

4.1.7.3 Sistem Pangupajiwa

Sistem pangupajiwane masyarakat desa Ngliman
kasebut ana ing bab olah tetanen, yaiku minangka dadi
tani utawa buruh tani. Olah tetananen kasebut uga bisa
ndayani marang pangrembakane TJP. Masyarakat kang
nduweni asiling olah tetanen, nyatane bisa ndayani
marang anane slametan ing TJP kasebut. Tradhisi kasebut
uga isih ngrembaka nganti saiki jalaran masyarakat desa
Ngliman dhewe kang pangupajiwane ana ing bab olah
tetanen. Kanthi TJP kasebut, dikarepake masyarakat bisa
adoh saka a balak lan ama kanggo tanduran lan ama
penyakit.

4.2 Tradhisi Jamas Pusaka

Jamas tegese kramas, dene pusaka, tegese yaiku
barang warisan utawa tinggalan saka leluhure kang
dipundhi-pundhi. Njamasi pusaka bisa diarani ngramasi,
utawa ngresiki pusaka saka teyengan-teyengan. Karana
pusaka kasebut tinggalane leluhur kang mbaureksa desa
Ngliman jaman biyen, mula anane pusaka kasebut ora
mung diumbar wae dening masyarakat lan pinisepuh-
pinisepuh desa Ngliman, nanging uga dirumat kanthi
apik, yaiku kanthi nganakake TJP. TJP lumrahe
ditindakake saben taun pisan, yaiku ing wulan Sura, dina
Jumat Wage utawa bisa diganti dina Senen Wage.

TJP kasebut uga ditindakake minangka adat, lan
wujud pakurmatan tumrap leluhure, sarta wujud dedonga
mring Gusti supaya desa Ngliman iku aman, tentrem, ora
ana masalah, tanemane subur lan panene kasil akeh.
Saliyane iku uga dijupuk turuhane kanggo sawernaning
kepentingan. Bisa kanggo nambani penyakit lan ama

tanduran, lan liya-liyane. Dadi, masyarakat nduweni
panemu yen pusaka tinggalane leluhur kasebut diprecaya
ora suwung, lan nduweni kakuwatan kanggo mbiyantu
sawernane masalah kang ana ing desa Ngliman.

jinis pusaka tinggalane leluhur kang dijamas iku
ana rong jinis, yaiku arupa pusaka lan wayang. Pusaka
kang dijamas yaiku pusaka Kyai Kembar, dene kang
dijamas arupa wayang, yaiku wayang Ki Bondan, Ki
Joko Truno, Ki Panji, Ki Bethik, lan Ki Dhukun.

4.2.1 Jinise Pusaka ing Desa Ngliman

Jinis pusaka tinggalane leluhur kang dijamas iku
ana rong jinis, yaiku arupa pusaka lan wayang. Pusaka
kang dijamas yaiku pusaka Kyai Kembar, dene kang
dijamas arupa wayang, yaiku wayang Ki Bondan, Ki
Joko Truno, Ki Panji, Ki Bethik, lan Ki Dhukun.
Nanging, pusaka sing isih ana saiki mung Kyai Kembar,
dene wayang cacahe ana lima mung Nyai Dhukun dsalini
dadi Ki Dhukun.

4.2.2 Alasane Masyarakat Jawa mligine ing Desa
Ngliman Kecamatan Sawahan Kabupaten
Nganjuk Nindakake TJP

Masyarakat nindakake TJP, jalaran (1) minangka
adat utawa warisan, (2) Mujudake karakter lan sipate
masyarakat Jawa, (3) TJP minangka sarana kanggo
ngibadah.

4.3 Uba Rampe, Tata Laku, lan Maknane sajrone
TJP

TJP minangka salah sawijine adat tradhisi
kabudayan kang kanthi turun tumurun ditindakake dening
masyarakat ing desa Ngliman mligine lan masyarakat
Jawa umume. Wujud saka TJP iku ana uba rampe lan tata
lakune kang sakabehe mono ora mungkin ora ana
maknane. Gandheng wong Jawa iku kerep nengenake
babagan olahing daya cipta, rasa lan karsa, anane TJP
kasebut minangka asil saka pamikire wong Jawa, nyatane
digunakake = kanggo nggayuh kanugerahan lan
sesambungan marang Gustine.

4.3.1 Uba Rampe sajrone TJP

Wujud saka TJP kang kapisan yaiku sawernane uba rampe
kang dibutuhake nalika jamasan. Saka asiling observasi,
lan wawancara, bisa diweruhi yen uba rampe nalika
nindakake jamasan dumadi saka menyan madu, jeruk
pecel, banyu, tebu ireng, warangan, minyak wangi.
Saliyane iku uga ana gunungan lan berkat.

4.3.2 Tata Laku ing TJP

Tata laku kang ditindakake sajrone TJP, yaiku
nyuwun restu Ki Ageng Ngaliman, pusaka diarak, digawa
menyang papan panjamasan, sambutane Pak Lurah lan
Pak Bupati, penyerahan pusaka lan wayang saka
pengarak marang Pak Lurah, Pak Lurah marang Pak
Bupati, Pak Bupati marang Kepala Dinas Pariwisata,
gunungan dilebokake, pusaka lan wayang dijejer,
tontonan Tarian Bondanan lan tradhisi gombak kuncung
kanthi cara simbolis, sambutan Kepala Dinas Wisata,
penyerahan pusaka lan wayang saka Pak Bupati marang



Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

mranggi, jamasan pusaka diwiwiti, pusaka lan wayang
didupani sarta disawabake, diresiki teyengane nganggo
jeruk pecel lan banyu, pusaka lan wayang dituruh
banyune, pusaka dikosoki nganggo tebu ireng banjur
dilapi, diwarangi, lan diminyaki, pusaka lan wayangan
dibungkus lan dipajang sedhela, banjur dibalekake
menyang gedhong pusaka, lan slametan.

4.3.3 Maknane Uba Rampe lan Tata Laku ing TJP

Makna sajrone ubarampe lan tata laku sajrone TJP
iku gegayutan karo olah pamikire masyarakat Jawa utawa
filsafat Jawa. Sistem pamikire masyarakat Jawa kang
luwih nengenake babagan olahing rasa kang tujuwane
yaiku kanggo nggayuh kautamaning urip. Mangerteni
makna kang kinandhut sajrone uba rampe lan tata laku iku
bab kang wigati.

4.4 Pigunane Tradhisi Jamas Pusaka

Masyarakat Jawa nindakake TJP wis tamtu jalaran
ana pigunane. Kanggo ngudhari pigunane TJP mula
digunakake teori ngenani piguna yaiku kang diandharake
dening Bascom. Piguna kang tinemu sajrone TJP yaiku
minangka sistem proyeksi, minangka piranti kanggo
ngesahake pranata-pranata lan lembaga kabudayan,
minangka sarana pedhidhikan, minangka sistem kontrol
utawa kanggo ngawasi, lan minangka tontonan.

4.5 Owah-owahane TJP

TJP minangka salah sawijine kabudayan saka
masyarakat Jawa. Padha karo sipate kabudayan kang
dinamis, TJP tansah ngalami owah-owahan bebarengan
karo owahe jaman. Saliyane iku, manungsa minangka
subjek kang nggunakake tradhisi kasebut kanthi
nggunakake sipate kang kreatip, manungsa tansah menehi
panemu-panemu anyar kang dilebokake sajrone TJP.

4.5.1 TJP Biyen lan Saiki

TJP ing biyen lan saiki tamtune wis beda. Beda-
bedane TJP kasebut bisa dirasakake ing jaman kang wis
sarwa maju kaya saiki, beda karo jaman biyen sing durung
ana apa-apa lan anggone masyarakat Jawa nindakake TJP
isih prasaja.

Panyengkuyunge Pemerintah lan Dinas Pariwisata
menehi daya kang gedhe tumrap owah-owahane uba
rampe kang digunakake sajrone nindakake jamasan
pusaka minangka hajat desane. Ora kaya biyen sing angel
banget ngolehake dana, merga uga isih durung ana apa-
apa kaya saiki. Kamangka anane TJP saiki luwih diapiki
lan diramekake dening masyarakat desa Ngliman kanthi
oleh bantuan saka Pemerintah Daerah lan Dinas
Pariwiisata. Uba rampe biyen ing antarane yaiku menyan
biasa, bentis lan jeruk pecel, banyu degan, sepet lan
godhong nanas, katul, warangan, lan minyak cendana.
Uba rampe saiki menyan madu lan dupa, jeruk pecel,
banyu bening, tebu ireng, warangan, minyak kenanga,
utawa minyak liyane kanggo pusaka.

Saliyane uba rampe, tata laku ing TJP uga ngalami
owah-owahan karana uga disengkuyung dening
pemerintah lan Dinas Pariwisata. TJP biyen ditindakake
saperlune wae, kerana minangka tradhisi lan kudu
ditindakake minangka acara bersih desa, dene TJP saiki

ditindakake kanthi diwenehi sawernane prosesi, arak-
arakan, lan maneka tontonan. Tegese, TJP saiki luwih
diramekake tinimbang TJP biyen.
4.5.2 Faktor-faktor kang Njalari Owah-owahane

TJP

TJP saiki lan biyen wis akeh bedane, utamane ing
babagan uba rampe lan tata laku. Pangrembakane jaman
kang maju melu mlebu minangka unsur anyar
mangaribawani sajrone tradhisi. Dene faktor kang ndayani
owah-owahane TJP, yaiku faktor intern kang awujud
discovery lan invention sarta faktor eksternal kang awujud
difusi lan akulturasi.

4.5.3 Unsur Anyar kang Mlebu sajrone TJP

Unsur anyar kang mlebu sajrone TJP lumrahe
mujudake unsur kang nduweni gegayutan karo majune
jaman saiki. Ora bisa diselaki yen majune jaman saiki
bisa ndayani marang anane TJP kasebut. Masyarakat wis
ora prelu kangelan kaya jaman biyen. Owah-owahane
jaman kasebut pancen kudu dieloni yen ora kepengin keri
utawa diarani masyarakat tradhisional.

TJP ing desa Ngliman disengkuyung dening
Pemerintah Daerah lan Dinas Pariwisata. Kanthi anane
dhukungan kasebut, acara TJP banjur diramekna lan
dianakake sakehe prosesi. Anane prosesi kasebut uga
disengkuyung dening sakehe piranti kang nggunakake
energi listrik, lan teknologi jaman saiki. Saengga TJP
jaman saiki luwih meriah jaman biyen.

4.5.4 Dampak Owah-owahane TJP

Kabudayan mligine TJP mujudake sawijining
kabudayan kang asipat dinamis lan ora bisa uwal saka
owah-owahan. TJP saiki lan biyen wis akeh bedane,
utamane ing babagan uba rampe lan tata laku.
Pangrembakane jaman kang maju melu mlebu minangka
unsur anyar mangaribawani sajrone tradhisi. Nanging
pranyata owah-owahan kasebut uga menehi pangaribawa
utawa dampak marang TJP iku dhewe. Dampak kasebut
ing antarane bisa mikuwati lan Ngapiki TJP kang ana ing
jaman saiki, nanging pranyata dampak owah-owahan TJP
kasebut uga bisa ngrusak lan ngganggu TJP.

PENUTUP
Dudutan

Tradhisi jamas pusaka ing desa Ngliman,
kecamatan Sawahan, kabupaten Nganjuk, yaiku jinis
pusaka tinggalane leluhur kang dijamas iku ana rong
jinis, yaiku arupa pusaka lan wayang. Pusaka kang
dijamas yaiku pusaka Kyai Kembar, dene kang dijamas
arupa wayang, yaiku wayang Ki Bondan, Ki Joko Truno,
Ki Panji, Ki Bethik, lan Ki Dhukun.

Masyarakat nindakake TJP, jalaran (1) minangka
adat utawa warisan, (2) Mujudake karakter lan sipate
masyarakat Jawa, (3) TJP minangka sarana kanggo
ngibadah.

Uba rampe kang digunakake sajrone TJP, yaiku
(1) menyan madu, (2) jeruk pecel, (3) tebu ireng, (4)
warangan, (5) minyak wangi, (6) gunungan, lan (7)
berkat.



Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

Tata laku kang ditindakake sajrone TJP, yaiku
nyuwun restu Ki Ageng Ngaliman, pusaka diarak, digawa
menyang papan panjamasan, sambutane Pak Lurah lan
Pak Bupati, penyerahan pusaka lan wayang saka
pengarak marang Pak Lurah, Pak Lurah marang Pak
Bupati, Pak Bupati marang Kepala Dinas Pariwisata,
gunungan dilebokake, pusaka lan wayang dijejer,
tontonan Tarian Bondanan lan tradhisi gombak kuncung
kanthi cara simbolis, sambutan Kepala Dinas Wisata,
penyerahan pusaka lan wayang saka Pak Bupati marang
mranggi, jamasan pusaka diwiwiti, pusaka lan wayang
didupani sarta disawabake, diresiki teyengane nganggo
jeruk pecel lan banyu, pusaka lan wayang dituruh
banyune, pusaka dikosoki nganggo tebu ireng banjur
dilapi, diwarangi, lan diminyaki, pusaka lan wayangan
dibungkus lan dipajang sedhela, banjur dibalekake
menyang gedhong pusaka, lan slametan.

Menyan madu minangka sarana kanggo
nyambungake marang alam ghaib, lan kanggo nyawabake
pusaka lan wayang amrih bisa mandhi lan ngijabahi,
supaya apa kang dadi pangarep-arepe masyarakat bisa
dikabulake dening Gusti kanthi liwat perantara pusaka
lan wayang kang dijamas kasebut.

Jeruk pecel minangka piranti kanggo nglunturake
utawa ngresiki teyengan-teyengan kang kelet ana ing
pusaka kasebut. Jeruk pecel nduweni rasa kang kecut
banget saengga jeruk pecel kasebut kapilih jalaran luwih
mandhi lan gelis resik lan mlosoh yen dianggo ngresiki
pusaka saka teyengan-teyengan kasebut.

Tebu ireng yaiku kanggo nggosoki pusaka sawise
diresiki teyengane nganggo jeruk pecel. Teyengan-
teyengan sing wis luntur krana diresiki mau dikosoki
nganggo tebu ireng supaya resik lan ora nemplek nang
pusaka, saengga pusaka luwih resik banjur dilap lan siyap
diwarangi.

Warangan yaiku arupa serbuk putih kang dianggo
nggilapake pusaka supaya weranane bisa nggilap apik.
Warangan diprecaya minangka tulake bangsa lelembut,
mulane pusaka diwarangi amrih ora kisenan barang-
barang sing ora nggenah lan ora ngurangi utawa malah
ngilangi kakuwatane. Nanging upama kangge manungsa,
warangan iku asipat racun lan bisa mateni wong saengga
yen nggunakake warangan kudu bisa ngati-ati.

Minyak wangi yaiku aru-aruman kang dileleti
utawa diser-seri ana ing pusaka lan wayangan. Pusaka iku
dianggep ana yonine kang dipadhakne karo wong urip
sing ana nyawane, dadi amrih mandhine pusaka lan
wayangan kasebut mula diser-seri minyak. Minyak kang
digunakake lumrahe kenanga lan ganda pura, nanging
yen ora ana bisa nganggo minyak-minyak sajinise.

Gunungan yaiku sajinise tumpeng ning gedhe,
saka sega putih lan diwangun kaya gunung lan diwenehi
maneka warna lawuhan lan iwak, sarta dincep-cepi
maneka warna jangan-janganan kayata terong, tomat,
timun, kacang lanjaran lan sapanunggale. Kang
nggambarake kahanan desa Ngliman kang subur lan
masyarakate kang makmur. Gunungan kasebut diarak
saka makam Ki Ageng Ngaliman menyang papan
penjamasan lan bakale dianggo oyok-oyokan dening
masyarakat sawise jamasan pusakane mari, jalaran
diprecaya gunungan kasebut bisa menehi berkah.

10

Berkat minangka samubarang piranti kang
digunakake minangka panyengkuyung kanggo slametan.
Berkat dianggo ana ing sajrone slametan kang
nggambarake wujud syukure manungsa marang Gustine,
amarga wis nindakake TJP kanthi lancar lan wujud
dedonga amrih apa sing wis diupayakake dening
masyarakat bisa kasil. Saliyane iku uga mujudakake
sesambungane manungsa lan alam sakiwa tengene, yaiku
kanthi rasa syukur desane tansah subur sandhang lan
pangane bisa kacukupan kanthi apik.

Nyuwun restu Ki Ageng Ngaliman minangka
wujud kurmat marang leluhure sing wis mbaureksa desa
Ngliman lan wis maringi warisan arupa pusaka lan
wayangan kang duweni piguna tumrap desane.

Pusaka diarak minangka simbol pamarataane desa
sing diubengi pusaka kasebut supaya balake ilang,
senajan ta wis ora rata maneh diubengne desa kaya jaman
semana ning tetep dikarepake desa Ngliman bisa adoh
saka mala lan bebaya. Samarine diarak, banjur digawa
menyang papan panjamasan yaiku amarga amrih kanggo
tontonan masyarakat desa mligine lan masyarakat liyane
bisa melu ngramekake TJP.

Sambutane = Pak = Lurah minangka  wujud
pakurmatan tumrap Bupati Nganjuk, lan Kepala Dinas
Pariwisata sarta staf-stafe kang ngrawuhi TJP kasebut
sarta tumrap perangkar desa liyane, masyarakat desa
Ngliman mligine lan masyarakat sanjabane desa
Ngliman. Sambutane Pak Bupati uga menehi pakurmatan
tumrap sing ngrawuhi TJP.

Panyerahan pusaka lan wayang kang diwiwiti saka
pengarak marang Pak Lurah, saka Pak Lurah marang Pak
Bupati, saka Pak Bupati marang Kepala Dinas Pariwisata
banjur dijejer ana ngarep. Panyerahan pusaka lan wayang
kasebut ditindakake jalaran simbolisasi yen TJP kasebut
kanga sale saka dsa Ngliman kasebut disengkuyung
dening Pemerintah Daerah lan Dinas Pariwisata. sawise
ana panyerahan, gunungan dilebokake supaya aman lan
pusaka dijejer ana sangarepe papan panjamasan kanggo
tontonan.

Tarian Bondanan kang asli saka Ngliman
nggambarake wong tuwa sing nuntun anake amrih bisa
dadi bocah kang bener yaiku digambarake kanthi nggawa
anak karo paying lan numpak kendhi, nak wis rampung
kendhine dipecah. Saliyane iku uga nambah kaendahane
tradhisi kanthi anane tontonan tari-tarian.

Simbolisasi  tradhisi gombak kuncung iku
nudhuhake yen desa Ngliman nyata-nyata isih ngugemi
tradhi Gombak Kuncung kasebut kanggo keturunan kang
pancen asli saka Ngliman kasebut, banjur dibacutake
santunan kanggo aweh pambiyantu masyarakat.

Sambutan Kepala Dinas Pariwisata wujud
pakurmatan lan panyengkuyung anane TJP karana desa
Ngliman uga kalebu dhaerah wisata lan kepengin
ngangkat potensi desa Ngliman utamane ing babagan
wisata lan kabudayan.

Panyerahan pusaka lan wayang saka Pak Bupati
marang mranggi tegese wis oleh ijin saka tataran
panguwasa sing luwih dhuwur yaiku Bupati. Jamasan
pusaka diwiwiti yaiku pusaka lan wayang didupani sarta
disawabake utawa dijaluk dongane, pusaka diresiki
teyengane lan dikosoki nganggo jeruk purut lan banyu



Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

supaya teyengane mlosoh, pusaka lan wayang dituruh
banyune amarga diprecaya minangka kanggo tulak balak,
hama, penyakit, lan masalah liyane. Pusaka dikosoki
nganggo tebu ireng banjur dilapi supaya garing. Pusaka
diwarangi amrih nggilap apik lan didohne saka bangsa
lelembut sing nggawe pusaka ora mandhi maneh. Pusaka
lan wayang diminyaki amrih mandhi lan ajine yen
disuwun dongane bisa Kabul. Pusaka lan wayang
dibungkus lan dipajang sedhela kanggo tontonan banjur
dibalekake menyang gedhong pusaka, lan slametan
ngucapake rasa syukur lan donga mring Gustine.

TJP nduweni piguna, yaiku (1) minangka sistem
proyeksi, (2) minangka piranti kanggo ngesahake
pranata-pranata lan lembaga kabudayan, (3) sarana
pendhidhikan babagan agama, babagan tatakrama, lan
babagan sosial, lan (4) minangka piranti kanggo meksa
lan ngawasi norma.

Kabudayan mligine TJP mujudake sawijining
kabudayan kang asipat dinamis lan ora bisa uwal saka
owah-owahan. TJP saiki lan biyen wis akeh bedane,
utamane ing babagan uba rampe lan tata laku.
Pangrembakane jaman kang maju melu mlebu minangka
unsur anyar mangaribawani sajrone tradhisi. Dene faktor
kang ndayani owah-owahane TJP, yaiku faktor intern
kang awujud discovery lan invention sarta faktor
eksternal kang awujud difusi lan akulturasi. Saliyane iku,
owah-owahane TJP ing desa Ngliman kecamatan
Sawahan Kabupaten Nganjuk uga menehi dampak positif
utawa apik lan negative utawa kurang apik. Dampak
positife yaiku anane owah-owahan kasebut bisa mikuwati
lan ngapiki TJP, dene dampak negatife yaiku pranyata
anane owah-owahan kasebut malah bisa ngrusak lan
ngganggu TJP.

Pamrayoga

Kabudayan iku minangka olah pikire manungsa
saka daya, cipta, lan karsa. Kabudayan kang diciptakake
dening manungsa iku ora mungkin ana gunane.
Kabudayan kanthi cetha menehi piwulangan lan tata laku
kang apik marang panguripane manungsa. Wis
semesthine manungsa kudu nduweni rasa tresna marang
kabudayan, banjur bisa ngugemi lan ngleluri kabudayan
kasebut supaya tansah ngrembaka. Semono uga ing
tradhisi, kanthi mangerteni apa iku sejatine TJP, uba
rampe lan tata lakune, sarta makna lan -pigunane,
manungsa bakal menehi kawigaten kang gedhe. Makna
lan piguna kasebut bisa menehi piwulangan kang becik
tumrap kapribadhene manungsa mligine manungsa Jawa.
Mula, aja mung melu nindakake sawijining tradhisi ning
pranyata ora mangerteni kanthi luwih jero tradhisi
kasebut kena apa kudu ditindakake.

Ana ing donya iki ora ana sing tetep, kabeh
mono mesthi owah. Semono uga manungsa lan
kabudayan uga ngalami owah-owahan. Pangrembakane
jaman sing sarwa maju kudu bisa disikepi kanthi ngati-
ati, pinter-pinter milih, lan wicaksana. Kabudayan tansah
ngalami owah-owahan, nanging sing penting niai-nilai
saka tradhisi kasebut tetep ora katut owah. Kita ora bisa
ngalangi owahe kabudayan, nanging kita isih bisa njupuk

11

paedah kang becik lan digunakake kanggo napaki urip
ing donya iki.

KAPUSTAKAN
Arikunto, Suharsimi. 2010. Prosedur Penelitian: Suatu
Pedekatan Praktek. Jakarta: Rineka Cipta

Bakker, JWM. 1984. Filsafat Kebudayaan, Sebuah
Pengantar.
Yogyakarta: Penerbit Kanisius.

Danandjaja, James. 1984. Folklor Indonesia. Jakarta:
Pustaka
Utama Grafitipers

Endraswara, Suwardi. 2006. Mistik Kejawen:
Sinkretisme, Simbolisme dan Sufisme dalam
Budaya Spiritual Jawa. Yogyakarta: Penerbit
Narasi

Herusatoto, Budiono.2008. Simbiolisme Jawa.
Yogyakarta: Penerbit Ombak

Koentjaraningrat. 1987. Kebudayaan Mentalis dan
Pembangunan. Jakarta:Gramedia

--------------------- . 1994. Kebudayaan Jawa. Jakarta :
Balai Pustaka

..................... . 2009. Pengantar Ilmu Antropologi.
Jakarta: Rineka Cipta

Kuntjara, Esther. 2006. Penelitian Kebudayaan: Sebuah
Panduan
Praktis. Yogyakarta: Graha Ilmu

Kusumohamidjojo, Budiono. 2010. Filsafat
Kebudayaan: Proses
Realisasi Manusia. Yogyakarta: Jalasutra

Luxemburg, Jan Van. 1992. Pengantar Ilmu Sastra.
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama

Maran, Rafael Raga. 2007. Manusia & Kebudayaan
dalam
perspektif lmu Budaya Dasar. Jakarta: Rineka
Cipta

Moeliono, Anton. M. 1990. Kamus Besar Bahasa
Indonesia.
Jakarta: Balai Pustaka

Moleong, Lexy. J. 2011. Metodologi Penelitian
Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: PT Remaja
Rosdakarya



Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk

Poerwadarminta, W.].S. 1937. Baoesastra Djawa.
Jakarta: Balai
Pustaka

————————————————————— . W.J.5.1939. Bausastra Djawa.
Jakarta: J. B. Wolters'Uitgevers atau
Maatchappij N. V. Groningen

————————————————————— . W.J.5.1976. Bausastra Djawa.
Jakarta: Balai Pustaka

Sudikan, Setya Yuwana. 2001. Metode Penelitian
Kebudayaan Surabaya: Unesa Unipress
bekerjasama dengan Citra Wacana

Sugiyono. 2011. Metodologi Penelitian Kuantitatif
Kualitatif dan R & D. Bandung: Alfabeta

Sukarman. 2006. Pengantar Kebudayaan Jawa.
Surabaya: Unesa Unipress

Sutrisno, Sulastin, Darusuprapta, Sudaryanto. 1991.
Bahasa Sastra Budaya. Yogyakarta: Gadjah
Mada University Press

Tumanggor, Rusmin, Kholis Ridhio, Nurochim.
2010. Ilmu Sosial dan BudayaDasar. Jakarta:

Kencana Prenada Media Group

Widayati, Sri Wahyu. 2008. Ilmu Sosial Budaya
Dasar. Surabaya: Unesa Unipress

12



