
 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

1 

 

TRADHISI JAMAS PUSAKA ING DESA NGLIMAN, 

 KECAMATAN SAWAHAN, KABUPATEN NGANJUK 

Ismudiyanti, Dra. Sri Sulistiani, M. Pd 
Pendidikan Bahasa dan Sastra Daerah (Jawa) 

Fakultas Bahasa dan Seni 
Universitas Negeri Surabaya 

rossi_yanzh@yahoomail.com 

 

Abstrak 
Kabudayan minangka asil daya saka akal kang arupa cipta, karsa, lan rasane manungsa. Salah sawijine wujud 

kabudayan yaiku Tradhisi Jamas Pusaka (TJP). Sajrone TJP ana wujude uba rampe lan tata laku kang nduweni makna 

kang gegayutan karo filsafat Jawa. Ora saben wong mangerteni ngenani makna kang kinandhut sajrone uba rampe lan 

tata laku TJP. Simbol-simbol kang kinandhut sajrone TJP nduweni makna kang luhur gegayutan karo panguripane 

manungsa lan tetengere masyarakat Jawa. Saliyane iku, TJP uga nduweni piguna saengga tetep diugemi dening 

masyarakat lan mujudake kabudayan kang religius sarta  ngalami owah-owahan. Alasan kasebut narik kawigaten 

saengga ditindakake panliten iki. 
Bab kang dadi underane panliten, yaiku (1) Kena apa masyarakat Jawa mligine ing Desa Ngliman, Kecamatan 

Sawahan, Kabupaten Nganjuk nindakake TJP, (2) Kepriye wujude uba rampe, tata laku, lan maknane, (3) Apa pigunane 

TJP, lan (4) Kepriye owah-owahane TJP. Adhedhasar underane panliten kasebut, mula tujuwane panliten iki yaiku 

ngandharake lan njlentrehake (1) Alasane masyarakat Jawa mligine ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, 

Kabupaten Nganjuk nindakake TJP, (2) Uba rampe, tata laku, lan maknane, (3) Pigunane TJP, lan (4) Owah-owahane 

TJP. Saliyane iku, panliten iki uga nduweni paedah, yaiku kanggo pamarentah, masyarakat, lan kanggo generasi tuwa 

lan mudha.   

Kanggo ngudhari apa kang ana ing underane panliten, mula digunakake teori folklor andharane Dananjaja 

kanggo ngudhari wujude TJP, yaiku uba rampe lan tata laku TJP. Kanggo nafsirake simbol kang ana ing TJP 

digunakake teori Pierce ngenani semiotik, yaiku (1) tandha iku dhewe, (2) bab kang ditandhani, lan (3) sawijining 

tandha anyar kang dumadi ing batine panampa. Saliyane iku, kanggo ngudhari pigunane TJP digunakake teorine 

Bascom kang ngandharake ngenani pigunane folkor, yaiku (1) minangka sistem proyeksi, (2) minangka piranti 
ngesahake pranata-pranata lan lembaga kabudayan, (3) minangka piranti pendhidhikan kanggo anak, lan (4) minangka 

piranti kanggo meksa lan ngawasi amrih norma-norma sajrone masyarakat tetep diugemi anggota kolektife. Owah-

owahane TJP diudhari manut andharane Koentjaraningrat lan Sukarman ngenani owah-owahane kabudayan. Owah-

owahane kabudayan diperang dadi telu yaiku tahap selektif, tahap adhaptif, lan tahap akulturasi. Faktor-faktor kang 

njalari anane owah-owahane kabudayan kasebut amarga anane faktor intern utawa faktor saka jero, kayata discovery, 

lan invention, dene faktor ekstern utawa faktor saka jaba yaiku kayata difusi, akulturasi, lan asimilasi. Saliyane iku, uga 

dijlentrehake ngenani dampak owah-owahane TJP kang ditindakake dening masyarakat, yaiku anane owah-owahane 

kabudayan kasebut bisa mikuwati, ngapiki, apa malah ngrusak lan ngganggu TJP kasebut.   

Panliten iki  nggunakake ancangan kualitatif, yaiku panliten kang nduweni maksud kanggo mangerteni 

fenomena ngenani apa kang dialami dening subjek panliten, kanthi holistik lan kanthi cara dheskripsi sajrone wujud 

tetembungan lan basa, kang alamiah lan nggunakake maneka warna metode alamiah. Metodhe  kang digunakake yaiku 
metode observasi, metode wawancara, rekaman, lan metode dhokumentasi. Teknik  pangumpulane dhata kang 

digunakake yaiku langkah-langkah utawa tata carane nindakake observasi, wawancara, rekaman, sarta dhokumentasi. 

Tata carane ngolah lan nganalisis dhata yaiku ngumpulake dhata kang wis ana, milah lan milih dhata, nglasifikasikake 

lan nganalisis dhata karo panliten, ngandharake dhata adhedhasar uderane panliten, lan menehi dudutan saka asiling 

panliten. 

TJP ditindakake dening masyarakat jalaran, (1) mujudake tradhisi warisan, (2) mujudake karakter lan sipate 

masyarakat Jawa, lan (3) TJP minangka sarana kanggo ngibadah. Uba rampene awujud menyan madu lan dupa, jeruk 

pecel, tebu ireng, warangan, minyak wangi, gunungan, lan berkat. Tata lakune yaiku diwiwiti saka pusaka digawa 

menyang makam Ki Ageng Ngaliman, arak-arakan, digawa menyang papan panjamasan, sambutan-sambutan, 

panyerahan pusaka, tontonan, panyerahan pusaka lan wayang marang mranggi, jamasan pusaka, andum gunungan, lan 

slametan. Uba rampe lan tata laku kasebut nduweni makna kang luhur kang disimbolake ing wujud barang, panganan, 

lan tumindak. TJP nduweni piguna, yaiku (1) minangka sistem proyeksi, (2) piranti kanggo ngesahake pranata-pranata 
lan lembaga kabudayan, (3) sarana pendhidhikan ing babagan agama, babagan tata karma, lan babagan sosial, lan (4) 

piranti kanggo meksa lan ngawasi norma. TJP biyen lan saiki tamtune wis beda jalaran masyarakat minangka 

panyengkuyunge TJP kasebut uga wis beda. Saliyane iku, uga kerana majune jaman saiki ndadekake kabudayan kasebut 

asipat dinamis lan ora bisa uwal saka owah-owahan. Beda-bedane TJP biyen lan saiki iku bisa dideleng ing babagan uba 

rampe, tata laku, lan piranti panyengkuyunge. Faktor saka jero kang njalari owah-owahane TJP yaiku discovery lan 

invention, dene faktor saka jaba yaiku difusi lan akulturasi.  Dampak owah-owahane TJP bisa mikuwati, ngapiki, 

nanging uga malah ngrusak lan ngganggu TJP kang wis lumaku suwe.   

 



 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

2 

 

PURWAKA  

Alasane Panliten 
Saben masyarakat lan bangsa ing donya iki 

nduweni kabudayan, sanadyan wujud lan warnane beda-

beda saka masyarakat lan bangsa siji lan sijine, 
kabudayan kanthi cetha nggambarake pepadhane kodrate 

manungsa saka maneka warna suku, bangsa, lan ras 

(Maran, 2007:15). Manungsa ora mungkin urip kanthi 

kapisahake saka kabudayane, amarga kabudayan 

minangka tuntutan kang hakiki saka jati dhirine 

manungsa sawutuhe. Kabudayan iku minangka tiyang 

kanggo ngedhegake bangunan panguripane manungsa lan 

masyarakat. Minangka tiyang, kabudayan menehi dhasar 

tumrap aspek panguripane manungsa lan masyarakat. 

Manawa landhesan kasebut rubuh, mula uga bakal rubuh 

bangunan panguripane manungsa lan masyarakat 
panyengkuyunge. 

Manungsa kanthi nganggo akal lan pamikire, 

manungsa bisa ngolah samubarang lan ditrepake sajrone 

panguripane. Kabudayan manggon ana ing panggonan 

kang paling punjer sajrone tatanan uripe manungsa. 

(Maran, 2007:15). Minangka punjer saka tatanan uripe 

manungsa kang menehi nilai lan makna, kabudayan uga 

nduweni konsep. Miturut  Koentjaraningrat (1987:2) 

konsep kabudayan dumadi saka pitung perangan, kang 

uga diarani unsur-unsur universal saka kabudayan. 

Unsur-unsur universal kasebut uga minangka isi saka 

sakabehane kabudayan kang ana ing donya iki, yaiku (1) 
sistem religi lan upacara agama, (2) sistem lan organisasi 

kemasyarakatan, (3) sistem kawruh, (4) basa, (5) 

kesenian, (6) sistem pangupajiwa, lan (7) sistem 

teknologi lan prabotan.  

Salah siji saka unsur-unsur kabudayan kang 

universal kasebut yaiku sistem religi lan upacara agama 

kang nduweni sesambungan karo bab kapitayan kang 

diugemi dening manungsa. Tumrape masyarakat Jawa, 

kapitayan kasebut diarani mistik kejawen lan nglairake 

maneka warna tradhisi Jawa. Miturut Endraswara 

(2006:75) mistik kejawen utawa agama Jawa iku 
dilandhesi karo sikep lan solah bawa kang kalebu mistik, 

nanging punjere tetep marang Gusti. Ing mistik kejawen 

kasebut, Gusti yaiku sumber anugerah, dene roh leluhur 

lan kakuwatan  utawa kasekten kasebut amung sarana 

utawa panglantar wae kanggo mujudake anugerah kang 

diarep-arepake saka Gusti. Punjere agama kasebut 

kawujudake saka ritual-ritual slametan kang dilarasake 

karo adat istiadate wong Jawa kang tansah nyuwun 

berkah lan keslametan sajrone napaki uripe. Tuladhane 

yaiku tradhisi kang dilakoni sesambungan karo bersih 

desa. Tumrape masyarakat Jawa, bab kasebut wigati 

saengga kudu kanthi tradhisi tartamtu. Tujuwane bersih 
desa yaiku supaya desane slamet lan dilirwakake saka 

bebaya.  

Bersih desa kang dianakake dening masyarakat 

tamtune nduweni tatacara tartamtu miturut tradhisi kang 

diwarisake para leluhure wiwit jaman biyen. Salah 

sawijine wujud saka bersih desa yaiku tradhisi jamas 

pusaka (TJP). TJP mujudakake samubarang kang kudu 

dipengeti kanthi upacara tartamtu amarga minangka 

adicara kang  nganut sistem religi utawa kapitayan kang 

isih diugemi dening masyarakat. Pusaka minangka 

paninggalane leluhur desa lan minangka warisan kudu 

dijaga lan dirumat kanthi apik, jalaran diprecaya pusaka 

kasebut ora suwung tegese ana panunggune lan uga 

nduweni kasekten kang mistik. Mula saka iku, ing sasi 

Sura masyarakat Jawa mligine ing desa Ngliman  
nganakake TJP lan slametan. Tujuwane dianakake TJP 

yaiku wujud panyuwunan marang Gusti lumantar pusaka 

Kyai Kembar kang diwarisake dening Ki Ageng 

Ngaliman,  supaya Desa Ngliman  tansah makmur lan 

subur, para warga uga diwenehi kaslametan lan tinebih 

saka sakabehe kala.  .   

TJP dumadi saka tata laku lan uba rampe. Tata 

laku lan uba rampe kang dianggo kasebut tumrape 

masyarakat modheren dirasa aneh utawa asing. Bisa uga 

kanggone masyarakat Jawa dhewe ana kang durung 

mangerteni apa kang dikarepake saka tata laku lan uba 
rampe nalikane tradhisi kasebut dianakake. Akeh 

pitakonan-pitakonan saka masyarakat Jawa dhewe, 

mligine para kawula mudha ngenani bab kasebut. Kena 

apa kok kudu ana TJP, tata laku lan uba rampe sajrone 

TJP kasebut maknane apa, pigunane TJP iku apa, lan 

pitakonan-pitakonan liyane. Mula saka iku, bab iki dadi 

narik kawigaten kanggo nliti makna lan piguna kang ana 

sajrone tata laku lan uba rampe TJP.  

Kanggo ngudhari makna kang ana sajrone tata 

laku lan uba rampe ing TJP, mula disambungake karo 

kapitayan lan falsafah Jawa. Miturut Dawami (sajrone 

Endraswara, 2006: 8) pamikire masyarakat Jawa iku ora 
bisa uwal saka kapitayan ngenani bab-bab tartamtu, lan 

ngutamakake bab kang mistik. Masyarakat Jawa luwih 

mrecayani dongeng-dongeng sakral lan kanthi turun-

temurun nganti dadi folklor Jawa kaya kang dibeberake 

dening Danandjaja. Folklor yaiku saperangan kolektif  

yaiku masyarakat, klompok, komunitas utawa liya-liyane 

kang sumebar lan diwarisake kanthi cara turun tumurun, 

ing antarane kolektif kang jinise apa wae, nganggo 

tradhisi kang beda, kanthi wujud lisan utawa tuladha 

sarana nganggo solah bawa utawa isyarat utawa piranti 

kanggo pangeling-eling (Danandjaja, 1984:1-2).  
Andharane Danandjaja kasebut uga disengkuyung 

dening karaktere masyarakat Jawa dhewe, yaiku 

Masyarakat Jawa uga gumantung karo nasib kang wis 

dibarengi karo usaha, kamangka sajrone laku 

panguripane dilarasake karo tatanane manungsa lan 

donya ana ing sakiwa tengene. Bab iku selaras karo 

pamawase Zoetmulder (sajrone Endraswara, 2006: 43) 

yen falsafah Jawa iku luwih nengenake laku kanggo 

nggayuh tujuwan urip kanthi sampurna.  

TJP wis ana wiwit jaman biyen nganti saiki, 

nanging TJP ing jaman mbiyen lan saiki tamtune ana 

bedane. TJP minangka sawijine kabudayan Jawa ora bisa 
uwal saka owah-owahane kabudayan. Owah-owahane 

TJP dipangaribawani dening maneka warna faktor. Mula, 

ing panliten iki uga ngudhari bab owah-owahane TJP, 

awit tradhisi iki uga mujudake kabudayan kang dinamis 

lan ora bisa uwal saka owah-owahan.  

Adhedhasar  andharan kasebut, saka panliten iki 

dikarepake masyarakat Jawa luwih mangerteni makna 

kang kinandhut sajrone tradhisi-tradhisi Jawa saengga 

masyarakat Jawa bisa ngugemi lan ngleluri tradhisi 

kabudayane kanthi luwih jero, ora mung ngakoni lan 



 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

3 

 

nglakoni nanging nyatane ora mangerteni makna lan 

pigunane. Saliyane iku, panliten iki uga kanggo 

mangerteni kepriye owah-owahane TJP amrih 

masyarakat bisa ngugemi lan nglestarekake tradhisi 

kasebut lan tumata kanthi apik.  
 

Underane Panliten 
 Ing ngisor iki bakal kaandharake undere panliten 

yaiku 

1) Kena apa masyarakat Jawa mligine ing Desa 

Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

nindakake TJP? 

2) Kepriye uba rampe, tata laku, lan maknane sajrone 

TJP ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, 

Kabupaten Nganjuk? 

3) Apa pigunane TJP ing Desa Ngliman, Kecamatan 
Sawahan, Kabupaten Nganjuk? 

4) Kepriye owah-owahane TJP ing Desa Ngliman, 

Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk? 

 

Ancase Panliten 
 Adhedhasar underane panliten, ancase panliten 

ana ing ngisor iki. 

1) Ngandharake alasan anggone nindakake TJP. 

2) Ngandharake tata laku lan uba rampe sarta maknane 

sajrone TJP. 

3) Ngandharake pigunane TJP. 

4) Ngandharake owah-owahane TJP kang dumadi ing 
Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten 

Nganjuk. 

 

Paedahe Panliten 
   

1) Panliten iki kanggone pamarentah  yaiku minangka 

sarana aweh sumbang kawruh ngenani kabudayan 

bangsane, lan upaya kanggo mujudake pambudayane 

budaya kang diwarisake dening para leluhur. Kanthi 

melu ngangkat, ngrembakake sarta ngramekake TJP, 

bisa ndadekake jati dhiri kang kuwat tumrap 
masyarakate. Pamarentah uga melu bombong atine 

amarga masyarakate pranyata kanthi setya isih 

ngugemi TJP minangka jati dhiri bangsane.        

2) Kanggone masyarakat, panliten iki bisa nuwuhake 

rasa solidaritas, gotong-royong, tulung-tinulung, 

karukunan, lan kasalarasan alam, saengga 

masyarakat bisa ngugemi lan ngleluri tradhisi 

kabudayane kanthi luwih jero.  

3) Kanggone generasi tuwa, panliten iki bisa nuwuhake 

rasa tanggung jawab yaiku njaga warisan leluhure, 

lan mulangake tradhisi kang wis turun-tumurun 

kasebut  marang para generasi mudha amrih tansah 
ngrembaka, sarta menehi patuladhan kang becik 

marang generasi mudha kanthi ngetrepake nilai-nilai 

luhur kang ana ing  TJP  sajrone panguripane.  

4) Kanggone para generasi mudha, panliten iki  menehi 

ngerti ngenani nilai-nilai kang luhur sajrone TJP 

kasebut, lan nyadharake generasi mudha kepriye 

wigatine njaga, lan  ngurmati, sarta  ngregani 

warisan budaya bangsa,  saengga generasi mudha 

kasebut ora nyepelekake tradhisi kang wis ana wiwit 

jaman biyen, ora ngrusak alam lan tansah njaga 

kasalarasane.  

 

Masyarakat lan Kabudayan 
Manungsa yaiku makhluk kang urip kanthi 

mbentuk klompok. Maneka warna sipat lan solah bawane 

manungsa ora disebabake karo ciri-ciri ras, nanging 

disebabake klompok-klompok panggonane manungsa iku 

srawung, lan cecaturan. Anane maneka warna wujud 

klompok-klompok manungsa kang manunggal diarani 

masyarakat. 

Kabudayan miturut Koentjaraningrat (2009: 

144) bisa ditegesi sakabehe sistem kawruh, tumindak lan 

asil karyane manungsa sajrone panguripane minangka 

makhluk sosial, lan didadekake duweke manungsa iku 

dhewe  kanthi cara sinau. Bab kasebut nuduhake meh 
kabeh tumindake manungsa iku bisa diarani kabudayan, 

amarga mung sethithik wae tumindake manungsa sajrone 

panguripane iku ora prelu dibiyasakake kanthi cara sinau, 

yaiku mung saperangan tumindak kanthi nganggo 

nalurine. Tuladhane, yaiku manungsa mlaku ora mung 

manut wujud awake wae kang wis ditemtokake wiwit 

lair, nanging yen kepengin cara mlakune iku kaya 

prajurit, modhel, pragawan utawa pragawati, lan liya-

liyane kudu disinaoni luwih dhisik. Mula, kabudayan lan 

tumindake kabudayan yaiku sakabehane tumindak kang 

kudu dibiyasakake dening manungsa kanthi cara sinau 

(Koentjaraningrat, 2009:145).   
Cundhuk karo katrangan kasebut, cetha yen 

antarane manungsa lan kabudayan iku nduweni 

sesambungan kang rumaket, amarga minangka dadi 

manungsa ora liya uga minangka bageyan saka asile 

kabudayan iku dhewe. Meh kabeh tumindake manungsa 

iku minangka asil kabudayan, kejaba tumindak kang 

asipat naluriah wae (Tumanggor, 2010: 20). masyarakat 

Jawa uga bisa diarani masyarakat, jalaran uga nduweni 

klompok-klompok saka suku, ras lan bangsa. Masyarakat 

Jawa kasebut uga mujudake masyarakat kang nduweni 

jati dhiri kang raket banget karo budayane, yaiku saka 
tumindake, basane, lan kabudayane. Salah siji kabudayan 

Jawa yaiku tradhisi, kayata TJP kang isih diugemi wiwit 

jaman biyen nganti saiki dening masyarakat. Manungsa 

minangka panyengkuyunge kabudayan tetep nganakake 

lan ngrembakake kabudayan kasebut. Sajrone 

masyarakat, kabudayan iku bisa urip, owah, lan 

ngrembaka (Sukarman, 2006: 36). Mula, TJP isih 

ngrembaka jalaran saka masyarakate kang isih ngugemi 

tradhisi kasebut.  

 

Kabudayan Jawa lan Owah-owahane Kabudayan 
Wujud lan warnane kabudayan Jawa iku beda-

beda saka masyarakat lan bangsa siji lan sijine, nanging 

kabudayan kanthi cetha nggambarake pepadhane kodrate 

manungsa saka maneka warna suku, bangsa, lan ras 

(Maran, 2007:15). Manungsa ora mungkin urip kanthi 

kapisahake saka kabudayane, kalorone nduweni 

sesambungan kang rumaket. Tuladhane, yaiku TJP kang 

isih diugemi dening masyarakat Jawa. TJP minangka 

bageyan saka acara bersih desa kang wis turun-tumurun 

dianakake kanthi ngganggo tata cara  tartamtu 



 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

4 

 

Tata carane masyarakat kanggo nindakake 

kabudayan kasebut, maneka warna. Nanging sakapik-

apike kabudayan, iku ora ana kang sipate statis utawa 

tetep. Kabudayan mujudake bab kang dinamis saengga 

ora bisa uwal saka owah-owahan. Owah-owahane 
kabudayan iku ora mesthi cepet, nanging ana kang suwe. 

Miturut Maran (2007: 50-52) owah-owahane kabudayan 

iku krana limang prekara, yaiku (1) faktor kahanan utawa 

lingkungan alam, (2) anane kontak karo masyarakat kang 

nduweni norma, nilai, lan teknologi kang beda, (3) 

discovery (panemuan) lan invention (reriptan kang 

anyar), (4) masyarakat ngadhopsi utawa njupuk 

kabudayan liya, lan (5) bangsa nganakake modifikasi 

kanthi ngadhopsi kawruh lan kapitayan kang anyar.  

Sukarman (2006: 38) uga ngandharake yen owah-

owahane kabudayan bisa amarga faktor saka njaba uga 
bisa faktor saka njero. Faktor saka njero kayata discovery 

lan invention, dene faktor saka njaba yaiku bisa saka 

proses difusi, akulturasi, lan asimilasi. Owah-owahane 

kabudayan miturut Sukarman (2006: 37) kaperang dadi 

telung tahap, yaiku (1) tahap selektif, ing tahap iki 

nyaring kabeh kabudayan kang mlebu nganggo 

sawijining pranatan tartamtu, mung unsur sing cundhuk 

wae dijupuk, (2) tahap adaptif, sawise nyaring lan njupuk 

unsur-unsur kang dianggep cundhuk, unsur kasebut 

diselarasake lan diadaptasi karo kabudayan kang lawas, 

(3) tahap akulturasi, yaiku nyampur lan nyawijekake 

antarane kabudayan anyar lan lawas. Andharan kasebut 
salaras karo pamawase Shoemaker (sajrone Soekarman, 

2006: 37) kang nambahake owah-owahane kabudayan, 

yaiku kanthi (1) invensi, yaiku nyipta lan ngrembakake 

panemu anyar, (2) difusi, yaiku nyebarake panemu anyar 

marang sistem sosial, (3) konsekuensi, owah-owahan 

kang dumadi ing sistem sosial minangka anane 

pengadaptasian utawa panolakan inovasi. 

 

Konsep Folklor 
 Folklore yaiku saperangan kolektif  yaiku 

masyarakat, klompok, komunitas utawa liya-liyane kang 
sumebar lan diwarisake kanthi cara tutun-temurun, ing 

antarane kolektif kang jinise apa wae, nganggo tradhisi 

kang beda, kanthi wujud lisan utawa tuladha sarana 

nganggo solah bawa utawa isyarat utawa piranti kanggo 

pangeling-eling (Danandjaja, 1984:1-2).  

Folklor nduweni tetenger kang mligi, kayata 1) 

asipat lisan, 2) sipate tradhisional, 3) ³DGD´ utawa ana 

sajrone versi-versi kang beda, 4) biyasane nduweni 

rumus utawa pola, 5) ora dingerteni sapa kang nyiptakake 

utawa anonymous, 6) nduweni piguna sajrone paguripane 

kolektif kang nduweni, 7) sipate pra-logis, 8) diduweni 

bareng-bareng utawa kolektif, lan 9) asipat polos utawa 
spontan.  

folklor Indonesia dadi telung kelompok, yaiku 1) 

Folklor lisan, kayata: basa rakyat, ungkapan tradhisional, 

puisi rakyat, pitakonan tradhisional, crita prosa, nyanyian 

rakyat; 2) Folklor saperangan lisan, kayata: kaprecayan, 

dolanan lan hiburan, teater, tari, adat, upacara, pesta 

rakyat; lan 3) Folklor dudu lisan, kayata: arsitektur, 

kerajinan tangan, busana, obat, alat musik, panganan, 

inuman, lan sapanunggale.  

TJP bisa digolongake ing jinising folklor 

saperangan lisan. TJP kalebu folklor saperangan lisan 

amarga sajrone tradhisi kasebut ana katrangan kang 

asipat lisan saka masyarakat sarta simbol-simbol kang 

nduweni makna tartamtu. Saliyane iku, uga adhedasar 
saka kaprecayaning bebrayan sing diwujudake kanthi 

upacara tradhisi sing wis dadi pakulinane bebrayan 

panyengkuyunge.  

 

Konsep Tradhisi 
 Tradhisi yaiku adat kabiyasan kanthi turun-

tumurun saka para leluhure kang isih ditindakake dening 

masyarakat (Moeliono, 1990: 959). panliti kanggo golek 

dhata tindak tutur pamit ing masyarakat Desa 

Macanbang, kecamatan Gondang Tulungagung. 

Poerwadarminta (1976:1088) uga ngandharake 
tradhisi yaiku sakabehing samubarang sing kaya dene 

kayakinan, pakulinan, lan sapiturute kang diwarisake 

dening para leluhur. Tuladhane, upacara adat kang ana 

sesambungane karo kayakinan lan kaprecayan karo 

pamujan leluhur. Upacara adat kasebut isih kajaga lan 

biyasane dianakake masyarakat supaya bisa slamet lan 

dilirwakake saka bebaya.  

 

Makna Simbolis 
Sajrone upacara tradhisi lan adat kang dilakoni 

dening masyarakat Jawa akeh makna sumirat kang 

gegayutan karo filsafat Jawa. Sakabehane tata laku, unen-
unen, uba rampe utawa sesajen kang ana sajrone  upacara 

tradhisi lan adat kasebut ngemu makna filosofis kanggo 

panguripaning bebrayan Jawa. Simbol utawa pratandha 

kang ana sajrone uba rampe, tata laku lan liya-liyane iku 

kudu ditapsirake lan dipahami kanthi bener lan pener. 

Mula, anggone napsirake lan mangerteni sakabehing 

simbol utawa pratandha kasebut digunakake teori 

semiotik. 

Luxemburg (1992: 44) ngandharake semiotik 

minangka ilmu kang ngandharake babagan simbol lan 

pratandha. Tembung semiotik asale saka basa Yunani 
yaiku semion (pratandha) kang tegese ilmu kang nynaoni 

sistem pratandha lan pralambang, sistem lambang sarta 

proses pralambangan (Luxemburg, 1992: 44). Pierce 

(sajrone Luxemburg, 1992: 46) ngandharake yen faktor-

faktor kang nemtokake anane tandha, yaiku (1) tandha 

kuwi dhewe, (2) bab kang ditandhani, lan (3) sawijining 

tandha anyar kang dumadi ing batine panampa. Saliyane 

tandha, semiotik uga nyinaoni babagan pralambang 

utawa simbol.  

 

Konsep Fungsi 
Miturut Bascom (sajrone Danandjaja,1984:19) 

pigunane folklor iku ana papat, ing antarane, yaiku (1) 

minangka sistem proyeksi, (2) minangka piranti 

ngesahake pranata-pranata lan lembaga kabudayan, (3) 

minangka piranti pendhidhikan kanggo anak, (4) 

minangka piranti kanggo meksa lan ngawasi amrih 

norma-norma sajrone masyarakat tetep diugemi anggota 

kolektife.  

 Piguna folklore kapisan, yaiku minangka sistem 

proyeksi nuduhake folklor kasebut bisa nggambarake 

angen-angene folk apa ora. Minangka sistem proyeksi 



 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

5 

 

kayata ing tradhisi tartamtu yaiku nyuwun kaslametan lan 

bisa ngolehake asil ngenani samubarang kang gedhe. 

Piguna kaloro, yaiku ngesahake wektu , uba rampe, lan 

tata laku kang wis ditemtokake. Piguna katelu yaiku kang 

ana sesambungane karo bab pendhidhikan, bisa kanthi 
proses sosialisasi, agama, lan liya-liyane. Dene piguna 

kapapat, yaiku kanggo menehi norma kang bisa arupa 

sanksi moral, sosial, dikucilake lan sapanunggale.   

 

Lelandhesan Teori 
Lelandhesane teori yaiku saperangan teori kang 

digunakake kanggo nintingi bab sajrone obyek panliten 

kang arupa wujud, makna, piguna lan owah-owahane 

kabudayan. Lelandhesan teori digunakake supaya 

andharan sajrone panliten tansah lumaku adhedhasar 

konsep kang wis tumata. Mula saka iku, landhesan teori 
wigati digunakake tumrap panliten TJP ing Desa 

Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk.  

Teori kapisan, yaiku nganggo teori folklor kang 

diandharake dening Danandjaja kanggo nintingi wujude 

TJP. Folklor kaperang dadi telu yaiku (1) folklor lisan, 

(2) folklor saperangan lisan, (3) folklor dudu lisan. TJP 

kalebu folklor saperangan lisan jalaran TJP kasebut 

minangka folklor kang wujude kacampuran karo unsur 

lisan lan unsur dudu lisan. TJP kacampuran unsur lisan 

jalaran tata laku anggone nindakake TJP wis dadi 

kesepakatane anggota-anggota kolektife, kayata kepriye 

tata carane, nemtokake tanggal lan aturan sajrone TJP, 
syarat-syarat lan bab kang wigati  sajrone nindakake TJP 

kasebut. TJP uga sesambungan karo bab kapitayan kang 

mistik lan tradhisi kang diwujudake nganggo ritual uga 

anggone nindakake tradhisi kasebut nggunakake mantra-

mantra kang pocapane nganggo lisan. TJP uga 

kacampuran unsur dudu lisan jalaran ing TJP kasebut 

nggunakake uba rampe, pusaka, kirab lan liya-liyane 

kang wujude ora lisan nanging uga diwulangake kanthi 

cara lisan.  

Kapindho, kanggo nintingi babagan makna kang 

kinandhut sajrone TJP nggunakake teori semiotik saka 
Pierce. Ing teorine Pierce ngandharake faktor-faktor 

kanggo nemtokake tandha, yaiku (1) tandha iku dhewe, 

(2) bab kang ditandhani, lan (3) sawijining tandha anyar 

kang dumadi ing batine panampa. 

Katelu, kanggo nintingi fungsi nggunakake konsep 

Bascom ngenani fungsi kabudayan. Konsep fungsi 

kasebut digunakake kanggo nintingi pigunane TJP 

kanggone masyarakat Jawa. Fungsi kabudayan kasebut 

dumadi saka patang fungsi folklor, yaiku (1) minangka 

sistem proyeksi, (2) minangka piranti ngesahake pranata-

pranata lan lembaga kabudayan, (3) minangka piranti 

pendhidhikan kanggo anak, (4) minangka piranti kanggo 
meksa lan ngawasi amrih norma-norma sajrone 

masyarakat tetep diugemi anggota kolektife. 

Kapapat, konsep ngenani owah-owahane 

kabudayan kang diandharake nggunakake panemune 

Koentjaraningrat lan Sukarman. Owah-owahane 

kabudayan diperang dadi telu yaiku tahap selektif, tahap 

adhaptif, lan tahap akulturasi. Faktor-faktor kang njalari 

anane owah-owahane kabudayan kasebut amarga anane 

faktor intern utawa faktor saka jero, kayata discovery, lan 

invention, dene faktor ekstern utawa faktor saka jaba 

yaiku kayata difusi, akulturasi, lan asimilasi. Saliyane 

iku, uga dijlentrehake ngenani dampak owah-owahane 

TJP kang ditindakake dening masyarakat.  

 

METODHE 
Ancangan Panliten 

Panliten ngenani Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa 

Ngliman Kecamatan Sawahan Kabupaten Nganjuk iki 

arupa panliten kualitatif. Metode kualitatif kapilih jalaran 

masalah sajrone panliten asipat holistik, kompleks, 

dinamis utawa owah, lan nduweni makna, saengga ora 

mungkin dhata ing kahanan sosial kasebut ditliti nganggo 

metode kuantitatif. Saliyane iku, panliti uga nduweni 

maksud mangerteni kahanan sosial kanthi jero, nemokake 

tatanane, panemu lan teori.  

Metode kang digunakake kanggo nliti ngenani 
kabudayan luwih trep nganggo panliten kualitatif, amarga 

jinis panliten kasebut nlisiki lan nggoleki kanthi luwih 

jeru ngenani masalah tinimbang wangsulane kang bisa 

didudut kanthi cara umum. Panliten kualitatif luwih 

ngutamakake daya pangaribawa antarane panliti lan 

responden panliten.  Panliti mangerteni yen ing panliten 

kualitatif ora mungkin nggawe generalisasi utawa 

dudutan saengga panliti kudu nggoleki pangertene 

masalah kang ditliti kasebut kanthi luwih jeru, lan bisa 

njlentrehake konteks lan kahanan sosial kang ditliti 

(Kuntjara, 2006:5).    

 

Papan Panliten 
Kanggo nemtokake papan minangka latar kajian 

saliyane dilebokake sajrone kerangka teoritik kang dikaji, 

uga dilandhesi karo tetimbangan kanti teknis 

operasionale. Miturut Marshall lan Rossman (sajrone 

Sudikan, 2001:75-76) ngandharake tetimbangan kang 

utama yaiku bisa orane latar kasebut dileboni lan dikaji 

kanthi luwih jero. Kapindho, latar kajian kasebut menehi 

kalodhangan kang nguntungake kanggo diamati maneka 

warna prosese, yaiku pawongan, organisasi, kegiyatan, 

lan interaksi, lan struktur sosial kang dadi perangan saka 
masalah panliten kang dikaji. Katelu, latar kajian kasebut 

bisa nggawe panliti meranake perane kanthi trep saengga 

panliti bisa nggondheli panlitene lan bisa teka ing papan 

panliten kapan wae nalika diperlokake. Kapapat, latar 

kajian nduweni satuan utawa kelompok kang menehi 

peluang kang dioleheke kaya kualitas data lan kredibilitas 

kajian.  

Kanthi nggatekake faktor-faktor kasebut panliti 

netepake papan panliten kang dianggep bisa ngayahi 

tuntutan kasebut. Kapisan, panliti milih Desa Ngliman 

Kecamatan Sawahan Kabupaten Nganjuk amarga TJP 

sajrone panliten kasebut pancen dianakake ing Desa 
Ngliman Kecamatan Sawahan Kabupaten Nganjuk. 

Kapindho, panliti bisa nliti maneka warna proses sajrone 

TJP, masyarakate kang uga aktif melu nyengkuyung TJP, 

anane organisasi, kegiyatan lan interaksi kanggo 

ngramekake TJP kasebut. Katelu, panliti bisa kapan wae 

mara menyang papan panliten kasebut kanthi kepenak 

anggone nekani, jalaran masyarakat desa Ngliman isih 

mrecayani kakuwatan magis kang ana sajrone TJP. 

Kapapat, TJP isih aktif  dianakake sajrone acara bersih 

desa ing Desa Ngliman.  



 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

6 

 

Sumber Dhata lan Dhata Panliten 
Dhata minangka perangan saka panliten. Kanthi 

anane sumber dhata lan dhata, panliten TJP bisa 

kabuktekake kanthi konkret. Sumber dhata sing utama 

ing panliten kualitatif yaiku tata lakune TJP, saluwihe 
yaiku dhata tambahan kaya dene dhokumen, lan 

sapanunggale. Sumber dhata panaliten iki adicara TJP lan 

uga saka foto-foto nalika TJP dianakake nalika tanggal 

11 November 2013.  

Dhata sing digunakake ing panliten TJP yaiku arupa 

tetembungan, ukara rerangkene asil saka wawancara karo 

informan. Informan yaiku pamicara asli sing crita utawa 

ngandharake kanthi mbaleni tembung-tembung, frase, lan 

ukara sajroning basa utawa dialek minangka model imitasi 

lan sumber informasi. 

 

3.4 Instrumen Panliten 
Ing panliten kualitatif iki, panliti kang dadi 

instrumen utawa minangka pelaku panliten saka wiwit 

nganti pungkasan panliten sing diwujudake ing laporan 

panliten (Sugiyono, 2011: 222). 

Panliten TJP iki minangka panliten lapangan, mula 

panliti nggunakake alat bantu piranti-piranti kanggo 

nyathet utawa nulis, ngrekam lan nyimpen dhata asil 

panliten, supaya dhatane ora ilang lan asil saka panlitene 

kasebut bisa kabuktekake.   

Piranti-piranti sing lumrah digunakake kanggo 

nggolek dhata ing antarane yaiku: 

1) Alat rekam utawa alat-alat recording (handphone 

utawa tape recorder), kanggo ngrekam swarane 

informan.  

2) Pulpen lan buku kanggo nulis utawa nyathet bab kang 

wigati nalika nindakake panliten.  

3) Daftar pitakonan kanggo para informan. Panliti 

sadurunge nindakake wawancara becike nyusun 
dhaptar pitakonan luwih dhisik minangka pedoman 

ing lapangan. Pitakonan-pitakonan kasebut sipate ora 

tetep, bisa ngalami owah-owahan manut karo 

kahanan kang ana ing lapangan. Kamera digital 

kanggo njupuk gambar kang gegayutan karo panliten. 

4) Kamera digital kasebut bisa ngasilake gambar, foto, 

utawa video. Gambar lan foto kasebut minangka 

sumber dhata tambahan kanggo panliten kualtatif 

(Moloeng, 2011:162). Nggunakake gambar utawa 

foto kanggo njangkepi panlitene cetha nduweni 

piguna kang gedhe. 

 
Tata Carane Ngumpulake Dhata  

Tata cara ngumpulake dhata minangka tahap kang 

paling wigati sajrone panliten, marga tujuwan utamane 

saka panliten yaiku mikolehakake dhata (Sugiyono, 

2011:224). Dhata panliten iki yaiku saka asiling 

observasi saka tata laku lan tumindaking TJP. Saliyane 

iku, uga saka rekaman asiling wawancara karo 

narasumber lan foto-foto adicara TJP ing Desa Ngliman 

Kecamatan Sawahan Kabupaten Nganjuk. Metode sing 

digunakake yaiku kanthi nggunakake teknik nyemak lan 

ngrungokake, observasi partisipatif, wawancara 
terstruktur, dhokumentasi kanthi ngumpulake dhata-dhata 

kang awujud foto-foto, gambar-gambar ngenani desa 

Ngliman, dhokumen profil desa, lan teknik rekaman 

nalika wawancara karo informan.  

 

Tatacarane Nganalisis Dhata 
Panliten kualitatif mujudake panliten lapangan 

sing dilakoni dening panliti wiwit saka golek dhata nganti 

purnaning panliten. Panliten iki nggunakake tata cara 

nganalisis dhata kang diandharake dening Sudikan 

(2001:80), yaiku 1) open coding, jroning panliten kang 

ditliti dikarepake bisa golek dhata sakakeh-akehe, 2) 

axial coding, jroning panliten merang-merangake dhata 

miturut kategori kang wis ditemtokake, 3) selektive 

coding, nintingi dhata kang kalebu kategori inti lan 

disambungake karo liyane supaya mujudake dudutan. 

Tahapane yaiku: 

1)  Panliti ngumpulake dhata kang wis ana, yaiku panliti 
ngumpulake dhata-dhata arupa asile observasi, 

kayata rekaman wawancara karo informan-informan, 

cathetan nalikane nindakake wawancara, dhokumen-

dhokumen profil desa, sarta foto-foto adicara puncak 

TJP 

2)  Panliti milah lan milih dhata, yaiku panliti merang-

merangake dhata-dhata kang wis diolehake. Dhata 

endhi sing kalebu wujud, kalebu makna, lan 

pigunane, sarta owah-owahane TJP.   

3)  Panliti kudu bisa nglasifikasikake dhata, yaiku 

kanggo milah lan milih dhata adhedhasar masalah-

masalah kang ana ing undering panliten, yaiku 
wujud, makna, piguna lan owah-owahane TJP. 

4)  Sawise telung tahap mau, panliti banjur nganalisis 

dhatane, yaiku sawise dhata diklasifikasi, dhata 

dipisahake miturut masalah sing arep ditliti, banjur 

data wis cepak dianalisis nganti dadi draf laporan.   

 

ASILING PANLITEN 

4.1 Kahanan Desa Ngliman 
Desa Ngliman minangka salah sijine desa kang ana 

ing kecamatan Sawahan, kabupaten Nganjuk. Desa 

Ngliman dumunung sawetara 30 km saka kabupaten 
Nganjuk lan sawetara  5 km saka kantor kecamatan 

Sawahan mangidul. 

Desa Ngliman uga nduweni wates kang cetha karo 

desa liyane. Ing sisih lor wewatesan karo desa Sawahan, 

ing sisih kulon wewatesan karo desa Bendolo lan 

Sawahan, ing sisih kidul wewatesan karo alas gunung 

Liman, lan  ing sisih wetan wewatesan karo desa Bareng.  

Desa Ngliman jembare 285 hektar lan diperang 

dadi patang dhusun, yaiku dhusun Ngliman, Bruno, 

Kemukus, lan Gimbal. Dhusun-dhusun kasebut uga isih 

diperang dadi pirang-pirang dhukuh. Dhusun Ngliman 

diperang dadi patang dhukuh, yaiku dhukuh Krajan, 
Gilis, Tamanan, lan Ndhukuh. Dhusun Bruno kaperang 

dadi rong, dhukuh yaiku dhukuh Plumpung lan Bruno. 

Dhusun Kemukus mung siji lan ora ana dhukuhe, dene 

dhusun Gimbal kaperang dadi limang dhukuh, yaiku 

dhukuh Gimbal, Plumpit, Jati, Gerdhon, lan Ngadiyasa.  

Desa Ngliman uga diperang dadi 34 RT lan 7 RW. 

Wilayah desa Ngliman akeh kang dianggo wilayah 

tetanen, kanggo omahe pendhudhuk, kebon, sarta usaha-

usaha liyane. 

 



 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

7 

 

4.1.1 Kahanan Alam Desa Ngliman  
Desa Ngliman kalebu dhaerah kang manggon ana 

ing dataran tinggi, yaiku watara 950 m dhuwure saka 

lumahing segara lan manggon ana ing dhaerah ereng-

erenge gunung Liman. Suhu rata-rata ing desa Ngliman 
kang watara 20° Celcius kalebu iklim tropis. Kahanan 

lemahe lempungan uga kalebu lemah kang subur saengga 

akeh lemah kang dianggo olah tetanen, yaiku 182 hektar. 

Lemah ana ing desa Ngliman kang jembare ana 

285 hektar akeh dianggo dening pendhudhuke kanggo 

olah tetanen. Saliyane iku, lemah kasebut uga kanggo 

dalan umum watara 7 km, omah pendhudhuk, pasareyan, 

lan bangunan umum kayata kantor desa. Lemah kanggo 

olah tetanen, kayata sawah watara 85 hektar, kebon 

watara 36 hektar, lan pekarangan watara 61 hektar. 

Jembare lemah kanggo omahe pedhudhuk watara 101 
hektar, pasareyan watara 1 hektar, lan bangunan umum 

watara 1 hektar. Mula saka iku, jembare lemah ing desa 

Ngliman kasebut akeh kang dianggo olah tetanen dening 

pendhudhuke, yaiku watara 182 hektar.       

 

4.1.2 Pendhudhuk  Desa Ngliman 
Miturut dhata ing taun 2013, desa Ngliman 

nduweni cacah pendhudhuk 3858 wong, kaperang saka 

1966 wong lanang lan 1892 wong wadon. Cacahe 

pendhudhuk lanang luwih akeh tinimbang cacahe 

pendhudhuk wadon, bedane nganti 74 wong. Adhedhasar 

saben perangan umure, cacahe pendhudhuk lanang uga 
luwih akeh tinimbang cacahe pendhudhuk wadon.  

Cacahe pendhudhuk ing desa Ngliman meh nganti 

4000 jiwa. Sanadyan desa Ngliman kasebut manggon ana 

ing dhaerah ereng-erenge gunung, pranyata akeh 

pendhudhuk kang manggon ana ing desa Ngliman. Bab 

kasebut amarga wilayah desa Ngliman dhewe kalebu 

wilayah kang nduweni lemah kang subur, lan akeh kang 

digunakake kanggo lemah tetanen. Klompok tanine maju, 

uga suhu saben dinane ing desa Ngliman kalebu adhem, 

banjur ndadekake maneka warna tetanduran bisa urip 

subur lan nduweni kwalitas kang apik. 

 

4.1.3 Sistem Pangupajiwa Masyarakat Desa Ngliman 
Pendhudhuk desa Ngliman nduweni sistem 

pangupajiwa kang maneka warna. Adhedhasar arsip dhata 

pendhudhuk ing taun 2013, sistem pangupajiwa kang 

paling akeh yaiku olah tetanen. Bab kasebut lumrah 

amarga lemah ing desa Ngliman kagolong lemah kang 

subur lan cocog kanggo olah tetanen. 

pendhudhuk desa Ngliman akeh-akehe nduweni 

sistem pangupajiwa ing olah tetanen, yaiku tani lan buruh 

tani. Kahanan geografis lan lemah kang subur ndayani 

marang jinis pangupajiwane masyarakat desa Ngliman 
kasebut. wong kang nduweni lemah kanggo tetanen lan 

buruh tani kang adol tenaga mujudake sesambungan kang 

padha-padha mbutuhake lan nguntungake. Dene kang 

nduweni pangupajiwa liyane mung sethithik amarga 

nyalarasake karo kahanan lan kamampuwane.  

Pendhudhuk kang mung lulusan SMP, cacahe 

nganti 817 wong. Nomer loro yaiku pendhudhuk kang 

tamat SMA, cacahe 776 wong. Dene, yen dibandhingake 

karo pendhudhuk kang ora tau sekolah cacahe mung 22 

wong, lan pendhudhuk kang tamat SD cacahe 438 wong. 

Iku nuduhake yen pendhidhikan ing desa Ngliman kalebu 

samubarang kang wigati, saengga akeh pendhudhuke 

kang wis sadhar ngenani wigatine pendhidhikan tumrap 

masyarakat desane.  

 
4.1.4 Sistem Pendhidhikan Masyarakat Desa 

Ngliman 
Sistem pendhidhikan wigati banget kanggo 

masyarakat amarga  minangka sarana kanggo minterake 

bangsa. Saya dhuwur pendhidhikane, uga saya gampang 

anggone golek pakaryan. Ing desa Ngliman, pawongan 

kang nduweni pendhidhikan kang dhuwur, dianggep 

nduweni kalungguhan lan drajad kang uga dhuwur. 

 

4.1.5 Kahanan Ekonomi lan Sarana Masyarakat 

Desa Ngliman 
Miturut arsip desa Ngliman taun 2013, desa 

Ngliman dumadi saka 1300 KK (Kepala Keluarga). 

Cacahe KK kasebut nuduhake gegambarane pendhudhuk 

desa Ngliman kang ora sethithik, mula prelu anggone 

ngaweruhi kaya apa kahanan ekonomi lan sarana kang ana 

ing desa Ngliman kanggo kasejahteraan pendhudhuke. 

Kanggo ngukur lan ngaweruhi kahanan ekonomi ing desa 

Ngliman bisa dideleng saka tingkat kasejahteraane 

pendhudhuk yaiku saka papan panggonane utawa omahe. 

Mula, omahe pendhudhuk ing desa Ngliman diperang 

dadi telung bageyan, ing antarane yaiku adhedhasar 

temboke, mestere, lan payon kang digunakake. Saliyane 
dideleng saka omahe, kanggo ngukur kahanan ekonomine 

pendhudhuk desa Ngliman uga bisa dideleng saka aset 

ekonomi liyane. Aset ekonomi kasebut bisa didadekake 

sarana kanggo nyengkuyung ekonomi lan panguripane 

pendhudhuk desa Ngliman. 

 

4.1.6 Sistem Kapitayan Masyarakat Desa Ngliman 
Agama yaiku kapitayan kang diprecaya, diakoni 

kanthi lisan lan diugemi ing batine manungsa. Agama 

minangka samubarang kang dibutuhake dening manungsa 

uga minangka pedhoman kanggo nggayuh bebener kang 
sejati ana ing sajrone panguripane manungsa. 

Miturut Arsip desa Ngliman taun 2013, meh rata 

pendhudhuke padha ngenut agama Islam, nanging uga 

ana sing ngenut agama liyane, yaiku agama Kristen 

nanging cacahe mung ana wong siji. Bab kasebut 

disengkuyung kanthi anane papan ngibadah awujud 

masjid kanthi cacah 5 lan musholla kanthi cacah 6. Salah 

sijine ana sing diarani masjid kuno jalaran tinggalane 

leluhur jaman biyen, nganti saiki uga isih kerumat kanthi 

apik. Senajan mangkono, nanging masyarakat kang akeh-

akehe ngenut agama Islam iku pranyata uga isih nglakoni 

saperangan piwulangan  saka agama Hindhu ing jaman 
biyen. Nyatane nalika upacara-upacara utawa tradhisi 

tartamtu masyarakat isih nggunakake sawernane sesaji. 

Piwulangan saka agama Hindhu kasebut pancen 

disalarasake karo agama Islam, nanging punjere mung 

siji yaiku Gusti kang Murbeng Dumadi.  

 

4.1.7 Gayutane Etnografi lan Tradhisi  
Kahanan etnografi desa Ngliman kaya kang diandharake 

ing ndhuwur nduweni gegayutan karo tradhisi, mligine 

TJP. Kalorone mujudake sesambungan kang raket, 



 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

8 

 

saengga salah sijine bisa ndayani marang sijine, semono 

uga suwalike. Masyarakat minangka subjek kang 

nindakake lan mbutuhake tradhisi, dene urip lan matine 

tradhisi uga gumantung marang masyarakat iku dhewe. 

 

4.1.7.1 Sistem Kapitayan 
Masyarakat desa Ngliman akeh sing ngenut agama 

Islam, nanging uga isih nglakoni piwulangan saka agama 

Hindhu, yaiku kanthi disalarasake karo agama Islam. 

Kaya dene TJP, lumrahe awujud siraman pusaka nanging 

sajrone uga ana slametan kanthi dzikir lan donga 

nganggo basa Arab.  

 

4.1.7.2 Sistem Geografi 
Desa Ngliman kalebu dhaerah kang manggon ana 

ing ereng-erenge gunung Liman kabupaten Nganjuk. 
Suhu rata-rata saben dinane adhem lan kalebu dhaerah 

dataran tinggi. Jinise lemah kang ana ing desa Ngliman 

yaiku lempungan. Nanging karana manggon ana ing 

dhaerah ereng-erenge gunung, mula desa Ngliman 

kasebut uga kalebu dhaerah kang rawan longsor. 

Kahanan desa Ngliman  kang asri lan hawane adhem 

cocok banget kanggo tetanen uga isih kalebu dhaerah 

Pariwisata. Tradhisi kasebut salah sijine yaiku TJP. TJP 

minangka adat, warisan, lan wujud pakurmatan tumrap 

leluhur kang mbaureksa desa Ngliman, sarta sarana 

kanggo dedonga amrih diwenehi kanugrahan saka Gusti 

kanggo kamakmuran desane. Mula, anggone nindakake 
TJP kudu temen-temen lan kanthi niat kang apik.  

 

4.1.7.3 Sistem Pangupajiwa  
Sistem pangupajiwane masyarakat desa Ngliman 

kasebut ana ing bab olah tetanen, yaiku minangka dadi 

tani utawa buruh tani. Olah tetananen kasebut uga bisa 

ndayani marang pangrembakane TJP. Masyarakat kang 

nduweni asiling olah tetanen, nyatane bisa ndayani 

marang anane slametan ing TJP kasebut. Tradhisi kasebut 

uga isih ngrembaka nganti saiki jalaran masyarakat desa 

Ngliman dhewe kang pangupajiwane ana ing bab olah 
tetanen. Kanthi TJP kasebut, dikarepake masyarakat bisa 

adoh saka a balak lan ama kanggo tanduran lan ama 

penyakit.  

 

4.2 Tradhisi Jamas Pusaka 
Jamas tegese kramas, dene pusaka, tegese yaiku 

barang warisan utawa tinggalan saka leluhure kang 

dipundhi-pundhi. Njamasi pusaka bisa diarani ngramasi, 

utawa ngresiki pusaka saka teyengan-teyengan. Karana 

pusaka kasebut tinggalane leluhur kang mbaureksa desa 

Ngliman jaman biyen, mula anane pusaka kasebut ora 

mung diumbar wae dening masyarakat lan pinisepuh-
pinisepuh desa Ngliman, nanging uga dirumat kanthi 

apik, yaiku kanthi nganakake TJP. TJP lumrahe 

ditindakake saben taun pisan, yaiku ing wulan Sura, dina 

Jumat Wage utawa bisa diganti dina Senen Wage. 

TJP kasebut uga ditindakake minangka adat, lan 

wujud pakurmatan tumrap leluhure, sarta wujud dedonga 

mring Gusti supaya desa Ngliman iku aman, tentrem, ora 

ana masalah, tanemane subur lan panene kasil akeh. 

Saliyane iku uga dijupuk turuhane kanggo sawernaning 

kepentingan. Bisa kanggo nambani penyakit lan ama 

tanduran, lan liya-liyane. Dadi, masyarakat nduweni 

panemu yen pusaka tinggalane leluhur kasebut diprecaya 

ora suwung, lan nduweni kakuwatan kanggo mbiyantu 

sawernane masalah kang ana ing desa Ngliman. 

jinis pusaka tinggalane leluhur kang dijamas iku 
ana rong jinis, yaiku arupa pusaka lan wayang. Pusaka 

kang dijamas yaiku pusaka Kyai Kembar, dene kang 

dijamas arupa wayang, yaiku wayang Ki Bondan, Ki 

Joko Truno, Ki Panji, Ki Bethik, lan Ki Dhukun.  

 

4.2.1 Jinise Pusaka ing Desa Ngliman 
Jinis pusaka tinggalane leluhur kang dijamas iku 

ana rong jinis, yaiku arupa pusaka lan wayang. Pusaka 

kang dijamas yaiku pusaka Kyai Kembar, dene kang 

dijamas arupa wayang, yaiku wayang Ki Bondan, Ki 

Joko Truno, Ki Panji, Ki Bethik, lan Ki Dhukun. 
Nanging, pusaka sing isih ana saiki mung Kyai Kembar, 

dene wayang cacahe ana lima mung Nyai Dhukun dsalini 

dadi Ki Dhukun. 

  

4.2.2 Alasane Masyarakat Jawa mligine ing Desa 

Ngliman Kecamatan Sawahan Kabupaten 

Nganjuk Nindakake TJP 

 
Masyarakat nindakake TJP, jalaran (1) minangka 

adat utawa warisan, (2) Mujudake karakter lan sipate 

masyarakat Jawa, (3) TJP minangka sarana kanggo 

ngibadah. 

 

4.3 Uba Rampe, Tata Laku, lan Maknane sajrone 

TJP  
TJP minangka salah sawijine adat tradhisi 

kabudayan kang kanthi turun tumurun ditindakake dening 

masyarakat ing desa Ngliman mligine lan masyarakat 

Jawa umume. Wujud saka TJP iku ana uba rampe lan tata 

lakune kang sakabehe mono ora mungkin ora ana 

maknane. Gandheng wong Jawa iku kerep nengenake 

babagan olahing daya cipta, rasa lan karsa, anane TJP 

kasebut minangka asil saka pamikire wong Jawa, nyatane 
digunakake kanggo nggayuh kanugerahan lan 

sesambungan marang Gustine. 

 

4.3.1 Uba Rampe sajrone TJP 
Wujud saka TJP kang kapisan yaiku sawernane uba rampe 

kang dibutuhake nalika jamasan. Saka asiling observasi, 

lan wawancara, bisa diweruhi yen uba rampe nalika 

nindakake jamasan dumadi saka menyan madu, jeruk 

pecel, banyu, tebu ireng, warangan, minyak wangi. 

Saliyane iku uga ana gunungan lan berkat. 

 

4.3.2 Tata Laku ing TJP 
Tata laku kang ditindakake sajrone TJP, yaiku 

nyuwun restu Ki Ageng Ngaliman, pusaka diarak, digawa 

menyang papan panjamasan, sambutane Pak Lurah lan 

Pak Bupati, penyerahan pusaka lan wayang saka 

pengarak marang Pak Lurah, Pak Lurah   marang Pak 

Bupati,  Pak Bupati marang  Kepala  Dinas Pariwisata, 

gunungan dilebokake, pusaka lan wayang dijejer, 

tontonan Tarian Bondanan lan tradhisi gombak kuncung 

kanthi cara simbolis, sambutan Kepala Dinas Wisata, 

penyerahan pusaka lan wayang saka Pak Bupati marang 



 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

9 

 

mranggi, jamasan pusaka diwiwiti, pusaka lan wayang 

didupani sarta disawabake, diresiki teyengane nganggo 

jeruk pecel lan banyu, pusaka lan wayang dituruh 

banyune, pusaka dikosoki nganggo tebu ireng banjur 

dilapi, diwarangi, lan diminyaki, pusaka lan wayangan 
dibungkus lan dipajang sedhela, banjur dibalekake 

menyang gedhong pusaka, lan slametan. 

 

4.3.3 Maknane Uba Rampe lan Tata Laku ing TJP 
Makna sajrone ubarampe lan tata laku sajrone TJP 

iku gegayutan karo olah pamikire masyarakat Jawa utawa 

filsafat Jawa. Sistem pamikire masyarakat Jawa kang 

luwih nengenake babagan olahing rasa kang tujuwane 

yaiku kanggo nggayuh kautamaning urip. Mangerteni 

makna kang kinandhut sajrone uba rampe lan tata laku iku 

bab kang wigati.  
 

4.4 Pigunane Tradhisi Jamas Pusaka 
Masyarakat Jawa nindakake TJP wis tamtu jalaran 

ana pigunane. Kanggo ngudhari pigunane TJP mula 

digunakake teori ngenani piguna yaiku kang diandharake 

dening Bascom. Piguna kang tinemu sajrone TJP yaiku 

minangka sistem proyeksi, minangka piranti kanggo 

ngesahake pranata-pranata lan lembaga kabudayan, 

minangka sarana pedhidhikan, minangka sistem kontrol 

utawa kanggo ngawasi, lan minangka tontonan.   

 

4.5 Owah-owahane TJP 
TJP minangka salah sawijine kabudayan saka 

masyarakat Jawa. Padha karo sipate kabudayan kang 

dinamis, TJP tansah ngalami owah-owahan bebarengan 

karo owahe jaman. Saliyane iku, manungsa minangka 

subjek kang nggunakake tradhisi kasebut kanthi 

nggunakake sipate kang kreatip, manungsa tansah menehi 

panemu-panemu anyar kang dilebokake sajrone TJP.  

 

4.5.1 TJP Biyen lan Saiki 
TJP ing biyen lan saiki tamtune wis beda. Beda-

bedane TJP kasebut bisa dirasakake ing jaman kang wis 
sarwa maju kaya saiki, beda karo jaman biyen sing durung 

ana apa-apa lan anggone masyarakat Jawa nindakake TJP 

isih prasaja. 

Panyengkuyunge Pemerintah lan Dinas Pariwisata 

menehi daya kang gedhe tumrap owah-owahane uba 

rampe kang digunakake sajrone nindakake jamasan 

pusaka minangka hajat desane. Ora kaya biyen sing angel 

banget ngolehake dana, merga uga isih durung ana apa-

apa kaya saiki. Kamangka anane TJP saiki luwih diapiki 

lan diramekake dening masyarakat desa Ngliman kanthi 

oleh bantuan saka Pemerintah Daerah lan Dinas 

Pariwiisata. Uba rampe biyen ing antarane yaiku menyan 
biasa, bentis lan jeruk pecel, banyu degan, sepet lan 

godhong nanas, katul, warangan, lan minyak cendana. 

Uba rampe saiki menyan madu lan dupa, jeruk pecel, 

banyu bening,  tebu ireng, warangan, minyak kenanga, 

utawa minyak liyane kanggo pusaka.  

Saliyane uba rampe, tata laku ing TJP uga ngalami 

owah-owahan karana uga disengkuyung dening 

pemerintah lan Dinas Pariwisata. TJP biyen ditindakake 

saperlune wae, kerana minangka tradhisi lan kudu 

ditindakake minangka acara bersih desa, dene TJP saiki 

ditindakake kanthi diwenehi sawernane prosesi, arak-

arakan, lan maneka tontonan. Tegese, TJP saiki luwih 

diramekake tinimbang TJP biyen.   

 

4.5.2 Faktor-faktor kang Njalari Owah-owahane  
TJP 
TJP saiki lan biyen wis akeh bedane, utamane ing 

babagan uba rampe lan tata laku. Pangrembakane jaman 

kang maju melu mlebu minangka unsur anyar 

mangaribawani sajrone tradhisi. Dene faktor kang ndayani 

owah-owahane TJP, yaiku faktor intern kang awujud 

discovery lan invention sarta faktor eksternal kang awujud 

difusi lan akulturasi. 

 

4.5.3 Unsur Anyar kang Mlebu sajrone TJP 
Unsur anyar kang mlebu sajrone TJP lumrahe 

mujudake unsur kang nduweni gegayutan karo majune 

jaman saiki. Ora bisa diselaki yen majune jaman saiki 

bisa ndayani marang anane TJP kasebut. Masyarakat wis 

ora prelu kangelan kaya jaman biyen. Owah-owahane 

jaman kasebut pancen kudu dieloni yen ora kepengin keri 

utawa diarani masyarakat tradhisional.  

TJP ing desa Ngliman disengkuyung dening 

Pemerintah Daerah lan Dinas Pariwisata. Kanthi anane 

dhukungan kasebut, acara TJP banjur diramekna lan 

dianakake sakehe prosesi. Anane prosesi kasebut uga 

disengkuyung dening sakehe piranti kang nggunakake 

energi listrik, lan teknologi jaman saiki. Saengga TJP 
jaman saiki luwih meriah jaman biyen.  

 

4.5.4 Dampak Owah-owahane TJP 
Kabudayan mligine TJP mujudake sawijining 

kabudayan kang asipat dinamis lan ora bisa uwal saka 

owah-owahan. TJP saiki lan biyen wis akeh bedane, 

utamane ing babagan uba rampe lan tata laku. 

Pangrembakane jaman kang maju melu mlebu minangka 

unsur anyar mangaribawani sajrone tradhisi. Nanging 

pranyata owah-owahan kasebut uga menehi pangaribawa 

utawa dampak marang TJP iku dhewe. Dampak kasebut 
ing antarane bisa mikuwati lan Ngapiki TJP kang ana ing 

jaman saiki, nanging pranyata dampak owah-owahan TJP 

kasebut uga bisa ngrusak lan ngganggu TJP.  

    

PENUTUP 

Dudutan 
Tradhisi jamas pusaka ing desa Ngliman, 

kecamatan Sawahan, kabupaten Nganjuk, yaiku jinis 

pusaka tinggalane leluhur kang dijamas iku ana rong 

jinis, yaiku arupa pusaka lan wayang. Pusaka kang 

dijamas yaiku pusaka Kyai Kembar, dene kang dijamas 

arupa wayang, yaiku wayang Ki Bondan, Ki Joko Truno, 
Ki Panji, Ki Bethik, lan Ki Dhukun.  

Masyarakat nindakake TJP, jalaran (1) minangka 

adat utawa warisan, (2) Mujudake karakter lan sipate 

masyarakat Jawa, (3) TJP minangka sarana kanggo 

ngibadah. 

Uba rampe kang digunakake sajrone TJP, yaiku 

(1) menyan madu, (2) jeruk pecel, (3) tebu ireng, (4) 

warangan, (5) minyak wangi, (6) gunungan, lan (7) 

berkat.  



 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

10 

 

Tata laku kang ditindakake sajrone TJP, yaiku 

nyuwun restu Ki Ageng Ngaliman, pusaka diarak, digawa 

menyang papan panjamasan, sambutane Pak Lurah lan 

Pak Bupati, penyerahan pusaka lan wayang saka 

pengarak marang Pak Lurah, Pak Lurah   marang Pak 
Bupati,  Pak Bupati marang  Kepala  Dinas Pariwisata, 

gunungan dilebokake, pusaka lan wayang dijejer, 

tontonan Tarian Bondanan lan tradhisi gombak kuncung 

kanthi cara simbolis, sambutan Kepala Dinas Wisata, 

penyerahan pusaka lan wayang saka Pak Bupati marang 

mranggi, jamasan pusaka diwiwiti, pusaka lan wayang 

didupani sarta disawabake, diresiki teyengane nganggo 

jeruk pecel lan banyu, pusaka lan wayang dituruh 

banyune, pusaka dikosoki nganggo tebu ireng banjur 

dilapi, diwarangi, lan diminyaki, pusaka lan wayangan 

dibungkus lan dipajang sedhela, banjur dibalekake 
menyang gedhong pusaka, lan slametan. 

Menyan madu minangka sarana kanggo 

nyambungake marang alam ghaib, lan kanggo nyawabake 

pusaka lan wayang amrih bisa mandhi lan ngijabahi, 

supaya apa kang dadi pangarep-arepe masyarakat bisa 

dikabulake dening Gusti kanthi liwat perantara pusaka 

lan wayang kang dijamas kasebut.  

Jeruk pecel minangka piranti kanggo nglunturake 

utawa ngresiki teyengan-teyengan kang kelet ana ing 

pusaka kasebut. Jeruk pecel nduweni rasa kang kecut 

banget saengga jeruk pecel kasebut kapilih jalaran luwih 

mandhi lan gelis resik lan mlosoh yen dianggo ngresiki 
pusaka saka teyengan-teyengan kasebut. 

Tebu ireng yaiku kanggo nggosoki pusaka sawise 

diresiki teyengane nganggo jeruk pecel. Teyengan-

teyengan sing wis luntur krana diresiki mau dikosoki 

nganggo tebu ireng supaya resik lan ora nemplek nang 

pusaka, saengga pusaka luwih resik banjur dilap lan siyap 

diwarangi.  

Warangan yaiku arupa serbuk putih kang dianggo 

nggilapake pusaka supaya weranane bisa nggilap apik. 

Warangan diprecaya minangka tulake bangsa lelembut, 

mulane pusaka diwarangi amrih ora kisenan barang-
barang sing ora nggenah lan ora ngurangi utawa malah 

ngilangi kakuwatane. Nanging upama kangge manungsa, 

warangan iku asipat racun lan bisa mateni wong saengga 

yen nggunakake warangan kudu bisa ngati-ati. 

Minyak wangi yaiku aru-aruman kang dileleti 

utawa diser-seri ana ing pusaka lan wayangan. Pusaka iku 

dianggep ana yonine kang dipadhakne karo wong urip 

sing ana nyawane, dadi amrih mandhine pusaka lan 

wayangan kasebut mula diser-seri minyak. Minyak kang 

digunakake lumrahe kenanga lan ganda pura, nanging 

yen ora ana bisa nganggo minyak-minyak sajinise.  

Gunungan yaiku sajinise tumpeng ning gedhe, 
saka sega putih lan diwangun kaya gunung lan diwenehi 

maneka warna lawuhan lan iwak, sarta dincep-cepi 

maneka warna jangan-janganan kayata terong, tomat, 

timun, kacang lanjaran lan sapanunggale. Kang 

nggambarake kahanan desa Ngliman kang subur lan 

masyarakate kang makmur. Gunungan kasebut diarak 

saka makam Ki Ageng Ngaliman menyang papan 

penjamasan lan bakale dianggo  oyok-oyokan dening 

masyarakat sawise jamasan pusakane mari, jalaran 

diprecaya gunungan kasebut bisa menehi berkah.  

Berkat minangka samubarang piranti kang 

digunakake minangka panyengkuyung kanggo slametan. 

Berkat dianggo ana ing sajrone slametan kang 

nggambarake wujud syukure manungsa marang Gustine, 

amarga wis nindakake TJP kanthi lancar lan wujud 
dedonga amrih apa sing wis diupayakake dening 

masyarakat bisa kasil. Saliyane iku uga mujudakake 

sesambungane manungsa lan alam sakiwa tengene, yaiku 

kanthi rasa syukur desane tansah subur sandhang lan 

pangane bisa kacukupan kanthi apik.  

Nyuwun restu Ki Ageng Ngaliman minangka 

wujud kurmat marang leluhure sing wis mbaureksa desa 

Ngliman lan wis maringi warisan arupa pusaka lan 

wayangan kang duweni piguna tumrap desane.  

Pusaka diarak minangka simbol pamarataane desa 

sing diubengi pusaka kasebut supaya balake ilang, 
senajan ta wis ora rata maneh diubengne desa kaya jaman 

semana ning tetep dikarepake desa Ngliman bisa adoh 

saka mala lan bebaya. Samarine diarak, banjur digawa 

menyang papan panjamasan yaiku amarga amrih kanggo 

tontonan masyarakat desa mligine lan masyarakat liyane 

bisa melu ngramekake TJP. 

Sambutane Pak Lurah minangka wujud 

pakurmatan tumrap Bupati Nganjuk, lan Kepala Dinas 

Pariwisata sarta staf-stafe kang ngrawuhi TJP kasebut 

sarta tumrap perangkar desa liyane, masyarakat desa 

Ngliman mligine lan masyarakat sanjabane desa 

Ngliman. Sambutane Pak Bupati uga menehi pakurmatan 
tumrap sing ngrawuhi TJP. 

Panyerahan pusaka lan wayang kang diwiwiti saka 

pengarak marang Pak Lurah, saka Pak Lurah marang Pak 

Bupati, saka Pak Bupati marang Kepala Dinas Pariwisata 

banjur dijejer ana ngarep. Panyerahan pusaka lan wayang 

kasebut ditindakake jalaran simbolisasi yen TJP kasebut 

kanga sale saka dsa Ngliman kasebut disengkuyung 

dening Pemerintah Daerah lan Dinas Pariwisata. sawise 

ana panyerahan, gunungan dilebokake supaya aman lan 

pusaka dijejer ana sangarepe papan panjamasan kanggo 

tontonan.  
Tarian Bondanan kang asli saka Ngliman 

nggambarake wong tuwa sing nuntun anake amrih bisa 

dadi bocah kang bener yaiku digambarake kanthi nggawa 

anak karo paying lan numpak kendhi, nak wis rampung 

kendhine dipecah. Saliyane iku uga nambah kaendahane 

tradhisi kanthi anane tontonan tari-tarian.  

Simbolisasi tradhisi gombak kuncung iku 

nudhuhake yen desa Ngliman nyata-nyata isih ngugemi 

tradhi Gombak Kuncung kasebut kanggo keturunan kang 

pancen asli saka Ngliman kasebut, banjur dibacutake 

santunan kanggo aweh pambiyantu masyarakat. 

Sambutan Kepala Dinas Pariwisata wujud 
pakurmatan lan panyengkuyung anane TJP karana desa 

Ngliman uga kalebu dhaerah wisata lan kepengin 

ngangkat potensi desa Ngliman utamane ing babagan 

wisata lan kabudayan. 

Panyerahan pusaka lan wayang saka Pak Bupati 

marang mranggi tegese wis oleh ijin saka tataran 

panguwasa sing luwih dhuwur yaiku Bupati. Jamasan 

pusaka diwiwiti yaiku pusaka lan wayang didupani sarta 

disawabake utawa dijaluk dongane, pusaka diresiki 

teyengane lan dikosoki nganggo jeruk purut lan banyu 



 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

11 

 

supaya teyengane mlosoh, pusaka lan wayang dituruh 

banyune amarga diprecaya minangka kanggo tulak balak, 

hama, penyakit, lan masalah liyane. Pusaka dikosoki 

nganggo tebu ireng banjur dilapi supaya garing. Pusaka 

diwarangi amrih nggilap apik lan didohne saka bangsa 
lelembut sing nggawe pusaka ora mandhi maneh. Pusaka 

lan wayang diminyaki amrih mandhi lan ajine yen 

disuwun dongane bisa Kabul. Pusaka lan wayang 

dibungkus lan dipajang sedhela kanggo tontonan banjur 

dibalekake menyang gedhong pusaka, lan slametan 

ngucapake rasa syukur lan donga mring Gustine.  

TJP nduweni piguna, yaiku (1) minangka sistem 

proyeksi, (2) minangka piranti kanggo ngesahake 

pranata-pranata lan lembaga kabudayan, (3) sarana 

pendhidhikan babagan agama, babagan tatakrama, lan 

babagan sosial, lan (4) minangka piranti kanggo meksa 
lan ngawasi norma. 

Kabudayan mligine TJP mujudake sawijining 

kabudayan kang asipat dinamis lan ora bisa uwal saka 

owah-owahan. TJP saiki lan biyen wis akeh bedane, 

utamane ing babagan uba rampe lan tata laku. 

Pangrembakane jaman kang maju melu mlebu minangka 

unsur anyar mangaribawani sajrone tradhisi. Dene faktor 

kang ndayani owah-owahane TJP, yaiku faktor intern 

kang awujud discovery lan invention sarta faktor 

eksternal kang awujud difusi lan akulturasi. Saliyane iku, 

owah-owahane TJP ing desa Ngliman kecamatan 

Sawahan Kabupaten Nganjuk uga menehi dampak positif 
utawa apik lan negative utawa kurang apik. Dampak 

positife yaiku anane owah-owahan kasebut bisa mikuwati 

lan ngapiki TJP, dene dampak negatife yaiku pranyata 

anane owah-owahan kasebut malah bisa ngrusak lan 

ngganggu TJP.  

 

Pamrayoga 
Kabudayan iku minangka olah pikire manungsa 

saka daya, cipta, lan karsa. Kabudayan kang diciptakake 

dening manungsa iku ora mungkin ana gunane. 

Kabudayan kanthi cetha menehi piwulangan lan tata laku 
kang apik marang panguripane manungsa. Wis 

semesthine manungsa kudu nduweni rasa tresna marang 

kabudayan, banjur bisa ngugemi lan ngleluri kabudayan 

kasebut supaya tansah ngrembaka. Semono uga ing 

tradhisi, kanthi mangerteni apa iku sejatine TJP, uba 

rampe lan tata lakune, sarta makna lan pigunane, 

manungsa bakal menehi kawigaten kang gedhe. Makna 

lan piguna kasebut bisa menehi piwulangan kang becik 

tumrap kapribadhene manungsa mligine manungsa Jawa. 

Mula, aja mung melu nindakake sawijining tradhisi ning 

pranyata ora mangerteni kanthi luwih jero tradhisi 

kasebut kena apa kudu ditindakake.  

Ana ing donya iki ora ana sing tetep, kabeh 

mono mesthi owah. Semono uga manungsa lan 

kabudayan uga ngalami owah-owahan. Pangrembakane 

jaman sing sarwa maju kudu bisa disikepi kanthi ngati-

ati, pinter-pinter milih, lan wicaksana. Kabudayan tansah 

ngalami owah-owahan, nanging sing penting niai-nilai 

saka tradhisi kasebut tetep ora katut owah. Kita ora bisa 
ngalangi owahe kabudayan, nanging kita isih bisa njupuk 

paedah kang becik lan digunakake kanggo napaki urip 

ing donya iki. 

 

KAPUSTAKAN 

Arikunto, Suharsimi. 2010. Prosedur Penelitian: Suatu 
Pedekatan Praktek. Jakarta: Rineka Cipta 

 
Bakker, JWM. 1984. Filsafat Kebudayaan, Sebuah 

Pengantar.  
Yogyakarta: Penerbit Kanisius. 

 
Danandjaja, James. 1984. Folklor Indonesia. Jakarta: 

Pustaka  
Utama Grafitipers 

 
Endraswara, Suwardi. 2006. Mistik Kejawen: 

Sinkretisme, Simbolisme dan Sufisme dalam 
Budaya Spiritual Jawa. Yogyakarta: Penerbit 

Narasi 
 
Herusatoto, Budiono.2008. Simbiolisme Jawa. 

Yogyakarta: Penerbit Ombak 
 
Koentjaraningrat. 1987. Kebudayaan Mentalis dan 

Pembangunan. Jakarta:Gramedia 
 
---------------------. 1994. Kebudayaan Jawa. Jakarta : 

Balai Pustaka 
 
---------------------. 2009. Pengantar Ilmu Antropologi. 

Jakarta: Rineka Cipta 
 
Kuntjara, Esther. 2006. Penelitian Kebudayaan: Sebuah 

Panduan  
Praktis. Yogyakarta: Graha Ilmu  

 
Kusumohamidjojo, Budiono. 2010. Filsafat 

Kebudayaan: Proses  
Realisasi Manusia. Yogyakarta: Jalasutra 

 
Luxemburg, Jan Van. 1992. Pengantar Ilmu Sastra. 

Jakarta: Gramedia Pustaka Utama 
 

Maran, Rafael Raga. 2007. Manusia & Kebudayaan 
dalam  
perspektif Ilmu Budaya Dasar. Jakarta: Rineka 

Cipta 
 
Moeliono, Anton. M. 1990. Kamus Besar Bahasa 

Indonesia.  

Jakarta: Balai Pustaka 
 
Moleong, Lexy. J. 2011. Metodologi Penelitian 

Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya 
 



 

Tradhisi Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk 

 

12 

 

Poerwadarminta, W.J.S. 1937. Baoesastra Djawa. 

Jakarta: Balai  
Pustaka 

 
---------------------. W.J.S. 1939. Bausastra Djawa. 

Jakarta: J. B. Wolters'Uitgevers atau 
Maatchappij N. V. Groningen  

 
---------------------. W.J.S. 1976. Bausastra Djawa. 

Jakarta: Balai Pustaka  
 
Sudikan, Setya Yuwana. 2001. Metode Penelitian 

Kebudayaan Surabaya: Unesa Unipress 

bekerjasama dengan Citra Wacana  
 
Sugiyono. 2011. Metodologi Penelitian Kuantitatif 

Kualitatif dan R & D. Bandung: Alfabeta 

 
Sukarman. 2006. Pengantar Kebudayaan Jawa. 

Surabaya: Unesa Unipress  
 
Sutrisno, Sulastin, Darusuprapta, Sudaryanto. 1991. 

Bahasa Sastra Budaya. Yogyakarta: Gadjah 

Mada University Press 
 
Tumanggor, Rusmin, Kholis Ridhio, Nurochim. 

2010. Ilmu Sosial dan BudayaDasar. Jakarta: 

Kencana Prenada Media Group 
 
Widayati, Sri Wahyu. 2008. Ilmu Sosial Budaya 

Dasar. Surabaya: Unesa Unipress 
 
 


