
DEKONTRUKSI EPISTIMOLOGI ILMU-ILMU SOSIAL: 

SEBUAH KENISCAYAAN 

 
Suryadi 

 Dosen Universitas Brawijaya (UB) Malang ± Indonesia 

 

ABSTRACT 

 

 Modern science in the world is built with Atheism view of live. As modern 

science impact, actually social science fails to finish the human being problem, and 

fails to know the human it self. For this, insisting on epistemologycal decontruction, if 

us not wish be hard situation. As the answer of this challenge, the atheism view of live 

must be show again. Learn from west Asia in middle ages, apocalipse should be made 

premis which basically all opinion and elementary of validasi result of research. With 

this method, there is no dissociation for what referred science and religion.   

 

Key Words: deconstruction, epistemology, science.  
 

 

PENDAHULUAN  

Urgensi Dekontruksi 

 Ilmu-pengetahuan modern yang menjadi kiblat sekaligus episentrumnya, yang 

sekarang dikaji dan dipelajari di Universitas-Universitas seluruh dunia,  mula pertama 

dikembangkan  berawal dan berasal dari wilayah Eropa Barat, Eropa Barat-lah kiblat-

rujukan pengembangan ilmu-pengetahuan modern hingga dewasa ini.  Seluruh 

kerangka paradigma filsafat, ilmu-pengetahuan, dan sains-terapan yang sekarang 

dikaji dan dipelajari di seluruh dunia,  berasal dari sana.  

Adalah gerakan revolusi intelektual bertajuk Renaissance dan Humanisme-lah 

yang mempunyai andil dan tanggung-jawab besar dalam pengembangan ilmu-

pengetahuan modern tersebut yang tumbuh pesat sampai saat ini. Hadirnya 

Renaissance dan Humanisme ± secara historis ± merupakan bentuk perlawanan kaum 

intelektual Eropa Barat atas dominasi Gereja, utamanya dominasi gereja dalam 

menjelaskan gejala-gejala alam dan fenomena sosial, yang terbukti bahwa ilmu-

pengetahuan yang dirujuk dari kitab Bibel tidak bisa dijadikan dasar pijakan secara 

ilmiah untuk menjelaskan gejala-gejala alam dan fenomena sosial, apalagi 

mengembangkannya. Kasus Copernicus merupakan salah satu buktinya. 

Ketidakharmonisan hubungan yang berujung konflik terbuka antara agamawan 

dengan rujukan kitab Bibel-nya dengan ilmuwan bersama temuan-temuan ilmiahnya, 

telah meninggalkan luka yang teramat dalam dan menjadi monumen yang menandai 

perlawanan ilmuwan atas hegomoni agama (Kristen). Tajamnya konflik yang terjadi 

GDQ� NHUDVQ\D� *HUHMD� GDODP� PHQXPSDV� ´NHVHVDWDQ´� SDUD� Llmuwan, mengakibatkan 

banyak ilmuwan yang harus menjadi korban. Tidak sedikit ilmuwan yang dikucilkan, 

dikutuk, diburu, dikurung dan dijatuhi hukuman mati. Tidak kurang dari 32. 000 

orang dibakar hidup-hidup. Giardano Bruno, Galileo Galilei dan Baruch Spinoza 

adalah beberapa contoh dari korban lembaran kelam sejarah perkembangan sains di 

Barat yang melahirkan kebencian dan sekaligus mengabadikan kebencian ilmuwan 

barat atas agama (Zaeni. 1996). 

Semangat kebencian atas apa yang disebut sebagai agama, semangat anti Tuhan,  

menjadi penyebab lahirnya bangunan ilmu pengetahuan yang steril dari sentuhan 



tangan Tuhan. Sains positif inilah yang menjadi argumentasi ilmu-pengetahuan 

modern bahwa intelektualitas tidak bisa dipadu-satukan dengan spiritualitas.  

Perbincangan tentang Tuhan, Sorga, Neraka, dan Malaikat; yang banyak 

terekam dalam teks-teks Kitab keagamaan dipandang sesuatu yang non-rasional, jauh 

dari kaidah-kaidah ilmiah (dan oleh karenanya tidak bisa dikategorikan sebagai ilmu-

pengetahuan). Bahkan, menurut mereka, Agama (dan juga TUHAN) tidak lebih 

adalah sekedar hasil olah-cipta pemikiran manusia (masyarakat) dalam merespon 

gejala-gejala alam. Manusia yang lemah, bodoh dan tertindas membutuhkan sosok 

Individu yang bisa dia sembah untuk menenangkan hatinya. Oleh karena itu, agama 

hanya tumbuh pada masyarakat-masyarakat yang tertindas dan tak berbudaya. Marx 

menegaskannya sebagai berikut: 

³5HOLJLRQ�LV�WKH�VLJK�RI�WKH�RSSUHVVHG�FUHDWXUH��WKH�KHDUW�RI�WKH�KHDUWOHVV�ZRUOG��

just as it is the spirit of a spiritlesV�VLWXDWLRQ��,W�LV�WKH�RSLXP�RI�WKH�SHRSOH´ 

(Agama adalah keluh-kesah makhluk tertindas, jiwa dari suatu dunia yang tak 

berjiwa, sebagaimana ia merupakan spirit dari situasi yang tanpa spirit. Agama 

adalah candu bagi rakyat) (dalam Ramly,  2000) 

 

Karena itX�� 1LH]FH� EHUVHUX� ´God is dead´� GDQ� 'HUULGD� VDQJ� PXULG� EHUWHULDN�

´7KH� DXWKRU� LV� GHDG´  sebagai penegasan hilangnya eksistensi Tuhan dalam 

kehidupan dan ilmu pengetahuan. 

Semakin tinggi tingkat kecerdasan (intelektualitas) manusia atau semakin 

berbudaya sebuah masyarakat maka dia akan semakin sadar bahwa setiap gejala alam 

mengikuti ritme hukum-hukum sains-positif, bukan diatur oleh individu supra-

inderawi yang bernama TUHAN.   

Pemikiran Comte berikut ini mencerminkan pandangan tersebut:  

 
Sejarah Antropologi Teologi vis a vis Evolusi Masyarakat Comte 

 DINAMISME 

ANIMISME 

MONOTHEISME 

ATHEISME 

POLYTHEISME 

DEISME 

RASIONALISME 

(7$7¶6�

THEOLOGIA 

(7$7¶6�0(7$),6,. 

(7$7¶6�

POSITIVISTIK 

 
Sumber: El Mahdi (2002). 

 



 Sebagai kesimpulan, para ilmuwan Eropa Barat telah menetapkan hubungan 

Agama dengan ilmu sebagai dua hal yang tak pernah dapat disatu padukan. Seorang 

agamawan yang baik tidak mungkin seorang ilmuwan sekaligus, sebaliknya seorang 

ilmuwan tulen tidak mungkin menjadi agamawan. Siapa yang menerima dan percaya 

agama berarti menolak ilmu pengetahuan, siapa yang menerima ilmu berarti menolak 

agama. 

Implikasi absennya Tuhan dalam ilmu pengetahuan, menjadikan ontologi ilmu 

pengetahuan terbatas dan dibatasi  hanya pada objek dunia materi atau dunia empiris. 

Muatan pola pikir anti Tuhan dalam pengembangan pengetahuan telah mendorong 

lebih lanjud berkembangnya materialisme sebagai landasan dalam pengembangan 

keilmuan. Pola pikir Atheisme dalam keilmuan ini dapat disekemakan sebagai 

berikut: 

 
Sumber: Dokumen Pribadi            

 

Diagram di atas secara tegas menggambarkan bagaimana epistemologi ilmu 

pengetahuan modern Barat yang berlandaskan pandangan hidup yang atheistik hanya 

menerima realitas empiris sebagai objek pengetahuan dan mengandalkan pada 

pemikiran-pemikiran serta penelitian untuk mendapatkan pengetahuan. 

Melalui riset yang bertumpu pada kemampuan pengamatan indera dan akal, 

ilmu pengetahuan, terutama ilmu-ilmu kealaman, mengalami perkembangan yang 

sangat dahsyat bahkan tak terkontrol sehingga sering berdampak destruktif ketimbang 

kostruktif.     Pada sisi lain, pengetahuan tentang manusia ( ilmu-ilmu sosial ) justru 

menghasilkan perkembangan yang membingungkan. Kesulitan dalam mengamat-

cermati aspek-aspek keperilakuan dan kompleksitas permasalahan sosial yang 

dihadapi, mendorong kajian ilmu-ilmu sosial lebih banyak dikembangkan berdasarkan 

premis-premis, asumsi-asumsi, hipotesa-hipotesa dan pemikiran-pemikiran yang tidak 

jelas kebenarannya dan sarat dengan muatan nilai-nilai subjektif karena ikatan nilai-

nilai ideologis atau pandangan hidup yang melekat pada sang ilmuwan (knower) yang 

atheistik. 



Sebagai produknya, ilmu-ilmu sosial menghasilkan konsep-konsep pemikiran, 

teori-teori bahkan temuan-temuan yang satu sama lain saling berbenturan, berubah-

ubah tanpa ada kepastian, benar dan salah berbaur tanpa pembatas dan lebih ironis 

lagi ketika ketidak mampuan menjelaskan dan menjernihkan kesemrawutan produk-

produk ilmu sosial tersebut, malah dilegitimasi sebagai kebenaran dengan paham 

posmo -  pruralismenya,  yang tanpa disadari hal ini justru menegaskan kegagalan 

ilmu ± ilmu sosial mencapai kebenaran, dengan memandang ketidak pastian (baca 

keberagaman dalam konsep/teori ilmu ± ilmu sosial) sebagai kepastian itu sendiri. 

Hal inilah yang diungkapkan oleh Max Scheeler, dengan pernyataan berikut : 

³7DN�DGD�SHULRGH�ODLQ�GDODP�SHQJHWDKXDQ�PDQXVLDZL��GL�PDQD�PDQXVLD�VHPDNLQ�

problematis bagi dirinya sendiri, seperti pada periode kita ini. Kita punya 

antropologi ilmiah, antropologi filosofis, antropologi teologis yang tak saling 

mengenal satu sama lain. Kita tak mempunyai gambaran yang jelas dan 

konsisten tentang manusia. Semakin bertumbuh dan banyaknya ilmu-ilmu khusus 

yang terjun mempelajari manusia, tidak menjernihkan konsepsi kita tentang 

manusia malah sebaliknya semakin membingungkan dan 

PHQJDEXUNDQQ\D�´�GDODP�5DKPDQ������� 

 

Hal senada dinyatakan oleh Carrel, ilmuwan Amerika penerima nobel 1948 

GDODP�EXNXQ\D´�0DQ�WKH�XQNQRZQ´�GHQJDQ�SHUQ\DWDDQQ\D� 

³,OPX� SHQJHWDKXDQ� PRGHUQ� VDQJDW� ERGRK� WHUKDGDS� KDNHNDW� PDQXVLD�� SDGDKDO�

manusia haruslah menjadi ukuran bagi segala sesuatu, karena itu kemajuan 

lebih besar dari ilmu pengetahuan benda-benda atas ilmu pengetahuan tentang 

PDQXVLD� DGDODK� EHQFDQD� \DQJ� PHQ\HEDENDQ� VHOXUXK� PDQXVLD� PHQGHULWD�´��

dalam Zaini 1996) 

 

Pernyataan Scheeler dan Carrel di atas, adalah sebuah ironi. Manusia sebagai 

satu-satunya individu sempurna di muka bumi, ternyata belum juga mampu 

memahami dirinya sendiri. Pertanyaannya : bagaimana mungkin kita mampu 

menjelaskan konsepsi tentang kosmos dan segala isinya, sementara konsepsi tentang 

diri kita sendiri belum mampu dijelaskan.  Inilah ironi yang sekarang terjadi di dunia 

keilmuan, utamanya dalam ilmu-ilmu sosial.  

Sebagai implikasinya, ilmu-ilmu sosial (utamanya) dengan kesemrawutan 

produknya tidak mampu dan kehilangan kendali dalam mengelola kehidupan. 

Mengenai hal ini, Schumacher menjelaskannya sebagai berikut: 

´6HUHPpak dengan itu, kepercayaan kepada kemahakuasaan manusia kini telah 

PHQLSLV�� 6HPDNLQ� EDQ\DN� RUDQJ� \DQJ� PXODL� PHQ\DGDUL� ³SHUFREDDQ� PRGHUQ´�

telah gagal. Mungkin saja dapat dibayangkan hidup tanpa gereja, tapi mustahil 

hidup tanpa agama (Religion), yaitu tanpa kerja sistematis, memelihara 

hubungan dengan dan berkembang ke arah Tingkat-tingkat yang Lebih Tinggi 

NHWLPEDQJ� WLQJNDW� ³NHKLGXSDQ� VHKDUL-KDUL�´� GHQJDQ� VHJDOD� NHVHQDQJDQ� GDQ�

kepahitannya, sensasi dan kepuasannya, kehalusan dan kekasarannya ± apapun 

jua adanya. Percobaan modern untuk hidup tanpa agama telah gagal,  dan sekali 

NLWD� PHPDKDPL� KDO� � LQL�� NLWD� SXQ� ODOX� WDKX� DSD� VHVXQJJXKQ\D� WXJDV� ³3DVFD-

0RGHUQ´�NLWD�´�(dalam Rahman , 1995)   

      

Sedang Arthur Schlezinger menyatakan: 

 ³�ZH�DUH�DSSURDFKLQJ�WKH�Soint where science and technology may be creating 

more difficulties than they solve ( dalam Soewardi, 1996) 

 



Sementara itu, Einstein menyatakan: 

³� 'DODP� SHSHUDQJDQ� LOPX� PHQ\HEDENDQ� NLWD� VDOLQJ� PHUDFXQL� GDQ� VDOLQJ�

menjagal. Dalam perdamaian ilmu membuat hidup kita dikejar waktu dan tak 

menentu.......hanya membawa sedikit sekali kebahagiaan (dalam  Soewardi, 

1996) 

 

Singkatnya, eksperimen modern untuk menata kehidupan tanpa Tuhan telah 

mengalami kegagagalan. Kegagalan ini direkam secara provokatif oleh Capra  sebagai 

berikut : 

³$GDODK� VXDWX� WDQGD� ]DPDQ� \DQJ� PHQJHMXWNDQ� EDKZD� RUDQJ-orang yang 

seharusnya ahli dalam berbagai bidang tidak lagi mampu menyelesaikan 

masalah-masalah mendesak yang telah muncul di dalam bidang keahlian 

mereka. Ekonom tidak mampu memahami inflasi, onkolog sama sekali bingung 

tentang penyebab kanker, psikiater dikacaukan oleh schizofrenia, polisi tak 

EHUGD\D�PHQJKDGDSL� NHMDKDWDQ� \DQJ�PHQLQJNDW�� GDQ� ODLQ� VHEDJDLQ\D�´�&DSUD��

2000)  

 

Dengan demikian, ilmu-pengetahuan tanpa sentuhan spiritual adalah keilmuan 

yang  menghancurkan kemanusiaan manusia. Usaha ilmuwan Barat untuk 

menjauhkan ilmu-pengetahuan dari TUHAN ternyata telah membawa manusia pada 

titik nadir peradaban. Dan, karena itu, diperlukan upaya dekontruksi epistimologi 

ilmu pengetahuan dengan mengharmonikan spiritual dan intelektual dalam bangunan 

keilmuan.  

 

Menelusuri Histori Menemukan Solusi    
  Abad pertengahan di Eropa, Gereja ± dengan bersumberkan pada kitab Bibel ± 

mempunyai kekuasaan yang luar biasa dalam menata kehidupan masyarakat, Hal ini 

dapat ditelusuri pada dokumen Donation of Constantin, termasuk dalam hal doktrinasi 

ilmu-pengetahuan. Tetapi ± dalam perjalanan sejarahnya ± ternyata interpretasi ilmu-

pengetahuan yang dirujuk dari kitab Bibel tidak bisa dijadikan dasar pijakan secara 

ilmiah untuk menjelaskan gejala-gejala alam dan fenomena sosial, apalagi 

mengembangkannya. Kasus Copernicus ± dengan paham heliosentrisnya ± yang 

berseberangan dengan doktrin geosentrisme Gereja-Vatikan, merupakan salah satu 

bukti bahwa interpretasi filsafat scholastik Gereja tidak bisa diterima secara ilmiah. 

Akibat dari kegagalan Gereja mengembangkan ilmu-pengetahuan, menjadikan 

masyarakat Eropa mengalami kebuntuan berfikir, struktur masyarakat  stagnan, 

takhayul berkembang dan jauh dari Peradaban. Masa itu ± dalam sejarah ± dikenal 

dengan istilah abad kegelapan (Age of Darkness). Lebih jelas tentang kondisi Eropa 

pada masa itu, ada baiknya disimak penuturan Saunders berikut ini: 

³� +LQJJD� WDKXQ� �����0�� %DUDW� �PDNVXGQ\D� (URSD� ± pen) merupakan daerah 

miskin, terbelakang dan buta huruf . Mereka (berusaha) mempertahankan diri 

dari serangan bangsa bar-EDU�\DQJ�WHUMDGL�GL�GDUDW�GDQ�GL�ODXW««�GDODP�-RKQ�

L Esposito,1994) 

 

Pernyataan yang hampir senada juga diungkapkan oleh Lauer berikut :  

³«��6HODPD� DEDG pertengahan, kalangan pendeta menggunakan ideologi 

keagamaan sebagai alat untuk mendapatkan kekuasaan lebih besar dan karena 

itu menghalangi terjadinya perubahan. Kemajuan ekonomi diperlambat dengan 

menyatakan membungakan uang sebagai perbuatan riba yang penuh dengan 

dosa. Surplus kekayaan cenderung disalurkan untuk membeli barang-barang 



perhiasan, aktivitas sopan santun, membangun bangunan keagamaan dan istana. 

Dengan kata lain, surplus kekayaan tidak ditanamkan dalam usahan 

perdagangan dan industri melainkan tersedot ke dalam aktivitas keagamaan 

yang tidak produktif yang diyakini akan menimbulkan kasih sayang Tuhan. 

Akibatnya, sekitar penghujung abad pertengahan, tekhnik penyediaan air minum 

dan sanitasi (yang telah dibangun orang Romawi jauh sebelumnya) masih belum 

digunakan. Kota-kota dipadati oleh bangunan keagamaan yang sering boros, 

NRWRU�� MDODQ�UD\D� WDQSD�SHUHQFDQDDQ�GDQ� VWUXNWXU�EDQJXQDQ�\DQJ�VHPEURQR«��

Lauer, 1989)
 
 

 

Gambaran di atas merupakan kondisi Eropa jauh sebelum terjadinya Renaisance 

dan Humanisme. Ketika itu, London, Paris, dan Amsterdam hanyalah kota-kota kecil, 

dan bahkan terlalu kecil untuk dapat dilihat di peta. 

Di saat Eropa mengalami masa kegelapan abad pertengahan, di Benua lain 

(Asia) muncul peradaban baru yang sedang tumbuh-berkembang sampai pada masa 

puncak keemasannya. Peradaban baru ini ± sama-persis dengan yang terjadi di Eropa 

pada masa itu ± merupakan bentuk peradaban ideasional. Jika di Eropa abad 

pertengahan sumber pengkajian ilmu-pengetahuannya adalah Kitab Suci Bibel, maka 

di Asia ketika itu adalah Kitab Suci Al-Quran. Kedua peradaban Ideasional ini hadir 

dalam rentang kesejarahan yang hampir bersamaan tetapi menghasilkan sentuhan 

akhir (finishing touch) peradaban yang berbeda, bahkan bertolak belakang. Eropa-

Barat terpuruk dalam keterbelakangan, sementara itu, Asia-Barat menjelma menjadi 

peradaban agung. Di puncak keemasannya, peradaban Asia-Barat ini menghasilkan 

Universitas-Universitas terbaik dunia. Ilmu pengetahuan berkembang pesat. Ilmu 

hitung (aljabar), kimia, astronomi,  fisika, arsitektur, sastra, kedokteran, etika 

(akhlak/adab)  berkembang menjadi pilar penyangga peradaban. Kondisi keemasan 

peradaban Asia-Barat (Islam) ini oleh Saunders digambarkan sebagai peradaban yang 

mampu menghasilkan kedamaian dan keamanan intern. Saunders menjelaskannya 

sebagai berikut :       

³«��6HODPD� HPSDW� DEDG�� ,VODP� PHQJDODPLL� NHGDPDLDQ� GDQ� NHDPDQDQ� LQWHUQ��

sehingga mampu membangun kebudayaan urban yang cemerlang dan 

PHQJDJXPNDQ��««�GDODP�-RKQ�/�(VSRVLWR������� 

 

Kemegahan peradaban Asia-Barat ini ± lambat-laun ± mempengaruhi peradaban 

Eropa. Ide-ide/gagasan-gagasan intelektual sebagai produk kebudayaan Asia-Barat 

banyak dipelajari oleh para intelektual Eropa pada masa itu sekaligus membentuk 

image baru masyarakat Eropa tentang dunia. EropD�\DQJ�NHWLND�LWX�PDVLK�³EDUEDULDQ´�

banyak sekali belajar dari Peradaban Asia-Barat ini.  Kontribusi besar Peradaban 

Asia-Barat (Islam) terhadap kemajuan Peradaban Eropa, secara jelas dideskripsikan 

oleh Montgomerry Watt sebagai berikut : 

³:KHQ� RQH� NHHSV� Kold of all the facets of the medieval confrontation of 

Christianity and Islam, it is clear that the influence of Islam on western 

Christendom is greater than is usually realized. Not merely did Islam share with 

western Europe many material product and technological discoveries; not merely 

did it stimulate Europe intellectually in the fields of science and philoshopy; but 

it provoken Europe into forming a new image of itself. Because Europe was 

reacting against Islam it belittled the influence of Saracens and exaggerated its 

dependence on its Greek and Roman heritage. So today an important task for us 

Western Europeans, as we move into the era of the one world is to correct this 



IDOVH�HPSKDVLV�DQG�WR�DFNQRZOHGJH�IXOO\�RXU�GHEW�WR�WKH�$UDE�DQG�,VODPLF�ZRUOG´�

( Montgomerry, 1972)    

(Ketika kita mencermati segala bentuk konfrontasi antara Kristen dan Islam 

pada abad pertengahan, jelas bahwa pengaruh Islam terhadap Umat Kristen 

Barat adalah lebih besar daripada yang selama ini disadari. Islam tidak hanya 

telah memberi begitu banyak produk material dan penelitian tekhnologi pada 

Eropa-Barat; Islam juga tidak hanya telah menstimulasi Eropa secara intelektual 

dalam bidang sains dan filsafat; tetapi (lebih dari itu - pen) Islam telah 

memprovokasi Eropa ke dalam pembentukan sebuah image baru tentang dirinya-

sendiri. Karena Eropa selama ini terlalu bereaksi (antipati ± pen) melawan 

Islam, ia menganggap remeh pengaruh kaum Saraken serta terlalu melebih-

lebihkan ketergantungannya pada warisan Yunani dan Romawi. Jadi saat ini, 

tugas penting bagi kita, masyarakat Eropa-Barat, dalam rangka menuju ke 

GDODP� HUD� ³VDWX� GXQLD´�� DGDODK�PHQJRUHNVL� NHVDODKDQ� VXGXW� SDQGDQJ� LQL� GDQ�

sekaligus memberi penghargaan yang penuh atas hutang kita terhadap Arab dan 

dunia Islam.         

 

Salah satu kontribusi nyata dan luar-biasa Peradaban Timur (Asia-Barat/Islam) 

terhadap perkembangan ilmu-pengetahuan Eropa-Barat adalah konsep angka nol 

(baca: titik), yang merupakan konsep dasar bagi ilmu hitung Aljabar (Bhs Inggris: 

Algebra). Eropa, selama dalam kekuasaan hegemoni Gereja mewarisi ilmu hitung a la 

Romawi yang tidak mengenal angka nol/titik. Hal ini menyebabkan ilmu hitung tidak 

bisa dioperasikan secara sempurna dan berdampak luas pada kemandegan ilmu-

pengetahuan.    

Berpijak dari paparan historis di atas, dapat disimpulkan bahwa terdapat dua (2) 

faktor utama yang mendorong terjadinya Revolusi Intelektual di benua biru Eropa 

yang menjadi dasar pijakan ilmu-pengetahuan modern, yaitu : 

1. Faktor Internal, yakni akibat kegagalan Gereja ± sebagai pemegang tunggal 

kebenaran ± dalam menjelaskan gejala-gejala alam dan fenomena-fenomena 

sosial. Hal inilah yang mendorong adanya gerakan Renaissance dan Humanisme 

yang sekaligus menandai perceraian akal dengan wahyu, ilmu dari agama. 

Renaissance, sendiri dimaknai sebagai kelahiran kembali keemasan zaman 

kuno, artinya, pada masa itu terdapat sebuah komitmen kolektif masyarakat 

Eropa Barat untuk kembali pada masa keemasan Yunani dan Romawi kuno yang 

telah melahirkan tokoh-tokoh pemikir seperti Plato, Aristoteles, Sokrates dan 

Archimides. Sedangkan Humanisme adalah sebuah gerakan intelektual yang 

memusatkan pemikirannya pada manusia (human) dan dunia. Gagasan-gagasan 

tentang Tuhan, hari akhir dan sorga bukan menjadi pusat pemikiran karena 

dianggap terlalu abstrak, tidak bisa diverifikasi kebenarannya secara ilmiah 

(empiris). Akibat gerakan Renaissance dan Humanisme ini, ilmu-pengetahuan 

³GLFHUDKNDQ´� GDUL� KHJHPRQL� 7XKDQ� GDQ� $JDPD�� 'L� (URSD�� SRVW-renaissance 

sampai sekarang, terdapat sebuah mainstream bahwa  intelektualitas dan 

spiritualitas adalah dua hal yang terpisah, tak bisa dipadukan.     

2. Faktor Eksternal, yakni pengaruh yang disebabkan oleh dinamika yang terjadi 

di benua lain, Asia Barat. Peradaban Asia-Barat yang menakjubkan tersebut, 

membawa dampak bagi banyaknya intelektual Eropa untuk pergi ke Timur 

mendalami ilmu-pengetahuan. Mekipun demikian ± akibat trauma terhadap 

hegemoni agama ± para intelektual Eropa ini hanya mengambil wujud hard-

ware ilmu-pengetahuan dari peradaban Asia-Barat (Islam), seperti: ilmu hitung 

Aljabar, ilmu arsitektur, tekhnologi, etika, ilmu Kesehatan, ilmu 



Kemasyarakatan, dan sebagainya. Namun, bentuk soft-ware keilmuan Islam 

seperti: konsep ketuhanan (pure monotheism), tassawuf (asketisme) dan sistem 

ritual upacara keagamaan tidak diambil. Kalau toh mengambil bentuk soft-ware 

keilmuan Islam, yang diambil adalah sistem filsafat yang bersifat rasionalistik 

HPSLULV�� VHSHUWL�� )LOVDIDW� DOLUDQ� 0X¶WD]LOODK�� VHEDJLDQ� SHPLNLUDQ� ,EQX� )DUDEL��

Ibnu Sina (Avicenna), Ibnu Khaldun dan Ibnu Rusyd (Averoes). 

Kedua faktor itulah yang membentuk sistem ilmu-pengetahuan Eropa ± atau 

lebih luasnya Barat ± Post-Renaissance, yakni dengan memadukan semangat anti 

Tuhan (dan karenanya juga anti agama) dengan sistem hard ware ilmu-pengetahuan 

Asia Barat (Islam). Oleh karena itu, wajar jika dalam buku-buku teks resmi ilmu-

pengetahuan Eropa modern tidak pernah disinggung diskusi tentang Tuhan. Cara 

berfikir Cartesian sangat melekat pada benak Peradaban Eropa, bahkan sampai 

sekarang masih terasa.  

Gambaran perjalanan perkembangan ilmu pengetahuan di Barat tersebut dapat 

diskemakan sebagai berikut: 

 

ABAD PERTENGAHAN

(abad 16 M - sekarang)

Agama Nasrani mulai mapan di wilayah

Imperium Romawi. KaisarJustinianus

menutup secara resmi sekolah-sekolah

filsafatYunani dan diganti dengan

Filsafat Scholastic. Gereja mempunyai

peran penting dalam menumbuh-

kembangkan i lmu pengetahuan.

Bahkan, gereja dapatlah dianggap

sebagai pemegang tunggal kebenaran.

FILSAFAT YUNANI

(abad 7 SM-abad 4 M)

- THALES

- ANAXIMENES

- PITAGORAS

- HERAKLEITOS

- PARMANIDES

- ZENO

- MELISSOS

- EMPEDOKLES

- SOKRATES

- PLATO

- ARISTOTELES

  

RENAISSANCE-HUMANISME

(abad 16 M - sekarang)

R E N A I S S A N C E :  G e r a k a n

pembaharuan keilmuan yang dilandasi

oleh semangat rasionalisme Yunani.

Renaissance sendi r i  bermakna

pencerahan.

HUMANISME: Gagasan keilmuan yang

menjadikan manusia sebagai perhatian

utama. Tuhan tidak lagi dijadikan dalam

bingkai keilmuan.

 

Sebelum mendapat pengaruh dari

P E R A D A B A N  I S L A M,  d i  ab ad

pengetahuan ini Eropa mengalami

masa kegelapan/kebutuhan berfikir.

Dalam sejarah dikenal dengan istilah

" A G E  O F  D A R K N E S S " ,  a b a d

kegelapan.Ilmu pengetahuan berhenti

dan takhayulpun merajalela.

 

Pertengahan abad 6 M, di benua lain (Asia)

muncul ajaran baru (Islam) yang dibawa oleh

Muhammad dan segera berkembang

menjadi peradaban yang mapan selama

berabad-abad. Di puncak keemasannya,

peradaban Islam menghasilkan Universitas-

universitas terbaik dunia. Ilmu pengetahuan

berkembang pesat. Ilmu hitung (aljabar),

kimia, astronomi, fisika, arsitektur, sastra dll

menjadi pilar penyangga peradaban.

 

Sumber: El Mahdi (2002) 

 

Dengan demikian, telah terjadi kecelakaan sejarah yang dilakukan oleh para 

ilmuwan barat periode awal Renaissance dan Humanisme yang disebabkan oleh 

semangat anti agama (Tuhan), mendorong mereka dalam pengadopsian ilmu-ilmu 

pengetahuan dari Asia Barat (Islam) dilakukan dengan mereduksi nilai-nilai 

spiritualitasnya dan hanya mengadopsi sisi hard ware nya. Tindakan menceraikan 

intelektualitas dari spiritualitas, tindakan mensterilkan sentuhan Tuhan dari ilmu 

pengetahuan, menjadikan ontologi ilmu pengetahuan terjebak paham empirisme ± 

positifisme sempit.  

Ilmu-ilmu sosial  dikembangkan berdasarkan premis-premis, asumsi-asumsi dan 

pemikiran-pemikiran yang  sarat dengan muatan nilai-nilai subjektif ± ideologis 

(pandangan hidup) yang melekat pada sang ilmuwan (knower) yang atheistik. Ilmu-

ilmu sosial sebagaimana dipaparkan di atas, telah gagal memahami dirinya sendiri. 

Konsep-konsep pemikiran, teori-teori bahkan temuan-temuan satu sama lain saling 



berbenturan, berubah-ubah tanpa ada kepastian, benar dan salah berbaur tanpa 

pembatas. Inkonsisten, spekulatif, relatifistik, subyektif merupakan sifat-sifat yang 

melekat pada ilmu pengetahuan modern utamanya ilmu-ilmu sosial.  

Oleh karena itu, upaya untuk mendekontruksi epistimologi ilmu pengetahuan, 

adalah dengan menghadirkan kembali  pandangan hidup theism sebagai pijakan, 

pandangan hidup tauhid yang berlandaskan keyakinan pada kemahakuasaan Allah,  

Tuhan sang maha pencipta, yang membimbing manusia lewat wahyunya,  

sebagaimana yang dilakukan para ilmuwan Asia Barat (muslim) pada masa 

keemasannya.   

Menghadirkan Tuhan dalam membangun kembali epistimologi ilmu 

pengetahuan berarti menyatukan intelektualitas dengan spiritualitas dengan 

memposisikan wahyu sebagai premis ± premis yang mendasari seluruh pemikiran dan 

penelitian sekaligus sebagai dasar validasi hasil-hasil riset. Dengan metode seperti ini 

menjadikan intelektualitas dan spiritualitas adalah dua hal yang terpadu, tak dapat 

dipisah-pisahkan.  Tak ada pemisahan atas apa yang disebut ilmu dan apa yang 

disebut agama.            

Secara sederhana, kerangka dasar epistimologi Theisme atau Tauhid  dapat di 

simak dalam diagram berikut: 

 
 

Sumber: Dokumen Pribadi 

 

Diagram di atas secara tegas berbeda dengan epistemologi Barat yang atheistik 

yang lebih mengandalkan pada pemikiran-pemikiran dan penelitian/observasi empiris 

tanpa mau mendedahnya dengan teks-teks kitab suci. Hal ini tidaklah berlebihan 

karena dalam tradisi historis Barat agama telah dianggap gagal mengemban misi 

keilmuan. Pada masa abad pertengahan ± ketika dogma gereja sedang kuat-kuatnya 

menghegemoni Eropa ± ternyata hanya membawa Eropa terjerumus dalam abad 

kegelapan. Renaisans dan Humanisme ± jika ditelusuri lebih jauh ± tidak lebih adalah 

usaha kaum terpelajar Eropa untuk mengkebiri peran dan eksistensi gereja. 

 

Islam Solusi Krisis Epistimologi  



Di atas, penulis telah menjelaskan ± secara historis ± pembentukan kerangka 

dasar ilmu-pengetahuan modern, yang secara tegas melepaskan diri dari pengaruh 

spiritualitas. Hal ini ± seperti telah penulis singgung di atas ± menghasilkan ilmu-

pengetahuan yang anti-pati terhadap eksistensi TUHAN, dan karenanya anti-

spiritualitas.  

Menghilangkan atau mengabaikan spiritualitas dalam ranah ilmu-pengetahuan 

berarti kita telah melakukan desakralisasi keilmuan. Hal ini menjadikan ilmu-

pengetahuan ± disebabkan jebakan empirisme sempit ± sekedar menjadi lahan untuk 

melakukan ³WULDO� DQG� HUURU� JDPHV´, tanpa ada usaha untuk menemukan kebenaran 

sejati dan karenanya bersifat sakral. Desakralisasi keilmuan/cara-berfikir ini, sudah 

barang tentu secara langsung berdampak pada desakralisasi dalam tata-kehidupan 

yang lebih luas, seperti yang telah terjadi di Barat pada abad 16 sampai di awal abad 

21 ini. Singkatnya, ilmu pengetahuan tanpa spiritualitas berarti bersifat sekular (the 

secularization of reason/knowledge), yang berimplikasi menimbulkan sekularisasi 

pada alam dan kehidupan (the secularization of the cosmos and life). Nasr 

menyatakannya dengan : ³WKH� GHVDFUDOL]DWLRQ� RI� NQRZOHGJH� ZDV� UHODWHG� GLUHFWO\� WR�

WKH�GHVFUDOL]DWLRQ�RI�FRVPRV�´ (Nasr, 1989)     

Usaha sekularisasi keilmuan ini ± seperti telah penulis singgung di atas ± 

ternyata tidak membawa manusia modern pada tata-kehidupan yang lebih baik. 

Perkembangan keilmuan yang massif dan terspesialisasi ± alih-alih memberi 

penjelasan ± malah banyak menimbulkan kekaburan konsepsi..  

Oleh karena itu ± tidak bisa tidak ± ilmu-pengetahuan harus memadu-satukan 

potensi intelektual dan spiritual yang dimiliki manusia. Keterpaduan intelektual dan 

spiritual akan menghasilkan ilmu pengetahuan yang mampu menjernihkan konsepsi 

kita tentang manusia. Sangkan paran manusia yang selama ini masih dalam 

perdebatan bisa dijelaskan dengan baik. Sebaliknya, meninggalkan spiritualitas dalam 

ranah keilmuan berarti kita mendorong terjadinya kriminalisasi ilmu pengetahuan 

yang berujung pada runtuhnya peradaban.  Sebuah kehidupan yang mengaburkan 

tuntunan moral dan etik. 

Apa yang telah kita diskusikan di atas mempertegas bahwa salah-satu amanat 

mulia yang harus diemban kaum intelektual Pasca-Modern adalah mendekonstruksi  

epistimogogi keilmuan dengan kembali menempatkan Tuhan sebagai poros utama 

pemikiran. Tuhan ± yang telah habis-habisan dikerdilkan eksistensinya oleh kaum 

intelektual Barat ± harus kembali dihadirkan dalam seluruh aspek kehidupan manusia, 

termasuk dalam dunia keilmuan.  

Sejatinya setiap individu dan masyarakat mengembangkan dan memiliki cara 

pandang atas segala sesuatu yang berhubungan dengan hidup dan lingkungan 

kehidupannya. Cara pandang tentang kehidupan ini terbentuk secara natural seiring 

dengan proses-proses sosial yang dialaminya. Cara pandang ini dapat bersumber dan 

berlandaskan pada adat istiadat, norma-norma ataupun agama. Cara pandang ini pada 

gilirannya akan menjadi kerangka pikir, kerangka acuan dan landasan nilai-nilai 

individu dan masyarakat yang bersangkutan dalam memahami, merespon atau 

mensikapi segala sesuatu yang dihadapinya. Cara pandang inilah yang disebut sebagai 

pandangan hidup atau worldview. 

Salah satu pandangan hidup yang sangat mendasar dan memiliki implikasi luas 

dalam kehidupan individu dan masyarakat adalah keyakinan akan ada dan tiadanya 

Tuhan, Dzat yang dipandang sebagai sang maha pencipta dan yang mengatur seluruh 

kehidupan. Dalam hal ini ada dua pandangan hidup yang saling bertentangan yaitu 

Theisme dan Atheisme. Theisme memandang bahwa dalam kehidupan ini ada yang 

disebut sebagai Tuhan yang diyakini sebagai sang maha pencipta yang menguasai dan 



mengatur kehidupan. Sementara Atheisme, memandang sebaliknya, tidak ada yang 

disebut sebagai Tuhan. Segala apa yang ada, ada dengan sendirinya tanpa campur 

tangan Tuhan. Apa yang disebut ada hanya terbatas pada apa yang dapat ditangkap 

panca indera manusia. 

Sebagaimana dinyatakan di depan, paham Theisme dan Atheisme ini membawa 

implikasi yang sangat mendasar dalam berbagai demensi kehidupan. Wall dalam 

bukunya Thinking About Philosophical Problem , menyatakan:  

³� ,W� �EHOLHI� LQ� *RG¶V� H[LVWHQFH�� LV� YHU\� LPSRUWDnt, perhaps the most important 

element in any worldview. First if we do believe that God exist, then we are more 

likely to believe that there is a plan and meaning of life, ......if we are consistent, 

we will also believe that the source of moral value is not just human convention 

but divine will and that God is the highest value. Moreover, we will have to 

believe that knowledge can be of more than what is observable and that there is 

higher reality ± the supernatural world. .....if on the other hand, we believe there 

is no God and that there is just this one world, what would we then be likely to 

believe about the meaning of life, the nature of ourselves, and after life, the origin 

RI�PRUDO�VWDQGDUGV��IUHHGRP�DQG�UHVSRQVLELOLW\�DQG�VR�RQ�´�(dalam Fahmi, 2008)  

 

Pernyataan tersebut jelas menunjukkan keterkaitan yang kuat antara pandangan 

hidup dengan eksistesi realitas, ilmu pengetahuan dan moralitas pada individu dan 

masyarakat yang bersangkutan. Dengan demikian doktrin netralitas nilai sebagaimana 

dikumandangkan Weber sesungguhnya tidak pernah terjadi, yang justru terjadi adalah 

ilmu dengan epistimologinya sarat dengan nilai-nilai sebagai konsekuensi pandangan 

hidup sang knower dan  upaya dekontruksi epistimologi dengan menghadirkan 

kembali pandangan hidup theisme sebagai landasan, dengan kembali menempatkan 

Tuhan sebagai poros utama pemikiran, membawa konsekuensi-kosekuensi mendasar 

dalam pengembangan ilmu kedepan. 

Pertanyaan mendasar yang kemudian harus dijawab terlebih dahulu adalah:  

Theisme yang mana yang harus dipilih?. Pertanyaan ini harus diajukan terlebih dahulu 

mengingat tidak setiap paham Theisme kompatibel dengan ilmu pengetahuan. 

Kegagalan Bibel sebagai landasan epistimologi ilmu pengetahuan di Eropa pada abad 

pertengahan adalah fakta yang tidak mungkin diingkari.  

Untuk itu,  penulis mengajukan Islam sebagai jawabannya. Islam sebagai 

pandangan hidup, penulis ajukan sebagai landasan dalam upaya dekontruksi 

epistimologi dengan  argumentasi-argumentasi sebagai berikut: 

1. Sejarah telah membuktikan Islam berhasil secara gemilang sebagai 

pandangan hidup yang melandasi epistimologi ilmu pengetahuan di Asia 

Barat pada abad pertengahan dan membawa Asia Barat mencapai 

peradaban agung dengan kemajuan ilmu pengetahuannya  

2. Islam adalah agama terakhir yang dibawa rasul terakhir/ penutup (QS 33: 

40 ) sebagai penyempurna agama-agama langit sebelumnya (QS 5: 3 jo: 

48) serta koprehensif (syamil)  menyentuh semua aspek kehidupan (QS16 : 

89 ), untuk seluruh manusia ( QS 34: 28) 

3. Satu-satunya agama yang memiliki kitab suci yang masih terjaga 

keotentikannya, tidak pernah ada perubahan,  baik dilihat dari isi maupun 

bahasanya (QS 20: 14  ), tidak ada pertentangan isi didalamnya (QS 4: 82 

), yang berlaku dan tersebar diseluruh dunia sejak Islam dilahirkan   

4. Al-Quran  adalah satu-satunya kitab (buku) di dunia yang dapat dihapal 

diluar kepala keseluruhan isinya, satu-satunya kitab yang susunan 



didalamnya mengandung rumusan sistim matamatis ( Al-Rasyid, 1996) 

sehingga tidak pernah dapat ditiru oleh siapapun  (QS 2 :23) 

5. Banyaknya temuan-temuan ilmiah mutakhir yang ditemukan ilmuwan non 

Islam yang ternyata membenarkan pernyataan-pernyataan dalam Al-Quran 

(Bucaille, 1978. Yahya, 2002)  

Sebagaimana telah disinggung, setiap individu dan masyarakat mengembangkan 

dan memiliki cara pandang atas segala sesuatu yang berhubungan dengan hidup dan  

kehidupannya yang disebut worldview. Cara pandang ini berperan sebagai kerangka 

pikir, kerangka acuan dan landasan nilai-nilai individu dan masyarakat yang 

bersangkutan dalam memahami, merespon atau mensikapi segala sesuatu yang 

dihadapinya.   

Keterkaitan yang kuat antara pandangan hidup dengan ilmu pengetahuan 

menyebabkan ilmu pengetahuan sarat dengan muatan nilai. Hal inilah yang 

menjadikan kebenaran yang ditemukan ilmu pengetahuan dinilai bersifat subjektif 

terutamanya untuk ilmu-ilmu sosial. Namun jika yang menjadi landasan epistimologi 

adalah Islam sebagai pandangan hidup, apakah pernyataan di atas bisa dibenarkan?.  

Islam merupakan salah satu theisme yang dipandang sebagai monotheisme 

absolut,  pandangan hidup yang meyakini akan adanya Tuhan, Dzat yang dipandang 

sebagai sang maha pencipta dan yang mengatur seluruh kehidupan.. Dia bersifat 

Absolute, Distinct, dan Unique. Sebagaimana yang telah diungkapkan, kebenaran Al-

Quran telah tebukti dengan adanya sejumlah  penelitian ilmiah yang dilakukan para 

ilmuwan. Penerapan Islam secara konsisten, sebagaimana catatan sejarah pada abad 

pertengahan juga telah terbukti membawa perkembangan ilmu pengetahuan yang 

spektakuler yang berimplikasi terwujudnya masyarakat Madani. Oleh karena itu, 

penulis berpandangan bahwa subjektifitas Islam sebagai pandangan hidup atau 

paradigma, adalah objektifitas itu sendiri karena hasil-hasil penelitian telah 

membuktikan objektifitas tersebut. Dengan ungkapan lain, menempatkan Islam 

sebagai landasan epistimologi berarti sebuah subjektifitas yang berlandaskan pada 

objektifitas.  

Sehubungan dengan Islam sebagai landasan dekontruksi epistimologi ilmu 

pengetahuan (terutama untuk ilmu-ilmu sosial), prinsip-prinsip epistimologi Islam 

dijabarkan sebagai berikut: 

1. Manusia memiliki kemampuan untuk memahami dan mencapai  pengetahuan 

yang benar (kebenaran) dan dapat membedakan dengan kebatilan (hal yang 

salah) (QS 13: 19, jo 96: 5, jo 2:31, jo 2: 257 ). Hal ini berbeda dengan paham 

skeptisme yang meragukan kemampuan manusia untuk dapat mencapai 

kebenaran. Demikian pula berbeda dari paham posmo-pruralisme yang 

mengkaburkan batas-batas kebenaran. 

2. Medan atau obyek pengetahuan sebagai aspek ontologis, meliputi realitas 

empiris dan realitas non-empiris atau alam syahadati dan alam ghoibi atau 

fisik dan metafisik ( QS 53:7, jo59:22). Hal ini berarti memadukan atau 

mengintegrasikan paham idealisme-materialisme atau paham rasionalisme-

empirisme. 

3. Sumber ilmu pengetahuan diperoleh dan dikembangkan melalui wahyu, akal-

pemikiran dan indera (QS 2: 147, jo 55:2, jo 3:190.191, jo 10: 101, jo 7:179). 

Hal yang paling mendasar yang membedakan dengan epistimologi ilmu 

pengetahuan modern (barat) adalah unsur wahyu sebagai sumber pengetahuan. 

Wahyu dalam hal ini diperlakukan sebagai core dan sekaligus sebagai 

landasan atau asas dalam pemikiran maupun penelitian ( naqliah membimbing 



aqliah ). Wahyu ditempatkan sebagai premis-premis dan landasan deduksi 

serta validasi hasil-hasil penelitian. 

4. Ilmu pengetahuan ditumbuh dan dikembangkan dalam rangka untuk 

melaksanakan misi suci kehidupan yaitu sebagai abdullah (hamba Allah) dan 

sebagai khalifatullah (wakil Allah di bumi) (QS 51: 59, jo 2 :  30 ) yang 

menjadi sarana bagi pencapaian kebahagiaan abadi, dunia sampai akhirat/ 

rahmat bagi alam semesta ( QS 21:107). 

Secara subtantif dan prinsipiil, keilmuan yang dibangun berlandaskan paham 

epistimologi Islam dan keilmuan modern (barat) berlandaskan paham humanisme 

dapat diperbandingkan dan disimak dalam tabel berikut: 

 
PERBANDINGAN BINGKAI KEILMUAN ISLAM VS HUMANISME 

 ISLAM HUMANISME 

ASAS Tauhid/Monotheisme Syirik (Positivists, Rasionalists,  

Sophists)  

ONTOLOGI Realitas Empiris dan Realitas 

Non-Empiris 

Realitas Empiris( alam 

syahadah) 

EPISTIMOLOGI 

Pengintegrasian Wahyu, 

Pemikiran dan Riset dengan 

menempatkan wahyu sbg 

landasan, premis dan konstanta 

Pengedepanan Pemikiran dan 

Penelitian dengan landasan pada 

Pengandaian  ilmiah (asumsi, 

hipotesis, paradigma) 

AKSIOLOGI 

Sarana melaksanakan fungsi 

Abdullah dan Khalifatullah 

meraih kebahagiaan dunia - 

akhirat 

Sarana menguasai dan meraih 

kepuasan duniawi 

AKSIOMA  
Dapat mencapai kebenaran 

mutlak  
Tidak ada /tidak dapat mencapai 

kebenaran mutlak 

TUJUAN  
Mencapai kebenaran yang pasti 

(mutlak) 

Kebenaran yang dianggap 

berguna (relatif) 

SIFAT KEBENARAN 

1. Monotafsir/konstant 

2. Universal 

3. Holistic 

4. Obyektif 

5.  Rasional/logis 

6. Pasti 

1.Multitafsir/berubah-ubah 

2. Partikular 

3. Reduksionistic 

4. Objektif / Subyektif 

5. Rasional/logis 

6. Relatif 

OUT-PUT 

Kedamaian hati & 

lingkungan/kestabilan alam-

semesta 

Gejolak hati & 

lingkungan/kerusakan alam-

semesta 

 

Sumber: Dokumen Pribadi 

 

Hubungan Wahyu dan Riset 

Sebagaimana telah disampaikan sebelumnya, pandangan hidup memiliki 

pengaruh mendasar terhadap epistimologi. Meski demikian, tingkat kekuatan 

pengaruh pandangan hidup terhadap epistimilogi tergantung juga pada karakteristik 

disiplin ilmu yang bersangkutan. Untuk ilmu-ilmu sosial pengaruh pandangan hidup 

sangat dominan, sedang untuk ilmu-ilmu eksata lebih kecil pengaruhnya. Dalam hal 

ini. Naugie menyatakan: 

´�WKH�HSLVWHPLF�LPSOLFDWLRQ�RI�WKH�ZRUOGYLHZ�YDU\�SHU�GLVFLSOLQH��:RUOGYLHZ�VHHP�

to be least influential (which is not to say noninfluential) in the so-called exact 

and formal sciences, but are much more telling in the humanities, the social 

VFLHQFH��DQG�WKH�ILQH�DUWV´��1DXJLH������� 

 



Indera manusia yang menjadi sarana dalam aktifitas riset memiliki keterbatasan-

keterbatasan. Hanya realitas empiris (alam Syahadah) saja yang sanggup untuk diamat 

cermati, sementara realitas non-empiris (alam ghaibah) tidak dapat dijangkaunya.  

Realitas empiris (alam syahadah) sendiri terdiri dari makluk-makluk yang 

bertingkat-tingkat kerumitannya. Makluk-makluk un-organic (benda-benda mati) 

berbeda kerumitannya dengan makluk-makluk organik (makluk hidup). Makluk 

organik berupa tumbuh-tumbuhan memiliki kerumitan yang berbeda dengan makluk 

organik berupa hewan. Demikian pula hewan berbeda tingkat kerumitanya dengan 

manusia sebagai makluk sosial. Hewan mempunyai indera dan naluri sementara 

tumbuh-tumbuhan tidak. Manusia selain memiliki indera dan naluri juga memiliki 

akal (sistem berfikir dan akhlak) dan nurani yang hewan tidak memilikinya. 

Perbedaan sumber daya pada makluk-makluk ini, mempengaruhi tingkat 

kerumitan dalam riset sehingga menghasilkan derajat kecermatan dan ketepatan yang 

beragam. Konsekuensinya, tingkat kebenaran yang dicapai dan waktu yang 

diperlukan untuk mencapai kebenaran atau ketepatan pengamatan (riset) jaga 

beragam. 

Amsyari (2006) menegaskan bahwa sampai saat ini, ditinjau dari waktu maupun 

perkembangan yang dicapai kemajuan ilmu pengetahuan menunjukkan ilmu-ilmu 

tentang makluk unorganik seperti ilmu fisika dan kimia telah mencapai tingkat yang 

sangat tinggi dengan kebutuhan waktu yang relatif lebih pendek dibandingkan dengan 

ilmu-ilmu tentang makluk organik seperti ilmu hayat/biologi dan akan semakin 

timpang jika dibandingkan dengan perkembanga ilmu-ilmu sosial. Bahkan sampai 

hari ini, teori-teori ilmu sosial masih dan selalu dipersoalkan kebenarannya, malah 

dipertanyakan apa dapat dikatakan sebagai teori karena lebih banyak sebagai produk 

pemikiran daripada hasil riset. apalagi jika menyangkut teori-teori normatif atau 

sistim sosial. Hal tersebut tidak mengherankan karena perilaku manusia, sebagai 

obyek kajian dalam ilmu sosial, bukan semata hasil gerak materi (alam syahadah) 

melainkan lebih dominan ditentukan atau dipengaruhi oleh aspek-aspek rohani (alam 

ghaibi) yang sulit bahkan tak terjangkau oleh pengamatan indera. Oleh karena itu, 

dalam kajian ilmu-ilmu sosial hajat untuk mendasari pemikiran-pemikiran dan 

mengkonfirmasi hasil-hasil riset dengan wahyu menjadi tak dapat dihindari dan 

bahkan kewajiban mutlak. 

Pola-pola perilaku manusia saat berhubungan dengan sesama manusia yang lain 

ataupun saat berhubungan dengan lingkungannya, lebih digerakkan oleh aspek-aspek 

rohani yang ghoib dari pada aspek-aspek badani yang syahadah yang mudah diamat 

cermati. Oleh karena itu, untuk memahami pola-pola atau kaidah-kaidah perilaku 

manusia sebagai obyek kajian ilmu sosial, harus lebih merujuk pada wahyu ketimbang 

hasil riset, atau setiap hasil riset harus divalidasi dengan teks-teks wahyu yang relefan. 

Dengan demikian, riset dan wahyu memiliki hubungan yang sangat erat dan 

penting bagi perkembangan ilmu pengetahuan apalagi ilmu sosial. 

Wahyu terhadap riset berfungsi untuk: 

1. Sumber dan dasar perumusan premis sebagai pijakan dasar dalam riset.  

2. Mengisi ruang yang tak dapat dijangkau oleh aktifitas riset  

3. Memberikan dan sekaligus menegaskan kepastian hasil-hasil riset 

4. Menuntun hasil riset dalam merekontruksikan kaidah-kaidah sosial,  

5. Memberikan inspirasi pada kegiatan riset.  

Sementara riset terhadap wahyu berfungsi untuk:  

1. Memperkuat keyakinan atas kebenaran wahyu,  

2. Memberikan pijakan operasional penyusunan teknologi 

 



 

SIMPULAN  

 
Sebagai penegasan akhir tulisan ini, perlu diingatkan kembali bahwa secara 

historis, bingkai keilmuan yang ditawarkan Islam menemukan momentum  untuk 

tumbuh berkembang menjadi peradaban agung adalah ketika Muhammad SAW 

melakukan hijrah ke Madinah. Di Madinah inilah, konsepsi Tauhidisme benar-benar 

dipraktekkan dalam kehidupan sehari-hari. Muhammad Sang Nabi, berhasil 

mengoperasionalkan konsep-konsep Al-4XU¶DQ� GDODP� WDWD� NHKLGXSDQ di Madinah 

secara sempurna.  

Dalam bahasa lain, masyarakat Madinah adalah model konkret sebuah bangunan 

peradaban agung yang berasaskan pada Tauhidisme. Kemapanan intelektual dan 

spiritual menghasilkan ketentraman, persaudaraan dan toleransi di antara penduduk 

Madinah yang hiterogen, yang belum pernah terjadi pada masa-masa sebelumnya. 

Bahkan, Imperium Romawi dan Persia ± yang merupakan dua kekuatan adi-kuasa 

pada masa itu ± tidak berhasil menciptakan peradaban semapan dan seagung 

peradaban Madinah. 

Dengan demikian, tugas besar kita saat ini adalah mendekonstruksi pola 

pandang keilmuan yang saat ini terlalu bersifat empiric minded. Tanggung- jawab 

ilmuwan dewasa ini adalah menghadirkan Tuhan dalam diskursus-diskursus 

keilmuan. Allah Al-Haq adalah pemegang kunci-kunci keilmuan dengan Al-4XU¶DQ�

Al-Kariim sebagai wujud konseptualisasi dari keagungan ilmu-Nya. Untuk itu, Al-

4XU¶DQ� KDUXV� GLMDGLNDQ� VHEDJDL� VXPEHU� NHLOPXDQ� \DQJ� VHODOX� KLGXS�� GLUHQXQJL� GDQ�

disikapi.   

 

 

DAFTAR RUJUKAN  

 

Al Quran dan Terjemahan, Depag, RI, 1999 

Saunders, JJ, A History Medieviel Islam, dalam John L Esposito, Ancaman Islam 

Mitos atau Realitas, Mizan, Bandung, 1994             

 

Lauer, Robert. H, Prespektif  Tentang Perubahan Sosial, Bina Aksara, Jakarta, 1989 

W. Montgomerry Watt, The Influence of Islam on Medieaval Europe, Edinburg 

University Press, 1972 

 

Betrand Russel dalam buku A History of Western Philosophy,  dalam Madjid, 

Nurcholis, Islam Agama Kemanusiaan, Membangun Tradisi dan Visi Baru 

Islam Indonesia, PARAMADINA, Jakarta, 1995   

 

Karl Marx, &RQWULEXWLRQ� WR� 7KH� &ULWLTXH� RI� +HJHO¶V� 3KLORVRSK\� RI� 5LJKW, termuat 

dalam On Religion, 1957:141-142 dalam Ramly, Andi Muawiyah, Peta 

Pemikiran Karl Marx [Materialisme Dialektis dan Materialisme Historis]. 

Yogyakarta : LkiS, 2000 

 

Rahman, Budhy Munawar, Kata Pengantar dalam Hidayat, Komaruddin dan Nafis, 

Muhammad Wahyuni, Agama Masa Depan Prespektif Filsafat Perennial, 

PARAMADINA, 1995 

 



Capra, Fritjof, Titik Balik Peradaban (Sains, Masyarakat dan Kebangkitan 

Kebudayaan), edisi terjemahan, Bentang Budaya, Jogjakarta, 2000 

 

Denton, Michael, Evolution: A Theory in Crisis, Burnet Books, London, 1986 

 

Nasr, Seyyed Hossein, Knowledge and the Sacred, State University of New York 

Press, 1989 

 

El Mahdi, Haris, Spiritualisasi Keilmuan: Jihad akbar intelektual Muslim Abad 21, 

Makalah, Malang, 2002 

 

Bucaille, Maurice, Bibel, Qur-an dan sains Modern, Bulan Bintang, Jakarta. 1978 

 

Thomas F Wall, Thinking About Philosophical Problem, dalam Fahmi, Hamid 

Zarkasyi, Worldview Islam, Icon Publishing, Malang, 2008 

 

Naugie, K David, Worldview, History of concept, William B Eerdmanss Publishing, 

Grand RaPid, Michigan/ Cambridge, UK, 2002 

 


