Dinamika Posisi Identitas Etnis Tionghoa
dalam Tinjauan Teori Identitas Sosial

Oleh : Fitri Eriyanti
ABSTRACT

Basically, each individual wished to have a positive social identity.
In the point of view of social identity theory, the wishes to have
positive social identity is viewed as an important psychological drive
in individual actions at all social interactions. All this time, there are
so many policies of Indonesian government that made the position of
Indonesian-Chinese identity to be marginalized, both in colonial and
independence eras. The dynamics of position of Indonesian-Chinese
identity are basically related to the treatment of government. It
seemed that the efforts to have positive social identity, the social
mobility of the Indonesian-Chinese varied and depended on the
perception of each group in connecting with how to improve
theirselves images. Besides, there is also a tendency that they tried
to make social changes through the improvisation of theirselves
images from their Chinese’s identity.

Kata kunci: Posisi, Identitas Etnis, Identitas Sosial, Interaksi Sosial,
Etnis Tionghoa

I. PENDAHULUAN

Proses pencarian identitas diri di
kalangan masyarakat etnis Tionghoa
di Indonesia menunjukkan suatu
dinamika tersendiri. Kalau diban-
dingkan dengan keadaan orang-orang
Tionghoa di beberapa negara tetang-
ga seperti Philipina ataupun Thai-
land, dimana orang Tionghoa sudah
berakulturasi dan menjadi warga
pribumi, maka posisi etnis Tionghoa
di Indonesia nampaknya belum
menemukan format yang tepat. Di
Indonesia kelihatannya masih berlaku

Dinamika Posisi Identitas Etnis...

istilah pribumi dan non-pribumi untuk
membedakan etnis Tionghoa dengan
etnis pribumi yang lain. Sementara
terhadap etnis pendatang lain seperti
Arab, India, istilah non pribumi ini
nampaknya tidak berlaku. Walaupun
orang Tionghoa sudah beranak cucu di
bumi Indonesia selama ratusan tahun,
namun sampai saat ini masih saja
berkembang anggapan orang Tiong-
hoa sebagai perantau, orang yang
menumpang hidup dan cari makan di
negeri orang. Orang Tionghoa juga

23



menyandang label WNI lengkap
dengan  berbagai atribusi  yang
cenderung berkonotasi kurang
menyenangkan. Sering diibaratkan
bahhwa orang Tionghoa hanya
diterima di beranda depan rumah dan
belum diterima di dalam rumah
sebagai keluarga sendiri.

Selain itu, selama ini kebijak-
an para penguasa membuat keduduk-
an etnis minoritas ini selalu saja
tersudut baik itu di era kolonial
maupun di era kemerdekaan'. Di era
Negara Kesatuan Republik Indonesia
ini tercatat dua peristiwa yang
dirasakan sebagai pukulan yang
menyakitkan bagi masyarakat
Tionghoa, yaitu peristiwa G30S PKI
tahun 1965 dan kerusuhan Mei 1998.
Menurut Lan® peristiwa 1965 meru-
pakan trauma paling berat bagi orang
Tionghoa di Indonesia. Sementara
berdasarkan penelitian yang dilakukan
pada era pasca kerusuhan Mei 1998,
Bachrun dan Hartanto® menyimpulkan

Susetyo, D.P.B. 2002 Stereotip Dan Relasi
Antar Etnis Cina Dan Etnis Jawa Pada
Mahasiswa Di Semarang. Tesis. Depok:
Program Pascasarjana Fakultas Psikologi
Universitas Indonesia
* Lan, T, J. 1998. Pengalaman Etnik Tiong-
hoa  Dalam  Pembentukan  Identitas
(Nasional) Indonesia. Makalah. Simposium
Etnis Tionghoa Sebagai Minoritas di
Indonesia. Depok, 26 Oktober 1998.
3 Bachrun, R dan Hartanto, B. 2000. “Krisis
Identitas Diri Pada Kelompok Minoritas
Tionghoa”. Dalam Wibowo, I (editor).
Harga Yang Harus Dibayar. Sketsa
Pergulatan Etnis Tionghoa di Indonesia.
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama dan
Pusat Studi Tionghoa.

24

telah terjadi krisis identitas di
kalangan orang Tionghoa, karena
segala upaya yang telah dilakukan
agar bisa diterima sepenuhnya sebagai
orang Indonesia telah hancur dalam
waktu singkat akibat kerusuhan
tersebut. Bagi Suryadinata4, seorang
pakar Tionghoa yang cukup dikenal,
masalah identitas merupakan bagian
penting dalam pemecahan ‘masalah
Tionghoa’ di Indonesia. Uraian beri-
kut akan mengetengahkan dinamika
posisi identitas etnis Tionghoa di
Indonesia  dalam  tinjauan  teori
identitas sosial.

ILWACANA IDENTITAS DALAM

TINJAUAN TEORI IDENTITAS
SOSIAL
Identitas  merupakan hal yang

fundamental pada setiap interaksi
sosial dan selanjutnya menentukan
bentuk interaksi sosialnya. Lan’
mengatakan bahwa setiap individu
memerlukan identitas untuk mem-
berinya sense of belonging dan
eksistensi sosial. Menurut Jeffrey
Weeks® ada beberapa alasan yang

* Suryadinata, Leo. 1999. Etnis Tionghoa dan
Pembangunan Bangsa. Jakarta: LP3ES.

> Lan, T, J. 2000. “Susahnya Jadi Orang
Tionghoa. Ke-Tionghoa-an Sebagai Kon-
struksi Sosial”. Dalam Wibowo, I (editor).
Harga Yang Harus Dibayar. Sketsa
Pergulatan Etnis Tionghoa di Indonesia.
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama dan Pusat
Studi Tionghoa.

6 Weeks, Jeffrey. 1990. “The Value of
Difference”. Dalam Jonathan Rutherford
(ed). Identity, Community, Culture, Dif-
ference. London: Lawrence & Wishart.

DEMOKRASI Vol. V No. 1 Th. 2006



dapat dikemukakan mengapa iden-
titas perlu dan pantas mendapat
perhatian besar. Pertama, dalam
hidup sehari-hari orang tidak pernah
lupa — baik secara langsung maupun
tidak langsung — menanyakan
“anda siapa?” (who are you?)
kepada  seseorang yang baru
dikenalnya. Ini merupakan pertanya-
an yang paling mendasar dalam
setiap interaksi sosial. Dengan
pertanyaan  demikian ia  tidak
sekedar ingin tahu tentang nama,
alamat dan pekerjaan, tapi bertanya
tentang identitas orang itu. Kalau
orang yang ditanya itu gagal
menjawab pertanyaan itu, berarti ia
gagal dalam menampilkan identitas-
nya, sekaligus gagal menghadirkan
diri sebagai subyek. Subyektivitas
merupakan landasan pertama dalam
setiap interaksi sosial’. Kedua,
identitas adalah tentang sense of
belonging, tentang  persamaan
dengan sejumlah orang dan tentang
apa yang membedakan kamu dengan
lainnya. Sebagai sesuatu yang paling
mendasar, identitas memberi kamu
rasa tentang lokasi pribadi, inti yang
stabil bagi individualitas kamu.
Dalam bidang sosiologi, kon-
sep identitas mengacu kepada struktur
keanggotaan  kelompok,  seperti
peranan sosial, kategori dan ciri yang
dapat menunjukkan seorang individu
dalam suatu kelompok tertentu.
Seseorang yang beridentitas sama
mempunyai persamaan kebudayaan,

7 Ibid, hal: 88.

Dinamika Posisi Identitas Etnis...

institusi-institusi dasar seperti agama,
bahasa, organisasi sosial dan politik.
Diantara mereka tumbuh kesadaran
dan perasaan “kekitaan” (espirit de
corps). Secara umum, konsep identitas
mengacu kepada the self, yaitu
menerangkan apa dan siapa seseorang
itu. Hal 1ini sebagaimana yang
didefinisikan oleh Hogg dan Abrams®,
dan Jenkins’:

Identity is people's concepts of
who they are, of what sort of
people they are, and how they
relate to others" (Hogg and
Abrams 1988:2). Identity refers
to the ways in which individuals
and  collectivities are  dis-
tinguished in their social
relations with other individuals
and collectivities"

Taylor dan Moghaddam'® men-
jelaskan, identitas individu yang
tampil dalam setiap interaksi sosial
disebut dengan identitas sosial, yaitu
bagian dari konsep diri individu yang
terbentuk karena kesadaran individu
sebagai anggota suatu kelompok
sosial, dimana di dalamnya men-
cakup nilai-nilai dan emosi-emosi
penting yang melekat dalam diri
individu sebagai anggotanya. Semen-

¥ Hogg, Michael and Dominic Abrams. 1988.
Social Identifications: A Social Psychology
of Intergroup Relations and Group
Processes. London: Routledge.

® Jenkins, Richard. 1996. Social Identity.
London: Routledge.

' Taylor, D.M. & Moghaddam, F.M. 1994,
Theories of Intergroup Relations. London:

25



tara itu  Wendt"" menambahkan
bahwa identitas sosial adalah skema
kognitif yang memungkinkan pelaku
untuk menentukan ‘siapa sayalkita’
dalam suatu situasi dan posisi dalam
struktur peran sosial pemahaman
dan ekspektasi bersama.

Menurut Hogg dan Abrams"
di dalam masyarakat sendiri secara
hirarkis terstruktur kategori-kategori
sosial yang merupakan penggolongan
orang menurut negara, ras, klas sosial,
pekerjaan, jenis kelamin, etnis, agama
dan lain sebagainya. Di dalam
masing-masing kategori sosial
tersebut melekat suatu kekuatan,
status dan martabat yang pada
akhirnya memunculkan suatu struktur
sosial yang khas dalam masyarakat,
yaitu suatu struktur yang menentukan
kekuatan dan status  hubungan
antarindividu dan antar kelompok.

Pada dasarnya setiap individu
ingin memiliki identitas sosial yang
positif. Hal tersebut menurut Hogg
dan Abrams dalam rangka men-
dapatkan pengakuan (recognition)
dari pihak lain dan persamaan sosial
(social equality). Bahkan menurut
Laker13, dalam keadaan dimana
individu ataupun kelompok merasa
identitasnya sebagai anggota suatu
kelompok kurang berharga maka akan

"Wendt, Alexander. 1994. Collective Identity
Formation and the International State.
American  Political ~Science Review
88:384{96).

> Hogg, Michael and Dominic Abrams.

1988. Op cit.

" Dalam Taylor, D.M. & Moghaddam, F.M.

1994. Op cit.

26

muncul fenomena misidentification,
yaitu upaya mengidentifikasikan diri
pada identitas atau kelompok lain
yang dipandang lebih baik. Fenomena
ini misalnya ditemukan pada anak-
anak kulit hitam di Amerika yang
justru menganggap rendah kelompok-
nya sendiri dan lebih senang
mengidentifikasikan diri pada kelom-

pok kulit putih.
Teori identitas sosial'® mene-
kankan bahwa perilaku individu

mencerminkan unit masyarakat si
individu yang lebih besar. Ini berarti
bahwa struktur-struktur masyarakat
yang ‘rumit’ seperti kelompok,
organisasi, budaya dan, yang paling
penting, identifikasi individu dengan
unit-unit  kolektif ini memandu
struktur dan proses internal. Kom-
petensi budaya berada pada inti teori
ini karena keanggotaan kelompok
kolektif mempengaruhi dan menen-

tukan  pemikiran serta  perilaku
individu®.

Teori identitas sosial menya-
takan  bahwa  orang  berfikir,

merasakan, dan bertindak sebagai
anggota kelompok kolektif, institusi,

"“Tajfel, H.,&Turner, J.C. 1986. The social
identity theory of intergroup behavior. In
S.Worchel & W. Austin (Eds.), The social
psychology of intergroup behavior (pp. 7-
24). Chicago: Nelson-Hall.

15 Markus, H. R., Kitayama, S.,&Heiman, R.
J. 1996. ”Culture and “basic” psychological
principles”. In E. T. Higgins & A. W.
Kruglanski (Eds.), Social Psychology:
Handbook of Basic Principles (pp. 857-
913). New York: Guilford.

DEMOKRASI Vol. V No. 1 Th. 2006



dan budaya. Pendekatan identitas
sosial menekankan pemikiran bahwa
kognisi sosial individu ditafsirkan
secara  sosial tergantung pada
kerangka acuan kolektif atau kelom-
pok mereka. Sebagai contoh, para
imigran yang menganggap diri
mereka terstigmatisasi secara nega-
tif dikarenakan warna kulit yang
gelap atau aksen bahasa, mungkin
enggan untuk berakulturasi karena
meyakini bahwa pandangan negatif
seperti itu tidak akan hilang
meskipun mereka kompeten secara
kultural dalam budaya dominan.
Teori 1dentitas sosial mencoba
menjelaskan hubungan antar kelom-
pok secara umum dan konflik sosial
secara khusus. Teori ini meliputi tiga
point utama: 1) Orang termotivasi
untuk mempertahankan konsep diri
yang positif, 2) Konsep diri tersebut
sebagian besar  berasal dari
identifikasi kelompok, dan 3) Orang
membangun identitas sosial yang
positif ~ dengan  membandingkan
kelompok dalam dan kelompok luar
mereka'®. Dengan demikian, teori
identitas  sosial =~ mengasumsikan
bahwa proses-proses perbandingan
sosial internal mendorong konflik
antar kelompok, meskipun tidak
terdapat persaingan atau kompetisi

' Operario, D.,& Fiske, S.T. 1999. “Integrating
Social Identity and Social Cognition:
Aframework  for  Bridging  Diverse
Perspectives”. In D. Abrams & M. A. Hogg
(Eds.), Social identity and social cognition

(pp. 26-54). Cambridge, MA: Blackwell.

Dinamika Posisi Identitas Etnis...

eksplisit di antara kelompok. Variabel-
variabel struktural seperti kekuasaan,
hirarki, kelangkaan sumber daya
cenderung menyebabkan pandangan
yang lebih mendukung kelompok
dalam dibanding kelompok luar.

Dalam  pandangan  teori
identitas sosial, keinginan untuk
memiliki identitas sosial yang
positif dipandang sebagai motor
psikologik  penting di  balik
tindakan-tindakan individu dalam
setiap interaksi sosial. Hal tersebut
berlangsung melalui proses social
comparison yang dipandang sebagai
cara untuk menentukan posisi dan
status identitas sosialnya'’. Proses
social ~ comparison  merupakan
serangkaian pembandingan dengan
orang atau kelompok lain yang
secara subyektif membantu individu
membuat penilaian khusus tentang
identitas sosialnya dibanding
identitas sosial yang lain'®.

Selalu ada upaya-upaya untuk
mempertahankan  identitas  sosial
yang positif dan memperbaiki citra
jika ternyata identitas sosialnya
sedang terpuruk baik dalam skala
individual maupun skala kelompok.
Dalam  konteks  makro  sosial
(kelompok, masyarakat) maka upaya
mencapai identitas sosial positif
dicapai melalui 1) mobilitas sosial
dan 2) perubahan sosial.

" Taylor, D.M. & Moghaddam, F.M. 1994,
Op cit.

"®Hogg, Michael and Dominic Abrams. 1988.
Op cit.

27



Mobilitas  sosial  adalah
perpindahan individu dari kelompok
yang lebih rendah ke kelompok yang
lebih tinggi. Mobilitas sosial hanya
mungkin terjadi jika peluang untuk
berpindah itu cukup terbuka. Namun
demikian jika  peluang untuk
mobilitas sosial tidak ada, maka
kelompok bawah akan berusaha
meningkatkan  status  sosialnya
sebagai kelompok. Pilihan pertama
adalah dengan menggeser statusnya
ke tingkat lebih atas. Kalau
kemungkinan menggeser ke posisi
lebih atas tidak ada, maka usaha
yang dilakukan adalah dengan
meningkatkan citra mengenai
kelompok agar kesannya tidak
terlalu jelek”..

II1. POSISI IDENTITAS ETNIS

TIONGHOA DALAM TINJAUAN
TEORI IDENTITAS SOSIAL

Dinamika posisi identitas etnis
Tionghoa sebenarnya terkait
perlakuan yang diterima dari pihak
penguasa. Dalam Sarwono” dan
Susetyo® dikemukakan bahwa pada
zaman pemerintahan kolonial Belan-
da, perbedaan status etnis diber-
lakukan dengan tegas. Orang Eropa
diberi status tertinggi dan mempunyai
hak dan fasilitas terbaik. Orang
Tionghoa yang waktu itu disebut

""Hogg, Michael and Dominic Abrams. 1988.
Op cit.; Sarwono, S.W. 1999. Psikologi
Sosial: Individu dan Teori-Teori Psikologi
Sosial. Jakarta: Balai Pustaka.

*Sarwono, S.W. 1999. Op cit.

*! Susetyo, D.P.B. 2002, Op cit.

28

orang Timur  Asing  (vreemde
osterlingen; eastern orientals) mem-
punyai status di bawah orang Eropa,
dan golongan pribumi (inlander)
diberi status yang paling rendah
(kecuali bangsawan yang diberi status
seperti Eropa).

Ini adalah politik yang sengaja
dilakukan oleh penjajah Belanda untuk
mempertahankan pemisahan masyara-
kat Tionghoa dan penduduk pribumi
yang disebut ‘Divide and Rule’. Hal
ini disebabkan oleh adanya kekhawa-
tiran jikalau masyarakat Tionghoa
bersatu dengan golongan pribumi,
akan memiliki  kekuatan  untuk
menentang penjajahan Belanda di
Indonesia®?. Usaha ini dimaksudkan
penjajah Belanda untuk memperburuk
pandangan golongan pribumi ter-
hadap keturunan Tionghoa. Salah satu
contoh dari usaha tersebut adalah hak
istimewa terhadap keturunan Tiong-
hoa seperti pendidikan dan kesempat-
an kerja yang lebih baik.

Dalam statusnya yang di
tengah ini, orang Tionghoa mening-
katkan citranya dengan melakukan
mobilitas sosial, yaitu mengadopsi
berbagai identitas yang melekat pada
orang [Eropa ataupun Belanda.
Banyak orang Tionghoa yang
berpendidikan ala  Eropa, cara
mereka berpakaian juga ala Eropa,
mereka juga mengadopsi agama
Protestan dan Katolik seperti orang

?2 Suryadinata, Leo. 2002. Negara dan Etnis
Tionghoa; Kasus Indonesia. Jakarta:
LP3ES, hal: 8.

DEMOKRASI Vol. V No. 1 Th. 2006



Eropa disamping keyakinan yang
mereka bawa dari tanah leluhurnya,
dan lain sebagainya. Amat jarang
orang Tionghoa yang mengidentifi-
kasikan  diri  dengan identitas
pribumi, karena status pribumi yang
lebih rendah. Interaksi dengan orang
pribumi nampaknya lebih untuk
kepentingan dagang dan kepenting-
an lain yang bisa menguntungkan.
Dalam hal tertentu orang pribumi
malah terangkat derajatnya, misal-
nya ketika ada perempuan pribumi
yang dinikahi orang Tionghoa.
Dengan demikian, yang menonjol
pada orang Tionghoa di era kolonial
Belanda adalah perpaduan antara
identitas Tionghoa tradisional dan
identitas ala Eropa.

Politik ‘Divide and Rule’
terhadap keturunan Tionghoa berlang-
sung terus sampali masa penjajahan
Jepang. Penjajah Jepang dengan
sengaja memisahkan dan memaksa
orang-orang keturunan  Tionghoa
untuk belajar di sekolah yang dibuat
khusus untuk mereka, dan mereka
diharuskan  untuk  menggunakan
bahasa Mandarin dalam proses belajar
mengajar”. Lebih dari itu mereka
juga diharapkan untuk berbahasa
Mandarin di luar jam sekolah.
Beberapa orang keturunan Tionghoa
juga diperkerjakan oleh tentara
Jepang sebagai seorang mata mata.

“Suryadinata, Leo. 1978. Pribumi Indo-
nesians, The Chinese Minority and China.
Heinemann Educational Books. Kuala
Lumpur: Malaysia, hal: 147.

Dinamika Posisi Identitas Etnis...

Hal ini menyebabkan bertam-bahnya
pandangan buruk terhadap keturunan
Tionghoa karena mereka dianggap
membantu penjajah Jepang, yang tentu
saja sangat dibenci karena perlakuan
mereka yang sangat kejam terhadap
masyarakat pribumi.

Namun demikian situasinya
nampak berbeda sama sekali ketika
memasuki era kemerdekaan. Persoalan
yang mengedepan terutama adalah
tentang kepastian status kewarga-
negaraan. Dikemukakan oleh Greif*
orang Tionghoa pada masa itu terjepit
antara berbagai kepentingan baik yang
berskala nasional maupun inter-
nasional. Pemerintah Indonesia pada
waktu itu tidak bisa  segera
memberikan  kepastian. Bahkan
undang-undang yang mengatur hal ini
ditengarai akan membatasi jumlah
orang Tionghoa yang bisa menjadi
warganegara Indonesia. Sementara
pemerintah RRC pada waktu itu masih
memberlakukan kewarganegaraan
ganda bagi orang Tionghoa di peran-
tauan, yaitu disamping menjadi
warganegara di  negara tempat
merantau juga melekat kewarga-
negaraan Tionghoa. Sebagai reaksi
terhadap keadaan tersebut maka
sejumlah tokoh Tionghoa mendirikan
“Baperki” (Badan Permusyawaratan
Kewarganegaraan Indonesia) yang inti
perjuangannya ingin menempatkan
etnis Tionghoa sejajar  dengan

** Greif, Stuart. W. 1991. WNI - Problematik
Orang Indoensia Asal Tionghoa. PT

Pustaka Utama Grafiti. Jakarta: Indonesia.

29



etnis/suku  lain  dengan  konsep
integrasi. Sementara kelompok Tiong-
hoa yang lain menghendaki asimilasi
sebagai solusi.

Sejak  terjadinya peristiwa
pemberontakan PKI 1965, keadaan-
nya berbalik sama sekali. Konsep
integrasi  secara  politis  telah
dikategorikan sebagai bagian dari
ideologi komunis sosialis®. Dengan
demikian pilihan satu satunya yang
diberi ruang oleh penguasa adalah
dengan asimilasi. Kebijakan asimilasi
sebenarnya mengarahkan hubungan
antar-etnis, di mana hanya satu pihak
etnis yang diharapkan melebur ke
dalam masyarakat lainnya. Menurut
Leo Suryadinata26 (2002:45), asumsi
yang mendasari mengapa kebijakan
asimilasi diberlakukan adalah karena
orang-orang Tionghoa masih diang-
gap sebagai "masalah". Orang-orang
Tionghoa dipandang sebagai "ancaman"
karena pada zaman Orde Lama, orang
Tionghoa memiliki kecenderungan
loyalitas ke RRC. Ketika mereka
diberi ruang untuk berpolitik, mereka
ternyata  membelokkan  loyalitas
mereka kepada RRC dan gerakan
komunis.

Selain itu, karena dipandang
kurang patriotis/nasionalis, eksklusif,
dan mendominasi ekonomi nasional,
maka orang Tionghoa semakin sulit
diterima di Indonesia. Mereka akan
lebih mudah diterima apabila mau
berbaur hingga mencapai hal-hal yang

» Lan, T, J. 1998. Op cit.
*® Suryadinata, Leo. 2002. Op cit, hal: 45.

30

sebenarnya ~ merupakan  wilayah
kehidupan privat mereka, antara lain
memeluk agama Islam dan melakukan
kawin campur dengan pribumi, di
samping itu mau menunjukkan
partisipasi politik (yang di masa Orde
Baru lebih diartikan loyalitas orang
Tionghoa kepada rezim kekuasaan).

Namun, dalam pelaksanaan
kebijakan asimilasi ini lebih diwarnai
pendekatan keamanan. Banyak studi
Tionghoa Indonesia yang dilakukan
untuk mencari penyelesaian masalah
Tionghoa dengan menekankan pence-
gahan ketidakstabilan politik. Lang-
kah-langkah yang diambil adalah
diberlakukannya  kebijakan  yang
diskriminatif di bidang politik dan
budaya agar menyeimbangi kekuatan
ekonomi Tionghoa yang memang
diberi kelonggaran demi menjadi
mesin pertumbuhan ekonomi Indo-
nesia.

Sebenarnya di sinilah akar
permasalahannya mengapa posisi
identitas etnis Tionghoa menjadi
sedemikian rumit. Pemerintah Orde
Baru waktu itu meragukan nasio-
nalisme keturunan Tionghoa. Meski
umumnya sudah  turun-temurun
tinggal di bumi Nusantara, mereka
dicurigai, secara politis masih
berorientasi ke Republik Rakyat
Cina (RRC). RRC, khususnya Partai
Komunis Cina (PKC), dituding telah
ikut membesarkan Partai Komunis
Indonesia (PKI) dan punya andil
dalam gerakan pemberontakan G-30-
S/PKI pada tahun 1965. Itu pula
yang menjadi salah satu alasan

DEMOKRASI Vol. V No. 1 Th. 2006



pemerintah memutuskan hubungan
diplomatik dengan RRC pada tahun
1967.

Dengan diberlakukannya In-
struksi Presiden (Inpres) No. 14
Tahun 1967 oleh pemerintah Orde
Baru membuat warga masyarakat
keturunan Tionghoa tak lagi bisa
merayakan ritual-ritual Konghucu,
kepercayaan asli mereka. Termasuk
merayakan Imlek dengan menggelar
pertunjukan barongsai dan mengarak
patung dewa-dewa alias toapekong di
tempat-tempat umum. Koran-koran
beraksara Cina juga diberangus.
Sekolah-sekolah  Tionghoa  yang
mengajarkan bahasa dan kebudayaan
Cina pun ditutup. Sejak itu kaum
keturunan Tionghoa terpaksa ber-
gerilya dalam berkebudayaan. Ritual-
ritual dan perayaan-perayaan yang
berhubungan dengan agama, keperca-
yaan, dan tradisi asli Cina dilakukan
secara tertutup. Ritual Imlek hanya
dilakukan komunitas Tionghoa dalam
lingkungan kelenteng.

Sikap  diskriminatif  yang
mereka terima baik secara politik
maupun sosial akibat "sinophobia",
membuat sebagian warga keturunan
Tionghoa sampai merasa perlu
menyamarkan identitas etnik dan
kebudayaan mereka hanya agar bisa
tetap  survive di  tengah-tengah
masyarakat Indonesia. Antara lain
dengan mengganti nama Tionghoa
mereka dengan nama yang lebih
Indonesiawi. Untuk tujuan sama,
sebagian secara resmi juga mening-
galkan ajaran Konghucu warisan

Dinamika Posisi Identitas Etnis...

orangtua dan memeluk salah satu
agama yang diakui pemerintah.

Pasca peristiwa 1965 status
etnis Tionghoa sedang dalam kondisi
terendah. Mereka dipojokkan oleh
penguasa maupun masyarakat bukan
Tionghoa. Pada saat itu berbagai
kekerasan massa anti Tionghoa mulai
marak. Mengacu pada teori identitas
sosial, maka ketika suatu kelompok
citranya sedang terpuruk selalu ada
upaya untuk bereaksi terhadap
keadaan ini dalam rangka meraih
kembali citra atau identitas sosial yang
positif. Adapun modus yang biasa
terjadi adalah dengan mobilitas sosial
dan perubahan sosial.

Bentuk-bentuk mobilitas so-
sial yang dilakukan nampaknya
cukup bervariasi tergantung dari
persepsi masing-masing kelompok
tentang bagaimana harus mem-
perbaiki citra. Salah satu reaksi yang
muncul adalah dengan eksodus ke
luar negeri seperti ke Belanda,
kembali ke RRC dan sebagainya.
Sementara kelompok asimilasi nam-
paknya mendapat angin, salah satu
tokohnya, Junus Jahja, mendorong
orang Tionghoa wuntuk memeluk
agama Islam sebagai kunci pem-
bauran total. Dalam penelitian yang
dilakukannya  terhadap subyek
mahasiswa dan siswa SMU etnis
Tionghoa di Semarang, Susetyo
(2002) menemukan bahwa ada
kecenderungan subyek untuk meng-
adopsi sifat-sifat positif dari etnis
Jawa sebagai identitas sosialnya. Hal
ini nampak menjadi salah satu solusi

31



dalam pencarian identitas ini. Pada
akhirnya kita akan menemukan
identitas Tionghoa yang Jawa,
Tionghoa yang Batak, Tionghoa
yang Padang, Tionghoa yang Sunda
dan sebagainya. Namun demikian
ketika mereka tidak dapat mene-
mukan hal-hal yang mendu-kung
perbaikan citra dirinya sebagaimana
hal di atas, banyak juga yang
akhirnya pindah keluar negeri
menjadi kelompok yang beridentitas
kosmopolitan, internasional, lintas
etnis  maupun lintas  negara.
Dinamika tersebut nampaknya dapat
tergambarkan dari penelitian dari
Lan” tentang orientasi identifikasi
diri ataupun dari Tan® tentang
aspirasi politik di atas.

Selain  melalui  mobilitas
sosial, = nampaknya  juga  ada
kecenderungan melakukan perubahan
sosial, yaitu dengan memperbaiki
citra dari ke-Tionghoa-an. Salah
satunya adalah dengan menggeser
orientasi ke-Tionghoa-an dari yang
berorientasi tradisionil menjadi ke-
Tionghoa-an yang berorientasi
nasional. Barangkali kecenderungan
ini lebih banyak berkembang di
kalangan generasi yang lebih muda,
dimana mereka sudah tidak begitu
menguasai lagi adat istiadat Tionghoa
tradisionil, tidak bisa berbicara dalam
bahasa mandarin, memiliki pendidik-

" Lan, T, J. 1998. Op cit.

®Tan, M.G. 1999 Aspirasi Politik Etnik
Tionghoa. Dalam Majalah Tempo. Edisi
14-22 Februari 1999.

32

an yang modern. Dengan demikian ke-
Tionghoa-an sekarang tampil dalam
kemasan dan citra baru yang lebih bisa
diterima dan tidak lagi berasosiasi
dengan masa lalu yang traumatis.

Pencarian posisi identitas etnik
Tionghoa menemukan titik terang
setelah keluarnya Keppres No. 6
Tahun 2000 yang diumumkan pada 18
Januari 2000 oleh Presiden Abdur-
rahman Wahid, yang sekaligus
mencabut Inpres No.14 Tahun 1967%.
Artinya, warga keturunan Tionghoa
tak lagi memerlukan izin khusus untuk
mengekspresikan secara  publik
berbagai aspek dari identitas etnis,
kepercayaan, kebudayaan, dan tradisi
asli mereka.

Sejak saat itu pulalah, sesuatu
yang berbau Tionghoa mulai men-
dapatkan tempat di Indonesia. Di
mana-mana ucapan selamat tahun baru
bagi kelompok etnis Tionghoa diku-
mandangkan. Hotel, restoran, dan
pertokoan ramai dengan tawaran untuk
merayakan tahun Naga Emas. Tak
ketinggalan, biro perjalanan menawar-
kan tour ke Singapura, Hongkong,
bahkan Australia dalam rangka
merayakan tahun baru Tionghoa.

Sementara itu, di bidang
kesenian, yang sedang naik daun
adalah barongsai dan liong. Setiap ada
acara, baik itu diselenggarakan
komunitas Tionghoa atau bahkan
orang Indonesia sendiri, tidak jarang

»Burchell, Rebecca. 2004.  Community
Perceptions about Keppres 6/2000: Case
Study Yogyakarta”. Unpublished.

DEMOKRASI Vol. V No. 1 Th. 2006



IV.

jenis kesenian tersebut ditampilkan.
Atraksi barongsai yang sudah ratusan
tahun dikenal di Indonesia tetapi

dilarang selama 32 tahun saat
pemerintahan Orde Baru, menemukan
panggungnya kembali.
KESIMPULAN

Dari  paparan di  atas  dapat

disimpulkan, bahwa dinamika identi-
tas etnik Tionghoa di Indonesia
sangat  terkait dengan  nuansa
kebijakan politik penguasa, dimana
mereka memiliki kepentingan tertentu
untuk menempatkan etnis Tionghoa
sesuai dengan kemauan politiknya.

rentan, selalu memojokkan etnis
Tionghoa dari waktu ke waktu.
Misidentitas etnis Tionghoa

terutama memuncak pasca pembe-
rontakan G30S PKI yang menempat-
kan status etnis Tionghoa dalam
tataran  terburuk. Dalam  upaya
menemukan kembali citra identitas
sosial yang positif, etnis Tionghoa
menggunakan modus yang variatif
baik dalam bentuk mobilitas sosial
maupun dengan perubahan sosial.
Namun sejak keluarnya Keppres No. 6
Tahun 2000, etnik Tionghoa dapat
mengukuhkan kembali identitas etnis,
kepercayaan, kebudayaan, dan tradisi

Posisi minoritas yang cenderung asli mereka.

DAFTAR KEPUSTAKAAN

Bachrun, R dan Hartanto, B. 2000. “Krisis Identitas Diri Pada Kelompok
Minoritas Tionghoa”. Dalam Wibowo, [ (editor). Harga Yang Harus
Dibayar. Sketsa Pergulatan Etnis Tionghoa di Indonesia. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama dan Pusat Studi Tionghoa.

Burchell, Rebecca. 2004. Community Perceptions about Keppres 6/2000: Case
Study Yogyakarta”. Unpublished.

Greif, Stuart. W. 1991. WNI - Problematik Orang Indoensia Asal Tionghoa. PT
Pustaka Utama Grafiti. Jakarta: Indonesia.

Hogg, Michael and Dominic Abrams. 1988. Social Identifications: A Social
Psychology of Intergroup Relations and Group Processes. London:
Routledge.

Jenkins, Richard. 1996. Social Identity. London: Routledge.

Lan, T, J. 1998. Pengalaman Etnik Tionghoa Dalam Pembentukan Identitas
(Nasional) Indonesia. Makalah. Simposium Etnis Tionghoa Sebagai
Minoritas di Indonesia. Depok, 26 Oktober 1998.

.2000. “Susahnya Jadi Orang Tionghoa. Ke-Tionghoa-an Sebagai
Konstruksi Sosial”. Dalam Wibowo, 1 (editor). Harga Yang Harus
Dibayar. Sketsa Pergulatan Etnis Tionghoa di Indonesia. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama dan Pusat Studi Tionghoa.

Dinamika Posisi Identitas Etnis... 33



Markus, H. R., Kitayama, S.,&Heiman, R. J. 1996. ”Culture and “basic”
psychological principles”. In E. T. Higgins & A. W. Kruglanski (Eds.),
Social Psychology: Handbook of Basic Principles (pp. 857-913). New
York: Guilford.

Operario, D.,& Fiske, S.T. 1999. “Integrating Social Identity and Social Cognition:
Aframework for Bridging Diverse Perspectives”. In D. Abrams & M. A. Hogg
(Eds.), Social identity and social cognition (pp. 26-54). Cambridge, MA:
Blackwell.

Sarwono, S.W. 1999. Psikologi Sosial: Individu dan Teori-Teori Psikologi Sosial.
Jakarta: Balai Pustaka.

Suryadinata, Leo. 1978. Pribumi Indonesians, The Chinese Minority and China.
Heinemann Educational Books. Kuala Lumpur: Malaysia.

. 1999. Etnis Tionghoa dan Pembangunan Bangsa. Jakarta: LP3ES.
. 2002. Negara dan Etnis Tionghoa; Kasus Indonesia. Jakarta: LP3ES

Susetyo, D.P.B. 2002 Stereotip Dan Relasi Antar Etnis Cina Dan Etnis Jawa Pada
Mahasiswa Di Semarang. Tesis. Depok: Program Pascasarjana Fakultas
Psikologi Universitas Indonesia.

Tajfel, H.,&Turner, J.C. 1986. The social identity theory of intergroup behavior. In
S.Worchel & W. Austin (Eds.), The social psychology of intergroup
behavior (pp. 7-24). Chicago: Nelson-Hall.

Tan, M.G. 1999 Aspirasi Politik Etnik Tionghoa. Dalam Majalah Tempo. Edisi
14-22 Februari 1999.

Taylor, D.M. & Moghaddam, F.M. 1994. Theories of Intergroup Relations.
London: Praeger.

Weeks, Jeffrey. 1990. “The Value of Difference”. Dalam Jonathan Rutherford
(ed). Identity, Community, Culture, Difference. London: Lawrence &
Wishart.

Wendt, Alexander. 1994. Collective Identity Formation and the International

State. American Political Science Review 88:384{96).

24 DEMOKRASI Vol. V No. 1 Th. 2006



