
 1 

 POTRET NILAI KESUFIAN DALAM KEHIDUPAN BERMASYARAKAT 

 

Danial Hilmi 

Fakultas Humbud UIN Maliki Malang, Jl. Gajayana No.50 Malang 

Email: danialhilmi@gmail.com 

 

Abstract 

The value of Sufism has appeared since the time of Prophet Muhammad SAW, 

so it is not difficult to trace when the seeds of Sufism began to emerge. In fact, the 

adherents of Sufism are regarded as the ancient society that is antipathy to the 

modernization and staying away from the life of the world. In fact, this assumption is 

wrong and far from the values of the truth of Sufism, because the actual teachings of 

Sufism in the community is to contribute the development of the society into a better 

society. 

 

Keywords: Value if Sufism, Life, Society 

 

Abstraksi  

 Nilai-nilai sufisme telah ada sejak masa Nabi Muhammad SAW, oleh karena 

itu tidak begitu sulit untuk mendapatkan informasi tentang jejak kemunculannya. 

Berdasarkan asumsi masyarakat, para penganut sufisme dianggap sebagai 

masyarakat kuno yang antipati terhadap modernisasi dan menjauhi kehidupan 

duniawi. Sebenarnya, asumsi tersebut adalah salah dan jauh dari nilai-nilai kebenaran 

sufisme, karena pada dasarnya pengajaran kesufian dalam masyarakat bertujuan 

memberikan kontribusi terhadap perkembangan masyarakat yang lebih baik. 

 

Kata kunci : Nilai kesufian, kehidupan masyarakat. 

 

 

Pendahuluan 

Dalam kehidupan bermasyarakat, tidak bisa dilepaskan dengan etika dan norma 

yang selalu menghiasi setiap langkah manusia sebagai makhluk sosial. Manusia 

sepanjang perjalanan sejarah memerankan sosok yang haus akan pengetahuan, 

sebagaimana dalam pencarian Tuhan sebagai Dzat yang menciptakan dan 

membimbing manusia menjadi ciptaan yang tidak ternilai. 

Dengan didorong oleh keingintahuan kepada Tuhannya, sehingga manusia 

selalu mencari kemanakah arah hidup ini, dan apa yang harus dilakukan untuk dapat 

mendekatkan diri dengan Tuhannya. Dunia pencarian Tuhan menawarkan intuitif 

yang sering dicari manusia yang berada dalam keputusan rasionalitas dan intelektual. 

Pada saat rasionalitas tidak dapat menemukan jawaban, pada saat itu pula manusia 



 2 

merasakan gersang dan berupaya menggerakkan intuisinya sebagai alternatif dalam 

menemukan jawaban. 

Tasawuf mempunyai warna tersendiri dengan kondisi pelaku dan waktu yang 

melingkupinya. Memang terkadang sulit merasionalkan tasawuf dengan rasionalitas. 

Karena sebagian diantaranya adalah pengetahuan yang tidak dapat dibuktikan oleh 

pengetahuan rasionalitas yang begitu deskriptif dan definitif. Ia adalah pengetahuan 

subjektif yang masing-masing orang berbeda persepsi, satu titik yang bertolak 

belakang dengan objektifitas yang jadi ukuran utama kebenaran dalam rasio. Apapun 

definisinya tidak akan pernah bisa mengungkapkan hal yang sebenarnya. Layaknya 

definisi mawar tidak akan pernah bisa merasakan keindahan mawar itu sendiri. Jadi 

wajar jika dalam perjalanannya ia tetap menjadi ulasan sepanjang waktu, perdebatan 

para pakar, menghasilkan banyak sarjana, bukan saja dalam dunia Islam tapi juga 

dalam dunia orientalisme. 

Pengalaman ghaib didapat melalui suluk, maka seorang pengembara harus 

mencapai puncak PD¶ULIDW�$OODK yang mana merupakan tujuan akhir dan sekaligus 

merupakan tingkat kebahagiaan paripurna yang mungkin dicapai manusia di dunia 

ini (Siregar, 2000:40) 

Bagaimanapun model tasawufnya secara umum semua penganutnya yakin 

bahwa apa yang dilakukan adalah memang dituntutkan oleh Rasulullan. Dalam 

tulisan ini akan dibahas bagaimana perkembangan tasawuf sehingga memiliki 

semangat dan gairah yang tinggi dalam upaya mempertahankan kedaulatan bangsa 

dan ikut andil dalam kehidupan modernitas tanpa ketinggalan dengan segala pernak-

pernik kehidupan dunia. 

 

Potret Perkembangan Ajaran Tasawuf 

Masuknya Agama Islam ke Indonesia membawa sebuah pemikiran bahwa 

tersebarnya Islam bukan karena misi tertentu juga bukan karena sebuah penjajahan 

yang membawa kepada kesengsaraan, tetapi Agama Islam membawa kedamaian dan 

keselamatan bagi penganutnya serta orang-orang di sekelilingnya. Jika merunut pada 

berbagai negara tentunya memiliki motif yang berbeda dengan negara Indonesia, 

kalau di negara Eropa sistem penyebarannya melalui ekspansi dan dakwah, di 



 3 

beberapa negara Asia dilakukan dakwah secara terang-terangan, sementara di 

Indonesia tidak tampak melainkan melalui jalur perdagangan. 

Penyebaran Agama Islam di Indonesia pada umumnya berawal dari para 

saudagar yang melakukan kegiatan perniagaan serta membawa pesan dakwah Islam. 

Hubungan dagang memang sudah terjalin antara India dan Cina, sehingga bermula 

dari para saudagar dari Gujarat yang telah mendapatkan Islam melalui jalur Laut 

Merah dan Selat Malaka, sehingga dengan cara melakukan transaksi jual beli yang 

pada saat itu pulalah diselipkan ajaran agama Islam yang membawa rahmat bagi 

seluruh alam.  

Pernah ada ahli sejarah Islam yang mengatakan bahwa pada periode 

SHPHULQWDKDQ�<D]LG� ELQ�0XD¶ZL\DK� GLGDSDWL� VHNHORPSok keluarga Arab di Pesisir 

barat pulau Sumatera. Namun pada kisaran abad ke-3 dan ke-4 Hijriyah di zaman 

keemasan Daulah Bani Abbasiyah di Baghdad terdapat banyak kalangan pelajar dan 

pengembara yang tinggal disana. 

Setelah Indonesia jatuh ke tangan Belanda, mereka menetapkan secara 

langsung bahwa Islam masuk ke Indonesia pada abad ke-13 M, karena waktu itu 

berdiri kerajaan Islam di Samudera Pasai. Hal ini bisa dimaklumi karena sudah 

menjadi kebiasaan bahwa memulai sejarah itu diawali dengan berdirinya suatu 

kerajaan. Sementara pada abad ke-14 dan ke-15 juga berdiri Kerajaan Malaka di 

Semenanjung Tanah Melayu, demikian juga Kerajaan Islam di Maluku dan Ternate. 

 Dengan didorong rasa dengki yang sangat dalam diantara kerajaan Kristen dan 

pasca runtuhnya Kerajaan Islam di Andalusia, maka bangsa Portugis menyerang 

Malaka sehingga dikuasai. Sementara di akhir abad ini datanglah pasukan Belanda 

yang memasuki wilayah Banten di bagian Barat Pulau Jawa. Dengan demikian 

mereka secara bertubi-tubi dengan berbagai cara baik melalui kekerasan maupun 

tipuan menyerang sekaligus memanfaatkan penyebaran Kristen dan hasil alam yang 

melimpah. 

Dengan mengerahkan segala daya dan upaya serta tipu muslihat, maka para 

penjajah yang membawa misi menyebarkan agama Kristen berusaha menghapus 

pengaruh Islam yang menjadi latar belakang kekuatan bangsa Indonesia dengan 

berbagai senjata dan strategi untuk mengikis habis kekuatan Islam. Selama 350 tahun 



 4 

usaha pemusnahan tidak kunjung membawa hasil karena atas lindungan Allah, maka 

cahaya Islam tidak bisa dikikis dari bumi Indonesia. 

Masuknya Portugis ke Indonesia membawa kesegaran datangnya penjajah lain 

seperti Belanda, Perancis, Inggris, dan Spanyol ke wilayah Indonesia dan sekitarnya 

karena wilayah ini mulai berkembang ajaran Islam yang semakin kuat. Selama 4 

abad penduduk Indonesia berjuang mempertahankan ajaran Islam agar tidak lekang 

oleh waktu dan ditaklukan seiring datangnya penjajah ke negeri ini. 

Mereka datang ke negeri ini bermaksud mengambil dengan paksa agar 

berkuasa dan mendudukinya, mulai menguasai kekuasaan sampai kekayaan alam 

yang subur untuk dapat hidup bertahan dan berkuasa di Indonesia, tetapi mereka 

tidak sanggup mengambil satu hal, yaitu Iman dan kepercayaan masyarakat terhadap 

agama Islam. 

Pasca jatuhnya perang global antara Islam dengan kaum Nasrani di Barat yang 

dinamakan Perang Salib, kerajaan Islam yang berada di kekuasaan Bani Abbasiyah 

yang berpusat di Baghdad runtuh dan dikuasai pasukan Mongol dan Tartar, pada saat 

itu kaum muslimin juga merasakan pengalaman pahit dimana kekuasaan di Spanyol 

juga direbut, sehingga cahaya Islam nyaris lenyap di hampir seluruh Dunia Islam. 

Demikian juga yang dialami oleh masyarakat Islam di Indonesia yang mengalami hal 

yang sama yaitu penjajahan yang bertubi-tubi oleh negara-negara barat yang secara 

sporadis menghantam negeri ini. 

Masyarakat Indonesia kala itu benar-benar mendapatkan ujian yang hebat, 

sementara negeri ini jauh dari pusat peradaban dan kegiatan Islam di Dunia Islam, 

padahal dunia Islam sebagai pusat juga jatuh ke tangan negeri non muslim, sehingga 

masyarakat Indonesia mengalami kejumudan berpikir untuk mendapatkan petunjuk 

dari pusat dunia Islam. Pada saat itu, banyak masyarakat kita membawa ajaran 

tasawuf yang lebih menekankan pada ajaran pasrah atas apa yang telah 

dianugerahkan Allah pada mereka. Hal ini tentunya menghambat perjuangan 

masyarakat yang ingin segera bebas dari belenggu penjajahan, sementara negara-

negara penjajah akan terus memborbardir sebelum keyakinan masyarakat hilang dari 

hati mereka. 

Semakin gencarnya agresi yang disarangkan pada rakyat Indonesia, membuat 

masyarakat tidak tinggal diam sehingga terjadilah pemberontakan untuk mengusir 



 5 

penjajah dari tanah air ini. Mulai dari Pangeran Diponegoro di wilayah Jawa sampai 

Tuanku Imam Bonjol di Sumatera Barat yang berlatar belakang penganut Tarekat 

dalam tasawuf ikut berpartisipasi mempertahankan kemerdekaan Indonesia dari 

cengkeraman kaum agresor. 

Begitu totalnya perjuangan rakyat Indonesia, seiring jumlah musuh yang lebih 

banyak dan dilengkapi senjata yang lebih lengkap maka segala perlawanan yang 

dilakukan seakan sirna dan mudah dipatahkan karena senjata yang dipergunakan juga 

sederhana, sehingga begitu banyak rakyat yang mati baik di medan pertempuran 

maupun mati di tempat pengasingan seperti yang dialami oleh Sultan Hasanuddin 

dan pahlawan yang lainnya. 

Kematian demi kematian yang terus melanda bumi Indonesia tidak 

mematahkan semangat rakyat untuk terus berjuang dan mempertahankan 

kemerdekaan Indonesia dari para penjajah. Mereka rela mati sampai titik darah 

penghabisan dengan iming-iming hidup mulia atau mati syahid, sehingga slogan ini 

begitu melekat pada rakyat demi terwujudnya martabat bangsa Indonesia. 

Pada saat itu juga berangkatlah beberapa putra Indonesia ke Makkah al 

Mukarramah untuk menunaikan ibadah haji serta menimba ilmu agama Islam disana. 

Diantara mereka terdapat Syaikh Nawawi Banten, Syaikh Ahmad Khatib al 

Minangkabawi dan lain sebagainya. Mereka mempelajari berbagai bidang ilmu 

agama Islam seperti Tafsir, Hadits, Fiqh, Ushul Fiqh dan lain-lain. Sebagian diantara 

mereka pulang ke tanah air tetapi tidak membawa konsep baru untuk pembaruan, 

karena Makkah saat itu dinaungi suasana taqlid kepada Ulama-ulama terdahulu. 

Guru-guru mereka mengajarkan bahwa pintu ijtihad tertutup untuk selama-lamanya, 

sebab permasalahan zaman ulama terdahulu tidak meninggalkan perkara baru yang 

perlu diperbincangkan. Namun sebagian mereka tidak mau pulang ke tanah air 

karena tidak tahan melihat penjajahan yang menimpa negerinya sehingga memilih 

menetap di Makkah sampai wafat di sana. 

Ajaran Islam yang dipelajari membawa pengaruh terhadap kehidupan 

masyarakat, hal ini tampak dalam sikap pantang menyerah membela negara yang 

merupakan bagian dari Iman. Ajaran tasawuf di Indonesia memiliki motif yang 

berbeda dan terbilang sebagiannya bernuansa ala Indonesia. Seperti halnya ajaran 

Sunan Kalijogo yang mengakomodasi budaya Jawa dalam berdakwah. 



 6 

Dunia sufi tidak asing di segala penjuru dunia, mereka dapat hidup 

berdampingan sesuai dengan karakteristik mereka dengan tetap menjaga keutuhan 

muqarabah mereka kepada Sang Khalik. Dalam banyak realita menunjukkan bahwa 

para kaum sufilah yang mengantarkan perjuangan kemerdekaan dan 

mempertahankan kedaulatan suatu negara. 

Penganut sufi merupakan kalangan elit yang sering memimpin berbagai 

gerakan pembaharuan dan melakukan perlawanan terhadap penindasan dan 

hegemoni penjajah. Mereka banyak terlibat dalam gerakan politik sebagaimana pada 

kebangkitan Maroko dan Aljazair dalam melawan Perancis, serta pembangunan 

kembali masyarakat dan pemerintahan Islam di Libya yang sebagian dilakukan oleh 

penganut tarekat Sanusi.  

Seorang penganut tarekat Qadiriyah Syaikh Utsman di Nigeria memimpin jihad 

PHODZDQ�SDUD� SHQJXDVD�+DEH� \DQJ� WLGDN� EHUKDVLO�PHPHULQWDK� EHUGDVDUNDQ� V\DUL¶DW�

Islam serta memberlakukan pembebanan pajak yang manipulatif, melakukan 

kejahatan korupsi, menindas rakyat dan tidak berhasil menjaga martabat Islam pada 

masyarakat. Lebih dari itu, kaum penganut tarekat Naqsabandiyah dan Syah 

Waliyullah menentang kekuasaan kolonial Inggris di India sehingga tidak ada celah 

bagi penjajah untuk leluasa melakukan serangkaian agresi di negara mereka. 

Contoh di atas hanyalah sebagian dari banyak reaksi yang ditunjukkan mereka, 

penentangan pada usaha kolonial dalam penjungkiran pemerintahan Islam serta 

mereka memiliki tekad menghidupkan kembali dan mempertahankan Islam yang 

murni. Para penganut sufi sering membentuk kelompok-kelompok sosial yang kuat 

dan mempunyai banyak pengikut di berbagai belahan dunia. Yang menjadi sebab 

kenapa hubungan tetap kuat antara mereka adalah karena realitas bahwa selama abad 

ke-19 rakyat tidak aktif dan kendali atas kepemilikan tanah bersama dengan 

pengaruh tradisi kultural yang telah lama mapan dapat memainkan peran yang 

penting dalam menjaga stabilitas masyarakat. Namun pada abad ke-20 kondisi ini 

semakin berubah dengan cepat dan radikal dengan kesadaran yang mulai pudar dan 

kekuatan masyarakat semakin renggang. 

Ancaman yang keras dari para sekutu untuk menjajah yang dilakukan oleh 

Barat menjadi sempurna menjelang akhir perang dunia pertama. Kehadiran para 

penguasa sekuler yang ditunjuk Barat menentukan arah suasana yang memilukan. 



 7 

Pengaruh agama pada segala bidang yang semula berjalan secara kuat menjadi rapuh 

dijadikan nomor dua karena terjadinya erosi yang sangat cepat dalam nilai-nilai dan 

gaya hidup masa lalu serta tradisional ditambah kenyataan bahwa mengikuti jalan 

Islam dianggap berbahaya, hal inilah yang menjadikan masyarakat memutar haluan 

demi untuk mendapatkan jaminan keamanan pada masa itu. Berbeda dengan yang 

terjadi di negara-negara Barat yang lebih aman karena menjadi negara penjajah yang 

penduduknya berjalan tertib sehingga perjalanan spiritualnya mulai tumbuh dan 

berorientasi mencari pengetahuan yang diperoleh dari negara jajahan. 

Fenomena menunjukkan bahwa dunia Barat berusaha terlibat dalam gerakan-

gerakan agama adalah benar adanya, sebagaimana yang dilakukan melalui gerakan 

Bahai dan Subud maupun cabang Budhisme, Hinduisme dan agama-agama baru atau 

kegiatan yang menghidupkan kembali ajaran-ajaran yang telah lalu sehingga 

menunjukkan kehausan dan berminat akan penguasaan spiritual.  

Konsep yang ditawarkan oleh struktur agama-agama timur menjadi magnet 

untuk terus digali para orientalis dalam menggali dimensi yang termaktub sebagai 

lengkah memperbesar minat spiritual dan pencarian pengalaman mistik di Barat, 

melalui tulisan dan terjemahan atas karya asli tentang tradisi, kesenian, kultur dan 

falsafah. Gerakan spiritual yang sempat dikaji dan menjadi perhatian adalah dunia 

tasawuf dan kekuatan yang muncul di dalamnya. 

Munculnya perhatian terhadap tasawuf bersamaan dengan datangnya banyak 

guru India dan ahli kebatinan Budha. Di Eropa dan Amerika Utara mulai 

bermunculan sekumpulan masyarakat dan gerakan sufi pada pertengahan abad ke-20, 

sebagian diantara mereka adalah para pengembara sufi yang sebenarnya. Dari waktu 

ke waktu informasi tentang tasawuf dan Islam semakin komplit di Barat. Terjadinya 

krisis minyak di sejumlah negara Timur Tengah juga turut membantu dalam 

meningkatkan hubungan dengan negara tersebut dan bahasa Arab sebagai perantara 

membawa informasi tentang Islam. 

Pada tahun 1979 pecahlah Revolusi Islam Iran yang mengakibatkan bangkitnya 

perhatian dunia kepada tradisi Islam. Tidak bisa dipungkiri bahwa tempat tinggal 

Imam Khomeini dan tempat yang biasa dipakai menyambut para tamu di utara 

Teheran adalah masjid dan tempat suci sufi. Pada dasarnya Imam Khomeini 

berorientasi pada ilmu tasawuf dan gnosil, pada beberapa tahun permulaan di sekolah 



 8 

di Qum beserta tulisannya terutama makna batin dari bangun malam, shalat malam 

dan kebangunan diri dari tidur lelap dengan dorongan batin yang kuat. 

Sejak zaman dahulu tidak dapat diklaim bahwa kualitas spiritual dapat dilihat 

dari kondisi lahiriah individu seseorang. Imam Ali hanya melibatkan dirinya pada 

peperangan selama bertahun-tahun sebagai pemimpin umat Islam. Kesederhanaan 

lahiriah kadang menipu masyarakat dari anggapan sebagai insan yang memiliki 

spiritual yang kuat.  

Ajaran spiritual yang diamalkan kerap merujuk pada Rasulullah Saw, sehingga 

para syaikh berusaha mendapatkan amalan yang murni melalui silsilah yang 

datangnya dari Nabi. Menurut (Trimingham 1973:186), silsilah adalah mata rantai 

spiritual dalam tariqat yang bersambung kepada Nabi Muhammad Saw hingga 

syaikh yang sekarang.  

Jika merujuk pada masa lalu tentang kondisi tasawuf di Barat, dapat diamati 

dan disimpulkan bahwa banyak kalangan menerima tasawuf karena dapat mengambil 

manfaat dari beberapa disiplin, doktrin, praktik atau pengalaman. Fraksi-fraksi 

gerakan yang mengikuti sekian banyak gagasan yang diambil dari tasawuf terpecah-

pecah karena jalan hidup mereka tidak sejalan dengan garis syariat, sehingga tidak 

mendapatkan perlindungan dan jaminan keselamatan batin. Pada beberapa abad lalu 

tampaknya kebanyakan gerakan sufi di Barat semakin menguat karena berpegang 

pada amal-amal lahiriah atau sebaliknya merosot karena tidak menjalankannya 

secara kontinyu dan stabil. 

Merujuk berkembangnya aliran tasawuf di Indonesia, maka tidak bisa 

dilepaskan dengan peran serta para penuntut ilmu atau pelajar yang belajar di negara 

Timur Tengah. Khususnya negara Arab Saudi yang ikut mengantarkan kemurnian 

Islam dari gerakan tajdid (pembaruan) yang dipelopori oleh Syaikh Muhammad bin 

Abdul Wahab. Sebagaimana yang disebutkan dalam banyak literatur bahwa pelopor 

berkembangnya aliran tasawuf di Indonesia diantaranya: Nuruddin ar Raniri, Abdur 

Rouf as Sinkili, Muhammad Yusuf al Makassari dan sebagainya. 

Situasi belajar di kota Makkah inilah sehingga mereka melakukan interaksi 

keilmuan dengan para syuyukh dari berbagai negara yang tinggal disana. Diantara 

para syuyukh tersebut yaitu: Ahmad al Quraisy, Ibrohim al Kuroni dan Muhammad 

al Barzanji. 



 9 

Setelah belajar sekian lama, maka Abdur Rouf as Sinkili diangkat menjadi 

Khalifah Tarekat Syatariyah oleh Muhammad al Quraisy. Dia kembali ke Aceh 

setelah gurunya meninggal. Di tanah Aceh, as Sinkili cukup terpandang oleh 

penduduk bahkan menjadi uswah bagi masyarakat, dengan berlandaskan keyakinan 

yang telah diberikan kepadanya serta kegigihan murid-muridnya, maka dengan 

mudah mengembangkan ajaran Tarekat sufiyahnya sehingga tersebar ke tanah 

Minangkabau. Salah satu muridnya yang telah berhasil menyebarkan ajarannya 

adalah Burhanuddin. 

Kuburan Burhanuddin dijadikan pusat ziarah setelah meninggalnya, namun 

para peziarah banyak melakukan praktek-praktek dan ritual peribadatan yang aneh. 

Munculnya aliran yang aneh ini mengakibatkan pertentangan yang tajam terutama 

ketika datangnya orang Arab Saudi yang sudah terindikasi aliran pembaharuan yang 

dibawa Syaikh Muhammad bin Abdul Wahab. Konflik ini terus berlanjut sehingga 

terjadinya perang Padri. Inilah faham yang dibawa oleh as Sinkili yang berkembang 

di Minangkabau dengan ciri khas religiusnya. Demikian juga makam as Sinkili 

menjadi tempat ziarah dan banyak yang mengunjunginya. 

Adapun Muhammad Yusuf al Makassari bertemu dengan gurunya yaitu: 

Syeikh Abu Barakat Ayyub bin Ahmad bin Ayyub al Kholwati al Khurosy as Syami 

ad-Dimasqi, kemudian diberi amanah untuk menjadi khalifah aliran Tarekat 

Khalwatiyah dan diberi gelar Taj al Kholwati. Setelah kembali ke Aceh ia 

mengembangkan faham Khalwatiyah di sana.  

Sementara Nuruddin Muhammad bin Ali bin Muhammad ar Raniri beranjak ke 

daerah Aceh pada masa kekuasaan Sultan Iskandar Muda. Syamsudin as Sumatrani 

adalah seorang mufti kerajaan yang ditunjuk pada masa itu, ia termasuk putra 

kelahiran Aceh yang diberi gelar Ulama dan menganut faham Sufi Wujudiyah. 

Kedudukan yang strategis itulah yang kemudian dimanfaatkannya untuk 

mengembangkan fahamnya. Syamsuddin bekerjasama dengan Hamzah Fansuri 

seorang ulama yang banyak mengungkapkan pemahamannya dengan melalui prosa. 

Di samping tokoh-tokoh di atas, masih ada lagi tokoh yang sebelumnya 

melakukan studi di Timur Tengah serta pulang ke tanah air dan menyebarkan ajaran 

tasawuf diantaranya: Abdus Shomad al Palimbani dan Muhammad Arsyad al Banjari 

(mampu merombak wajah kerajaan Banjar di Kalimantan Selatan, bahkan beberapa 



 10 

karyanya banyak dikaji di berbagai wilayah Indonesia dan Asia Tenggara 

diantaranya Sabil al Muhtadin yang diabadikan sebagai nama masjid besar di kota 

Banjarmasin). 

Dua tokoh di atas beserta sahabatnya (Abdul Wahab dan Abdurrahman) 

merupakan penganut tarekat yang berguru kepada Syaikh Muhammad as Saman. 

Disamping nama-nama di atas, juga ada yang lainnya seperti: Nawawi al Bantani, 

Ahmad Khotib as Sambasi, AbdXO�.DULP�DO�%DQWDQL��$KPDG�5LID¶L�.DOLVDVDN��-XQDLG�

al Batawi, Ahmad Nahrowi al Banyumasi, Muhammad Mahfudz at Termasi, Hasan 

Mustofa  al Garuti dan lain sebagainya.  

Namun tidak semua orang yang pulang dari studi di Timur Tengah membawa 

ajaran baru dan masuk dalam faham tasawuf, salah satu yang tidak masuk ke 

dalamnya yaitu Ahmad bin Khotib bin Abdul Latif al Minangkabawi. Ia merupakan 

tokoh yang tidak terpengaruh dengan dunia tarekat manapun dan memfatwakan 

kepada umat untuk kembali pada ajaran Islam yang benar berdasarkan al Quran dan 

al Hadits dan menghindarkan diri dari perbuatan syirik serta mengharamkan 

penghadiran guru ketika beribadah sebagaimana yang banyak dilakukan oleh 

penganut tarekat Naqsabandiyah. 

Di negara Indonesia dewasa ini dikenal dua macam kelompok tarekat yang 

EHUNHPEDQJ�� \DLWX� WDUHNDW� 0X¶WDEDUDK� GDQ� WDUHNDW� *KDLUX� 0X¶WDEDUDK�� $GDSXQ�

WDUHNDW� \DQJ� GLNODLP� VHEDJDL� WDUHNDW� 0X¶WDEDUDK� GLDQWDUD�� 4RGLUL\DK��

Naqsabandiyah, Tijaniyah, Syathariyah, Syadziliyah, Khalidiyah, Samaniyah, 

Alawiyah dan lain-lain seperti yang saat ini digagas oleh kalangan NU yaitu tarekat 

Nahdhiyah. Adapun yang paling banyak pengikutnya adalah tarekat Qodiriyah-

Naqsabandiyah. 

Perkembangan tarekat Qodiriyah-Naqsabandiyah cukup meluas terutama di 

daerah Jawa Barat yang tepatnya di pesantren Suryalaya Tasikmalaya. Berdasar 

silsilah yang beredar bahwa keberadaan tarekat Qodiriyah-Naqsabandiyah di 

pesantren ini berasal dari Mursyid Ahmad Khatib as Sambas. Ia memiliki tiga orang 

murid yang bernama Syaikh Abdul Karim al Bantani, Syeikh Khalil Bangkalan dan 

Syeikh Thalhah dari Cirebon. Dari Syeikh Thalhah inilah Abah Sepuh (ayah dari 

SHQJDVXK�SHVDQWUHQ�6XU\DOD\D�$EDK�$QRP�DWDX�N\DL�6KDKLEXO�:DID¶�7DMXO�$ULILQ��



 11 

menerima estafet Tarekat Qodiriyah-Naqsabandiyah dan diturunkan kepada 

putranya. 

Adakalanya untuk masuk pada suatu tariqat, diharuskan melalui bagian dari 

upacara yang mana sang murid menyatakan sumpah setia kepada syaikhnya, setelah 

itu murid diperbolehkan turut serta dalam ritual-ritual bersama dalam tariqat itu 

(Bruinesen, 1998). Bahkan sudah lazim bahwa, seorang murid ikut serta menyebut 

syaikhnya dalam rangka merealisasikan kesetiaan kepadanya. 

Hal ini kerap dilakukan karena didasarkan asumsi bahwa hati sang guru itu 

ibarat sebuah pancuran yang melimpah dari lautan yang luas ke dalam hati murid 

yang murabit. Untuk menyauk berkah darinya, karena sang guru adalah mediator 

untuk sampai kepada Tuhan (Kurdi, 1994: 444). 

Tuntunan al Ghazali dalam ,K\D¶� 8OXP� DO� 'in dan Bidayah al Hidayah 

diterjemahkan oleh para pengikut di sekitarnya dengan kelahiran amaliah-amaliah 

yang memerlukan panduan guru (syaikh). Jalan tasawuf biasanya diikuti dalam 

konteks kelompok. Kelompok para salikin (pencari Tuhan) yang mengitari Syaikh-

nya, hal ini biasa disebut sebagai halaqah (lingkaran). Para anggota halaqah 

berhubungan erat sebagai sesama musafir di jalan menuju Tuhan. Pada akhirnya 

lingkaran-lingkaran awal ini bergabung membentuk tarekat (Sviri, 2002: 207) 

Masih banyak lagi ragam tarekat selain disebutkan di atas yang berkembang di 

Indonesia dan pada hakekatnya penganut tarekat juga memiliki gairah yang kuat 

untuk menjaga kemerdekaan bangsa ini. Di Jawa Barat berkembang tarekat Idrisiyah, 

Qodiriyah-Idrisiyah, Syathariyah, Syathariyah-Muhammadiyah, tarekat Lahir Bathin 

dan tarekat Tijaniyah (pusat penyebarannya di Cirebon, sementara di Sumatera 

Selatan berkembang menjadi Tarekat Shalawat).  

 

Mengamati Dunia Tasawuf di Era Modern 

Dunia tasawuf semakin merambah ke berbagai bidang baik di pedesaan sampai 

di perkotaan, banyak kalangan ikut berkecimpung sekalipun dari kalangan menengah 

ke atas. Mereka masuk ke dunia tersebut karena demi mendapatkan ketenangan batin 

dan menyelaraskan kehidupan yang penuh dengan dekadensi moral yang tiada 

batasnya. 



 12 

Kecenderungan terhadap spiritualitas Islam, baik yang terikat secara formal 

dalam konteks tarekat misalnya, maupun yang non formal, masih akan terus 

berlangsung, baik di daerah pedesaan maupun perkotaan, baik oleh rakyat biasa 

ataupun oleh pejabat dan petinggi negara. Apalagi ketika masyarakat sudah mulai 

merasa jenuh dengan kehidupan hedonistis di satu sisi, ataupun kehampaan dan 

kegersangan hati dari ketergantungan kepada yang transenden menjadikan keperluan 

terhadap dunia spiritual menjadi semakin kuat (Mulyati, 2007). 

Krisis moral yang dialami oleh masyarakat kota terjadi karena tuntutan 

modernisasi yang mengharuskan setiap pribadi lebih mementingkan individu 

ketimbang orang lain sekalipun harus memakan sendiri kawannya, sehingga kondisi 

ini akan mengakibatkan perilaku yang kelewat batas serta jauh dari nilai-nilai 

persaudaraan dan kekeluargaan yang seharusnya dimiliki oleh setiap manusia sebagai 

makhluk sosial. 

Ciri khas modernisasi dan manusia modern adalah tingkat berfikir, iptek dan 

sikapnya terhadap penggunaan waktu dan penghargaan terhadap karya manusia 

(Jumantoro 2005: xii) 

$WKR¶�0X]KDU�PHQJHPXNDNDQ�EDKZD�PDV\DUDNDW�PRGHUQ�GLWDQGDL�ROHK���KDO�

(Jumantoro: 2005) 

1. Berkembangnya mass culture. 

2. Tumbuhnya sikap menghargai kebebasan. 

3. Tumbuhnya berpikir rasional. 

4. Tumbuhnya sikap materialistis. 

5. Meningkatnya laju Urbanisasi seperti yang dikemukakan juga oleh Amin 

Syukur (2000:177) 

Ada beberapa efek negatif yang ditimbulkan oleh transformasi nilai budaya 

modern, yaitu: 

1. Tiada lagi perasaan malu untuk berbuat maksiat. 

2. Kontrol masyarakat yang lemah. 

3. Arus budaya barat yang kian kencang. 

4. Media informasi yang tidak lagi mendidik. 

Pada saat dunia tasawuf dihadapkan pada era modernitas, maka benang merah 

yang paling nyata adalah anggapan bahwa tasawuf dan masyarakat modern 



 13 

merupakan dua aspek yang berbeda bahkan salah berlawanan antara satu dengan 

yang lain. Nilai-nilai tasawuf kadang kala dianggap bagai mata pisau yang tidak akan 

pernah bertemu dengan nilai-nilai hidup masyarakat modern. Ajaran yang berbentuk 

konsep maqamat dan ahwal diklaim sebagai aspek doktrin yang merepresentasikan 

kehidupan yang tradisional dan sederhana, antipati pada dunia, pasrah dan rendah 

hati yang hanya cocok diaplikasikan pada kehidupan tradisional. 

Melalui pemaparan di atas, maka memang tasawuf tidak dapat diterapkan pada 

dunia modern, sebab modern lebih banyak diselingi dunia kemewahan, pemujaan 

materi, persaingan individu beserta intrik dan tipu daya, keserakahan, cinta dunia, 

keangkuhan, kekerasan dan sebagainya. 

Yang lebih memprihatinkan adalah adanya anggapan seperti ini bukan hanya 

datang dari kalangan modernis, tapi juga banyak kalangan tradisional mengatakan 

demikian. Pandangan seperti ini harus dikaji ulang untuk mendapatkan pengetahuan 

tentang tasawuf dan sufisme yang sebenarnya sehingga tidak ada kesan bahwa 

tasawuf hanyalah diperuntukkan bagi orang yang kuno dan anti peradaban mutakhir. 

Pada dasarnya tudingan mengenai sufisme mengabaikan kehidupan duniawi 

tidak dapat dibenarkan karena sebenarnya sufisme adalah mementingkan 

keseimbangan antara jasmani dan rohani, spiritual dan materiil sehingga terjadi 

hubungan yang positif antara vertikal (habl min Allah) dan horizontal (habl min al 

nas).  

Secara umum memang tidak bisa dipungkiri bahwa kecintaan manusia pada 

dunia, mengejar serta larut dalam kenikmatan dan kesenangannya, biasanya 

dipengaruhi beragam faktor. Faktor terpenting adalah raibnya keimanan pada 

kehidupan akhirat. 

Agama Islam tidak menyeru untuk menghindar dari kehidupan dunia, bahkan 

mengajak untuk mencari anugerah hidup di dunia dan menjadikannya sebagai sarana 

merengkuh akhirat. Pengembangan spiritual hanya bisa dipenuhi melalui hidup yang 

shaleh di tengah-tengah gemerlapnya dunia tanpa harus menghindar. Bahkan Allah 

di dalam al Quran menyuruh manusia mencari kebaikan di dunia juga di akhirat, ini 

tidak bisa dicapai tanpa ikut terlibat di dunia dan keterlibatan tersebut dijadikan 

sarana menuju akhirat. Namun ajaran Islam mengarahkan untuk makan dan minum 

tetapi tidak boleh berlebihan melebihi yang seharusnya.  



 14 

Arahan di atas menjadi landasan untuk hidup sederhana dan tidak saling 

menjegal kawan serta berupaya menumpuk harta untuk kelanggengan hidup di dunia. 

Dari sini dapat ditunjukkan bahwa para sufi tidak boleh menjauhi kehidupan dunia 

bahkan mereka harus memberikan sumbangan yang besar bagi kehidupan sosial 

masyarakat. Dalam bidang pendidikan zaman Khawajah Nizam al Mulk Dinasti 

Saljuk berpartisipasi langsung membangun universitas-universitas atau madrasah 

dimana mereka adalah para pengembara atau sufi. 

Di bidang politik dan militer juga tidak kalah penting, tarekat-tarekat sufi 

berperan menjadi kekuatan politik, di berbagai Negara Islam, karena dalam Hadits 

Nabi Saw diwajibkan untuk cinta tanah air dan mempertahankannya. Tarekat Safawi 

misalnya berubah dari gerakan spirituil semata menjadi gerakan politik dan militer 

yang akhirnya berhasil mendirikan kerajaan Safawi di Persia. Hal yang sama 

misalnya peran para sufi dalam menumpas penjajah kolonial di Indonesia, sehingga 

semangat sufisme mempunyai sumbangan besar bagi pencapaian kemerdekaan 

negara Indonesia ini. 

Konsep di atas tentunya menepis anggapan bahwa tasawuf anti dunia dan untuk 

mengamalkan ajaran tasawuf harus ikut andil dalam kehidupan masyarakat yang 

mendambakan kedamaian hidup, sehingga bisa dibayangkan jika setiap manusia mau 

untuk mengamalkan nilai tasawuf tentunya dunia akan aman dan bebas dari 

keserakahan dan kejahatan. 

Mengikuti ajaran tasawuf memang beralasan untuk merespon kemiskinan 

spiritual masyarakat modern di tengah gemerlapnya dunia terutama di Barat. Hal 

tersebut cukup beralasan, karena tasawuf mengajarkan hal-hal yang rasional dan 

sekaligus supra rasional yang tidak bisa dijangkau dengan rasio biasa. Pemahaman 

terhadap ajaran agama secara rasional disertai aplikasi secara formal tidak cukup 

menjamin kesetiaan kepada agama, karena ketika orang tersebut mengalami 

gangguan dalam hidupnya maka dia akan mempertanyakan ibadah yang telah 

dilaksanakan dengan tekun. Dengan demikian pemahaman tentang tasawuf akan 

mengantarkan pada kenikmatan batin dan sekaligus membuat penganutnya lebih 

setia terhadap agama serta mengangkat motivasi yang tak terhingga. 

Nilai tasawuf zaman sekarang telah dikemas sedemikian rupa dengan 

mengintegrasikan filsafat, pemikiran, ilmu pengetahuan dan disiplin kerohanian 



 15 

tertentu berdasarkan ajaran Islam. Kandungan yang digali dari al Quran dan al Hadist 

serta dari pengalaman keagamaan telah dikembangkan oleh para sufi. 

Pelaksanaan nilai tasawuf di zaman modern hendaknya diposisikan secara 

porposional, dalam arti tidak menutup kemungkinan adanya salik atau pengembara 

sufi yang mengaplikasikan sufistik melalui maqam-maqam mulai dari awal sampai 

puncaknya sehingga ia akan menjauhi hidup yang dipenuhi materi keduniaan, akan 

tetapi orientasi kesufian hendaknya diarahkan dapat berkembang seiring dengan 

lajunya arus modernisasi. 

Yang perlu mendapat perhatian adalah bagaimana mengamalkan nilai spiritual 

maqamat dan ahwal di tengah arus modernitas. Pengertian zuhud tidak selalu 

diartikan menyendiri dari perkumpulan masyarakat untuk menyatu dengan 

Tuhannya, tetapi penyucian dimaksud tetap ikut terlibat dalam dinamika dunia 

modern. 

Ajaran tasawuf di zaman modern menjadikan orang yang mampu 

menghadirkan ke dalam dirinya nilai-nilai Ilahiyah yang memancar dalam perilaku 

sehari-hari yang baik dan menyinari kehidupan sesama manusia dengan amal shaleh. 

Hal ini tentunya berdasarkan hadits Rasulullah SAW, yang mengarahkan manusia 

menjadi orang yang bermanfaat bagi sesama manusia. 

Kesan bahwa sufi harus menjauhkan diri dari masyarakat (uzlah) dan sibuk 

dengan ibadahnya sendiri, seperti yang digambarkan oleh para pihak, bahwa untuk 

mengamalkan praktik kesufian hanyalah dengan penyendirian dengan tujuan 

menyatu dengan Tuhan, tampaknya merupakan hal yang kurang relevan dengan 

modernitas yang mengharuskan adanya hubungan antar pribadi dan kelompok 

manusia dalam membangun peradaban modern yang cirinya adalah pemanfaatan 

iptek dan pendayagunaan sumberdaya secara maksimal serta kemakmuran 

kehidupan. Untuk itu, diperlukan orientasi baru berupa penghadiran nilai-nilai Ilahi 

dalam perilaku keseharian manusia modern, sehingga peran agama yang 

menghendaki kesucian moral tetap terasa sangat perlu. Hal ini berarti, pengamalan 

ajaran agama tidak cukup jika hanya bersifat rasional dan formal tanpa kesadaran 

batiniyah yang mendalam, sehingga setiap muslim dapat merasakan nikmatnya 

beragama, yang di dalamnya terkandung kecintaan kepada Tuhan sekaligus 

kecintaan kepada sesama manusia dan sesama makhluk. 



 16 

Untuk itu, tasawuf di abad modern tidak lagi berorientasi murni kefanaan untuk 

menyatu dengan Tuhan, tetapi juga pemenuhan tanggung jawab manusia sebagai 

khalifah Tuhan yang harus memperbaiki dirinya dan sesama makhluk. Dengan kata 

lain, tasawuf tidak hanya memuat dimensi kefanaan yang bersifat teofani, tetapi juga 

berdimensi profan yang di dalamnya terdapat kepentingan sesama manusia yang 

mendunia. 

Dalam masyarakat Indonesia selama dua puluh tahun ini mengalami perubahan 

drastis yaitu, sufisme yang selama ini hanya dikenal oleh masyarakat pedesaan 

sekarang merambah dunia perkotaan sebagai aktifitas rutin mereka. Hal ini terjadi 

karena dua hal diantaranya; perpindahan penduduk desa yang mengamalkan tasawuf 

ke kota dan usaha penduduk kota yang bermasalah dengan motif mencari ketenangan 

ke desa. Menurut Jalaluddin Rahmat bahwa sufisme banyak diminati masyarakat 

kota karena bisa menjadi alternatif terhadap bentuk-bentuk keagamaan yang kaku. 

Sufisme masyarakat kota dipetakan menjadi dua model utama; sufisme 

kontemporer yang menekankan pada aktifitas sufi yang memudahkan siapapun 

masuk dan berkecimpung secara langsung dalam ritualnya, seperti yang sering 

dilakukan dalam pengajian eksekutif Paramadina, Tazkia Sejati, Pengajian Pesantren 

DO�5LID¶LH�*RQGDQJOHJL�0DODQJ�GDQ�GL�EHUEDJDL�NHORPSRN�ODLQQ\D��'DQ�\DQJ�NHGXD��

sufisme konvensional yang berbentuk tarekat seperti yang disebutkan di atas dan 

beberapa diantaranya mengharuskan dibaiat terlebih dahulu untuk diregister menjadi 

salah satu murid atau anggota, serta ada juga yang non tarekat seperti banyak dianut 

kalangan Muhammadiyah yang merujuk pada Buya Hamka dan Syaikh Khatib al 

Minangkabawi sebagai guru spiritual mereka. 

Tempat-tempat yang kerap dijadikan sebagai wahana melakukan tindak tarekat 

dinamakan Khanaqah yang dijadikan sarana rutinisasi amaliyah sufisme. Term yang 

sama digunakan di Mesir Tengah. Khanaqah dibentuk sebagai pusat budaya dan 

teologi dari para sufi (Lapidus, 1999: 258) 

Namun dalam kenyataannya, model tarekat lebih bisa diterima masyarakat 

menengah ke bawah ketimbang model non tarekat yang lebih banyak dipilih oleh 

kalangan masyarakat menengah ke atas karena tidak perlu harus diadakan berbagai 

riyadhoh sebagai sarana pembinaan mental. 



 17 

Disamping alasan diatas, juga karena ritualnya yang singkat dan instan. 

Pengembaraan tasawuf bagi masyarakat perkotaan diibaratkan orang yang 

mengalami sakit kemudian gundah dan berharap masalahnya segera berakhir. Ada 

beberapa komponen yang dirasa berat bagi mereka jika masuk dalam tarekat, 

diantaranya; adanya mursyid, murid, wirid, tata aturan dan tempat tertentu, sehingga 

berat bagi mereka untuk dipenuhi terutama aturan yang mengharuskan baiat setia 

kepada guru. Ritualnya juga tidak dimungkinkan pada wirid yang terlalu lama dan 

panjang serta mengharuskan berpuasa sekian lama. 

Demikianlah sisi-sisi lain dari tasawuf yang memberikan gambaran tentang 

eksistensinya di masyarakat dengan berbagai amal yang dilakukan dan bahkan 

menjadikan calon pengikutnya merasa berpikir ulang untuk mengikuti amalan yang 

mengharuskan masuk dalam tarekat yang sebagian mengharuskan baiat terlebih 

dahulu. 

 

Simpulan 

Dari pemaparan di atas, tampak jelas bahwa sebenarnya ajaran tasawuf tidak 

memberikan justifikasi tentang konsep zuhud untuk menjauhkan diri dari dunia 

dengan berbagai gemerlapnya, melainkan zuhud bermaksud merangkul dan 

menjadikan dunia sebagai sarana untuk menuju akhirat serta tetap hidup 

bermasyarakat sebagaimana mestinya. Ajaran tasawuf juga mengajarkan bahwa kita 

hidup di dunia memerlukan sarana dan sarana itu ada dalam kehidupan dunia yang 

tidak bisa ditinggalkan tetapi perilaku kita mencerminkan cahaya Ilahiyah. 

 

Daftar Pustaka 

Jumantoro, Totok, dan Samsul Munir Amin, 2005. Kamus Ilmu Tasawuf. Wonosobo: 

Amzah. 

 

Kurdi, Muhammad Amin, 1994. Tanwir al-4XOXE� IL�0X¶DPDODW� µ$OODP�DO-Ghuyub. 

Tt: Dar al-Fikr. 

 

Lapidus, Ira M, 1999. Sejarah Sosial Umat Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

 

Mulyati, Sri, 2007. Dakwah Tasawuf di Dunia Modern. Makalah disampaikan pada 

Pelatihan Muballigh Tasawuf  V di Jakarta 17 - 19 Agustus 2007. 

 



 18 

Siregar, Rivay, 2000. Tasawuf dari Sufisme Klasik ke Neo Klasik. Jakarta: Raja 

Grafindo Persada. 

 

Sviri, Sara, 2002. Demikianlah Kaum Sufi Berbicara. Bandung: Pustaka Hidayah. 

 

Syadzili, Ahmad Fawaid. Ensiklopedi al Quran. Jakarta: PT. Kharisma Ilmu, Jilid 4 

 

Syukur, Amin, 2000. Zuhud di Abad Modern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

 

Trimingham,  J Spencer, 1973. The Sufi Orders In Islam. London: Oxford University 

Press. 

 

Van Bruinesen, Martin, 1998. Tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia. Bandung: 

Mizan. 

 


