POTRET NILAI KESUFIAN DALAM KEHIDUPAN BERMASYARAKAT

Danial Hilmi
Fakultas Humbud UIN Maliki Malang, J1. Gajayana No.50 Malang
Email: danialhilmi @gmail.com

Abstract

The value of Sufism has appeared since the time of Prophet Muhammad SAW,
so it is not difficult to trace when the seeds of Sufism began to emerge. In fact, the
adherents of Sufism are regarded as the ancient society that is antipathy to the
modernization and staying away from the life of the world. In fact, this assumption is
wrong and far from the values of the truth of Sufism, because the actual teachings of
Sufism in the community is to contribute the development of the society into a better
society.

Keywords: Value if Sufism, Life, Society

Abstraksi

Nilai-nilai sufisme telah ada sejak masa Nabi Muhammad SAW, oleh karena
itu tidak begitu sulit untuk mendapatkan informasi tentang jejak kemunculannya.
Berdasarkan asumsi masyarakat, para penganut sufisme dianggap sebagai
masyarakat kuno yang antipati terhadap modernisasi dan menjauhi kehidupan
duniawi. Sebenarnya, asumsi tersebut adalah salah dan jauh dari nilai-nilai kebenaran
sufisme, karena pada dasarnya pengajaran kesufian dalam masyarakat bertujuan
memberikan kontribusi terhadap perkembangan masyarakat yang lebih baik.

Kata kunci : Nilai kesufian, kehidupan masyarakat.

Pendahuluan

Dalam kehidupan bermasyarakat, tidak bisa dilepaskan dengan etika dan norma
yang selalu menghiasi setiap langkah manusia sebagai makhluk sosial. Manusia
sepanjang perjalanan sejarah memerankan sosok yang haus akan pengetahuan,
sebagaimana dalam pencarian Tuhan sebagai Dzat yang menciptakan dan
membimbing manusia menjadi ciptaan yang tidak ternilai.

Dengan didorong oleh keingintahuan kepada Tuhannya, sehingga manusia
selalu mencari kemanakah arah hidup ini, dan apa yang harus dilakukan untuk dapat
mendekatkan diri dengan Tuhannya. Dunia pencarian Tuhan menawarkan intuitif
yang sering dicari manusia yang berada dalam keputusan rasionalitas dan intelektual.

Pada saat rasionalitas tidak dapat menemukan jawaban, pada saat itu pula manusia



merasakan gersang dan berupaya menggerakkan intuisinya sebagai alternatif dalam
menemukan jawaban.

Tasawuf mempunyai warna tersendiri dengan kondisi pelaku dan waktu yang
melingkupinya. Memang terkadang sulit merasionalkan tasawuf dengan rasionalitas.
Karena sebagian diantaranya adalah pengetahuan yang tidak dapat dibuktikan oleh
pengetahuan rasionalitas yang begitu deskriptif dan definitif. Ia adalah pengetahuan
subjektif yang masing-masing orang berbeda persepsi, satu titik yang bertolak
belakang dengan objektifitas yang jadi ukuran utama kebenaran dalam rasio. Apapun
definisinya tidak akan pernah bisa mengungkapkan hal yang sebenarnya. Layaknya
definisi mawar tidak akan pernah bisa merasakan keindahan mawar itu sendiri. Jadi
wajar jika dalam perjalanannya ia tetap menjadi ulasan sepanjang waktu, perdebatan
para pakar, menghasilkan banyak sarjana, bukan saja dalam dunia Islam tapi juga
dalam dunia orientalisme.

Pengalaman ghaib didapat melalui suluk, maka seorang pengembara harus
mencapai puncak ma rifat Allah yang mana merupakan tujuan akhir dan sekaligus
merupakan tingkat kebahagiaan paripurna yang mungkin dicapai manusia di dunia
ini (Siregar, 2000:40)

Bagaimanapun model tasawufnya secara umum semua penganutnya yakin
bahwa apa yang dilakukan adalah memang dituntutkan oleh Rasulullan. Dalam
tulisan ini akan dibahas bagaimana perkembangan tasawuf sehingga memiliki
semangat dan gairah yang tinggi dalam upaya mempertahankan kedaulatan bangsa
dan ikut andil dalam kehidupan modernitas tanpa ketinggalan dengan segala pernak-

pernik kehidupan dunia.

Potret Perkembangan A jaran Tasawuf

Masuknya Agama Islam ke Indonesia membawa sebuah pemikiran bahwa
tersebarnya Islam bukan karena misi tertentu juga bukan karena sebuah penjajahan
yang membawa kepada kesengsaraan, tetapi Agama Islam membawa kedamaian dan
keselamatan bagi penganutnya serta orang-orang di sekelilingnya. Jika merunut pada
berbagai negara tentunya memiliki motif yang berbeda dengan negara Indonesia,

kalau di negara Eropa sistem penyebarannya melalui ekspansi dan dakwah, di



beberapa negara Asia dilakukan dakwah secara terang-terangan, sementara di
Indonesia tidak tampak melainkan melalui jalur perdagangan.

Penyebaran Agama Islam di Indonesia pada umumnya berawal dari para
saudagar yang melakukan kegiatan perniagaan serta membawa pesan dakwah Islam.
Hubungan dagang memang sudah terjalin antara India dan Cina, sehingga bermula
dari para saudagar dari Gujarat yang telah mendapatkan Islam melalui jalur Laut
Merah dan Selat Malaka, sehingga dengan cara melakukan transaksi jual beli yang
pada saat itu pulalah diselipkan ajaran agama Islam yang membawa rahmat bagi
seluruh alam.

Pernah ada ahli sejarah Islam yang mengatakan bahwa pada periode
pemerintahan Yazid bin Mua’wiyah didapati sekelompok keluarga Arab di Pesisir
barat pulau Sumatera. Namun pada kisaran abad ke-3 dan ke-4 Hijriyah di zaman
keemasan Daulah Bani Abbasiyah di Baghdad terdapat banyak kalangan pelajar dan
pengembara yang tinggal disana.

Setelah Indonesia jatuh ke tangan Belanda, mereka menetapkan secara
langsung bahwa Islam masuk ke Indonesia pada abad ke-13 M, karena waktu itu
berdiri kerajaan Islam di Samudera Pasai. Hal ini bisa dimaklumi karena sudah
menjadi kebiasaan bahwa memulai sejarah itu diawali dengan berdirinya suatu
kerajaan. Sementara pada abad ke-14 dan ke-15 juga berdiri Kerajaan Malaka di
Semenanjung Tanah Melayu, demikian juga Kerajaan Islam di Maluku dan Ternate.

Dengan didorong rasa dengki yang sangat dalam diantara kerajaan Kristen dan
pasca runtuhnya Kerajaan Islam di Andalusia, maka bangsa Portugis menyerang
Malaka sehingga dikuasai. Sementara di akhir abad ini datanglah pasukan Belanda
yang memasuki wilayah Banten di bagian Barat Pulau Jawa. Dengan demikian
mereka secara bertubi-tubi dengan berbagai cara baik melalui kekerasan maupun
tipuan menyerang sekaligus memanfaatkan penyebaran Kristen dan hasil alam yang
melimpah.

Dengan mengerahkan segala daya dan upaya serta tipu muslihat, maka para
penjajah yang membawa misi menyebarkan agama Kristen berusaha menghapus
pengaruh Islam yang menjadi latar belakang kekuatan bangsa Indonesia dengan

berbagai senjata dan strategi untuk mengikis habis kekuatan Islam. Selama 350 tahun



usaha pemusnahan tidak kunjung membawa hasil karena atas lindungan Allah, maka
cahaya Islam tidak bisa dikikis dari bumi Indonesia.

Masuknya Portugis ke Indonesia membawa kesegaran datangnya penjajah lain
seperti Belanda, Perancis, Inggris, dan Spanyol ke wilayah Indonesia dan sekitarnya
karena wilayah ini mulai berkembang ajaran Islam yang semakin kuat. Selama 4
abad penduduk Indonesia berjuang mempertahankan ajaran Islam agar tidak lekang
oleh waktu dan ditaklukan seiring datangnya penjajah ke negeri ini.

Mereka datang ke negeri ini bermaksud mengambil dengan paksa agar
berkuasa dan mendudukinya, mulai menguasai kekuasaan sampai kekayaan alam
yang subur untuk dapat hidup bertahan dan berkuasa di Indonesia, tetapi mereka
tidak sanggup mengambil satu hal, yaitu Iman dan kepercayaan masyarakat terhadap
agama Islam.

Pasca jatuhnya perang global antara Islam dengan kaum Nasrani di Barat yang
dinamakan Perang Salib, kerajaan Islam yang berada di kekuasaan Bani Abbasiyah
yang berpusat di Baghdad runtuh dan dikuasai pasukan Mongol dan Tartar, pada saat
itu kaum muslimin juga merasakan pengalaman pahit dimana kekuasaan di Spanyol
juga direbut, sehingga cahaya Islam nyaris lenyap di hampir seluruh Dunia Islam.
Demikian juga yang dialami oleh masyarakat Islam di Indonesia yang mengalami hal
yang sama yaitu penjajahan yang bertubi-tubi oleh negara-negara barat yang secara
sporadis menghantam negeri ini.

Masyarakat Indonesia kala itu benar-benar mendapatkan ujian yang hebat,
sementara negeri ini jauh dari pusat peradaban dan kegiatan Islam di Dunia Islam,
padahal dunia Islam sebagai pusat juga jatuh ke tangan negeri non muslim, sehingga
masyarakat Indonesia mengalami kejumudan berpikir untuk mendapatkan petunjuk
dari pusat dunia Islam. Pada saat itu, banyak masyarakat kita membawa ajaran
tasawuf yang lebih menekankan pada ajaran pasrah atas apa yang telah
dianugerahkan Allah pada mereka. Hal ini tentunya menghambat perjuangan
masyarakat yang ingin segera bebas dari belenggu penjajahan, sementara negara-
negara penjajah akan terus memborbardir sebelum keyakinan masyarakat hilang dari
hati mereka.

Semakin gencarnya agresi yang disarangkan pada rakyat Indonesia, membuat

masyarakat tidak tinggal diam sehingga terjadilah pemberontakan untuk mengusir



penjajah dari tanah air ini. Mulai dari Pangeran Diponegoro di wilayah Jawa sampai
Tuanku Imam Bonjol di Sumatera Barat yang berlatar belakang penganut Tarekat
dalam tasawuf ikut berpartisipasi mempertahankan kemerdekaan Indonesia dari
cengkeraman kaum agresor.

Begitu totalnya perjuangan rakyat Indonesia, seiring jumlah musuh yang lebih
banyak dan dilengkapi senjata yang lebih lengkap maka segala perlawanan yang
dilakukan seakan sirna dan mudah dipatahkan karena senjata yang dipergunakan juga
sederhana, sehingga begitu banyak rakyat yang mati baik di medan pertempuran
maupun mati di tempat pengasingan seperti yang dialami oleh Sultan Hasanuddin
dan pahlawan yang lainnya.

Kematian demi kematian yang terus melanda bumi Indonesia tidak
mematahkan semangat rakyat untuk terus berjuang dan mempertahankan
kemerdekaan Indonesia dari para penjajah. Mereka rela mati sampai titik darah
penghabisan dengan iming-iming hidup mulia atau mati syahid, sehingga slogan ini
begitu melekat pada rakyat demi terwujudnya martabat bangsa Indonesia.

Pada saat itu juga berangkatlah beberapa putra Indonesia ke Makkah al
Mukarramah untuk menunaikan ibadah haji serta menimba ilmu agama Islam disana.
Diantara mereka terdapat Syaikh Nawawi Banten, Syaikh Ahmad Khatib al
Minangkabawi dan lain sebagainya. Mereka mempelajari berbagai bidang ilmu
agama Islam seperti Tafsir, Hadits, Figh, Ushul Figh dan lain-lain. Sebagian diantara
mereka pulang ke tanah air tetapi tidak membawa konsep baru untuk pembaruan,
karena Makkah saat itu dinaungi suasana taqlid kepada Ulama-ulama terdahulu.
Guru-guru mereka mengajarkan bahwa pintu ijtihad tertutup untuk selama-lamanya,
sebab permasalahan zaman ulama terdahulu tidak meninggalkan perkara baru yang
perlu diperbincangkan. Namun sebagian mereka tidak mau pulang ke tanah air
karena tidak tahan melihat penjajahan yang menimpa negerinya sehingga memilih
menetap di Makkah sampai wafat di sana.

Ajaran Islam yang dipelajari membawa pengaruh terhadap kehidupan
masyarakat, hal ini tampak dalam sikap pantang menyerah membela negara yang
merupakan bagian dari Iman. Ajaran tasawuf di Indonesia memiliki motif yang
berbeda dan terbilang sebagiannya bernuansa ala Indonesia. Seperti halnya ajaran

Sunan Kalijogo yang mengakomodasi budaya Jawa dalam berdakwabh.



Dunia sufi tidak asing di segala penjuru dunia, mereka dapat hidup
berdampingan sesuai dengan karakteristik mereka dengan tetap menjaga keutuhan
mugqarabah mereka kepada Sang Khalik. Dalam banyak realita menunjukkan bahwa
para kaum sufilah yang mengantarkan perjuangan kemerdekaan dan
mempertahankan kedaulatan suatu negara.

Penganut sufi merupakan kalangan elit yang sering memimpin berbagai
gerakan pembaharuan dan melakukan perlawanan terhadap penindasan dan
hegemoni penjajah. Mereka banyak terlibat dalam gerakan politik sebagaimana pada
kebangkitan Maroko dan Aljazair dalam melawan Perancis, serta pembangunan
kembali masyarakat dan pemerintahan Islam di Libya yang sebagian dilakukan oleh
penganut tarekat Sanusi.

Seorang penganut tarekat Qadiriyah Syaikh Utsman di Nigeria memimpin jihad
melawan para penguasa Habe yang tidak berhasil memerintah berdasarkan syari’at
Islam serta memberlakukan pembebanan pajak yang manipulatif, melakukan
kejahatan korupsi, menindas rakyat dan tidak berhasil menjaga martabat Islam pada
masyarakat. Lebih dari itu, kaum penganut tarekat Nagsabandiyah dan Syah
Waliyullah menentang kekuasaan kolonial Inggris di India sehingga tidak ada celah
bagi penjajah untuk leluasa melakukan serangkaian agresi di negara mereka.

Contoh di atas hanyalah sebagian dari banyak reaksi yang ditunjukkan mereka,
penentangan pada usaha kolonial dalam penjungkiran pemerintahan Islam serta
mereka memiliki tekad menghidupkan kembali dan mempertahankan Islam yang
murni. Para penganut sufi sering membentuk kelompok-kelompok sosial yang kuat
dan mempunyai banyak pengikut di berbagai belahan dunia. Yang menjadi sebab
kenapa hubungan tetap kuat antara mereka adalah karena realitas bahwa selama abad
ke-19 rakyat tidak aktif dan kendali atas kepemilikan tanah bersama dengan
pengaruh tradisi kultural yang telah lama mapan dapat memainkan peran yang
penting dalam menjaga stabilitas masyarakat. Namun pada abad ke-20 kondisi ini
semakin berubah dengan cepat dan radikal dengan kesadaran yang mulai pudar dan
kekuatan masyarakat semakin renggang.

Ancaman yang keras dari para sekutu untuk menjajah yang dilakukan oleh
Barat menjadi sempurna menjelang akhir perang dunia pertama. Kehadiran para

penguasa sekuler yang ditunjuk Barat menentukan arah suasana yang memilukan.



Pengaruh agama pada segala bidang yang semula berjalan secara kuat menjadi rapuh
dijadikan nomor dua karena terjadinya erosi yang sangat cepat dalam nilai-nilai dan
gaya hidup masa lalu serta tradisional ditambah kenyataan bahwa mengikuti jalan
Islam dianggap berbahaya, hal inilah yang menjadikan masyarakat memutar haluan
demi untuk mendapatkan jaminan keamanan pada masa itu. Berbeda dengan yang
terjadi di negara-negara Barat yang lebih aman karena menjadi negara penjajah yang
penduduknya berjalan tertib sehingga perjalanan spiritualnya mulai tumbuh dan
berorientasi mencari pengetahuan yang diperoleh dari negara jajahan.

Fenomena menunjukkan bahwa dunia Barat berusaha terlibat dalam gerakan-
gerakan agama adalah benar adanya, sebagaimana yang dilakukan melalui gerakan
Bahai dan Subud maupun cabang Budhisme, Hinduisme dan agama-agama baru atau
kegiatan yang menghidupkan kembali ajaran-ajaran yang telah lalu sehingga
menunjukkan kehausan dan berminat akan penguasaan spiritual.

Konsep yang ditawarkan oleh struktur agama-agama timur menjadi magnet
untuk terus digali para orientalis dalam menggali dimensi yang termaktub sebagai
lengkah memperbesar minat spiritual dan pencarian pengalaman mistik di Barat,
melalui tulisan dan terjemahan atas karya asli tentang tradisi, kesenian, kultur dan
falsafah. Gerakan spiritual yang sempat dikaji dan menjadi perhatian adalah dunia
tasawuf dan kekuatan yang muncul di dalamnya.

Munculnya perhatian terhadap tasawuf bersamaan dengan datangnya banyak
guru India dan ahli kebatinan Budha. Di Eropa dan Amerika Utara mulai
bermunculan sekumpulan masyarakat dan gerakan sufi pada pertengahan abad ke-20,
sebagian diantara mereka adalah para pengembara sufi yang sebenarnya. Dari waktu
ke waktu informasi tentang tasawuf dan Islam semakin komplit di Barat. Terjadinya
krisis minyak di sejumlah negara Timur Tengah juga turut membantu dalam
meningkatkan hubungan dengan negara tersebut dan bahasa Arab sebagai perantara
membawa informasi tentang Islam.

Pada tahun 1979 pecahlah Revolusi Islam Iran yang mengakibatkan bangkitnya
perhatian dunia kepada tradisi Islam. Tidak bisa dipungkiri bahwa tempat tinggal
Imam Khomeini dan tempat yang biasa dipakai menyambut para tamu di utara
Teheran adalah masjid dan tempat suci sufi. Pada dasarnya Imam Khomeini

berorientasi pada ilmu tasawuf dan gnosil, pada beberapa tahun permulaan di sekolah



di Qum beserta tulisannya terutama makna batin dari bangun malam, shalat malam
dan kebangunan diri dari tidur lelap dengan dorongan batin yang kuat.

Sejak zaman dahulu tidak dapat diklaim bahwa kualitas spiritual dapat dilihat
dari kondisi lahiriah individu seseorang. Imam Ali hanya melibatkan dirinya pada
peperangan selama bertahun-tahun sebagai pemimpin umat Islam. Kesederhanaan
lahiriah kadang menipu masyarakat dari anggapan sebagai insan yang memiliki
spiritual yang kuat.

Ajaran spiritual yang diamalkan kerap merujuk pada Rasulullah Saw, sehingga
para syaikh berusaha mendapatkan amalan yang murni melalui silsilah yang
datangnya dari Nabi. Menurut (Trimingham 1973:186), silsilah adalah mata rantai
spiritual dalam tarigat yang bersambung kepada Nabi Muhammad Saw hingga
syaikh yang sekarang.

Jika merujuk pada masa lalu tentang kondisi tasawuf di Barat, dapat diamati
dan disimpulkan bahwa banyak kalangan menerima tasawuf karena dapat mengambil
manfaat dari beberapa disiplin, doktrin, praktik atau pengalaman. Fraksi-fraksi
gerakan yang mengikuti sekian banyak gagasan yang diambil dari tasawuf terpecah-
pecah karena jalan hidup mereka tidak sejalan dengan garis syariat, sehingga tidak
mendapatkan perlindungan dan jaminan keselamatan batin. Pada beberapa abad lalu
tampaknya kebanyakan gerakan sufi di Barat semakin menguat karena berpegang
pada amal-amal lahiriah atau sebaliknya merosot karena tidak menjalankannya
secara kontinyu dan stabil.

Merujuk berkembangnya aliran tasawuf di Indonesia, maka tidak bisa
dilepaskan dengan peran serta para penuntut ilmu atau pelajar yang belajar di negara
Timur Tengah. Khususnya negara Arab Saudi yang ikut mengantarkan kemurnian
Islam dari gerakan tajdid (pembaruan) yang dipelopori oleh Syaikh Muhammad bin
Abdul Wahab. Sebagaimana yang disebutkan dalam banyak literatur bahwa pelopor
berkembangnya aliran tasawuf di Indonesia diantaranya: Nuruddin ar Raniri, Abdur
Rouf as Sinkili, Muhammad Yusuf al Makassari dan sebagainya.

Situasi belajar di kota Makkah inilah sehingga mereka melakukan interaksi
keilmuan dengan para syuyukh dari berbagai negara yang tinggal disana. Diantara
para syuyukh tersebut yaitu: Ahmad al Quraisy, Ibrohim al Kuroni dan Muhammad

al Barzanji.



Setelah belajar sekian lama, maka Abdur Rouf as Sinkili diangkat menjadi
Khalifah Tarekat Syatariyah oleh Muhammad al Quraisy. Dia kembali ke Aceh
setelah gurunya meninggal. Di tanah Aceh, as Sinkili cukup terpandang oleh
penduduk bahkan menjadi uswah bagi masyarakat, dengan berlandaskan keyakinan
yang telah diberikan kepadanya serta kegigihan murid-muridnya, maka dengan
mudah mengembangkan ajaran Tarekat sufiyahnya sehingga tersebar ke tanah
Minangkabau. Salah satu muridnya yang telah berhasil menyebarkan ajarannya
adalah Burhanuddin.

Kuburan Burhanuddin dijadikan pusat ziarah setelah meninggalnya, namun
para peziarah banyak melakukan praktek-praktek dan ritual peribadatan yang aneh.
Munculnya aliran yang aneh ini mengakibatkan pertentangan yang tajam terutama
ketika datangnya orang Arab Saudi yang sudah terindikasi aliran pembaharuan yang
dibawa Syaikh Muhammad bin Abdul Wahab. Konflik ini terus berlanjut sehingga
terjadinya perang Padri. Inilah faham yang dibawa oleh as Sinkili yang berkembang
di Minangkabau dengan ciri khas religiusnya. Demikian juga makam as Sinkili
menjadi tempat ziarah dan banyak yang mengunjunginya.

Adapun Muhammad Yusuf al Makassari bertemu dengan gurunya yaitu:
Syeikh Abu Barakat Ayyub bin Ahmad bin Ayyub al Kholwati al Khurosy as Syami
ad-Dimasqi, kemudian diberi amanah untuk menjadi khalifah aliran Tarekat
Khalwatiyah dan diberi gelar Taj al Kholwati. Setelah kembali ke Aceh ia
mengembangkan faham Khalwatiyah di sana.

Sementara Nuruddin Muhammad bin Ali bin Muhammad ar Raniri beranjak ke
daerah Aceh pada masa kekuasaan Sultan Iskandar Muda. Syamsudin as Sumatrani
adalah seorang mufti kerajaan yang ditunjuk pada masa itu, ia termasuk putra
kelahiran Aceh yang diberi gelar Ulama dan menganut faham Sufi Wujudiyah.
Kedudukan yang strategis itulah yang kemudian dimanfaatkannya untuk
mengembangkan fahamnya. Syamsuddin bekerjasama dengan Hamzah Fansuri
seorang ulama yang banyak mengungkapkan pemahamannya dengan melalui prosa.

Di samping tokoh-tokoh di atas, masih ada lagi tokoh yang sebelumnya
melakukan studi di Timur Tengah serta pulang ke tanah air dan menyebarkan ajaran
tasawuf diantaranya: Abdus Shomad al Palimbani dan Muhammad Arsyad al Banjari

(mampu merombak wajah kerajaan Banjar di Kalimantan Selatan, bahkan beberapa



karyanya banyak dikaji di berbagai wilayah Indonesia dan Asia Tenggara
diantaranya Sabil al Muhtadin yang diabadikan sebagai nama masjid besar di kota
Banjarmasin).

Dua tokoh di atas beserta sahabatnya (Abdul Wahab dan Abdurrahman)
merupakan penganut tarekat yang berguru kepada Syaikh Muhammad as Saman.
Disamping nama-nama di atas, juga ada yang lainnya seperti: Nawawi al Bantani,
Ahmad Khotib as Sambasi, Abdul Karim al Bantani, Ahmad Rifa’i Kalisasak, Junaid
al Batawi, Ahmad Nahrowi al Banyumasi, Muhammad Mahfudz at Termasi, Hasan
Mustofa al Garuti dan lain sebagainya.

Namun tidak semua orang yang pulang dari studi di Timur Tengah membawa
ajaran baru dan masuk dalam faham tasawuf, salah satu yang tidak masuk ke
dalamnya yaitu Ahmad bin Khotib bin Abdul Latif al Minangkabawi. Ia merupakan
tokoh yang tidak terpengaruh dengan dunia tarekat manapun dan memfatwakan
kepada umat untuk kembali pada ajaran Islam yang benar berdasarkan al Quran dan
al Hadits dan menghindarkan diri dari perbuatan syirik serta mengharamkan
penghadiran guru ketika beribadah sebagaimana yang banyak dilakukan oleh
penganut tarekat Nagsabandiyah.

Di negara Indonesia dewasa ini dikenal dua macam kelompok tarekat yang
berkembang, yaitu tarekat Mu’tabarah dan tarekat Ghairu Mu’tabarah. Adapun
tarekat yang diklaim sebagai tarekat Mu’tabarah diantara: Qodiriyah,
Nagsabandiyah, Tijaniyah, Syathariyah, Syadziliyah, Khalidiyah, Samaniyah,
Alawiyah dan lain-lain seperti yang saat ini digagas oleh kalangan NU yaitu tarekat
Nahdhiyah. Adapun yang paling banyak pengikutnya adalah tarekat Qodiriyah-
Nagsabandiyah.

Perkembangan tarekat Qodiriyah-Nagsabandiyah cukup meluas terutama di
daerah Jawa Barat yang tepatnya di pesantren Suryalaya Tasikmalaya. Berdasar
silsilah yang beredar bahwa keberadaan tarekat Qodiriyah-Nagsabandiyah di
pesantren ini berasal dari Mursyid Ahmad Khatib as Sambas. la memiliki tiga orang
murid yang bernama Syaikh Abdul Karim al Bantani, Syeikh Khalil Bangkalan dan
Syeikh Thalhah dari Cirebon. Dari Syeikh Thalhah inilah Abah Sepuh (ayah dari
pengasuh pesantren Suryalaya Abah Anom atau kyai Shahibul Wafa’ Tajul Arifin)

10



menerima estafet Tarekat Qodiriyah-Nagsabandiyah dan diturunkan kepada
putranya.

Adakalanya untuk masuk pada suatu tariqat, diharuskan melalui bagian dari
upacara yang mana sang murid menyatakan sumpah setia kepada syaikhnya, setelah
itu murid diperbolehkan turut serta dalam ritual-ritual bersama dalam tariqat itu
(Bruinesen, 1998). Bahkan sudah lazim bahwa, seorang murid ikut serta menyebut
syaikhnya dalam rangka merealisasikan kesetiaan kepadanya.

Hal ini kerap dilakukan karena didasarkan asumsi bahwa hati sang guru itu
ibarat sebuah pancuran yang melimpah dari lautan yang luas ke dalam hati murid
yang murabit. Untuk menyauk berkah darinya, karena sang guru adalah mediator
untuk sampai kepada Tuhan (Kurdi, 1994: 444).

Tuntunan al Ghazali dalam lhya’ Ulum al Din dan Bidayah al Hidayah
diterjemahkan oleh para pengikut di sekitarnya dengan kelahiran amaliah-amaliah
yang memerlukan panduan guru (syaikh). Jalan tasawuf biasanya diikuti dalam
konteks kelompok. Kelompok para salikin (pencari Tuhan) yang mengitari Syaikh-
nya, hal ini biasa disebut sebagai halagah (lingkaran). Para anggota halagah
berhubungan erat sebagai sesama musafir di jalan menuju Tuhan. Pada akhirnya
lingkaran-lingkaran awal ini bergabung membentuk tarekat (Sviri, 2002: 207)

Masih banyak lagi ragam tarekat selain disebutkan di atas yang berkembang di
Indonesia dan pada hakekatnya penganut tarekat juga memiliki gairah yang kuat
untuk menjaga kemerdekaan bangsa ini. Di Jawa Barat berkembang tarekat Idrisiyah,
Qodiriyah-Idrisiyah, Syathariyah, Syathariyah-Muhammadiyah, tarekat Lahir Bathin
dan tarekat Tijaniyah (pusat penyebarannya di Cirebon, sementara di Sumatera

Selatan berkembang menjadi Tarekat Shalawat).

Mengamati Dunia Tasawuf di Era Modern

Dunia tasawuf semakin merambah ke berbagai bidang baik di pedesaan sampai
di perkotaan, banyak kalangan ikut berkecimpung sekalipun dari kalangan menengah
ke atas. Mereka masuk ke dunia tersebut karena demi mendapatkan ketenangan batin
dan menyelaraskan kehidupan yang penuh dengan dekadensi moral yang tiada

batasnya.

11



Kecenderungan terhadap spiritualitas Islam, baik yang terikat secara formal
dalam konteks tarekat misalnya, maupun yang non formal, masih akan terus
berlangsung, baik di daerah pedesaan maupun perkotaan, baik oleh rakyat biasa
ataupun oleh pejabat dan petinggi negara. Apalagi ketika masyarakat sudah mulai
merasa jenuh dengan kehidupan hedonistis di satu sisi, ataupun kehampaan dan
kegersangan hati dari ketergantungan kepada yang transenden menjadikan keperluan
terhadap dunia spiritual menjadi semakin kuat (Mulyati, 2007).

Krisis moral yang dialami oleh masyarakat kota terjadi karena tuntutan
modernisasi yang mengharuskan setiap pribadi lebih mementingkan individu
ketimbang orang lain sekalipun harus memakan sendiri kawannya, sehingga kondisi
ini akan mengakibatkan perilaku yang kelewat batas serta jauh dari nilai-nilai
persaudaraan dan kekeluargaan yang seharusnya dimiliki oleh setiap manusia sebagai
makhluk sosial.

Ciri khas modernisasi dan manusia modern adalah tingkat berfikir, iptek dan
sikapnya terhadap penggunaan waktu dan penghargaan terhadap karya manusia
(Jumantoro 2005: xii)

Atho’ Muzhar mengemukakan bahwa masyarakat modern ditandai oleh 5 hal
(Jumantoro: 2005)

1. Berkembangnya mass culture.
Tumbuhnya sikap menghargai kebebasan.
Tumbuhnya berpikir rasional.

Tumbuhnya sikap materialistis.

A

Meningkatnya laju Urbanisasi seperti yang dikemukakan juga oleh Amin
Syukur (2000:177)
Ada beberapa efek negatif yang ditimbulkan oleh transformasi nilai budaya
modern, yaitu:
1. Tiada lagi perasaan malu untuk berbuat maksiat.
2. Kontrol masyarakat yang lemah.
3. Arus budaya barat yang kian kencang.
4. Media informasi yang tidak lagi mendidik.
Pada saat dunia tasawuf dihadapkan pada era modernitas, maka benang merah

yang paling nyata adalah anggapan bahwa tasawuf dan masyarakat modern

12



merupakan dua aspek yang berbeda bahkan salah berlawanan antara satu dengan
yang lain. Nilai-nilai tasawuf kadang kala dianggap bagai mata pisau yang tidak akan
pernah bertemu dengan nilai-nilai hidup masyarakat modern. Ajaran yang berbentuk
konsep magamat dan ahwal diklaim sebagai aspek doktrin yang merepresentasikan
kehidupan yang tradisional dan sederhana, antipati pada dunia, pasrah dan rendah
hati yang hanya cocok diaplikasikan pada kehidupan tradisional.

Melalui pemaparan di atas, maka memang tasawuf tidak dapat diterapkan pada
dunia modern, sebab modern lebih banyak diselingi dunia kemewahan, pemujaan
materi, persaingan individu beserta intrik dan tipu daya, keserakahan, cinta dunia,
keangkuhan, kekerasan dan sebagainya.

Yang lebih memprihatinkan adalah adanya anggapan seperti ini bukan hanya
datang dari kalangan modernis, tapi juga banyak kalangan tradisional mengatakan
demikian. Pandangan seperti ini harus dikaji ulang untuk mendapatkan pengetahuan
tentang tasawuf dan sufisme yang sebenarnya sehingga tidak ada kesan bahwa
tasawuf hanyalah diperuntukkan bagi orang yang kuno dan anti peradaban mutakhir.

Pada dasarnya tudingan mengenai sufisme mengabaikan kehidupan duniawi
tidak dapat dibenarkan karena sebenarnya sufisme adalah mementingkan
keseimbangan antara jasmani dan rohani, spiritual dan materiil sehingga terjadi
hubungan yang positif antara vertikal (habl min Allah) dan horizontal (habl min al
nas).

Secara umum memang tidak bisa dipungkiri bahwa kecintaan manusia pada
dunia, mengejar serta larut dalam kenikmatan dan kesenangannya, biasanya
dipengaruhi beragam faktor. Faktor terpenting adalah raibnya keimanan pada
kehidupan akhirat.

Agama Islam tidak menyeru untuk menghindar dari kehidupan dunia, bahkan
mengajak untuk mencari anugerah hidup di dunia dan menjadikannya sebagai sarana
merengkuh akhirat. Pengembangan spiritual hanya bisa dipenuhi melalui hidup yang
shaleh di tengah-tengah gemerlapnya dunia tanpa harus menghindar. Bahkan Allah
di dalam al Quran menyuruh manusia mencari kebaikan di dunia juga di akhirat, ini
tidak bisa dicapai tanpa ikut terlibat di dunia dan keterlibatan tersebut dijadikan
sarana menuju akhirat. Namun ajaran Islam mengarahkan untuk makan dan minum

tetapi tidak boleh berlebihan melebihi yang seharusnya.

13



Arahan di atas menjadi landasan untuk hidup sederhana dan tidak saling
menjegal kawan serta berupaya menumpuk harta untuk kelanggengan hidup di dunia.
Dari sini dapat ditunjukkan bahwa para sufi tidak boleh menjauhi kehidupan dunia
bahkan mereka harus memberikan sumbangan yang besar bagi kehidupan sosial
masyarakat. Dalam bidang pendidikan zaman Khawajah Nizam al Mulk Dinasti
Saljuk berpartisipasi langsung membangun universitas-universitas atau madrasah
dimana mereka adalah para pengembara atau sufi.

Di bidang politik dan militer juga tidak kalah penting, tarekat-tarekat sufi
berperan menjadi kekuatan politik, di berbagai Negara Islam, karena dalam Hadits
Nabi Saw diwajibkan untuk cinta tanah air dan mempertahankannya. Tarekat Safawi
misalnya berubah dari gerakan spirituil semata menjadi gerakan politik dan militer
yang akhirnya berhasil mendirikan kerajaan Safawi di Persia. Hal yang sama
misalnya peran para sufi dalam menumpas penjajah kolonial di Indonesia, sehingga
semangat sufisme mempunyai sumbangan besar bagi pencapaian kemerdekaan
negara Indonesia ini.

Konsep di atas tentunya menepis anggapan bahwa tasawuf anti dunia dan untuk
mengamalkan ajaran tasawuf harus ikut andil dalam kehidupan masyarakat yang
mendambakan kedamaian hidup, sehingga bisa dibayangkan jika setiap manusia mau
untuk mengamalkan nilai tasawuf tentunya dunia akan aman dan bebas dari
keserakahan dan kejahatan.

Mengikuti ajaran tasawuf memang beralasan untuk merespon kemiskinan
spiritual masyarakat modern di tengah gemerlapnya dunia terutama di Barat. Hal
tersebut cukup beralasan, karena tasawuf mengajarkan hal-hal yang rasional dan
sekaligus supra rasional yang tidak bisa dijangkau dengan rasio biasa. Pemahaman
terhadap ajaran agama secara rasional disertai aplikasi secara formal tidak cukup
menjamin kesetiaan kepada agama, karena ketika orang tersebut mengalami
gangguan dalam hidupnya maka dia akan mempertanyakan ibadah yang telah
dilaksanakan dengan tekun. Dengan demikian pemahaman tentang tasawuf akan
mengantarkan pada kenikmatan batin dan sekaligus membuat penganutnya lebih
setia terhadap agama serta mengangkat motivasi yang tak terhingga.

Nilai tasawuf zaman sekarang telah dikemas sedemikian rupa dengan

mengintegrasikan filsafat, pemikiran, ilmu pengetahuan dan disiplin kerohanian

14



tertentu berdasarkan ajaran Islam. Kandungan yang digali dari al Quran dan al Hadist
serta dari pengalaman keagamaan telah dikembangkan oleh para sufi.

Pelaksanaan nilai tasawuf di zaman modern hendaknya diposisikan secara
porposional, dalam arti tidak menutup kemungkinan adanya salik atau pengembara
sufi yang mengaplikasikan sufistik melalui magam-maqam mulai dari awal sampai
puncaknya sehingga ia akan menjauhi hidup yang dipenuhi materi keduniaan, akan
tetapi orientasi kesufian hendaknya diarahkan dapat berkembang seiring dengan
lajunya arus modernisasi.

Yang perlu mendapat perhatian adalah bagaimana mengamalkan nilai spiritual
maqamat dan ahwal di tengah arus modernitas. Pengertian zuhud tidak selalu
diartikan menyendiri dari perkumpulan masyarakat untuk menyatu dengan
Tuhannya, tetapi penyucian dimaksud tetap ikut terlibat dalam dinamika dunia
modern.

Ajaran tasawuf di zaman modern menjadikan orang yang mampu
menghadirkan ke dalam dirinya nilai-nilai Ilahiyah yang memancar dalam perilaku
sehari-hari yang baik dan menyinari kehidupan sesama manusia dengan amal shaleh.
Hal ini tentunya berdasarkan hadits Rasulullah SAW, yang mengarahkan manusia
menjadi orang yang bermanfaat bagi sesama manusia.

Kesan bahwa sufi harus menjauhkan diri dari masyarakat (uzlah) dan sibuk
dengan ibadahnya sendiri, seperti yang digambarkan oleh para pihak, bahwa untuk
mengamalkan praktik kesufian hanyalah dengan penyendirian dengan tujuan
menyatu dengan Tuhan, tampaknya merupakan hal yang kurang relevan dengan
modernitas yang mengharuskan adanya hubungan antar pribadi dan kelompok
manusia dalam membangun peradaban modern yang cirinya adalah pemanfaatan
iptek dan pendayagunaan sumberdaya secara maksimal serta kemakmuran
kehidupan. Untuk itu, diperlukan orientasi baru berupa penghadiran nilai-nilai Ilahi
dalam perilaku keseharian manusia modern, sehingga peran agama yang
menghendaki kesucian moral tetap terasa sangat perlu. Hal ini berarti, pengamalan
ajaran agama tidak cukup jika hanya bersifat rasional dan formal tanpa kesadaran
batiniyah yang mendalam, sehingga setiap muslim dapat merasakan nikmatnya
beragama, yang di dalamnya terkandung kecintaan kepada Tuhan sekaligus

kecintaan kepada sesama manusia dan sesama makhluk.

15



Untuk itu, tasawuf di abad modern tidak lagi berorientasi murni kefanaan untuk
menyatu dengan Tuhan, tetapi juga pemenuhan tanggung jawab manusia sebagai
khalifah Tuhan yang harus memperbaiki dirinya dan sesama makhluk. Dengan kata
lain, tasawuf tidak hanya memuat dimensi kefanaan yang bersifat feofani, tetapi juga
berdimensi profan yang di dalamnya terdapat kepentingan sesama manusia yang
mendunia.

Dalam masyarakat Indonesia selama dua puluh tahun ini mengalami perubahan
drastis yaitu, sufisme yang selama ini hanya dikenal oleh masyarakat pedesaan
sekarang merambah dunia perkotaan sebagai aktifitas rutin mereka. Hal ini terjadi
karena dua hal diantaranya; perpindahan penduduk desa yang mengamalkan tasawuf
ke kota dan usaha penduduk kota yang bermasalah dengan motif mencari ketenangan
ke desa. Menurut Jalaluddin Rahmat bahwa sufisme banyak diminati masyarakat
kota karena bisa menjadi alternatif terhadap bentuk-bentuk keagamaan yang kaku.

Sufisme masyarakat kota dipetakan menjadi dua model utama; sufisme
kontemporer yang menekankan pada aktifitas sufi yang memudahkan siapapun
masuk dan berkecimpung secara langsung dalam ritualnya, seperti yang sering
dilakukan dalam pengajian eksekutif Paramadina, Tazkia Sejati, Pengajian Pesantren
al Rifa’ie Gondanglegi Malang dan di berbagai kelompok lainnya. Dan yang kedua;
sufisme konvensional yang berbentuk tarekat seperti yang disebutkan di atas dan
beberapa diantaranya mengharuskan dibaiat terlebih dahulu untuk diregister menjadi
salah satu murid atau anggota, serta ada juga yang non tarekat seperti banyak dianut
kalangan Muhammadiyah yang merujuk pada Buya Hamka dan Syaikh Khatib al
Minangkabawi sebagai guru spiritual mereka.

Tempat-tempat yang kerap dijadikan sebagai wahana melakukan tindak tarekat
dinamakan Khanaqgah yang dijadikan sarana rutinisasi amaliyah sufisme. Term yang
sama digunakan di Mesir Tengah. Khanagah dibentuk sebagai pusat budaya dan
teologi dari para sufi (Lapidus, 1999: 258)

Namun dalam kenyataannya, model tarekat lebih bisa diterima masyarakat
menengah ke bawah ketimbang model non tarekat yang lebih banyak dipilih oleh
kalangan masyarakat menengah ke atas karena tidak perlu harus diadakan berbagai

riyadhoh sebagai sarana pembinaan mental.

16



Disamping alasan diatas, juga karena ritualnya yang singkat dan instan.
Pengembaraan tasawuf bagi masyarakat perkotaan diibaratkan orang yang
mengalami sakit kemudian gundah dan berharap masalahnya segera berakhir. Ada
beberapa komponen yang dirasa berat bagi mereka jika masuk dalam tarekat,
diantaranya; adanya mursyid, murid, wirid, tata aturan dan tempat tertentu, sehingga
berat bagi mereka untuk dipenuhi terutama aturan yang mengharuskan baiat setia
kepada guru. Ritualnya juga tidak dimungkinkan pada wirid yang terlalu lama dan
panjang serta mengharuskan berpuasa sekian lama.

Demikianlah sisi-sisi lain dari tasawuf yang memberikan gambaran tentang
eksistensinya di masyarakat dengan berbagai amal yang dilakukan dan bahkan
menjadikan calon pengikutnya merasa berpikir ulang untuk mengikuti amalan yang
mengharuskan masuk dalam tarekat yang sebagian mengharuskan baiat terlebih

dahulu.

Simpulan

Dari pemaparan di atas, tampak jelas bahwa sebenarnya ajaran tasawuf tidak
memberikan justifikasi tentang konsep zuhud untuk menjauhkan diri dari dunia
dengan berbagai gemerlapnya, melainkan zuhud bermaksud merangkul dan
menjadikan dunia sebagai sarana untuk menuju akhirat serta tetap hidup
bermasyarakat sebagaimana mestinya. Ajaran tasawuf juga mengajarkan bahwa kita
hidup di dunia memerlukan sarana dan sarana itu ada dalam kehidupan dunia yang

tidak bisa ditinggalkan tetapi perilaku kita mencerminkan cahaya Ilahiyah.

Daftar Pustaka

Jumantoro, Totok, dan Samsul Munir Amin, 2005. Kamus Ilmu Tasawuf. Wonosobo:
Amzah.

Kurdi, Muhammad Amin, 1994. Tanwir al-Qulub fi Mu’amalat ‘Allam al-Ghuyub.
Tt: Dar al-Fikr.

Lapidus, Ira M, 1999. Sejarah Sosial Umat Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Mulyati, Sri, 2007. Dakwah Tasawuf di Dunia Modern. Makalah disampaikan pada
Pelatihan Muballigh Tasawuf V di Jakarta 17 - 19 Agustus 2007.

17



Siregar, Rivay, 2000. Tasawuf dari Sufisme Klasik ke Neo Klasik. Jakarta: Raja
Grafindo Persada.

Sviri, Sara, 2002. Demikianlah Kaum Sufi Berbicara. Bandung: Pustaka Hidayah.
Syadzili, Ahmad Fawaid. Ensiklopedi al Quran. Jakarta: PT. Kharisma Ilmu, Jilid 4
Syukur, Amin, 2000. Zuhud di Abad Modern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Trimingham, J Spencer, 1973. The Sufi Orders In Islam. London: Oxford University
Press.

Van Bruinesen, Martin, 1998. Tarekat Nagsyabandiyah di Indonesia. Bandung:
Mizan.

18



