GANGGUAN KESURUPAN DAN TERAPI RUQYAH
(Penelitian Multi Kasus di Pengobatan Alternatif Terapi Ruqyah
al-Munawwaroh dan Terapi Rugyah Darul Mu’allijin di Kota Malang)

Zainul Arifin dan Zulkhair
Fakultas Psikologi UIN Maulana Malik Ibrahim Malang
Jalan Gajayana No. 50 Malang. Telp. 081-8532100
email: zainularifin65 @ gmail.com

Abstract

The purpose of this research is aimed to describe forms of trance disorder,
influencing factors, process of rugyah therapy given to the subject and behavior
changes after ruqyah therapy. The research used qualitative and multi-case study
approaches. The informants in this study are therapy experts, clients and their
family. The findings of this research are: a) the form trances symptoms on three
patients are: Subject is having auditory hallucination, flat face expression, losing
work capabilities, social withdrawal, self-exlcusion, disorganization, and using
haloperidol drugs, b) the factor triggered by psychological problems such as
introvert problems, impulsive, or domestic problems. The effect of the mentioned
crisis is the fall of konasi level and the increase of aggression level. c). To treat the
trance disorder happened, the trance practitioners used rugyah method which
includes three steps: firstly, pre-therapy which asses the patient’s feelings.
Secondly, the process of therapy used conventional and improvisational method.
Post-therapy is giving rugyah water or other concoction to the patient as an
external protector. And d) behavioral subject changes on the post therapy. It also
gives positive feeling on disorder happened to the patients.

Key words: Trance Disorder, Rugyah Therapy.

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan bentuk gangguan kesurupan, faktor
yang mempengaruhi, proses terapi ruqyah yang diberikan pada penderita, dan
menemukan bentuk perubahan perilaku pada subyek pasca terapi ruqyah. Desain
penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian multi kasus.
Informan dalam penelitian ini terdiri dari terapis, pasien, dan keluarga pasien.
Temuan penelitian berupa: a) bentuk gangguan kesurupan pada subyek penelitian,
yaitu: halusinasi auditorik, ekspresi wajah yang datar, hilangnya kemampuan
kerja, munculnya perilaku penarikan diri dan larut dalam diri sendiri,
disorganisasi, dan penggunaan obat haloperidol (antipsikotik), b) faktor yang
mempengaruhi dilatarbelakangi problem psikologis, baik problem introvert,
impulsif, maupun permasalahan dalam rumah tangganya. Efeknya adalah turunnya
konasi dan tingginya agresi, c) proses ruqyah yang diberikan meliputi tiga tahap,
yaitu: tahap pra terapi, berupa assesmen keluhan pasien, tahap proses terapi,

1



penggunakan metode konvensional atau improvisasi, dan tahap pasca terapi,
berupa pemberian air ruqyah atau ramuan lain sebagai pelindung eksternal, dan d)
perubahan perilaku subyek pasca terapi adalah dapat mengindentifikasi,
menghilangkan, dan melindungi diri dari hal yang dapat memicu kembalinya
gangguan jin, dengan catatan faktor psikologis subyek dapat tertangani dengan
baik.

Kata kunci: perilaku disorder, terapi ruqyah.

Pendahuluan

Fenomena kesurupan menjadi tema yang menarik dalam kajian psikologi. Sebuah
kajian debatable yang mengundang kontroversi dan dipandang dari berbagai sisi yang
berbeda. Dalam banyak literatur sejarah psikologi, fenomena kesurupan dianggap sebagai
sebuah asumsi primitif dalam memandang gangguan jiwa. Dalam sejarah abnormalitas,
keyakinan akan masuknya roh jahat ke dalam orang yang mengalami gangguan kejiwaan
masuk dalam fase demonologi awal. Dalam fase ini orang yang mengalami gangguan
kejiwaan diyakini telah dirasuki oleh roh-roh jahat atau setan. Cara penanggulangannya
adalah dengan melakukan eksorsisme. Eksorsisme adalah proses pengusiran roh jahat
dengan menggunakan mantera atau siksaan ritualistik (Davison, 2006: 10; Widyawan,
2006: 2)

Luluk Widyawan mengungkapkan beberapa fenomena kesurupan yang pernah
terjadi. Di pabrik rokok PT. Bentoel Prima, Malang, 30 karyawan mengalami kesurupan
yang diawali oleh seorang karyawati unit giling yang tiba-tiba menjerit dan mengoceh
sekenanya. Hal serupa juga terjadi di SMP Muhammadiyah, Jombang, SMA Pangudi
Luhur, Yogyakarta, SMPN 29, Surabaya, dan di SMAN 10, Surabaya yang menimpa 11
siswi (Widyawan, 2006: 2).

Menanggapi kejadian kesurupan yang akhir-akhir ini sering terjadi, tim psikiater
RSUD Dr. Soetomo Surabaya, diantaranya Prof. Hanafi, Sp.KJ., dr. Nalini M. Agung,
Sp.KJ., dr. Marlina Wahyudin, Sp.KJ., dr. Fatima, Sp.KJ., serta dr. Didi Aryono Budiyono,
Sp.KJ., dalam jumpa pers mengenai fenomena kesurupan sekaligus bentuk cara
penanggulangannya, menjelaskan bahwa kesurupan massal yang terjadi di beberapa kota di
belahan nusantara murni merupakan persoalan kejiwaan, bukan masalah mistis atau klenik
(Widyawan, 2006: 2) .

Dalam pengalaman tradisi lokal (local wisdom), sebagaimana dituturkan Lookh
Mahfuzh (praktisi terapi al-rugyah al-syariyah), bahwa bentuk kesurupan itu diasumsikan
sebagai bentuk gangguan jin. Secara lebih detil Mahfuzh menjelaskan, ketika S, seorang
pasien kesurupan, berdesis, jin yang merasuki berbentuk ular. Ketika S mengorok itu
artinya jin berbentuk babi, dan ketika S mencakar-cakar dan menggaruk-garuk, jin tersebut
berbentuk monyet. S juga meronta-ronta kesakitan dan mengalami muntah-muntah. Lookh
Mahfuzh juga menjelaskan bahwa jin keluar seiring dengan muntahan S. S mengaku bahwa
dirinya dapat merasakan tubuhnya bergetar dan mengetahui pergerakan jin di dalam
dirinya. I juga mengungkapkan bahwa dirinya dapat merasakan ada sesuatu yang bergerak
dari kaki menuju ke atas. Menurut Mahfuzh, S telah mampu melawan kekuatan jin tersebut



sehingga kesadarannya tidak hilang dan S sadar apa saja yang terjadi saat diruqyah. Pada
ruqyah sebelumnya S tidak dapat melawan sehingga ia kehilangan kesadaran.

Dalam roadmap penelitian, sudah banyak peneliti yang mengambil fenomena
gangguan kejiwaan dan hubungannya dengan pengaruh jin. Di antaranya ialah Eka
Prasetiawati yang meneliti teknik serta prosedur terapi ruqyah syar’i terhadap penderita
Neorose dan Psikose.

Berdasar kerangka fenomenologis inilah peneliti mencoba mendekati fenomena
serupa dalam bentuk penelitian yang berjudul “Gangguan Kesurupan dan Terapi Ruqyah
(Penelitian Multi Kasus Penderita Gangguan Kesurupan Yang Diterapi dengan Ruqyah di
Dua Lokasi Pengobatan Alternatif Terapi Ruqyah di Kota Malang)”.

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan kondisi gangguan
kesurupan yang terjadi pada subyek penelitian, menganalisis faktor yang mempengaruhi
terjadinya gangguan kesurupan, memetakan proses terapi ruqyah yang diberikan pada
penderita gangguan kesurupan, dan menemukan bentuk perubahan perilaku pada subyek
pasca terapi ruqyah.

Gangguan Kesurupan sebagai Fenomena Trance Disorder: Perspektif Teoritik

Kesurupan (Arab: al shor’u) merupakan sejenis penyakit yang dialami oleh
seseorang yang diiringi dengan ketegangan pada seluruh anggota tubuh, bahkan tidak
jarang menyebabkan pingsan, layaknya penderita epilepsi (Ad Dimasyqi, 2005: 234). Ali
Muhammad Muthowi, Dekan Fakultas Kedokteran Universitas al Azhar Kairo, dalam
bukunya al Madkhal Ila at Thibbi al Islamy, menyebutnya dengan al mass, yaitu jenis
penyakit berupa histeria, kesurupan, dan penyakit kejiwaan. Khususnya adalah kekacauan
jiwa dan semisalnya, seperti keraguan yang disebabkan gangguan setan jenis jin, tanpa
dibedakan pria atau wanita.

Menurut Izzudin Taufiq, gangguan kesurupan merupakan bentuk adanya kendali jin
atas diri manusia dan pengaruhnya pada akal pikiran, daya indra, dan fungsi organ tubuh
dengan beragam cara. Terkadang bisa berupa kelumpuhan beberapa anggota badan atau
ketidaknormalan sebagian darinya. Pengaruh kesurupan ini bisa terjadi secara totalitas
seolah-olah jin benar-benar menghilangkan kesadaran ataupun parsial yang hanya menimpa
sebagian anggota tubuh saja, seperti tangan, kaki, ataupun ucapannya saja (Taufiq, 2006:
545).

Dalam dunia psikiatri, kondisi orang kesurupan dibagi menjadi dua. Pertama,
munculnya keyakinan akan adanya kekuatan lain yang menguasai diri seseorang. Gejala
seperti ini merupakan bagian dari terbelahnya isi pikiran yang merupakan ciri dari penderita
skizofrenia. Bentuk keyakinan seperti itu disebut juga waham. Kedua, orang yang
kesurupan mengalami metamorfosis total, ia menganggap dirinya bersama dengan orang
lain atau benda tertentu (Maramis, 2004: 418).

Gejala seperti ini sering terlihat pada orang yang mengalami gangguan dissosiasi.
Jika pemicunya adalah konflik atau stres psikologis, keadaan ini disebut dengan reaksi
dissosiasi yang merupakan sub-jenis dalam neorosa histerik. Dissosiasi yang didasarkan
pada kepercayaan atau kebudayaan tertentu disebut dengan kesurupan. Gejala yang
menonjol yang berhubungan dengan gangguan kesurupan adalah adanya gejala psikotik
pada penderita epilepsi. Gejala psikotik didahului oleh perkembangan perubahan
kepribadian yang berhubungan dengan aktivitas otak epileptik. Gejala psikotik yang paling

3



khas adalah halusinasi dan waham paranoid. Sesuatu yang membedakannya dengan
penderita skizofrenia pasien tetap tampak hangat dan sesuai pada afeknya (Kaplan, 1997:
546).

Kesurupan dalam stereotip masyarakat terjadi dalam dua tahap, yaitu: a) orang yang
kesurupan merasa di dalam dirinya ada kekuatan lain yang berdiri sendiri di samping
“aku”-nya dan dapat menguasainya. Jadi, stimulan terdapat dua kekuatan yang bekerja
sendiri-sendiri dan orang itu berganti-ganti menjadi satu dan yang lain. Kesadarannya tidak
menurun dan perasaan ini berlangsung kontinu. Dalam hal ini kita melihat suatu permulaan
perpecahan kepribadian yang merupakan khas dari skizofrenia; b) orang yang kesurupan
menjadi pribadi lain. Ia mengidentifikasikan dirinya dengan orang lain, binatang atau
benda. Jadi pada suatu waktu tidak terdapat dua atau lebih kekuatan di dalam dirinya
(seperti dalam hal yang pertama), tetapi terjadi suatu metamorfosis yang lengkap. Orang
yang kesurupan juga mengalami amnesia total atau sebagian. Keadaan yang kedua adalah
apa yang disebut dengan dissosiasi. Bila dissosiasi terjadi karena konflik dan stres
psikologik, maka keadaan ini disebut dengan reaksi dissosiasi suatu sub-jenis dalam
neorosa histerik. Bila dissosiasi terjadi karena pengaruh kepercayaan dan kebudayaan,
maka dinamakan kesurupan (Maramis, 2004: 418).

Dampak orang yang mengalami gangguan kesurupan akan mengalami gangguan
tidur. Adapun gejalanya adalah: a) seorang tidak dapat tidur kecuali setelah kendornya
persendian dalam waktu yang cukup lama, b) gelisah, yaitu sering terbangun dari tidur
waktu malam, c) kondisi tertekan atau terhimpit, yaitu bermimpi melihat sesuatu yang
membuatnya gundah dan ingin meminta tolong, tapi tidak mampu, d) mimpi-mimpi yang
menyeramkan, e) bermimpi melihat binatang ketika tidur, seperti kucing, anjing, singa,
unta, ular, musang dan tikus, f) menggigit dengan gigi taringnya ketika tidur, g) tertawa,
menangis, atau berteriak ketika tidur, h) mengaduh ketika tidur, 1) berdiri atau berjalan
tanpa sadar ketika tidur, j) bermimpi seakan dia akan jatuh dari tempat yang tinggi, k)
bermimpi melihat dirinya berada di kuburan, tempat sampah, atau jalan yang mengerikan,
1) bermimpi melihat orang-orang yang aneh, seperti orang-orang yang berpostur sangat
pendek atau tinggi, atau orang-orang yang serba hitam, dan m) bermimpi melihat gambar
atau lukisan.

Sedangkan gejala yang muncul di luar kondisi tidur adalah: 1) hilangnya kendali
diri secara menyeluruh baik dalam bentuk kelumpuhan fisik, maupun fungsi kesadaran,
seperti, penyakit ayan, ataupun apa yang diasumsikan orang awam sebagai sakit gila, dan
2) gangguan secara parsial yang bisa muncul dalam bentuk: a) sakit kepala yang
berkelanjutan, dengan catatan bahwa gangguan tersebut tidak berhubungan dengan
gangguan mata, telinga, hidung, gigi, tenggorokan, atau perut, b) penyakit pada salah satu
anggota tubuh, sementara pihak medis tidak dapat mendeteksinya, c) linglung, d) lemas
atau loyo, dan e) seakan-akan ada yang mengahalanginya untuk berdzikir kepada Allah,
melaksanakan shalat, dan hendak melaksanakan ketaatan.

Faktor-faktor yang mempengaruhi terjadinya gangguan kesurupan, dapat ditinjau
dari dua perspektif. Dari perspektif psikologi, menurut pandangan Freud, dissosiasi
merupakan salah satu bentuk deffence mechanism ego ketika kebutuhan-kebutuhan id tidak
tersalurkan karena adanya superego. Dalam hal ini, orang yang mengalami stres berat atau
kejadian traumatik, coping stress, tidak dapat mengatasi stressor yang ada sehingga ego
melemah. Saat ego ini melemah, ia mulai melakukan pertahanan diri dalam bentuk

4



dissosiasi, yaitu kehilangan kemampuan mengingat peristiwa yang terjadi pada dirinya
(Rasmun, 2004: 35).

Sementara dari perspektif agama Islam, gangguan jin biasanya terjadi pada orang-
orang yang mengalami kondisi-kondisi sebagai berikut: a) takut yang berlebihan, b) marah
yang tak tertahankan, c) sedih yang mendalam, d) kelalaian yang melenakan, e)
memperturutkan nafsu syahwat, dan f) perilaku manusia yang dapat menyakiti jin, baik
disadari oleh orang tersebut ataupun tidak (Sammahah, 1991: 23).

Menurut hazanah bahasa, ruqyah dianggap sebagai suatu tradisi lokal (local
wisdom) seperti doa atau disebut juga dengan mantra (Aqila, 2005: 142). Dalam praktiknya,
ruqyah merupakan sistem pengobatan dengan menggunakan bacaan-bacaan tertentu yang
diarahkan kepada orang yang sedang diobati (Ziyad, 2005: 3). Sementara Taufiq
menjelaskan bahwa ruqyah adalah pembacaan beberapa kalimat untuk seseorang dengan
harapan kesembuhan atas kesengsaraannya. Ruqyah bisa berupa kumpulan ayat-ayat al
Quran, zikir, atau doa para nabi yang dibacakan oleh seseorang untuk dirinya sendiri
ataupun untuk orang lain (Taufiq, 2006: 397). Di sisi lain, terapi ruqyah merupakan terapi
yang diambil dari kitab-kitab umat Islam, yaitu penggunaan ayat-ayat al Quran dan doa-doa
ma’tsur yang diambil dari hadits Rasulullah yang dibacakan kepada pasien. Dalam
pelaksanaannya, ruqgyah menempuh prosedur tertentu.

Proses terapi ruqyah, menurut Waliyun Arifuddin, sebaiknya ditempuh prosedur-
prosedur terapi berikut: a) pengenalan rugyah syar’iyah yang meliputi sumber syariatnya,
syarat, dan penanaman nilai-nilai, b) kontrak pertemuan terapi, sehingga dapat diatur kapan
pelaksaan terapi dilakukan, c¢) pengkondisian tempat dan pasien, d) dialog tentang materi
keislaman, e) pembacaan ayat-ayat ruqyah. Jika pasien perlu dibacakan ayat-ayat ruqyah,
maka langkah-langkah yang harus dilakukan adalah sebagaimana yang dijelaskan oleh
Majdi Muhammad asy Syahawi sebagai berikut: a) tahap persiapan dengan dua langkah, b)
tahap penyembuhan dengan tujuh langkah, c) tahap pasca penyembuhan dengan lima
langkah (asy Syahawi, 2001: 101-116). Adapun ramuan yang digunakan adalah: a)
habbatus sauda’ (jinten hitam), b) kurma ‘ajwa, ¢) madu, d) daun bidara atau sidr, dan e)
air (Bari (X/233) dalam Bali, 2001: 175).

Pengaruh terapi ruqyah terhadap perubahan perilaku penderita dapat digolongkan
sebagai psikoterapi Islam. Dalam praktiknya, rugyah menggunakan ayat-ayat al Quran.
Dari sini ada asumsi bahwa ayat al Quran memiliki energi yang dapat memberikan efek
psikoterapi terhadap penderita yang mengalami gangguan jiwa maupun kesurupan.
Psikoterapi diartikan sebagai penerapan teknik khusus pada penyembuhan penyakit mental
atau pada kesulitan penyesuaian diri setiap hari. Dalam pengertian paling tepat, istilah
tersebut hanya mencakup teknik-teknik tertentu (psikoanalitik, bimbingan direktif, atau
nondirektif, psikodrama, dan lain sebagainya) yang digunakan oleh para spesialis. Lebih
longgar lagi, psikoterapi dapat mencakup pula suatu pembicaraan informal dengan para
menteri atau duta, penyembuhan lewat keyakinan agama, dan diskusi personal dengan para
guru atau teman.



Metodologi Penelitian

Disain penelitian ini adalah penelitian kualitatif dengan jenis penelitian studi kasus
(Moleong, 2004: 4). Peneliti sebagai instrumen utama karena bertindak sebagai observer
dan interviewer sekaligus sebagai analis data dan perumus kesimpulan sebagai temuan
penelitian. Informan dalam penelitian ini terdiri dari terapis, pasien, dan keluarga pasien.
Penentuan subyek dengan metode snowball dan purpossive sampling (Sugiyono, 2007: 54).
Pengumpulan data dengan participatory observation, indept interview, dokumenter dan
dilengkapi dengan tes psikologi, meliputi grafis, baik HTP (menggambar rumah, pohon,
dan orang), tes DAP (draw a person/menggambar orang), wartegg (melengkapi gambar)
maupun Thematic Apperseption Test (TAT) (Rahayu, 2004: 82; Niswati, 2003: 2). Analisis
data dilakukan sebelum dan setelah memasuki lapangan. Langkah ini menggunakan model
Miles dan Hoberman dengan tiga tahap, yaitu: 1) Data Reduction (Reduksi Data), 2) Data
Display (Penyajian Data), dan 3) Conclusion Drawing atau Verivication. Adapun
pengecekan keabsahan data meliputi uji credibility (validitas internal), transferability
(validitas eksternal), dependability (reliabilitas), dan confirmability (obyektivitas)
(Sugiyono, 2007: 120-131).

Temuan Penelitian

Setting sosial yang dijadikan latar penelitian ini adalah beberapa lembaga yang
membuka praktik terapi ruqyah di wilayah kota Malang, yaitu Pondok Pesantren
Muhammadiyah al Munawwarah, Kedung Kandang dan Darul Mu’allijin yang berlokasi di
rumah Ust. Qosim.

Data masalah penelitian pertama ialah kondisi dan indikasi kesurupan. Hasil
pemaparan dan analisa data di atas menunjukkan adanya variasi bentuk gangguan yang
cukup signifikan. Dari perspektif psikologi (ilmu kesehatan jiwa modern), bentuk gangguan
yang dialami subyek penelitian dapat dikategorikan menjadi dua. Pertama, Skizofrenia
Residual, gejala ini muncul pada subyek pertama (J), diagnosa ini didasarkan pada gejala-
gejala berikut: a) adanya simtom positif berupa halusinasi auditorik, b) adanya simtom
negatif berupa ekspresi wajah yang datar, hilangnya kemampuan kerja, munculnya perilaku
penarikan diri, dan larut dalam diri sendiri, ¢) adanya simtom disorganisasi, yaitu perilaku-
perilaku yang dilakukan J di luar kontrol atau di luar kebiasaan, d) adanya obat haloperidol
yang merupakan golongan antipsikotik yang sering digunakan oleh penderita skizofrenia,
dan e) adanya riwayat gangguan serupa pada tahun 1991 dan 1994.

Bentuk gangguan yang kedua ialah gangguan nyeri. Kondisi ini termasuk dalam
golongan gangguan somatoform. Gejala gangguan ini muncul pada subyek kedua (AK) dan
subyek ketiga (N). Diagnosa ini berdasarkan gejala-gejala berikut: a) adanya keluhan rasa
nyeri di kepala pada subyek pertama dalam jangka yang sangat lama, b) adanya keluhan
rasa nyeri di tangan pada subyek kedua dalam jangka waktu yang cukup lama, dan c)
masing-masing gangguan yang dialami subyek memiliki latar belakang kondisi psikologis
yang cukup signifikan. Sementara dari perspektif Islam, masing-masing subyek mengalami
gejala-gejala adanya gangguan jin. Gejala-gejala yang muncul pada masing-masing subyek
adalah sebagai berikut: a) subyek pertama mengalami gejala-gejala berupa gangguan tidur
dan hilangnya fungsi kesadaran, sehingga subyek dikendalikan oleh bisikan, b) subyek
kedua mengalami gejala gangguan parsial, yaitu adanya rasa sakit pada bagian tubuh
tertentu, dan c) subyek ketiga mengalami gejala-gejala berupa gangguan tidur, gangguan

6



parsial (rasa nyeri di tangan dalam jangka waktu yang cukup lama), dan perasaan sulit
untuk melakukan ibadah karena merasa ada sesuatu yang menghalanginya. Indikasi adanya
pengaruh jin dalam gangguan yang dialami masing-masing subyek dikuatkan dengan
adanya reaksi masing-masing subyek terhadap rugyah yang diberikan oleh terapis dengan
munculnya gejala yang variatif.

Data masalah penelitian kedua ialah tentang faktor yang mempengaruhi terjadinya
gangguan kesurupan. Paparan data dan analisa penelitian adalah sebagai berikut; pertama,
indikasi subyek pertama (J) adalah: indikator I: faktor stres psikologis, indikator II: faktor
kondisi marah tak tertahankan, indikator III: memperturutkan hawa nafsu (impulsif), dan
indikator IV: faktor kerjasama jin dan manusia baik untuk diri sendiri maupun dalam
bentuk sihir. Kedua, subyek kedua (AK); adapun gambarannya adalah: indikator I: faktor
stres psikologis, indikator II: faktor kondisi takut berlebihan, indikator III: faktor kondisi
marah tak tertahankan, indikator IV: faktor kondisi sedih mendalam, indikator V: faktor
kelalaian yang melenakan, dan indikator VI: memperturutkan hawa nafsu (impulsif).
Ketiga, subyek ketiga (N), gambarannya adalah: indikator I: faktor stres psikologis,
indikator II: faktor kondisi takut berlebihan, indikator III: faktor kondisi marah tak
tertahankan, indikator I'V: faktor kondisi sedih mendalam, indikator VI: memperturutkan
hawa nafsu (impulsif), dan indikator VII: faktor kerjasama jin dan manusia.

Berdasar analisis data, dapat ditarik beberapa kesimpulan. Pertama, ditinjau dari
perspektif psikologi, gangguan masing-masing subyek dilatarbelakangi oleh problem-
problem psikologis. Subyek pertama cenderung introvert dan tidak dapat menyelesaikan
konflik yang dialaminya dengan baik, sehingga ia larut dalam dirinya sendiri. Subyek
kedua cenderung impulsif dan kurang empatik dengan lingkungan, sehingga sulit baginya
menerima lingkungan apa adanya. Dalam kondisi seperti ini mudah baginya mendapat
situasi stres. Subyek ketiga memiliki masalah psikologis dalam rumah tangganya. Efek dari
problem tersebut mengakibatkan turunnya konasi dan tingginya agresi. Kedua, dari
perspektif Islam, kondisi masing-masing subyek dapat dikategorikan rentan mengalami
gangguan jin. Subyek pertama cenderung introvert sehingga cenderung larut dalam dirinya
sendiri (ghaflah syadidah). Subyek kedua cenderung impulsif dan kurang empatik (al
inkibabu ‘ala asy syahawat). Selain itu, ia memiliki riwayat aktif dalam latihan beladiri
yang menggunakan energi jin. Subyek ketiga sering terjebak dalam kondisi kosong dan
tidak diimbangi dengan kehidupan spiritual yang baik (ghaflah syadidah). Kondisi ini
merupakan bentuk menurunnya konasi akibat stres psikologis yang cukup signifikan.

Data Masalah penelitian III: tentang proses terapi ruqyah yang diberikan pada
penderita gangguan kesurupan. Berdasar paparan data penelitian dapat ditarik beberapa
kesimpulan sebagai berikut; pertama, pada tahap pra terapi, Ust. Lookh Mahfuzh dan tim
Darul Mu’allijin tidak menerapkan prosedur khusus. Pada tahap pra terapi, terapis
menghimpun informasi berkenaan keluhan yang dialami pasien. Kedua, pada tahap terapi
ada perbedaan yang cukup tajam antara prosedur terapi Ust. Lookh Mahfuzh dan tim Darul
Mu’allijin. Hal tersebut dijelaskan bahwa Ust. Lookh Mahfuzh tidak menggunakan metode
konvensional. Beliau menggunakan media mp3 player dalam proses ruqyah. Dalam
ruqyah, Ust. Lookh Mahfuzh berusaha terpusat pada pasien. Artinya, pasien diharapkan
dapat melawan gangguan jin dengan kekuatan yang ada dalam dirinya. Posisi terapis adalah
sebagai pembimbing. Terapis berusaha untuk tidak memberikan perlakuan fisik.



Tabel 1. Terapi Rugyah Model Ustad Lookh Mahfuzh

Fase Konsep Tindakan Keterangan
Pra Ruqyah Diagnosa gangguan Bertanya tentang keluhan pasien -
dan bagaimana terjadinya
Konseling Menjelaskan secara analitis Tidak terjadi konseling.
bagaimana gangguan tersebut Kondisi lakasi terapi tidak
terjadi efektif untuk dilakukan
ruqyah. Banyak tamu yang
hadir.
Proses Ruqyah dg. MP3 player Memperdengarkan ayat ruqyah
Rugyah melalui MP3 player
Memberi motivasi internal Memotivasi pasien untuk Pasien merasakan di mana
pada pasien untuk menyadari apa yang ia rasakan posisi bisikan yang
mengeluarkan jin secara saat terapi. mengganggunya, namun
mandiri Memotivasi pasien untuk pada akhirnya kehilangan
melawan setiap gerakan yang kendali, sehingga kendali
terjadi dalam dirinya dan terapi kembali pada terapis.
mengeluarkannya dengan baca Terapis mengeluarkan jin
ta’awudz. dengan cara mendorongnya
dari dada keluar dari mulut.
Pasca Konseling - Tidak terjadi konseling.
Rugyah Kondisi terapi tidak efektif
untuk terjadi konseling
Penutup terapi Membimbing keluarga buat air Terapi terpusat pada
ruqyah sebagai obat pelindung gangguan jin dan bukan
selanjutnya. psikologis.
Beri pesan untuk tingkatkan Pesan lebih bersifat
ibadah sebagai benteng dari ritualistik keagamaan,
gangguan serupa. kurang bersifat psikologis.

Sementara tim Darul Mu’allijin secara umum menerapkan metode konvensional.
Namun ada penerapan metode tertentu yang berbeda dengan metode konvensional, yaitu
improvisasi metode dengan ruqyah klasikal dan kecenderungan perlakukan fisik dalam
proses terapi. Peneliti mengkategorikannya sebagai terapi berorientasi pada jin. Artinya,
terapis mencoba menghilangkan gangguan jin terlebih dahulu, ketika pasien bersih dari jin
maka pasien dapat dimotivasi untuk memperbaiki diri agar terbentengi dari kembalinya
gangguan jin tersebut. Ketiga, pada tahap pasca terapi, secara umum terapis melakukan hal
berikut: a) memberikan pasien air ruqyah ataupun ramuan lain yang harus digunakan pasien
sebagai pelindung eksternal, dan b) Memberikan pasien pesan untuk membentengi diri
dengan meningkatkan kekuatan iman dengan cara meningkatkan ibadah. Namun, pesan ini
sifatnya bukanlah kontrak terapi yang mengikat dan cenderung berorientasi pada ritualistik
agama, tidak menyentuh wilayah eksistensi keagamaan pada diri pasien yang bersifat
psikologis.



Tabel 2. Terapi Rugyah Model Tim Darul Mu’allijin

Fase Konsep Tindakan Keterangan
Pra Ruqyah Diagnosa gangguan Pertemuan awal: terapis dialog Diagnosa bantu terapis pilih
dengan pasien tentang keluhan, metode terapi dan ketahui
apa, bagaimana, dan kapan. alur gerak jin dalam diri
Pertemuan lanjut: terapis pasien-
menanyakan hasil terapi
sebelumnya
Stimulasi Meletakkan telapak tangan di Stimulasi bermanfaat beri
ubun-ubun pasien sambil baca efek reaksi pergerakan jin
ayat ruqyah di telingan kanan dalam tubuh pasien
Deteksi Mencek perbedaan suhu antar Deteksi posisi jin sekaligus
bagian tubuh mendorongnya ke arah
Mencari bagian tubuh yang terasa | mulut untuk keluar
sakit saat ditekan Terapis mencoba
Scanning tubuh dariu ujung kaki mengeluarkan jin dengan
diurut ke leher lembut. Terkadang diiukuti
dengan dialog
Proses Perlakuan fisik Menekan kuat, memukul, Halk ini dilakukan jika jin
Rugyah menyayat, menusuk dengan tidak mau keluar atau
tangan pada bagian tubuh yang melakukan perlawanan
dianggap sebagai posisi jin dalam | terhadap terapis
tubuh.
Memukul telapak kaki pasien
agar jin terpental ke tubuh
baguian atas (mulut)
Penggunaan ramuan Meneteskan Otem Otem digunakan untuk
Meminumkan ‘Ajaba melemahkan jin yang
Mengoleskan multi krim bertahan kuat di mata.
‘Ajaba digunakan untuk
melemahkan jin dengan
menariknya ke bagian perut
pasien. Multi krim
dioleskan pada kulit bagian
tubuh yang dianggap jin
bersemayam
Improvisasi Metode Memanfaatkan jin yang sudah Hal ini hanya dilakukan jika
dapat dikendalikan untuk pasien sudah terlalu banyak
mendeteksi dan mengeluarkan jin
yang memasuki pasien lain
Memadukan ruqyah dengan | Saat dilakukan bekam, juga Prose ruqyah dapat disertai
bekam dibacakan ayat ruqyah perlakuan fisik dan
mengarahkan jin menuju
penyedot darah
Pengkondisian Rumah Membacakan ayat ruqyah pada Hal ini merupakan langkah
bejana preventif agar pasien
Dengan alat semprot terhindar dari gangguan jin
airdisemprotkan ke seluruh yang berada di rumah
penjuru rumah pasien pasien
Mencari buhul sihir / jimat yang
digunakan di rumah tersebut
Pasca Rugyah | Penutup terapi Terapis beri air ruqyah / ramuan Terapi terpusat pada

untuk lindungi dari gangguan jin
yang tersisa

Terapis minta pasien untuk
bentengi diri dengan ibadah

gangguan jin dan bukan
psikologis

Pesan lebih bersifat
ritualistik keagamaan,
kurang bersifat psikologis




Data masalah penelitian IV: tentang perubahan perilaku pada subyek setelah
diberikan terapi ruqyah. Hasil analisis data menunjukkan bahwa: a) ruqyah dapat
mengindentifikasi adanya gangguan jin dalam diri subyek, b) ruqyah dapat menghilangkan
gangguan jin yang dialami subyek, ¢) ruqyah dapat berpengaruh secara optimal jika subyek
secara kooperatif melindungi diri dari hal yang dapat memicu kembalinya gangguan jin
tersebut, dan d) ruqyah tidak berpengaruh secara optimal ketika faktor psikologis subyek
tidak tertangani dengan baik.

Pembahasan

Kasus kesurupan yang umum terjadi di masyarakat muncul dalam bentuk adanya
peralihan pribadi seseorang menjadi pribadi yang berbeda. Terkadang proses peralihan ini
disertai dengan histeris, sehingga tampak seseorang mengamuk tidak terkontrol atau
mengalami kejang-kejang dan menggelepar di tanah. Dalam kondisi ini masyarakat
meyakini seseorang dirasuki makhluk halus atau sering disebut dengan jin, sehingga ia
kehilangan kontrol diri. Dalam istilah psikologi, peralihan pribadi tersebut disebut dengan
possession trance, sedangkan gejala histeris yang mengikutinya disebut dengan trans
dissosiatif (Hasanuddin, 2006: 12).

Kondisi ini juga dapat terjadi pada seseorang yang memiliki riwayat gangguan
epilepsi yang mengalami serangan epileptik pada otak bagian lobus temporalis. Sehingga,
penderita mengalami gejala psikotik, di mana dalam kondisi tersebut bisa jadi seseorang
merasa melihat setan atau penampakan lainnya (Latif, 2006: 23). Dari paparan hasil
penelitian di atas, tidak ditemukan gejala-gejala possession trance dan trans dissosiatif
pada gangguan yang dialami masing-masing subyek penelitian. Diketahui pula bahwa
masing-masing subyek tidak memiliki riwayat gangguan epilepsi.

Intervensi jin diyakini masyarakat tidak hanya muncul dalam bentuk peralihan
pribadi atau terjadi gejala histerik disertai dengan halusinasi. Dalam interaksi peneliti
dengan pasien gangguan jiwa saat PKLI di RSJ Dr. Radjiman Wediodiningrat, Lawang,
pasien-pasien yang sudah dapat berkomunikasi dengan baik menceritakan bahwa sebelum
mereka dirawat di RSJ, mereka sebelumnya pernah pergi ke pengobatan alternatif, atau
lebih tepat disebut dengan dukun. Begitu juga yang terjadi pada masing-masing subyek
penelitian, untuk mengatasi gangguan yang mereka alami mereka mengunjungi terapis
ruqyah.

Kunjungan tersebut tentunya berdasarkan asumsi bahwa apa yang mereka alami
diyakini sebagai adanya pengaruh jin pada gangguan yang mereka alami. Keyakinan
tersebut semakin kuat ketika diterapi ruqyah terjadi reaksi hebat terhadap ruqyah yang
diberikan.

Dalam perspektif psikologi, gangguan yang dialami masing-masing subyek
penelitian bermakna secara klinis. Hasil pemeriksaan psikologis yang dilakukan peneliti
menunjukkan bahwa pada subyek I muncul gejala-gejala gangguan skizofrenia residual
sedangkan pada subyek II dan III menunjukkan gejala gangguan somatoform dengan
spesifikasi gangguan nyeri.

Dalam proses terapi ruqyah, reaksi masing-masing subyek penelitian menunjukkan
gejala-gejala kerasukan yang cukup signifikan. Bahkan pada proses terapi subyek I dan III,
terapis dapat berdialog dengan jin yang merasuki kedua subyek tersebut. Pasca terapi,
masing-masing subyek merasakan perbedaan yang cukup berarti. Mereka mengalami

10



perkembangan positif pada gangguan yang dialaminya, walaupun pada subyek II dan III
tampak bersifat temporal.

Dapat diterima atau tidak, dari fenomena ini, paradigma ilmu kesehatan jiwa
modern tentunya mendapat benturan teoritik dengan paradigma gangguan jiwa Islam.
Paradigma Ilmu kesehatan jiwa modern fokus terhadap faktor psikologis yang ada di balik
gangguan subyek sebagai faktor penyebab terjadinya perubahan perilaku pada subyek.
Faktor psikologis yang melatari gangguan jiwa dapat termanifestasi dalam bentuk diagnosa
yang bermacam-macam. Klasifikasi gangguan jiwa tersebut dirangkum dalam sebuah
pedoman yang dikenal dengan DSM (Diagnostic and Statistical Mental Disorder) atau
dalam versi Indonesia disebut dengan PPDGJ (Pedoman Penggolongan dan Diagnosis
Gangguan Jiwa).

Hal tersebut tentunya tidak dipungkiri dalam paradigma gangguan jiwa Islam.
Dalam proses rugyah muncul fenomena luapan psikologis pada subyek I dan III yang
menggambarkan latar belakang psikologis yang ada di balik gangguan yang mereka alami
dan gejala-gejala yang muncul pun bermakna secara klinis. Dalam proses ruqyah, jin yang
mengganggu subyek I menyatakan bahwa ia merasa iba dengan kondisi J karena
keluarganya tidak peduli dengannya dan tidak mau menolongnya dan tidak ada yang dapat
ia ajak bicara kecuali jin tersebut.

Sedangkan jin yang mengganggu subyek III menyatakan bahwa ia tidak menyukai
suaminya karena selingkuh. Namun perbedaan yang mencolok adalah keyakinan adanya
kemungkinan pengaruh jin dalam gangguan yang dialami subyek. Seperti dijelaskan
sebelumnya pada pendahuluan, dalam perkembangan konstruksi ilmu kesehatan jiwa
modern keyakinan adanya pengaruh roh jahat pada gangguan jiwa yang dialami seseorang
dianggap sebuah asumsi primitif dalam memandang gangguan jiwa. Dalam sejarah
abnormalitas, keyakinan akan masuknya roh jahat ke dalam orang yang mengalami
gangguan kejiwaan masuk dalam fase demonologi awal hingga muncul Hippocrates, Bapak
kedokteran modern pada abad ke-5 SM. Ia mulai memisahkan antara ilmu kedokteran dan
agama, mistik dan takhayul. Ia berpendapat bahwa otak manusia adalah organ kesadaran
kehidupan intelektual dan emosi. Hippocrates juga berpendapat bahwa pikiran dan perilaku
yang menyimpang adalah indikasi terjadinya suatu patologi otak (Davison, 2006: 10).
Pergeseran ini tentunya mempunyai dampak negatif terhadap al agidah al islamiyah.
Dengan asumsi tersebut, keyakinan umat Islam terhadap hal yang gaib pun beresiko
mengalami pergeseran. Allah telah menegaskan di dalam al Quran bahwa beriman terhadap
yang gaib adalah termasuk ciri orang yang bertakwa. Beriman terhadap yang gaib ialah
beriman terhadap sesuatu yang tak dapat ditangkap oleh panca indera. Percaya kepada yang
gaib yaitu, mengi'tikadkan adanya sesuatu yang maujud yang tidak dapat ditangkap oleh
panca indera (Fahrudin, 2003: 3).

Adanya sekularisasi dalam konstruksi psikologi inilah yang memicu semangat
ilmuwan muslim psikologi melakukan rekonstruksi psikologi. Kajian psikologi Islam
secara tajam mengkritik konsep-konsep psikologi barat. Namun secara ringkas, Fuad Abu
Hatab berpendapat, bahwa konsep psikologi (di lingkungan Arab dan Muslim) harus
dibentuk sendiri oleh para psikolog muslim. Konsep yang ditelurkan oleh psikologi Barat
tidak akan sesuai dengan kebutuhan dan tujuan yang ada di lingkungan Arab dan Islam.
Suatu hal yang bisa menyesuaikannya hanyalah apabila psikolog muslim berkolaborasi
dalam membentuknya (Taufiq, 2006: 17).

11



Naquib al Attas, ketika mendefinisikan islamisasi ilmu, secara tegas menyatakan
bahwa Islamisasi ilmu ialah pembebasan manusia, mulai dari magic, mitos, animisme dan
tradisi kebudayaan kebangsaan, dan kemudian dari penguasaan sekuler atas akal dan
bahasanya (Hasyim, 2005: 24). Dalam pengertian tersebut dengan tegas al Attas menolak
adanya sekularisasi dalam konstruksi keilmuan.

Dalam hazanah Islam, jin diyakini ada dan dapat masuk ke dalam tubuh seseorang
sehingga mempengaruhi perilaku. Ali Muhammad Muthowi, Dekan Fakultas Kedokteran
Universitas al Azhar, Kairo, dalam bukunya al Madkhal Illa at Thibbi al Islamy
menjelaskan kata al mass dan penyakit lainnya yang disebabkan oleh al mass ini, termasuk
histeria, kesurupan, dan penyakit kejiwaan. Khususnya adalah kekacauan jiwa dan
semisalnya, seperti keraguan. Maka, yang menyakiti manusia itu adalah setan-setan jenis
jin. Mereka tidak membedakan antara pria dan wanita. la juga didasarkan pada sabda Nabi,
”... Aku tidaklah melihat perempuan-perempuan yang kurang akal dan kurang
agamanya...” (Muttafaqun ‘Alaih), menunjukkan bahwa gangguan jin terhadap kaum
wanita lebih banyak dari pada kaum pria.

Jika sudah merasuk dalam tubuh manusia, maka jin akan terus berada di situ dalam
waktu yang cukup lama. Akan tetapi, dalam beberapa waktu ia akan berpisah darinya
sehingga orang yang dirasukinya terlihat sehat dan tidak berpenyakit. Jika jin yang
merasukinya itu dari golongan setan, maka orang itu merasa benci mendengar bacaan al
Quran, tidak mau mengerjakan shalat kecuali dipaksa, tidak bisa konsentrasi dalam
mengerjakan shalat, tidak mau membaca al Quran, suka berlama-lama berada di kamar
mandi atau WC, suka menyendiri dan menghindari manusia lain (ad Dimasqi, 2005: 235-
236).

Dari analisa hasil penelitian di atas dapat disimpulkan bahwa gejala gangguan jin
terhadap subyek penelitian serupa dengan gejala gangguan psikologis atau fisik, sehingga
sulit dibedakan dan dipisahkan di antara keduanya. Melihat reaksi subyek terhadap ruqyah
yang diberikan, maka dengan melakukan ruqyah terhadap penderita adalah salah satu cara
mengidentifikasi gangguan yang ada dan secara bersamaan menjadi salah satu metode
penyembuhannya. Dengan demikian, metode ruqyah dapat diterapkan dalam proses
diagnosa gangguan yang dialami seseorang. Namun, jika ruqyah tidak berdampak apapun
dan tidak mengurangi sedikitpun gejala yang ada, maka dapat dilakukan diagnosa banding
dengan gangguan lain sehingga dapat diputuskan metode terapi yang tepat yang akan
diberikan (Taufiqg, 2006: 552).

Ruqgyah yang diterapkan pada masing-masing subyek mempunyai dampak positif,
walaupun pada subyek II dan III kesembuhannya bersifat temporal. Adapun hasil ruqyah
tersebut dapat digambarkan sebagai berikut: pertama, subyek I (J), dari keterangan J, hasil
ruqyah yang diberikan oleh Ust. Lookh Mahfuzh menghilangkan bisikannya, sehingga
pasca terapi tersebut J tidak pernah mengalami gangguan halusinasi auditorik kembali. Saat
J merasakan mual dan ingin muntah setelah mendengarkan bacaan murottal al Quran. Hal
tersebut menandakan bahwa proses rugyah pertama belum tuntas. Bahkan sesudah itu J
merasa sulit tidur. Setelah pindah terapi ke Darul Mu’allijin, J mengalami perkembangan
yang sangat pesat. Setelah diruqyah, J merasa dapat tidur dengan nyenyak. Setelah dibekam
ia merasakan kekakuan di punggungnya berkurang dan terasa lebih nyaman. Kondisi ini
didukung adanya motivasi internal dari dalam diri J untuk sembuh dan kooperatif selama
proses ruqyah berlangsung. J melaksanakan pesan-pesan terapis dengan baik, ia berusaha

12



membentengi dirinya dengan meningkatkan ibadah dan perbaikan pola hidup. Dari
beberapa kali pertemuan dengan istri J, peneliti menilai istri J sangat mendukung
kesembuhan J. Dengan demikian, dari pembicaraannya tampak istri J sangat
memperhatikan kondisi suaminya. Dukungan keluarga sangat dibutuhkan dalam proses
penyembuhan.

Kedua, hasil rugyah yang diterapkan pada subyek II (AK) tidak membuahkan hasil
secara optimal. AK masih merasakan keluhan di kepala. Memperhatikan proses terapi pada
AK, peneliti melihat bahwa terapis berorientasi pada jin sementara faktor psikologis yang
melatari gangguan AK cukup kuat. Faktor psikologis ini tidak tertangani oleh terapis. Jin
yang mempengaruhi AK dapat diatasi dengan ruqyah, keluhan yang dialaminya pun sempat
mengalami penurunan beberapa saat. Namun karakter impulsif AK tidak diluruskan,
sehingga dengan karakter seperti ini AK akan mudah terpengaruh oleh stressor lingkungan
sehingga ia mudah mengalami ketegangan psikologis yang menyebabkan munculnya
keluhan sakit pada kepala.

Ketiga, terapi yang dilakukan pda subyek III (N). Setelah diruqyah, keluhan sakit
tangan yang diderita N sempat hilang dan kembali setelah tiga minggu. Diketahui bahwa N
tidak mengimbangi ruqyah dengan menjaga diri dengan meningkatkan spiritualitas dirinya.
Saat peneliti mengikuti tim Darul Mu’allijin meruqyah adik ipar N, tampak N masih
bereaksi terhadap ruqyah yang diberikan pada adik iparnya. Gangguan jin pada N masih
ada. Ust. Qosim menyatakan bahwa ia enggan untuk meruqyah N kembali karena N tidak
kooperatif dalam proses ruqyah. Menurut peneliti, sulitnya meningkatkan spiritualitas N
berhubungan erat dengan stres psikologis yang ia alami. Stres psikologis yang ia alami
menyebabkan turunnya konasi, sehingga N cenderung tenggelam dalam masalahnya. Stres
psikologis ini tidak tersentuh selama periode terapi. Maka, untuk meningkatkan spiritualitas
N, perlu adanya penanganan stres psikologis yang ia alami secara serius dan mendalam.
Dengan demikian diharapkan akan muncul motivasi dalam diri N untuk keluar dari
permasalahan yang ia alami.

Simpulan

Bentuk gangguan kesurupan yang terjadi pada subyek penelitian, dari perspektif
psikologi, dikategorikan menjadi gangguan skizofrenia residual. Gangguan yang dialami
subyek I (J) meliputi gejala simtom positif (halusinasi auditorik), simtom negatif (ekspresi
wajah datar, hilangnya kemampuan kerja, perilaku penarikan diri, dan larut dalam diri
sendiri), simtom disorganisasi (perilaku di luar kontrol dirinya), penggunaan obat
haloperidol (antipsikotik) seperti penderita skizofrenia, dan riwayat gangguan serupa.
Gangguan nyeri (somatoform) pada subyek II (AK) dan subyek III (N) meliputi keluhan
rasa nyeri di kepala (subyek I sangat lama), rasa nyeri di tangan (subyek Il cukup lama)
yang dipengaruhi kondisi psikologis yang cukup signifikan. Sementara dari perspektif
Islam, subyek mengalami gejala gangguan jin berupa: a) mengalami gangguan tidur dan
hilangnya fungsi kesadaran sehingga subyek dikendalikan oleh bisikan (subyek I), b)
gangguan parsial, rasa sakit pada bagian tubuh tertentu (subyek II), dan c) gangguan tidur,
gangguan parsial, rasa nyeri di tangan cukup lama, sulit ibadah sehingga terasa ada sesuatu
yang menghalanginya (subyek III). Indikasi tersebut dikuatkan dengan adanya reaksi
subyek ketika ruqyah yang diberikan oleh terapis dengan gejalanya yang variatif.

13



Faktor yang mempengaruhi gangguan kesurupan, ditinjau dari pengaruh latar
belakang perspektif psikologis, a) cenderung introvert, tidak dapat menyelesaikan konflik,
larut dalam diri sendiri (Subyek I), b) cenderung impulsif dan kurang empatik, sulit
menerima lingkungan apa adanya dan mudah mendapat situasi stres (Subyek II), dan c)
memiliki problem psikologis dalam rumah tangga (Subyek III); sehingga berakibat pada
turunnya konasi dan tingginya agresi. Dari perspektif Islam, kondisi subyek rentan
mengalami gangguan jin. Subyek I cenderung introvert, lari dalam diri sendiri (ghaflah
syadidah), subyek II cenderung impulsive, kurang empatik (al inkibabu ‘ala asy syahawat),
subyek III sering terjebak pikiran kosong dan tidak diimbangi dengan kehidupan spiritual
yang baik (ghaflah syadidah); sehingga turun konasi akibat stres psikologisnya cukup
signifikan.

Proses ruqyah dilaksanakan melalui tiga tahap, yaitu: tahap pra terapi, terapis secara
homogeny menghimpun informasi berkenaan keluhan yang dialami pasien. Tahap terapi,
ada polarisasi prosedural. Pola improvisasi (Mahfuzh), yaitu penggunakan media mp3
player dalam proses ruqyah dan terpusat pada pasien (client oriented). Pola konvensional,
yaitu metode ruqyah klasikal dan berorientasi pada jin (geni oriented). Tahap pasca terapi,
secara homogen para terapis memberi air ruqyah (ramuan) sebagai pelindung eksternal,
pesan sebagai pelindung internal (peningkatan amal ibadah).

Dengan demikian, ruqyah dapat mengindentifikasi adanya gangguan jin dalam diri
subyek, menghilangkan gangguan jin, dan keluhan fisik yang dialami subyek. Pengaruh
ruqyah akan optimal jika subyek secara kooperatif melindungi diri dari hal yang dapat
memicu kembalinya gangguan jin tersebut dan tidak berpengaruh secara optimal ketika
faktor psikologis subyek tidak tertangani dengan baik.

Daftar Pustaka
Ad-Dimasyqi, Irfan Bin Salim. 2005. Kupas Tuntas Dunia Lain Menyingkap Alam Jin,
Menangkal Gangguan Sihir, Perdukunan, dan Kesurupan. Solo: Al-Qowam.

Aqila, Abu. 2005. Melek Dunia Lain Hal-Hal Tak Terpikirkan Sekitar Alam Ghaib.
Jakarta: Kalam Pustaka

Asy Syahawi, Majdi Muhammad. 2001. Pengobatan Rabbani Mengusir Gangguan Jin,
Setan, dan Sihir. Bandung: Pustaka Hidayah.

Bali, Syaikh Wahid Abdus Salam. 2001, Kesurupan Jin dan Cara Pengobatannya Secara
Islami. Jakarta: Rabbani Press

Davison, Gerald C., Neale, John M., dan Kring, Ann M. 2006. Psikologi Abnormal, Edisi
IX. Jakarta: Rajawali Press.

Fahrudin, A., dkk. 2003. Al Quran dan Terjemahannya, Versi 1.2. Freewere.
www. geocities.com/alquran_indo.

Hasanudin, Arya. 27 November 2007. Kesurupan Massal, Benarkah? Sumber: http://www.
suaramerdeka. com/harian/0601/02/ragam3. Htm.

14



Hashim, Rosnani. 2005. Gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan Kontemporer: Sejarah,
Perkembangan, dan Arah Tujuan. Sumber: Majalah Pemikiran dan Peradaban Islam
Islamia, Th. II No. 6/Juli-September 2005.

Latif, Venusri. 2 Juni 2006. Lagi-Lagi Kesurupan! Sumber: http://astrind. .com/reviews.
Machfuzh, Lookh. 8 Mei 2007. Hasil Wawancara. Kedung Kandang, Malang.
Maramis, W.F. 2005. Catatan Ilmu Kedokteran Jiwa. Surabaya: Airlangga University.

Moleong, Lexy J. 2004. Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi. Bandung: PT.
Remaja Rosdakarya.

Niswati, Idah. 2003. Diktat Mata Kuliah Psikodiaknostik IV BAUM, DAP/DAM, HTP, dan
WARTEGG Untuk Kalangan Sendiri. Malang: UIIS Malang.

Qosim. 15 Maret 2007. Hasil Wawancara. Tanjung Rejo, Malang.

Rahayu, Iin Tri, dan Ardani, Tristiadi Ardi. 2004. Observasi Dan Wawancara. Malang:
Bayumedia.

Rasmun. 2004. Stress, Koping dan Adaptasi Teori dan Pohon Masalah Keperawatan.
Jakarta: Sagung Seto.

Sammahah, RM. 1991. Dalil al-Mu’allijin bi al-Qur’an al-Karim. Cairo: Diblum Ad-
Dirasat al-Islamiah.

Sugiyono. 2007. Memahami Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta.

Taufiq, Muhammad Izzuddin. 2006. Panduan Lengkap dan Praktis Psikologi Islam,
Penerjemah: Sari Narulita, At-Ta’shil al-Islami Lil Dirasaat an-Nafsiyah. Jakarta:
Gema Insani Press.

Widyawan, Luluk. 27 April 2006. Dari Kesurupan Sampai Exorcism. Sumber:
http://lulukwidyawanpr.blogspot.com/2006/04/dari-kesurupan-sampaixor cism. html

Ziyad, Abu. 2005. Pedoman Praktek Rugyah Syar’iyah Untuk Terapi Sendiri dan Orang
Lain. Lombok: Lombok Ruqyah Center.

15



