
 

 

Wujud Sinkretisme Religi Aluk Todolo dengan Agama Kristen 

Protestan 

 

The Syncretism Form of Aluk Todolo Religion with Christianity 
 

JOHANES RAYMOND HARTANTO
*
 

 

Jurusan Desain Interior, Fakultas Seni Rupa dan Desain, Universitas Kristen Maranatha,  

Jalan Prof.drg. Suria Sumantri, MPH. No. 65,  Bandung 40164 

 

Torajan architecture is a reflection of Torajan culture in general, as an expression of the native 

beliefs known as Aluk Todolo, local religion and way of life for Torajan community. Aluk Todolo, 

henceforth, expressed in several aspects of architecture, e. g. ordering, orientation, ornaments, and other 

details. Syncretism’s reaction towards pluralism and religion is an amazing phenomenon to be observed, 
for syncretism struggles to tolerate and reconciliate different aspects of religion and culture at the same 

time, including those which, at times, seemed to be in a state of contradiction.  

 

Keywords: Aluk Todolo, Toraja, Church, Christian, Syncretism 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
* Penulis untuk korespondensi, Tel. +62-22-2012186(hunting), Email :  



I.  Pendahuluan 

 

Budaya lokal Toraja merupakan cerminan dari agama asli Toraja itu sendiri yaitu 

Aluk Todolo. Aluk Todolo sebagai agama asli adalah kerohanian yang timbul dan 

tumbuh secara spontan bersama suku bangsa Toraja itu sendiri, dan Kristen Protestan 

muncul sebagai agama universal yang mempengaruhi agama asli Toraja dan pada 

akhirnya mendominasi kerohanian pada masyarakat Toraja. Pada dominasi Kristen 

Protestan sebagai agama universal, masih terlihat eksistensi Aluk Todolo yang 

tercermin dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat Toraja. Hal tersebut 

menunjukkan adanya indikasi awal sinkretisme antara Aluk Todolo dengan agama 

Kristen Protestan.   

 

Pada awal kehidupan masyarakat primitif, agama dan budaya berkembang dengan 

situasi masa itu dan lebih bersifat terisolir, sehingga belum disadarinya bahwa tiap 

daerah memiliki agama dan budaya yang berbeda-beda sesuai dengan budaya 

setempat, atau dengan singkat dapat dikatakan sebagai pluralitas. Pluralitas menjadi 

masalah yang harus dihadapi oleh manusia karena pertemuan antara satu masyarakat 

lokal dengan masyarakat lainnya membawa pengaruh dengan agama dan budaya 

setempat.  Secara garis besar terdapat tiga macam reaksi dari suatu masyarakat 

terhadap pluralitas agama: 

1. Fundamentalisme ; usaha menolak pluralitas 

2. Proselitisme ; usaha merubah ke religi pendatang 

3. Sinkretisme ; usaha pembauran/ reaksi kompromi 

 

Reaksi fundamentalisme dan proselitisme, merupakan reaksi yang memiliki dampak 

relatif kecil terhadap suatu agama dan budaya, karena hasil akhirnya sudah dapat 

diperkirakan sebelumnya. Akan tetapi reaksi sinkretisme terhadap pluralisme agama 

ini merupakan suatu fenomena yang sangat mengesankan dalam kehidupan 

beragama, karena sinkretisme berusaha untuk mentolerir dan merekonsiliasi berbagai 

unsur yang berbeda-beda (bahkan terdapat kemungkinan terdapat unsur-unsur yang 

bertolak belakang) dari agama dan budaya. Dengan adanya sinkretisme ini, terdapat 



efek-efek tertentu pada kebudayaan (yang menyangkut pada tradisi), karena tradisi 

yang bercampur dengan nilai-nilai agama sering menimbulkan kesalahpahaman. 

 

Salah satu efek hubungan antara budaya (dengan tradisinya) dengan agama salah 

satunya dapat kita lihat dari pembentukan sebuah bentuk fisik untuk mewadahi 

aktivitas dan nilai-nilai yang ada di dalamnya. Bentuk fisik yang tercipta adalah buah 

pikir manusia mengenai ungkapan dirinya, baik dalam konsep pemikiran, cita rasa 

serta seleranya yang tentunya bersifat fana dan relatif. Segala bentuk fisik merupakan 

wadah/tempat dalam upaya proses untuk menghadirkan alam semesta dari Allah ke 

dalam kehidupan manusia. Oleh karena itu proses pemikiran dan konsep terjadinya 

suatu bangunan keagamaan merupakan penghadiran kembali awal mula dunia ketika 

dijadikan oleh Allah yang akhirnya dihuni oleh manusia dan pada akhirnya manusia 

diarahkan untuk kembali kepada Allah. 

 

Sinkretisme Sebagai Persoalan Kebudayaan 

 

Aspek kebudayaan dalam kehidupan sosial manusia selalu berkembang dan 

mengalami perubahan seiring dengan berjalannya waktu. Demikian pula cara-cara 

mengekspresikan aktualisasi diri yang turut berubah. Karena itulah hidup manusia 

selalu berubah menuju arah yang lebih baik dan dengan demikian kebudayaan pun 

selalu berubah. Dalam proses perubahan ini kadang terjadi peminjaman kebudayaan 

dari tempat lain sesuai pengaruh kebudayaan yang datang ke daerah tersebut yang 

bertujuan mencapai kesempurnaan. 

 

Sinkretisme Sebagai Upaya Menghindari Konflik 

 

Sinkretisme adalah persoalan dalam pembinaan kebudayaan yang menjadi landasan 

penulisan ini. Adapun beberapa definisi dari sinkretisme adalah : 

 Syncretism; from the Greek “ Synkretizein “ ( to combine). A term introduced 

by Plutarcht to characterize the harmonizing efforts of the Neaplotonists. 

The term refers to the blending of pholosophical doctrines from opposing 

schools, or religious doctrines from different faith, in an effort to gain a 

unified point of view. 



In philosophy th term is usually pejorative, and the mixture of doctrines 

undistinguished, the common opinion being that superficialy is bound to 

result of syncretism.
1
 

 Sinkretisme adalah penyatuan atau upaya penyatuan ideologi-ideologi yang 

bertentangan ke dalam satu kesatuan pikiran dan/ atau ke dalam suatu 

hubungan sosial yang harmonis, kerjasama.
2
 

 Syncretism diartikan sebagai penyatuan aliran.
3
 

 Sinkretisme adalah paham (aliran) baru yang merupakan perpaduan dari 

beberapa paham (aliran) yang berbeda untuk mencari keserasian, 

keseimbangan, dsb.
4
 

 Syncretism; The attempt to combine different or opposite doctrins and 

practices. Especially in reference to philosopical and religious system.The 

term came into prominence in the 17 th century, when it was applied to the 

teaching of G. Calixtus, who undertook to unite the Reformation Churces in 

Germany with each other and with the Catholic Church on the basis of the 

Apostles creed and the doctrine of the first centuries. It is also frequently 

applied to the unifying cultural forces in the Mediterranean civilization of the 

Hellenistic and Roman periods, an in the history of religion to any fusion of 

various beliefs and practices. e.q to some tendencies in pre-Christian 

Judaism. In the RC theology of grace the term is used of attemps to combine 

Thomist and Molinist teaching.
5
 

 

Sinkretisasi religi dan agama dapat terjadi baik secara sadar maupun tidak, karena 

proses ini digerakkan oleh adat setempat. Di dalam sinkretisasi ini terdapat proses 

adaptasi dari dua komunitas yang berbeda. Apabila proses ini berlangsung baik, 

maka akan muncul perpaduan yang harmonis. Namun apabila proses tidak berhasil, 

dapat mengakibatkan konflik sosial atau kesenjangan sosial. Sering kali kegagalan 

terjadi akibat dari adanya pemaksaan dari satu komunitas ke komunitas lainnya.  

                                                
1 Resse,W.L. Dictionary of Philosphy and Religion Eastern and Western thought, The Harvester Press 
Limited, England, 1980 
2
 Bagus, Lorens, Kamus Filsafat, P.T Gramedia Pustaka Utama, Jakarta, 1996 

3 Echols, John. M; Shadili, Hassan, P.T. Gramedia Pustaka Utama, 1976 
4 Kamus Besar Bahasa Indonesia, Balai Pustaka, Jakarta, 1988 
5 Cross, F.L ; Livingstone, E.A. The Oxford Dictionary of The Christian Church, Oxford Press, New 

York, 1997 



Pengaruh terhadap nilai dan pandangan dalam sistem kepercayaan suatu masyarakat 

tentunya berpengaruh dalam kebudayaannya, pengaruh-pengaruh ini masuk ke dalam 

norma-norma, gagasan-gagasan sebagai cultural system, pola aktivitas masyarakat 

sebagai activities, dan benda-benda hasil karya masyarakat tersebut sebagai material 

culture , dalam hal ini termasuk dalam mengatur lingkungan fisik ( arsitektur ). 

 

Sinkretisme dalam Kehidupan Dunia 

 

Sinkretisme sebenarnya telah ada sejak zaman dahulu kala, dimana terdapat 

pertemuan antara dua bangsa, atau dua kepentingan maka besar kemungkinan terjadi 

sinkretisme. Salah satu contoh sinkretisme adalah pada agama Kristen. Dalam agama 

Kristen, perayaan Natal baru masuk ke dalam ajaran Kristen Katolik pada abad ke 4 

M, karena pada saat Kaisar Konstantin dan rakyat Romawi menjadi penganut agama 

Katolik, bangsa ini tidak dapat meninggalkan tradisi pagannya, terutama terhadap 

pesta rakyat untuk memperingati Sunday (sun = matahari; day = hari) yaitu hari 

kelahiran Dewa Matahari yaitu pada tanggal 25 Desember. Agar dapat diterima 

dalam kehidupan masyarakat maka pada konsili tahun 325, Kaisar Konstantin 

menetapkan tanggal 25 Desember sebagai hari kelahiran Yesus, dan juga 

menggantikan hari Minggu sebagai pengganti hari Sabat yang menurut hitungan 

jatuh pada hari Sabtu, serta membuat patung-patung Yesus, untuk menggantikan 

patung Dewa Matahari. Inilah suatu sinkretisme yang dikatakan berhasil, dimana 

terlihat jelas proses sinkretisme Kristen oleh Kaisar Konstantin dengan agama 

paganisme politheisme nenek moyang.  Demikian pula adanya pemakaian elemen-

elemen pagan pada Kristen juga terlihat pada pemakaian lingkaran“ halo “ yang 

sering kali kita lihat pada penggambaran orang-orang suci Kristiani, termasuk Yesus 

dan Bunda Maria beserta para santo dan santa.  Lingkaran ini sebenarnya pun sudah 

ada sejak dahulu, yaitu pada kebudayaan Mesir, yang merupakan salah satu simbol 

magis. Lingkaran kecil berwarna emas ini hampir sama seperti matahari yang 

merupakan simbol cahaya spiritual. 

 

Sinkretisme dapat dilihat pula pada kehidupan bangsa Yaroba ( keturunan bangsa 

Afrika ) di Cuba, dimana religi bangsa Yaroba yaitu “Regla Ocha de los Yorubas” 



bertemu dengan agama Katolik. Sebagai budak mereka dibaptis sesuai dengan ajaran 

agama Katolik, akan tetapi bangsa Yaroba tetap menjaga kepercayaannya dengan 

cara  menyamakan santo-santa dari agama Katolik dengan dewa-dewa agama 

mereka.  Seperti misalnya Obatala yang disetarakan dengan Las Mercedes; Jesus of 

Nazareth , merupakan dewa yang bertanggung jawab atas penciptaan manusia atau 

Chango yang disetarakan dengan Santa Barbara, merupakan dewa api, dewa petir 

dan tari-tarian  

 

Tahapan Sinkretisme 

 

Sinkretisme adalah sebuah proses dimana elemen-elemen dari suatu agama 

terasimilasikan ke dalam agama lain sehingga menghasilkan perubahan mendasar 

dalam esensi maupun ajaran-ajaran dari agama-agama tersebut.  Proses ini adalah 

persatuan dari dua atau lebih sistem kepercayaan yang berbeda sehingga pada 

bentukan baru hasil sintesisnya berubah sama sekali. Tidak selalu hasilnya 

merupakan fusi secara total, mungkin saja berupa kombinasi dari beberapa segmen 

yang terpisah-pisah atau tetap dalam  kompartemen-kompartemen yang masih bisa 

diidentifikasikan.  Sinkretisme biasanya diasosiasikan dengan proses komunikasi. 

Dapat terjadi baik di pihak sender ataupun receptor dari pesan tersebut. Pihak sender 

bisa memperkenalkan elemen-elemen sinkretisme secara sadar untuk 

mempertahankan relevansi, atau dengan mempresentasikan sebagian dari pesan 

secara terbatas, dan terdistorsi. Hal ini terjadi secara tidak sengaja, sebagai hasil dari 

cara menangkap pesan yang keliru atau kurang tanggap dalam menangkap pesan itu 

sendiri. Pihak receptor akan mengintepresentasikan pesan tersebut dalam kerangka 

pikir dan cara pandang dunianya. Dengan cara ini, data mungkin terdistorsi, tetapi 

memenuhi nilai-nilainya secara subjektif. 

 

Sinkretisme dalam Injil Kristiani terjadi ketika elemen-elemen dasar ataupun esensi 

dalam tradisi Injil digantikan oleh elemen-elemen religius dari kebudayaan setempat. 

Hal ini terjadi sebagai hasil dari tendensi atau usaha untuk menegaskan keunikan 

dalam Injil seperti yang banyak ditemukan manuskrip-manuskrip atau konsepsi 

inkarnasi Son of God. Pengkomunikasian dari Injil melibatkan transmisi dari sebuah 



pesan dengan elemen-elemen supra-kultur diantara variasi dari masing-masing 

kebudayaan. Ini juga menyangkut pemisahan bagan-bagan pesan dari suatu konteks 

kultur dan penyusunan ulang pesan tersebut dalam konteks kultur yang berbeda. 

 

Komunikasi cross-cultural dari Injil tersebut selalu melibatkan setidaknya tiga 

konteks kultur. Ajaran-ajaran dalam Injil secara orisinal ditempatkan dalam sebuah 

konteks spesifik tertentu. Receiver / sender menitipkan pemaknaan dari pesan itu 

dalam konteks yang ketiga. Problematika sinkretisme akan dijumpai dalam tiap 

usaha ekspansi dari Gereja dan juga sebagai perubahan kultur disekitar gereja yang 

sudah mapan. 

 

Para misionaris berjuang untuk menciptakan sebuah gereja bersama dalam skala 

nasional dengan penerapan Injil yang sudah dikontekstualkan, Namun demikian 

bahaya dalam sinkretisme tetap muncul dikaitkan dengan permasalahan-

permasalahan akomodasi, adaptasi, dan penyesuaian. Hal ini juga diingatkan kembali 

oleh Tippet, dalam hal usaha untuk mempertahankan relevansi, bahwa dalam 

komunikasi, hanya pesan yang ditransmisikan, bukan pemaknaannya. 

 

Adaptasi dalam Injil ditunjukkan oleh Bayerhous dalam tiga tahap : 

1. Pemilahan sejumlah kata, simbol dan ritual melalui seleksi, misalnya ‘Logos’ 

2. Pemisahan hal-hal tersebut di atas yang secara jelas, berseberangan dengan 

kebenaran dalam ajaran Injil. 

3. Intepretasi ulang melalui pemahaman kembali secara total mengenai ritual atau 

simbol dengan pemahaman Kristiani yang sesungguhnya.
6
 

 

Perjalanan dan Pengaruh Tongkonan sebagai Bentuk Kebudayaan Masyarakat 

Toraja 

 

Tongkonan Toraja sebagai objek studi dari penelitian ini adalah merupakan salah 

satu dari perkembangan artefak kebudayaan Toraja yaitu Tongkonan. Tongkonan itu 

sendiri sebenarnya merupakan rumah adat yang merupakan cerminan dari religi 

                                                
6  www.mb-soft.com 



masyarakat Toraja yaitu Aluk Todolo sedangkan Tongkonan Toraya disini berfungsi 

sebagai gereja Kristen tempat pewartaan firman Tuhan. Perbedaan ini menuntut 

penulis untuk menganalisa perjalanan masa lalu dari masyarakat Toraja dan 

pengaruh-pengaruh apa saja yang muncul dalam perjalanan waktu kehidupan 

masyarakat Toraja. 

 

Sebelum berbentuk Tongkonan terdapat beberapa tipe tempat tinggal dan rumah 

Toraja yang berkembang di daerah Sulawesi Selatan seiring berkembangnya zaman. 

Bentuk-bentuk tersebut secara singkat adalah : 

1. Abris sous roche  

       

 

 
Gambar 1. Tempat tinggal pada zaman Mesolitikum berupa 
goa. 

( sumber : Wasis, Widjiono. Ensiklopedi Nusantara, Mawar 

Gempita, Jakarta, 1989 ) 

 

2. Banua Pandoko Dena’ 

Bentuk rumah ini diperkirakan dipakai pada zaman Mesolitikum menuju ke 

zaman Neolitikum. 

       
 

Gambar 2. Banua Pandoko Dena’ 
(  sumber : Tangdilintin, L.T. Tongkonan ( Rumah adat 

Toraja ) dengan Arsitektur dan Ragam hias Toraja . Yayasan 

Lepongan Bulan ( YALBU ). 1983. Ujung Pandang ) 

 

 

 

3. Banua Lentong Apa’ 

Rumah ini diperkirakan digunakan pada zaman Neolitikum menuju 

Megalitikum  

             
 

 

 

 

 

 

Gambar 3. Banua Lentong Apa’ 
( sumber :  Tangdilintin, L.T. Tongkonan ( Rumah adat Toraja ) 

dengan Arsitektur dan Ragam hias Toraja . Yayasan Lepongan 

Bulan ( YALBU ). 1983. Ujung Pandang ) 



 

4. Banua Tamben 

Bangunan ini muncul pada abad 8 M karena sesuai dengan munculnya istilah 

Puang-puang lembang ( orang yang memiliki perahu ). Puang-puang lembang 

ini merupakan bangsa pendatang. Bangunan ini muncul diperkirakan setelah 

lama mendapatkan pengaruh dari bangsa pendatang tersebut. Bangunan ini 

adalah asal atau dasar dari Tongkonan. 

 
 

Gambar 4.  Banua Tamben 

( sumber : Tangdilintin, L.T. Tongkonan ( Rumah 

adat Toraja ) dengan Arsitektur dan Ragam hias 

Toraja . Yayasan Lepongan Bulan ( YALBU ). 

1983. Ujung Pandang ) 

 

5. Banua Sanda A’riri 
Perkembangan dari Banua Tamben, kayu yang disusun sebagai pondasi 

diganti dengan beberapa tiang 

           
 

 

 

Gambar 5. Banua Sanda A’riri 
(  sumber : Tangdilintin, L.T. Tongkonan ( Rumah adat 

Toraja ) dengan Arsitektur dan Ragam hias Toraja . 

Yayasan Lepongan Bulan ( YALBU ). 1983. Ujung 

Pandang ) 

 
 

Roxana Waterson (1990) menemukan adanya 7 persamaan keunikan yang 

ditemukannya dalam tipe-tipe rumah di Asia Tenggara dan Tongkonan memenuhi 

beberapa diantaranya, antara lain adalah: 

 

1. Tripartite house 

 
 

Gambar 6. Tripartite house 

(sumber :  House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore 

University Press, 2003) 

2. Multi-leveled floor 

      
 

Gambar 7.   Multi-leveled floor   

(sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore 

University Press, 2003) 

 



3. Outward slanting gable 

 

 
Gambar 8. Outward slanting gable 

(sumber :  House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, 

Singapore University Press, 2003) 

 

4. Outward slanting walls 

    
 

Gambar 9.  Outward slanting walls 

(sumber :  House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, 

Singapore University Press, 2003) 

 

5. Gable finials 

   
 

Gambar 10. Gable finials 

(sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore 

University Press, 2003) 

 

6. The saddle-backed roof 

  
 

Gambar 11.  The saddle-backed roof 

(sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore 

University Press, 2003) 

 

7. Diffrential treatment of root and tip in the use of timber
7
 

           
Gambar 12. Diffrential treatment of root and tip in the use of 

timber 

(sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore 

University Press, 2003) 

 

 

Dari ketujuh persamaan keunikan tidak semuanya dipenuhi oleh Tongkonan, 

beberapa yang dipenuhi antara lain adalah : 

1. Tripartite house 

 Pada Tongkonan, elemen pondasi tidak mencapai/ melebihi ketinggian level 

lantai, dan berwujud konstruksi frame kotak. 

 

 
                                                
7 House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore University Press, 2003 



 
Gambar 13. Penahan beban lantai berupa konstruksi kayu yang ditumpuk 

 ( sumber : Tjahjono, Gunawan. Indonesian Heritage series vol 6 : Architecture. Archipelago 

Press. Singapore. 1998 ) 

 

2. Multi-leveled floor 

Pada  rumah masyarakat Toraja terdapat beberapa perbedaan level lantai, 

dan secara garis besar terbagi atas: 

 Banua Sang Lanta 

 Banua Duang Lanta 

 Banua Talung Lanta 

 Banua Patang Lanta 

3. Outward slanting gable 

    

  

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 14. Tapak atap segitiga yang miring 

( sumber :  House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore University Press, 2003 ) 

 

4. Saddle-backed roof 

    

 

 

 

 

 
Gambar 15. Atap lengkung yang menyerupai pelana atau banyak dikatakan imitasi dari perahu 

( sumber : Tjahjono, Gunawan. Indonesian Heritage series vol 6 : Architecture. Archipelago 

Press. Singapore. 1998 ) 

          

5. Differential treatment of root and tip in the use of timber 

Keunikan ini tidak tampak pada bangunan, akan tetapi lebih ke arah konsep 

kepercayaan masyarakat, dimana kayu yang dipakai pada bangunan harus 

diperhatikan pangkal kayu dan akar kayunya. Pada masyarakat Toraja 

peletakan kayunya harus dari belakang ke depan. 

 



Dari semua persamaan keunikan tersebut, dapat disimpulkan bahwa adanya satu 

pengaruh yang sama dan pengaruh tersebut adalah berasal dari pengaruh Dong Son. 

Dikatakan sebagai pengaruh kebudayaan Dong Son karena bentuk rumah-rumah di 

Asia Tenggara termasuk Tongkonan sesuai dengan gambar rumah yang berada di 

sekeliling nekara perunggu yang berasal dari Dong Son Vietnam yang datang pada 

zaman perunggu awal. 

    
 

Gambar 16. Nekara Dong Son yang menggambarkan atap yang menyerupai perahu ( kiri ) dan Atap 

pada rumah tradisional Toraja, Tongkonan ( kanan ) 

( sumber : Tjahjono, Gunawan. Indonesian Heritage series vol 6 : Architecture. Archipelago Press. 

Singapore. 1998 ) 

 

Wujud Tongkonan yang sesuai dengan nekara perunggu dari Dong Son Vietnam ini 

penerapan dari konsep kosmologi Toraja yang berpedoman pada Aluk Todolo. Pada 

titik ini timbul pertanyaan mengenai kemungkinan Aluk Todolo merupakan sistem 

kepercayaan yang berasal dari zaman Paleolitikum di Sulawesi Selatan. 

 

Ternyata dari artefak-artefak yang telah ditemukan, manusia baru memiliki 

kepercayaan pada zaman Megalitikum. Kepercayan awal ini muncul dengan adanya 

penghargaan terhadap orang yang meninggal, karena munculnya kuburan-kuburan 

batu dan menhir, sebagai bentuk pemujaan terhadap nenek moyang. 

 

 

Perjalanan Aluk Todolo sebagai Religi Lokal Masyarakat Toraja dan 

Pengaruh-Pengaruh di Dalamnya 

 

Sistem kepercayaan yang dikenal pertama dan ada sampai sekarang adalah Aluk 

Todolo. Sistem kepercayaan ini muncul pada abad ke 9 M, yang apabila kita 

bandingkan dengan kemunculan Banua Tamben sebagai bentuk rumah Toraja ketiga 

pada abad 8 M dapat disimpulkan bahwa Aluk Todolo tercipta setelah mendapatkan 

pengaruh dari budaya luar yang dikatakan oleh masyarakat Toraja sebagai puang-

puang lembang. 



 

Pengaruh yang ada semenjak abad ke 4 M di Indonesia adalah pengaruh Hindu-

Buddha, karena semenjak abad ke 4 M mulai berdiri kerajaan-kerajaan Hindu 

Buddha di Indonesia, seperti terlihat pada Diagram 1. Dengan berdirinya kerajaan-

kerajaan ini, tentunya membawa pengaruh dari segi politik, religi serta sosial budaya 

dari masyarakat lokal Toraja. 

 

 
Diagram 1. Perjalanan waktu pengaruh-pengaruh kerajaan Hindhu dan Buddha di Indonesia 

( sumber : Ilustrasi pribadi ) 

 

Sejak awal perjalanan tahun Masehi telah berkembang hubungan perdagangan antara 

Indonesia dan India melalui jalur laut. Hubungan dangan Indonesia dengan India 

berkembang menjadi hubungan keagamaan dan dan kebudayaan. Para pedagang 

India datang beserta para pendeta yang bermaksud menyebarkan keagamaan dan 

kebudayaan Hindu-Buddha ke Indonesia. Agama dan kebudayaan Hindu-Buddha 

dari India ada yang masuk ke wilayah Indonesia melalui Selat Malaka, Laut Jawa, 

dan Selat Makasar. Namun, ada juga yang melalui laut sebelah barat Sumatera, Selat 

Sunda, Laut Jawa, dan Selat Makassar. Masuknya agama dan kebudayaan Hindhu-

Budha yang melalui Selat Makasar ini, yang menjadikan salah satu bukti bahwa 

terdapat pengaruh dari Hindu-Budha ke daerah Toraja. 

 

Masuknya agama dan kebudayaan Hindhu-Budha sangat mempengaruhi kehidupan 

masyarakat di Indonesia baik dalam kehidupan politik, sosial, budaya, maupun 

keagamaan. Dengan masuknya agama dan kebudayaan Hindu-Budha menjadikan 

bangsa Indonesia mulai mengenal tulisan Pallawa dan bahasa Sansekerta. Dengan 

demikian, bangsa Indonesia mulai memasuki zaman sejarah. 

 



Pengaruh Hindu-Budha juga tersebar luas, karena penyebaran dari wilayah kerajaan-

kerajaan dengan pengaruh masing-masing. Corak kerajaan mempengaruhi pengaruh 

suatu agama universal dalam religi lokal suatu daerah. Pembagian kerajaan dengan 

pengaruh agama Hindu-Budha dapat dibagi menjadi dua, yaitu : 

1. Kerajaan dengan pengaruh Hindhu, seperti Kerajaan Kutai, Tarumanegara, 

Mataram Kuno, Kahuripan ( Airlangga ), dan Majapahit. Kerajaan Majapahit 

merupakan kerajaan Hindu terbesar di Indonesia 

2. Kerajaan dengan pengaruh Budha, seperti Kerajaan Holig, Melayu, dan 

Sriwijaya. Kerajaan Sriwijaya merupakan kerajaan Budha terbesar di 

Indonesia 

 

Unsur-unsur kebudayaan Hindu-Budha dari India yang masuk ke wilayah lokal 

Indonesia, tidak langsung ditiru, tetapi sudah dipadukan dengan unsur kebudayaan 

asli Indonesia sehingga terbentuklah unsur kebudayaan baru yang dapat dikatakan 

lebih sempurna. Proses pencampuran antara Hindu dengan religi lokal Toraja yang 

mulai dikenal semenjak abad ke 9 M ini, dapat dilihat dari unsur religi dan sosial 

budaya dari masyarakat Toraja seperti penyembahan kepada tiga unsur seperti 

penyembahan Trimurti agama Hindhu serta sistem kasta yang terbagi empat pada 

masyarakat Toraja, sama halnya dengan sistem kasta berdasarkan agama Hindu.  

Aluk Todolo dapat dikatakan sebagai pencampuran dari unsur lokal dengan agama 

Hindu, karena Aluk Todolo juga menyembah kepada 3 unsur, yaitu: 

1. Puang Matua 

2. Deata-deata 

3. To Mambali Puang 

Pembagian kasta pada masyarakat Toraja sebagaimana struktur masyarakat Hindu di 

India, juga dikenal dibagi menjadi 4 kasta yaitu : 

1. Tana’ bulaan terdiri dari bangsawan tinggi 

2. Tana’ bassi terdiri dari bangsawan menengah 

3. Tana’ karurung terdiri dari rakyat merdeka 

4. Tana’ kua-kua terdiri dari hamba sahaya. 

 



Seiring perjalan waktu sistem kepercayaan Aluk Todolo ini dihadapkan dengan 

agama-agama yang dibawa oleh bangsa pendatang. Agama Islam dibawa oleh para 

pedagang Bugis pada abad 15 M ( 1675 ). Akan tetapi akibat dari masuknya Islam ke 

Toraja dan tidak adanya toleransi dari religi lokal Aluk Todolo dari Islam maka 

akhirnya timbullah perang pada 1683.  Sedangkan agama Kristen dibawa oleh 

pemerintah kolonial Belanda pada tahun 1900. Setelah melalui proses lama, akhirnya 

agama Kristen dapat diterima karena ajaran Kristen dapat mentolerir ajaran Aluk 

Todolo, terbukti dari penggunaan simbol salib dalam pekuburan tradisional 

masyarakat Toraja seperti tampak pada Gambar 17. 

 
Gambar 17. Simbol salib sebagai simbol Kristen yang terdapat pada pekuburan tradisional masyarakat 

Toraja, dari hal ini terlihat adanya sinkretisme dalam Aluk Todolo dan Kristen 

( sumber : Fox, James. Indonesia Heritage series vol 9 : Religion and Ritual. Archipelago Press. 

Singapore. 1998 ) 

 

 

Analisa Perubahan pada Ritual Religi Aluk Todolo Setelah Tersinkretisasi 

dengan Kristen 

 
Melalui penelitian yang telah dilakukan sebelumnya, Aluk Todolo sebagai religi 

lokal masyarakat Toraja masih sangat kuat mempengaruhi semua unsur 

kehidupannya dari cultural system, social system, dan material system. Tongkonan 

yang merupakan cerminan dari tanda visual yang memiliki makna simbolik bagi 

masyarakat Toraja juga merupakan cerminan dari bentuk tiga dimensional dari Aluk 

Todolo. 

 

Pada tahapan ini muncul pertanyaan bagaimana upacara-upacara ritual dari religi 

Aluk Todolo yang merupakan Aluk dapat terus dilaksanakan oleh masyarakat Toraja, 

sementara masyarakat tersebut sebagian besar telah memeluk agama Kristen. Seperti 

upacara Rambu Tuka’ dan Rambu Solo’ yang merupakan ritual terpenting dari Aluk 

Todolo dapat terus dijalankan oleh masyarakat Toraja. 

 



Sementara agama Kristen memiliki tanda-tanda visual untuk dijadikan sebagai 

simbol keagamaan selalu berpatokan pada keyakinannya terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa, sedangkan penganut Aluk Todolo menciptakan simbol-simbol untuk 

kepentingan menyembah dan memuliakan Puang Matua, Deata-deata, dan To 

Mambali Puang yang bersifat animisme. Dari hal ini terlihat adanya perbedaan 

pandangan bahkan saling bertolak belakang satu sama lainnya.  

 

Dalam mempertahankan tradisinya masyarakat Toraja yang telah masuk ke dalam 

agama Kristen tidak meninggalkan Aluk Todolo sepenuhnya, akan tetapi tetap 

menjalankan ritual Aluk Todolo yang tidak bertentangan dengan iman Kristiani. 

Sehingga esensi dari ritual yang berupa tanggung jawab, kerukunan dan kesatuan 

keluarga hanya dianggap sebagai adaptasi saja, bukan sebagai Aluk, sehingga terjadi 

pengalihan dari ‘ upacara ‘ yang membawa muatan religius menjadi ‘ acara ‘ biasa 

saja. 

 

Orang Kristen Toraja dapat bersekutu untuk menyembah Allah tanpa meninggalkan 

unsur kebudayaannya. Unsur kebudayaannya dijadikan alat untuk memuliakan 

Tuhan. Sehingga tidak mengherankan bahwa peminjaman bentuk Tongkonan secara 

keseluruhan sebagai gereja tempat bersekutu untuk memuja Tuhan dapat diterima 

sebagai unsur visual, akan tetapi nilai-nilai yang terkandung didalamnya 

diintrepertasi ulang melalui pemahaman Kristiani 

 

Perubahan Wujud pada Tongkonan sebagai Material System dari Aluk Todolo 

Setelah Tersinkretisasi dengan Kristen 

 

Dengan tersinkretisasinya Aluk Todolo sebagai nilai lokal masyarakat Toraja oleh 

agama Kristen, maka terjadi beberapa perubahan yang dialami oleh kedua belah 

pihak. Baik toleransi dari Kristen terhadap beberapa cara pandang Aluk Todolo dan 

perubahan nilai-nilai dari Aluk Todolo, kedua-duanya membawa perubahan yang 

besar dalam wujud sinkretismenya. Wujud sinkretisme Tongkonan sebagai gereja ini 

menyebabkan nilai keaslian pada Tongkonan menjadi berubah, perubahan ini ada 



yang menghilangkan nilai-nilai asalnya, ada yang tetap dipakai dan ada pula muncul 

nilai yang baru. 

 

Adapun nilai-nilai yang hilang adalah: 

1. Pemaknaan orientasi pada Tongkonan 

Tongkonan dibangun berdasarkan Aluk Todolo yang memiliki orientasi 

terhadap arah mata angin. Karena sinkretisasinya dengan Kristen, orientasi 

terhadap arah Utara-Selatan berdasarkan bentuk geografis di Toraja hilang. 

Utara berdasarkan Hulu sungai Sa’dan dan Selatan berdasarkan Gunung 

Bamba di Toraja tidak dipakai lagi pada Tongkonan di Jakarta ini. Walaupun 

orientasi yang digunakan tetap Utara-Selatan seperti terlihat pada Gambar 18, 

akan tetapi sudah tidak diorientasikan berdasarkan hulu sungai Sa’dan dan 

Gunung Bamba. 

 

 
Gambar 18. Orientasi Tongkonan Toraya 

 (sumber : Ilustrasi pribadi ) 

 

2. Makna elemen-elemen fisik pembentuk bangunan Tongkonan 

a. Hilangnya makna bagian dalam Tongkonan akibat nilai Kristiani. 

Bagian Timur badan rumah merupakan tempat melaksanakan 

pengucapan syukur, sedangkan bagian Barat tempat meletakkan orang 

mati sudah tidak dipakai lagi, karena konsep dari Kristen tidak 

membedakan tata letak dalam pengucapan syukur, pengucapan syukur 

dapat dilakukan dimana saja.  

b. Paniteroan-paniteroan yang memiliki makna tersendiri seperti : 

- Paniteroan Tingayo di Utara sebagai jalan kebahagiaan 



- Paniteroan Matallo di Timur yang dibuka pada upacara pengucapan 

syukur  

- Peniteroan Matampu’ di Barat yang dibuka pada upacara pemakaman 

orang mati 

- Paniteroan Pollo’ Banua di Selatan sebagai tempat keluarnya segala 

kesusahan dan penyakit di atas rumah
8
 

Paniteroan-paniteroan ini tidak dipakai lagi dalam Tongkonan yang 

sudah tersinkretisasi oleh agama Kristen, karena upacara yang 

dilakukan di Kristen tidak berdasarkan arah mata angin dan jalan 

kebahagiaan ataupun kesulitan di dunia tidak diwakilkan dalam arah 

mata angin.  

Paniteroan-paniteroan yang digunakan dalam Tongkonan Toraya 

ditransformasikan menjadi akses sekunder, hal ini disebabkan oleh 

skala Tongkonan yang sangat besar apabila dibandingkan dengan 

Tongkonan di Toraja, sehingga membutuhkan akses sekunder. 

 

 Nilai yang tetap dipertahankan dalam sinkretisme dengan Kristen adalah : 

1. Penerapan orientasi Tongkonan pada tapak 

Orientasi Utara-Selatan tetap dipertahankan walaupun tidak berdasarkan 

kaidah dari Aluk Todolo lagi. Walaupun pemaknaan dari orientasi Utara-

Selatan ini telah hilang akan tetapi penerapan orientasi Utara-Selatan ini 

tetapi dipakai pada bangunan Tongkonan Toraya. Hal ini dapat pula 

disebabkan oleh tuntutan kebutuhan dari bangunan ibadah Kristen sendiri 

yaitu wajah bangunan menghadap ke Utara agar pencahayaan melalui 

bukaan-bukaan (  pada konteks bangunan ini adalah akses sekunder ) di 

bagian tempat duduk umat jatuh dari sisi Timur. Hal ini merupakan 

simbolisasi dari ajaran Injil yang menggambarkan bahwa penerangan sebagai 

berkat dari yang Maha Kuasa dalam kehidupan manusia diwakili oleh cahaya 

matahari yang terbit dari sisi Timur. 

2. Perbandingan ukuran pada massa bangunan 

                                                
8 ( Tangdilintin, L.T. Tongkonan ( Rumah adat Toraja ) dengan Arsitektur dan Ragam hias Toraja . 

Yayasan Lepongan Bulan ( YALBU ). 1983. Ujung Pandang ) 



Dalam membangun bangunan Tongkonan, terdapat aturan-aturan yang harus 

dipenuhi salah satunya adalah peraturan dalam perbandingan ukuran 

Tongkonan, karena apabila proporsinya tidak memenuhi kreterianya, maka 

bangunan tersebut bukanlah Tongkonan. Dalam pembangunan Tongkonan 

harus melalui perbandingan 1 : 2 untuk mencapai proporsi dari bangunan itu 

sendiri.  

3. Ornamen-ornamen bangunan dan ukiran-ukiran. 

Dalam memenuhi kriteria sebagai Tongkonan, terdapat pula beberapa aturan 

pemakaian ornamen-ornamen dan ukiran-ukiran. Seperti Kabongo’ dan Katik 

yang harus dipakai apabila bangunan Tongkonan tersebut mewakili adat.  

 

Dan nilai-nilai baru yang muncul adalah: 

1. Esensi baru dari Tongkonan 

Tongkonan memiliki nilai dasar sebagai suatu persekutuaan berdasarkan 

peraturan adat masyarakat Toraja. Dalam pertemuannya dengan Kristen, nilai 

dari Tongkonan tersinkretisme dengan adanya penginterpretasikan ulang 

mengenai nilai dasarnya. Tongkonan disini memiliki makna sebagai 

Tongkonan Kristus sebagai lambang dari gereja yang kudus karena Kristus 

merupakan inkarnasi Firman menjadi manusia yang dapat diimani di segala 

tempat dan waktu. 

2. “ Spirit of place “ 

Nilai “spirit of place“ yang pada umumnya dilihat dari sudut pandang 

keunikan alam setempat, mengalami pergeseran nilai dikarenakan adanya 

perubahan lokasi pembangunan Tongkonan Toraya yang tidak dilakukan di 

Toraja melainkan di Jakarta. “ spirit of place “ di lokasi baru ini, berdasarkan 

dari kebudayaan dan ekspresi kehidupan masyarakat adat di Toraja yang 

dibawa ke lokasi baru, tetap mempertahankan akar budaya asalnya dalam 

penampilan fisik bangunan. 

3. Skala bangunan 

Walaupun tetap mengikuti aturan dasar mengenai proporsi dari ukuran 

Tongkonan, skala Tongkonan sebagai gereja ini lebih monumental 

dibandingkan dengan Tongkonan di Toraja, hal ini berkaitan dengan 



perubahan fungsi Tongkonan menjadi rumah ibadah dan perkembangan 

material bangunan.  

Dengan perubahan fungsi sebagai bangunan ibadah, Tongkonan dibina untuk 

dapat membuat manusia merasa ‘ kecil ‘ dihadapan Tuhan. Sehingga 

Tongkonan yang berukuran lebar maksimal 4 meter di Toraja berubah 

menjadi 15 meter, sehingga membuat Tongkonan sebagai gereja memiliki 

skala monumental dibandingkan dengan Tongkonan di Toraja. 

4. Material bangunan 

Material pembangun Tongkonan adalah kayu, hal ini menyebabkan 

pembatasan ukuran dalam membangun Tongkonan. Dengan diperkenalkan 

material modern seperti beton dan baja, Tongkonan dapat dibangun dengan 

skala yang lebih besar dibandingkan dengan Tongkonan di Toraja. 

5. Efektifitas ruang dengan fungsi baru 

Dengan perubahan fungsi sebagai bangunan ibadah yang merupakan ruang 

publik, muncul hal baru yang berupa pemakaian fungsi ruang yang berbeda 

dengan Tongkonan di Toraja. Sulluk Banua merupakan kolong bangunan 

rumah Toraja yang memiliki fungsi sebagai tempat menyimpan hewan pada 

waktu malam, berubah menjadi ruang serba guna.  

6. Aksesibilitas sekunder 

Perubahan fungsi Tongkonan, menyebabkan ukuran Tongkonan sebagai 

gereja ini lebih besar dari pada Tongkonan di Sulawesi Selatan, Tongkonan 

awalnya hanya memiliki satu aksesibilitas dari Utara saja, sekarang 

membutuhkan aksesibilitas sekunder. 

7. Hirarki ruang pada Tongkonan 

Pada hirarki ruang gereja, tampak adanya perbedaan ruang sakral, ruang 

peralihan, dan ruang umat yang tidak ada pada Tongkonan sebelumnya. 

Hirarki ini berhubungan erat dengan pensimbolisasian makna ruang yang 

berkesinambungan antara daerah kehadiran Allah di dalam bangunan dengan 

daerah umat yang dianggap belum ‘suci’ dan adanya peralihan diantara kedua 

ruang tersebut. 

 

 


