Wujud Sinkretisme Religi Aluk Todolo dengan Agama Kristen
Protestan

The Syncretism Form of Aluk Todolo Religion with Christianity

JOHANES RAYMOND HARTANTO"

Jurusan Desain Interior, Fakultas Seni Rupa dan Desain, Universitas Kristen Maranatha,

Jalan Prof.drg. Suria Sumantri, MPH. No. 65, Bandung 40164

Torajan architecture is a reflection of Torajan culture in general, as an expression of the native
beliefs known as Aluk Todolo, local religion and way of life for Torajan community. Aluk Todolo,
henceforth, expressed in several aspects of architecture, e. g. ordering, orientation, ornaments, and other
details. Syncretism’s reaction towards pluralism and religion is an amazing phenomenon to be observed,
for syncretism struggles to tolerate and reconciliate different aspects of religion and culture at the same
time, including those which, at times, seemed to be in a state of contradiction.

Keywords: Aluk Todolo, Toraja, Church, Christian, Syncretism

* Penulis untuk korespondensi, Tel. +62-22-2012186(hunting), Email :



1. Pendahuluan

Budaya lokal Toraja merupakan cerminan dari agama asli Toraja itu sendiri yaitu
Aluk Todolo. Aluk Todolo sebagai agama asli adalah kerohanian yang timbul dan
tumbuh secara spontan bersama suku bangsa Toraja itu sendiri, dan Kristen Protestan
muncul sebagai agama universal yang mempengaruhi agama asli Toraja dan pada
akhirnya mendominasi kerohanian pada masyarakat Toraja. Pada dominasi Kristen
Protestan sebagai agama universal, masih terlihat eksistensi Aluk Todolo yang
tercermin dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat Toraja. Hal tersebut
menunjukkan adanya indikasi awal sinkretisme antara Aluk Todolo dengan agama

Kristen Protestan.

Pada awal kehidupan masyarakat primitif, agama dan budaya berkembang dengan
situasi masa itu dan lebih bersifat terisolir, sehingga belum disadarinya bahwa tiap
daerah memiliki agama dan budaya yang berbeda-beda sesuai dengan budaya
setempat, atau dengan singkat dapat dikatakan sebagai pluralitas. Pluralitas menjadi
masalah yang harus dihadapi oleh manusia karena pertemuan antara satu masyarakat
lokal dengan masyarakat lainnya membawa pengaruh dengan agama dan budaya
setempat. Secara garis besar terdapat tiga macam reaksi dari suatu masyarakat
terhadap pluralitas agama:

1. Fundamentalisme ; usaha menolak pluralitas

2. Proselitisme ; usaha merubah ke religi pendatang

3. Sinkretisme ; usaha pembauran/ reaksi kompromi

Reaksi fundamentalisme dan proselitisme, merupakan reaksi yang memiliki dampak
relatif kecil terhadap suatu agama dan budaya, karena hasil akhirnya sudah dapat
diperkirakan sebelumnya. Akan tetapi reaksi sinkretisme terhadap pluralisme agama
ini merupakan suatu fenomena yang sangat mengesankan dalam kehidupan
beragama, karena sinkretisme berusaha untuk mentolerir dan merekonsiliasi berbagai
unsur yang berbeda-beda (bahkan terdapat kemungkinan terdapat unsur-unsur yang

bertolak belakang) dari agama dan budaya. Dengan adanya sinkretisme ini, terdapat



efek-efek tertentu pada kebudayaan (yang menyangkut pada tradisi), karena tradisi

yang bercampur dengan nilai-nilai agama sering menimbulkan kesalahpahaman.

Salah satu efek hubungan antara budaya (dengan tradisinya) dengan agama salah
satunya dapat kita lihat dari pembentukan sebuah bentuk fisik untuk mewadahi
aktivitas dan nilai-nilai yang ada di dalamnya. Bentuk fisik yang tercipta adalah buah
pikir manusia mengenai ungkapan dirinya, baik dalam konsep pemikiran, cita rasa
serta seleranya yang tentunya bersifat fana dan relatif. Segala bentuk fisik merupakan
wadah/tempat dalam upaya proses untuk menghadirkan alam semesta dari Allah ke
dalam kehidupan manusia. Oleh karena itu proses pemikiran dan konsep terjadinya
suatu bangunan keagamaan merupakan penghadiran kembali awal mula dunia ketika
dijadikan oleh Allah yang akhirnya dihuni oleh manusia dan pada akhirnya manusia

diarahkan untuk kembali kepada Allah.

Sinkretisme Sebagai Persoalan Kebudayaan

Aspek kebudayaan dalam kehidupan sosial manusia selalu berkembang dan
mengalami perubahan seiring dengan berjalannya waktu. Demikian pula cara-cara
mengekspresikan aktualisasi diri yang turut berubah. Karena itulah hidup manusia
selalu berubah menuju arah yang lebih baik dan dengan demikian kebudayaan pun
selalu berubah. Dalam proses perubahan ini kadang terjadi peminjaman kebudayaan
dari tempat lain sesuai pengaruh kebudayaan yang datang ke daerah tersebut yang

bertujuan mencapai kesempurnaan.

Sinkretisme Sebagai Upaya Menghindari Konflik

Sinkretisme adalah persoalan dalam pembinaan kebudayaan yang menjadi landasan
penulisan ini. Adapun beberapa definisi dari sinkretisme adalah :
o Syncretism,; from the Greek “ Synkretizein *“ (to combine). A term introduced
by Plutarcht to characterize the harmonizing efforts of the Neaplotonists.
The term refers to the blending of pholosophical doctrines from opposing
schools, or religious doctrines from different faith, in an effort to gain a

unified point of view.



In philosophy th term is usually pejorative, and the mixture of doctrines
undistinguished, the common opinion being that superficialy is bound to
result of syncretism.’

e Sinkretisme adalah penyatuan atau upaya penyatuan ideologi-ideologi yang
bertentangan ke dalam satu kesatuan pikiran dan/ atau ke dalam suatu
hubungan sosial yang harmonis, kerjasama.”

e Syncretism diartikan sebagai penyatuan aliran.’

e Sinkretisme adalah paham (aliran) baru yang merupakan perpaduan dari
beberapa paham (aliran) yang berbeda untuk mencari keserasian,
keseimbangan, dsb.*

o Syncretism; The attempt to combine different or opposite doctrins and
practices. Especially in reference to philosopical and religious system.The
term came into prominence in the 17 th century, when it was applied to the
teaching of G. Calixtus, who undertook to unite the Reformation Churces in
Germany with each other and with the Catholic Church on the basis of the
Apostles creed and the doctrine of the first centuries. It is also frequently
applied to the unifying cultural forces in the Mediterranean civilization of the
Hellenistic and Roman periods, an in the history of religion to any fusion of
various beliefs and practices. e.q to some tendencies in pre-Christian
Judaism. In the RC theology of grace the term is used of attemps to combine

Thomist and Molinist teaching.”

Sinkretisasi religi dan agama dapat terjadi baik secara sadar maupun tidak, karena
proses ini digerakkan oleh adat setempat. Di dalam sinkretisasi ini terdapat proses
adaptasi dari dua komunitas yang berbeda. Apabila proses ini berlangsung baik,
maka akan muncul perpaduan yang harmonis. Namun apabila proses tidak berhasil,
dapat mengakibatkan konflik sosial atau kesenjangan sosial. Sering kali kegagalan

terjadi akibat dari adanya pemaksaan dari satu komunitas ke komunitas lainnya.

! Resse,W.L. Dictionary of Philosphy and Religion Eastern and Western thought, The Harvester Press
Limited, England, 1980

2 Bagus, Lorens, Kamus Filsafat, P.T Gramedia Pustaka Utama, Jakarta, 1996

3 Echols, John. M; Shadili, Hassan, P.T. Gramedia Pustaka Utama, 1976

4 Kamus Besar Bahasa Indonesia, Balai Pustaka, Jakarta, 1988

3 Cross, F.L; Livingstone, E.A. The Oxford Dictionary of The Christian Church, Oxford Press, New
York, 1997



Pengaruh terhadap nilai dan pandangan dalam sistem kepercayaan suatu masyarakat
tentunya berpengaruh dalam kebudayaannya, pengaruh-pengaruh ini masuk ke dalam
norma-norma, gagasan-gagasan sebagai cultural system, pola aktivitas masyarakat
sebagai activities, dan benda-benda hasil karya masyarakat tersebut sebagai material

culture , dalam hal ini termasuk dalam mengatur lingkungan fisik ( arsitektur ).

Sinkretisme dalam Kehidupan Dunia

Sinkretisme sebenarnya telah ada sejak zaman dahulu kala, dimana terdapat
pertemuan antara dua bangsa, atau dua kepentingan maka besar kemungkinan terjadi
sinkretisme. Salah satu contoh sinkretisme adalah pada agama Kristen. Dalam agama
Kristen, perayaan Natal baru masuk ke dalam ajaran Kristen Katolik pada abad ke 4
M, karena pada saat Kaisar Konstantin dan rakyat Romawi menjadi penganut agama
Katolik, bangsa ini tidak dapat meninggalkan tradisi pagannya, terutama terhadap
pesta rakyat untuk memperingati Sunday (sun = matahari; day = hari) yaitu hari
kelahiran Dewa Matahari yaitu pada tanggal 25 Desember. Agar dapat diterima
dalam kehidupan masyarakat maka pada konsili tahun 325, Kaisar Konstantin
menetapkan tanggal 25 Desember sebagai hari kelahiran Yesus, dan juga
menggantikan hari Minggu sebagai pengganti hari Sabat yang menurut hitungan
jatuh pada hari Sabtu, serta membuat patung-patung Yesus, untuk menggantikan
patung Dewa Matahari. Inilah suatu sinkretisme yang dikatakan berhasil, dimana
terlihat jelas proses sinkretisme Kristen oleh Kaisar Konstantin dengan agama
paganisme politheisme nenek moyang. Demikian pula adanya pemakaian elemen-

‘

elemen pagan pada Kristen juga terlihat pada pemakaian lingkaran® halo “ yang
sering kali kita lihat pada penggambaran orang-orang suci Kristiani, termasuk Yesus
dan Bunda Maria beserta para santo dan santa. Lingkaran ini sebenarnya pun sudah
ada sejak dahulu, yaitu pada kebudayaan Mesir, yang merupakan salah satu simbol
magis. Lingkaran kecil berwarna emas ini hampir sama seperti matahari yang

merupakan simbol cahaya spiritual.

Sinkretisme dapat dilihat pula pada kehidupan bangsa Yaroba ( keturunan bangsa
Afrika ) di Cuba, dimana religi bangsa Yaroba yaitu “Regla Ocha de los Yorubas”



bertemu dengan agama Katolik. Sebagai budak mereka dibaptis sesuai dengan ajaran
agama Katolik, akan tetapi bangsa Yaroba tetap menjaga kepercayaannya dengan
cara menyamakan santo-santa dari agama Katolik dengan dewa-dewa agama
mereka. Seperti misalnya Obatala yang disetarakan dengan Las Mercedes; Jesus of
Nazareth , merupakan dewa yang bertanggung jawab atas penciptaan manusia atau
Chango yang disetarakan dengan Santa Barbara, merupakan dewa api, dewa petir

dan tari-tarian

Tahapan Sinkretisme

Sinkretisme adalah sebuah proses dimana elemen-elemen dari suatu agama
terasimilasikan ke dalam agama lain sehingga menghasilkan perubahan mendasar
dalam esensi maupun ajaran-ajaran dari agama-agama tersebut. Proses ini adalah
persatuan dari dua atau lebih sistem kepercayaan yang berbeda sehingga pada
bentukan baru hasil sintesisnya berubah sama sekali. Tidak selalu hasilnya
merupakan fusi secara total, mungkin saja berupa kombinasi dari beberapa segmen
yang terpisah-pisah atau tetap dalam kompartemen-kompartemen yang masih bisa
diidentifikasikan. Sinkretisme biasanya diasosiasikan dengan proses komunikasi.
Dapat terjadi baik di pihak sender ataupun receptor dari pesan tersebut. Pihak sender
bisa memperkenalkan elemen-elemen sinkretisme secara sadar untuk
mempertahankan relevansi, atau dengan mempresentasikan sebagian dari pesan
secara terbatas, dan terdistorsi. Hal ini terjadi secara tidak sengaja, sebagai hasil dari
cara menangkap pesan yang keliru atau kurang tanggap dalam menangkap pesan itu
sendiri. Pihak receptor akan mengintepresentasikan pesan tersebut dalam kerangka
pikir dan cara pandang dunianya. Dengan cara ini, data mungkin terdistorsi, tetapi

memenuhi nilai-nilainya secara subjektif.

Sinkretisme dalam Injil Kristiani terjadi ketika elemen-elemen dasar ataupun esensi
dalam tradisi Injil digantikan oleh elemen-elemen religius dari kebudayaan setempat.
Hal ini terjadi sebagai hasil dari tendensi atau usaha untuk menegaskan keunikan
dalam Injil seperti yang banyak ditemukan manuskrip-manuskrip atau konsepsi

inkarnasi Son of God. Pengkomunikasian dari Injil melibatkan transmisi dari sebuah



pesan dengan elemen-elemen supra-kultur diantara variasi dari masing-masing
kebudayaan. Ini juga menyangkut pemisahan bagan-bagan pesan dari suatu konteks

kultur dan penyusunan ulang pesan tersebut dalam konteks kultur yang berbeda.

Komunikasi cross-cultural dari Injil tersebut selalu melibatkan setidaknya tiga
konteks kultur. Ajaran-ajaran dalam Injil secara orisinal ditempatkan dalam sebuah
konteks spesifik tertentu. Receiver / sender menitipkan pemaknaan dari pesan itu
dalam konteks yang ketiga. Problematika sinkretisme akan dijumpai dalam tiap
usaha ekspansi dari Gereja dan juga sebagai perubahan kultur disekitar gereja yang

sudah mapan.

Para misionaris berjuang untuk menciptakan sebuah gereja bersama dalam skala
nasional dengan penerapan Injil yang sudah dikontekstualkan, Namun demikian
bahaya dalam sinkretisme tetap muncul dikaitkan dengan permasalahan-
permasalahan akomodasi, adaptasi, dan penyesuaian. Hal ini juga diingatkan kembali
oleh Tippet, dalam hal usaha untuk mempertahankan relevansi, bahwa dalam

komunikasi, hanya pesan yang ditransmisikan, bukan pemaknaannya.

Adaptasi dalam Injil ditunjukkan oleh Bayerhous dalam tiga tahap :
1. Pemilahan sejumlah kata, simbol dan ritual melalui seleksi, misalnya ‘Logos’
2. Pemisahan hal-hal tersebut di atas yang secara jelas, berseberangan dengan
kebenaran dalam ajaran Injil.
3. Intepretasi ulang melalui pemahaman kembali secara total mengenai ritual atau

simbol dengan pemahaman Kristiani yang sesungguhnya.6

Perjalanan dan Pengaruh Tongkonan sebagai Bentuk Kebudayaan Masyarakat

Toraja

Tongkonan Toraja sebagai objek studi dari penelitian ini adalah merupakan salah
satu dari perkembangan artefak kebudayaan Toraja yaitu Tongkonan. Tongkonan itu

sendiri sebenarnya merupakan rumah adat yang merupakan cerminan dari religi

6
www.mb-soft.com



masyarakat Toraja yaitu Aluk Todolo sedangkan Tongkonan Toraya disini berfungsi
sebagai gereja Kristen tempat pewartaan firman Tuhan. Perbedaan ini menuntut
penulis untuk menganalisa perjalanan masa lalu dari masyarakat Toraja dan
pengaruh-pengaruh apa saja yang muncul dalam perjalanan waktu kehidupan

masyarakat Toraja.

Sebelum berbentuk Tongkonan terdapat beberapa tipe tempat tinggal dan rumah
Toraja yang berkembang di daerah Sulawesi Selatan seiring berkembangnya zaman.
Bentuk-bentuk tersebut secara singkat adalah :

1. Abris sous roche

Gambear 1. Tempat tinggal pada zaman Mesolitikum berupa
goa.

( sumber : Wasis, Widjiono. Ensiklopedi Nusantara, Mawar
Gempita, Jakarta, 1989 )

2. Banua Pandoko Dena’
Bentuk rumah ini diperkirakan dipakai pada zaman Mesolitikum menuju ke

zaman Neolitikum.

Gambar 2. Banua Pandoko Dena’

( sumber : Tangdilintin, L.T. Tongkonan ( Rumah adat
Toraja ) dengan Arsitektur dan Ragam hias Toraja . Yayasan
Lepongan Bulan ( YALBU ). 1983. Ujung Pandang )

3. Banua Lentong Apa’
Rumah ini diperkirakan digunakan pada zaman Neolitikum menuju

Megalitikum

Gambar 3. Banua Lentong Apa’

( sumber : Tangdilintin, L.T. Tongkonan ( Rumah adat Toraja )
dengan Arsitektur dan Ragam hias Toraja . Yayasan Lepongan
Bulan ( YALBU ). 1983. Ujung Pandang )




4. Banua Tamben
Bangunan ini muncul pada abad 8 M karena sesuai dengan munculnya istilah
Puang-puang lembang ( orang yang memiliki perahu ). Puang-puang lembang
ini merupakan bangsa pendatang. Bangunan ini muncul diperkirakan setelah
lama mendapatkan pengaruh dari bangsa pendatang tersebut. Bangunan ini

adalah asal atau dasar dari Tongkonan.

Gambar 4. Banua Tamben

( sumber : Tangdilintin, L.T. Tongkonan ( Rumah
adat Toraja ) dengan Arsitektur dan Ragam hias
= - Toraja . Yayasan Lepongan Bulan ( YALBU ).
a0 1983. Ujung Pandang )

5. Banua Sanda A riri
Perkembangan dari Banua Tamben, kayu yang disusun sebagai pondasi

diganti dengan beberapa tiang

Gambar 5. Banua Sanda A riri

( sumber : Tangdilintin, L.T. Tongkonan ( Rumah adat
Toraja ) dengan Arsitektur dan Ragam hias Toraja .
Yayasan Lepongan Bulan ( YALBU ). 1983. Ujung
Pandang )

Roxana Waterson (1990) menemukan adanya 7 persamaan keunikan yang
ditemukannya dalam tipe-tipe rumah di Asia Tenggara dan Tongkonan memenuhi

beberapa diantaranya, antara lain adalah:

1. Tripartite house

Gambar 6. Tripartite house

(sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore
o University Press, 2003)

2. Multi-leveled floor

= Gambar 7. Multi-leveled floor
RS X T (sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore
University Press, 2003)




3. Outward slanting gable

4. Outward slanting walls

5. Gable finials

6. The saddle-backed roof

el

IR

Gambar 8. Outward slanting gable
(sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses,
Singapore University Press, 2003)

Gambar 9. Outward slanting walls
(sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses,
Singapore University Press, 2003)

Gambar 10. Gable finials
(sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore
University Press, 2003)

Gambar 11. The saddle-backed roof
(sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore
University Press, 2003)

7. Diffrential treatment of root and tip in the use of timber’

£ o0 g

(1 i }
— = \ 7

Gambar 12. Diffrential treatment of root and tip in the use of
timber

(sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore
University Press, 2003)

Dari ketujuh persamaan keunikan tidak semuanya dipenuhi oleh Tongkonan,

beberapa yang dipenuhi antara lain adalah :

1. Tripartite house

Pada Tongkonan, elemen pondasi tidak mencapai/ melebihi ketinggian level

lantai, dan berwujud konstruksi frame kotak.

e T o S = e

” House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore University Press, 2003



Gambar 13. Penahan beban lantai berupa konstruksi kayu yang ditumpuk
( sumber : Tjahjono, Gunawan. Indonesian Heritage series vol 6 : Architecture. Archipelago
Press. Singapore. 1998 )

2. Multi-leveled floor
Pada rumah masyarakat Toraja terdapat beberapa perbedaan level lantai,
dan secara garis besar terbagi atas:
e Banua Sang Lanta
e Banua Duang Lanta
e Banua Talung Lanta
e Banua Patang Lanta

3. Outward slanting gable

' 4 -
3
(
s »
§ —
F g 2
T
b3

Gambar 14. Tapak atap segitiga yang miring
(sumber : House, Yusuf Ishak, Indonesian Houses, Singapore University Press, 2003 )

4. Saddle-backed roof

)

I

¥EEEEERE

e e T o e e e s SR TR

Gambar 15. Atap lengkung yang menyerupai pelana atau banyak dikatakan imitasi dari perahu
( sumber : Tjahjono, Gunawan. Indonesian Heritage series vol 6 : Architecture. Archipelago
Press. Singapore. 1998 )

5. Differential treatment of root and tip in the use of timber
Keunikan ini tidak tampak pada bangunan, akan tetapi lebih ke arah konsep
kepercayaan masyarakat, dimana kayu yang dipakai pada bangunan harus
diperhatikan pangkal kayu dan akar kayunya. Pada masyarakat Toraja
peletakan kayunya harus dari belakang ke depan.



Dari semua persamaan keunikan tersebut, dapat disimpulkan bahwa adanya satu
pengaruh yang sama dan pengaruh tersebut adalah berasal dari pengaruh Dong Son.
Dikatakan sebagai pengaruh kebudayaan Dong Son karena bentuk rumah-rumah di
Asia Tenggara termasuk Tongkonan sesuai dengan gambar rumah yang berada di
sekeliling nekara perunggu yang berasal dari Dong Son Vietnam yang datang pada

zaman perunggu awal.

~

DL

Gambar 16. Nekara Dong Son yang menggambarkan atap yang menyerupai perahu ( kiri ) dan Atap
pada rumah tradisional Toraja, Tongkonan ( kanan )
( sumber : Tjahjono, Gunawan. Indonesian Heritage series vol 6 : Architecture. Archipelago Press.
Singapore. 1998 )

Wujud Tongkonan yang sesuai dengan nekara perunggu dari Dong Son Vietnam ini
penerapan dari konsep kosmologi Toraja yang berpedoman pada Aluk Todolo. Pada
titik ini timbul pertanyaan mengenai kemungkinan Aluk Todolo merupakan sistem

kepercayaan yang berasal dari zaman Paleolitikum di Sulawesi Selatan.

Ternyata dari artefak-artefak yang telah ditemukan, manusia baru memiliki
kepercayaan pada zaman Megalitikum. Kepercayan awal ini muncul dengan adanya
penghargaan terhadap orang yang meninggal, karena munculnya kuburan-kuburan

batu dan menhir, sebagai bentuk pemujaan terhadap nenek moyang.

Perjalanan Aluk Todolo sebagai Religi Lokal Masyarakat Toraja dan

Pengaruh-Pengaruh di Dalamnya

Sistem kepercayaan yang dikenal pertama dan ada sampai sekarang adalah Aluk
Todolo. Sistem kepercayaan ini muncul pada abad ke 9 M, yang apabila kita
bandingkan dengan kemunculan Banua Tamben sebagai bentuk rumah Toraja ketiga
pada abad 8 M dapat disimpulkan bahwa Aluk Todolo tercipta setelah mendapatkan
pengaruh dari budaya luar yang dikatakan oleh masyarakat Toraja sebagai puang-

puang lembang.



Pengaruh yang ada semenjak abad ke 4 M di Indonesia adalah pengaruh Hindu-
Buddha, karena semenjak abad ke 4 M mulai berdiri kerajaan-kerajaan Hindu
Buddha di Indonesia, seperti terlihat pada Diagram 1. Dengan berdirinya kerajaan-
kerajaan ini, tentunya membawa pengaruh dari segi politik, religi serta sosial budaya

dari masyarakat lokal Toraja.

MaTARAN
TARUMANEAARA —
} NELAYY

5] ] ] ] ] o ] ] o ]

LI T L

| Mo
%, /8] HOLING SYALERDRS | MEDANA - f—— PENGARVH

O | kamma T vagapy KrAM
el

- SRIWLJAYA

Diagram 1. Perjalanan waktu pengaruh-pengaruh kerajaan Hindhu dan Buddha di Indonesia
( sumber : Ilustrasi pribadi )

Sejak awal perjalanan tahun Masehi telah berkembang hubungan perdagangan antara
Indonesia dan India melalui jalur laut. Hubungan dangan Indonesia dengan India
berkembang menjadi hubungan keagamaan dan dan kebudayaan. Para pedagang
India datang beserta para pendeta yang bermaksud menyebarkan keagamaan dan
kebudayaan Hindu-Buddha ke Indonesia. Agama dan kebudayaan Hindu-Buddha
dari India ada yang masuk ke wilayah Indonesia melalui Selat Malaka, Laut Jawa,
dan Selat Makasar. Namun, ada juga yang melalui laut sebelah barat Sumatera, Selat
Sunda, Laut Jawa, dan Selat Makassar. Masuknya agama dan kebudayaan Hindhu-
Budha yang melalui Selat Makasar ini, yang menjadikan salah satu bukti bahwa

terdapat pengaruh dari Hindu-Budha ke daerah Toraja.

Masuknya agama dan kebudayaan Hindhu-Budha sangat mempengaruhi kehidupan
masyarakat di Indonesia baik dalam kehidupan politik, sosial, budaya, maupun
keagamaan. Dengan masuknya agama dan kebudayaan Hindu-Budha menjadikan
bangsa Indonesia mulai mengenal tulisan Pallawa dan bahasa Sansekerta. Dengan

demikian, bangsa Indonesia mulai memasuki zaman sejarah.



Pengaruh Hindu-Budha juga tersebar luas, karena penyebaran dari wilayah kerajaan-
kerajaan dengan pengaruh masing-masing. Corak kerajaan mempengaruhi pengaruh
suatu agama universal dalam religi lokal suatu daerah. Pembagian kerajaan dengan
pengaruh agama Hindu-Budha dapat dibagi menjadi dua, yaitu :

1. Kerajaan dengan pengaruh Hindhu, seperti Kerajaan Kutai, Tarumanegara,
Mataram Kuno, Kahuripan ( Airlangga ), dan Majapahit. Kerajaan Majapahit
merupakan kerajaan Hindu terbesar di Indonesia

2. Kerajaan dengan pengaruh Budha, seperti Kerajaan Holig, Melayu, dan
Sriwijaya. Kerajaan Sriwijaya merupakan kerajaan Budha terbesar di

Indonesia

Unsur-unsur kebudayaan Hindu-Budha dari India yang masuk ke wilayah lokal
Indonesia, tidak langsung ditiru, tetapi sudah dipadukan dengan unsur kebudayaan
asli Indonesia sehingga terbentuklah unsur kebudayaan baru yang dapat dikatakan
lebih sempurna. Proses pencampuran antara Hindu dengan religi lokal Toraja yang
mulai dikenal semenjak abad ke 9 M ini, dapat dilihat dari unsur religi dan sosial
budaya dari masyarakat Toraja seperti penyembahan kepada tiga unsur seperti
penyembahan Trimurti agama Hindhu serta sistem kasta yang terbagi empat pada
masyarakat Toraja, sama halnya dengan sistem kasta berdasarkan agama Hindu.
Aluk Todolo dapat dikatakan sebagai pencampuran dari unsur lokal dengan agama
Hindu, karena Aluk Todolo juga menyembah kepada 3 unsur, yaitu:

1. Puang Matua

2. Deata-deata

3. To Mambali Puang
Pembagian kasta pada masyarakat Toraja sebagaimana struktur masyarakat Hindu di
India, juga dikenal dibagi menjadi 4 kasta yaitu :

1. Tana’ bulaan terdiri dari bangsawan tinggi

2. Tana’ bassi terdiri dari bangsawan menengah
3. Tana’ karurung terdiri dari rakyat merdeka
4

Tana’ kua-kua terdiri dari hamba sahaya.



Seiring perjalan waktu sistem kepercayaan Aluk Todolo ini dihadapkan dengan
agama-agama yang dibawa oleh bangsa pendatang. Agama Islam dibawa oleh para
pedagang Bugis pada abad 15 M ( 1675 ). Akan tetapi akibat dari masuknya Islam ke
Toraja dan tidak adanya toleransi dari religi lokal Aluk Todolo dari Islam maka
akhirnya timbullah perang pada 1683. Sedangkan agama Kristen dibawa oleh
pemerintah kolonial Belanda pada tahun 1900. Setelah melalui proses lama, akhirnya
agama Kristen dapat diterima karena ajaran Kristen dapat mentolerir ajaran Aluk
Todolo, terbukti dari penggunaan simbol salib dalam pekuburan tradisional

masyarakat Toraja seperti tampak pada Gambar 17.

Gambar 17. Simbol salib sebagai simbol Kristen yang terdapat pada pekuburan tradisional masyarakat
Toraja, dari hal ini terlihat adanya sinkretisme dalam Aluk Todolo dan Kristen
( sumber : Fox, James. Indonesia Heritage series vol 9 : Religion and Ritual. Archipelago Press.
Singapore. 1998 )

Analisa Perubahan pada Ritual Religi Aluk Todolo Setelah Tersinkretisasi
dengan Kristen

Melalui penelitian yang telah dilakukan sebelumnya, Aluk Todolo sebagai religi
lokal masyarakat Toraja masih sangat kuat mempengaruhi semua unsur
kehidupannya dari cultural system, social system, dan material system. Tongkonan
yang merupakan cerminan dari tanda visual yang memiliki makna simbolik bagi
masyarakat Toraja juga merupakan cerminan dari bentuk tiga dimensional dari Aluk

Todolo.

Pada tahapan ini muncul pertanyaan bagaimana upacara-upacara ritual dari religi
Aluk Todolo yang merupakan Aluk dapat terus dilaksanakan oleh masyarakat Toraja,
sementara masyarakat tersebut sebagian besar telah memeluk agama Kristen. Seperti
upacara Rambu Tuka’ dan Rambu Solo’ yang merupakan ritual terpenting dari Aluk

Todolo dapat terus dijalankan oleh masyarakat Toraja.



Sementara agama Kristen memiliki tanda-tanda visual untuk dijadikan sebagai
simbol keagamaan selalu berpatokan pada keyakinannya terhadap Tuhan Yang Maha
Esa, sedangkan penganut Aluk Todolo menciptakan simbol-simbol untuk
kepentingan menyembah dan memuliakan Puang Matua, Deata-deata, dan To
Mambali Puang yang bersifat animisme. Dari hal ini terlihat adanya perbedaan

pandangan bahkan saling bertolak belakang satu sama lainnya.

Dalam mempertahankan tradisinya masyarakat Toraja yang telah masuk ke dalam
agama Kristen tidak meninggalkan Aluk Todolo sepenuhnya, akan tetapi tetap
menjalankan ritual Aluk Todolo yang tidak bertentangan dengan iman Kristiani.
Sehingga esensi dari ritual yang berupa tanggung jawab, kerukunan dan kesatuan
keluarga hanya dianggap sebagai adaptasi saja, bukan sebagai Aluk, sehingga terjadi
pengalihan dari ¢ upacara ‘ yang membawa muatan religius menjadi ¢ acara ‘ biasa

saja.

Orang Kristen Toraja dapat bersekutu untuk menyembah Allah tanpa meninggalkan
unsur kebudayaannya. Unsur kebudayaannya dijadikan alat untuk memuliakan
Tuhan. Sehingga tidak mengherankan bahwa peminjaman bentuk Tongkonan secara
keseluruhan sebagai gereja tempat bersekutu untuk memuja Tuhan dapat diterima
sebagai unsur visual, akan tetapi nilai-nilai yang terkandung didalamnya

diintrepertasi ulang melalui pemahaman Kristiani

Perubahan Wujud pada Tongkonan sebagai Material System dari Aluk Todolo

Setelah Tersinkretisasi dengan Kristen

Dengan tersinkretisasinya Aluk Todolo sebagai nilai lokal masyarakat Toraja oleh
agama Kristen, maka terjadi beberapa perubahan yang dialami oleh kedua belah
pihak. Baik toleransi dari Kristen terhadap beberapa cara pandang Aluk Todolo dan
perubahan nilai-nilai dari Aluk Todolo, kedua-duanya membawa perubahan yang
besar dalam wujud sinkretismenya. Wujud sinkretisme Tongkonan sebagai gereja ini

menyebabkan nilai keaslian pada Tongkonan menjadi berubah, perubahan ini ada



yang menghilangkan nilai-nilai asalnya, ada yang tetap dipakai dan ada pula muncul

nilai yang baru.

Adapun nilai-nilai yang hilang adalah:
1. Pemaknaan orientasi pada Tongkonan
Tongkonan dibangun berdasarkan Aluk Todolo yang memiliki orientasi
terhadap arah mata angin. Karena sinkretisasinya dengan Kristen, orientasi
terhadap arah Utara-Selatan berdasarkan bentuk geografis di Toraja hilang.
Utara berdasarkan Hulu sungai Sa’dan dan Selatan berdasarkan Gunung
Bamba di Toraja tidak dipakai lagi pada Tongkonan di Jakarta ini. Walaupun
orientasi yang digunakan tetap Utara-Selatan seperti terlihat pada Gambar 18,
akan tetapi sudah tidak diorientasikan berdasarkan hulu sungai Sa’dan dan

Gunung Bamba.

\() DA AL f‘_i; Vadh
AN
NOR724 ~acs vaurse Tk
5 i r7r
Cwreg
N\
',

Gambar 18. Orientasi Tongkonan Toraya
(sumber : Ilustrasi pribadi )

2. Makna elemen-elemen fisik pembentuk bangunan Tongkonan

a. Hilangnya makna bagian dalam Tongkonan akibat nilai Kristiani.
Bagian Timur badan rumah merupakan tempat melaksanakan
pengucapan syukur, sedangkan bagian Barat tempat meletakkan orang
mati sudah tidak dipakai lagi, karena konsep dari Kristen tidak
membedakan tata letak dalam pengucapan syukur, pengucapan syukur
dapat dilakukan dimana saja.

b. Paniteroan-paniteroan yang memiliki makna tersendiri seperti :

- Paniteroan Tingayo di Utara sebagai jalan kebahagiaan



- Paniteroan Matallo di Timur yang dibuka pada upacara pengucapan
syukur

- Peniteroan Matampu’ di Barat yang dibuka pada upacara pemakaman
orang mati

- Paniteroan Pollo’ Banua di Selatan sebagai tempat keluarnya segala
kesusahan dan penyakit di atas rumah®
Paniteroan-paniteroan ini tidak dipakai lagi dalam Tongkonan yang
sudah tersinkretisasi oleh agama Kristen, karena upacara yang
dilakukan di Kristen tidak berdasarkan arah mata angin dan jalan
kebahagiaan ataupun kesulitan di dunia tidak diwakilkan dalam arah
mata angin.
Paniteroan-paniteroan yang digunakan dalam Tongkonan Toraya
ditransformasikan menjadi akses sekunder, hal ini disebabkan oleh
skala Tongkonan yang sangat besar apabila dibandingkan dengan

Tongkonan di Toraja, sehingga membutuhkan akses sekunder.

Nilai yang tetap dipertahankan dalam sinkretisme dengan Kristen adalah :
1. Penerapan orientasi Tongkonan pada tapak

Orientasi Utara-Selatan tetap dipertahankan walaupun tidak berdasarkan
kaidah dari Aluk Todolo lagi. Walaupun pemaknaan dari orientasi Utara-
Selatan ini telah hilang akan tetapi penerapan orientasi Utara-Selatan ini
tetapi dipakai pada bangunan Tongkonan Toraya. Hal ini dapat pula
disebabkan oleh tuntutan kebutuhan dari bangunan ibadah Kristen sendiri
yaitu wajah bangunan menghadap ke Utara agar pencahayaan melalui
bukaan-bukaan ( pada konteks bangunan ini adalah akses sekunder ) di
bagian tempat duduk umat jatuh dari sisi Timur. Hal ini merupakan
simbolisasi dari ajaran Injil yang menggambarkan bahwa penerangan sebagai
berkat dari yang Maha Kuasa dalam kehidupan manusia diwakili oleh cahaya
matahari yang terbit dari sisi Timur.

2. Perbandingan ukuran pada massa bangunan

¥ ( Tangdilintin, L.T. Tongkonan ( Rumah adat Toraja ) dengan Arsitektur dan Ragam hias Toraja .
Yayasan Lepongan Bulan ( YALBU ). 1983. Ujung Pandang )



Dalam membangun bangunan Tongkonan, terdapat aturan-aturan yang harus
dipenuhi salah satunya adalah peraturan dalam perbandingan ukuran
Tongkonan, karena apabila proporsinya tidak memenuhi kreterianya, maka
bangunan tersebut bukanlah Tongkonan. Dalam pembangunan Tongkonan
harus melalui perbandingan 1 : 2 untuk mencapai proporsi dari bangunan itu
sendiri.

Ornamen-ornamen bangunan dan ukiran-ukiran.

Dalam memenuhi kriteria sebagai Tongkonan, terdapat pula beberapa aturan
pemakaian ornamen-ornamen dan ukiran-ukiran. Seperti Kabongo’ dan Katik

yang harus dipakai apabila bangunan Tongkonan tersebut mewakili adat.

Dan nilai-nilai baru yang muncul adalah:

Esensi baru dari Tongkonan

Tongkonan memiliki nilai dasar sebagai suatu persekutuaan berdasarkan
peraturan adat masyarakat Toraja. Dalam pertemuannya dengan Kristen, nilai
dari Tongkonan tersinkretisme dengan adanya penginterpretasikan ulang
mengenai nilai dasarnya. Tongkonan disini memiliki makna sebagai
Tongkonan Kristus sebagai lambang dari gereja yang kudus karena Kristus
merupakan inkarnasi Firman menjadi manusia yang dapat diimani di segala
tempat dan waktu.

“ Spirit of place *

Nilai “spirit of place” yang pada umumnya dilihat dari sudut pandang
keunikan alam setempat, mengalami pergeseran nilai dikarenakan adanya
perubahan lokasi pembangunan Tongkonan Toraya yang tidak dilakukan di
Toraja melainkan di Jakarta. “ spirit of place “ di lokasi baru ini, berdasarkan
dari kebudayaan dan ekspresi kehidupan masyarakat adat di Toraja yang
dibawa ke lokasi baru, tetap mempertahankan akar budaya asalnya dalam
penampilan fisik bangunan.

Skala bangunan

Walaupun tetap mengikuti aturan dasar mengenai proporsi dari ukuran
Tongkonan, skala Tongkonan sebagai gereja ini lebih monumental

dibandingkan dengan Tongkonan di Toraja, hal ini berkaitan dengan



perubahan fungsi Tongkonan menjadi rumah ibadah dan perkembangan
material bangunan.

Dengan perubahan fungsi sebagai bangunan ibadah, Tongkonan dibina untuk
dapat membuat manusia merasa ‘ kecil ° dihadapan Tuhan. Sehingga
Tongkonan yang berukuran lebar maksimal 4 meter di Toraja berubah
menjadi 15 meter, sehingga membuat Tongkonan sebagai gereja memiliki
skala monumental dibandingkan dengan Tongkonan di Toraja.

. Material bangunan

Material pembangun Tongkonan adalah kayu, hal ini menyebabkan
pembatasan ukuran dalam membangun Tongkonan. Dengan diperkenalkan
material modern seperti beton dan baja, Tongkonan dapat dibangun dengan
skala yang lebih besar dibandingkan dengan Tongkonan di Toraja.

. Efektifitas ruang dengan fungsi baru

Dengan perubahan fungsi sebagai bangunan ibadah yang merupakan ruang
publik, muncul hal baru yang berupa pemakaian fungsi ruang yang berbeda
dengan Tongkonan di Toraja. Sulluk Banua merupakan kolong bangunan
rumah Toraja yang memiliki fungsi sebagai tempat menyimpan hewan pada

waktu malam, berubah menjadi ruang serba guna.

. Aksesibilitas sekunder

Perubahan fungsi Tongkonan, menyebabkan ukuran Tongkonan sebagai
gereja ini lebih besar dari pada Tongkonan di Sulawesi Selatan, Tongkonan
awalnya hanya memiliki satu aksesibilitas dari Utara saja, sekarang
membutuhkan aksesibilitas sekunder.

. Hirarki ruang pada Tongkonan

Pada hirarki ruang gereja, tampak adanya perbedaan ruang sakral, ruang
peralihan, dan ruang umat yang tidak ada pada Tongkonan sebelumnya.
Hirarki ini berhubungan erat dengan pensimbolisasian makna ruang yang
berkesinambungan antara daerah kehadiran Allah di dalam bangunan dengan
daerah umat yang dianggap belum ‘suci’ dan adanya peralihan diantara kedua

ruang tersebut.



