Nilai-Nilai Tradisional Tolak Bala Di Desa Betung Kecamatan Pangkalan Kuras
Kabupaten Pelalawan
Oleh:
Gustiranto/1201134900
Email: gustiranto25 @gmail.com
Pembimbing: Dr. Swis Tantoro, M.si

Jurusan Sosiologi Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik
Universitas Riau
Kampus Bina Widya J1. HR. Soebrantas Km. 12,5 Simpang Baru Pekanbaru
28293-Telp/ Fax. 0761-63277

Abstrak

Penelitian ini menganalisis nilai-nilai tradisional tolak bala di Desa Betung Kecamatan
Pangkalan Kuras, ritual tolak bala merupakan serangkaian kegiatan untuk mencegah dan
menghindari dari berbagai macam bala serta gangguan-gangguan dari makhluk gaib seperti
makhluk halus, jin, okuan dan sebagainya. Pada dasarnya ritual ini telah menjadi tradisi yang
tidak dapat ditinggalkan oleh masyarakat Petalangan Desa Betung, karena tradisi ritual tolak
bala ini merupakan janji yang telah di buat dari zaman nenek moyang agar dilestarikan oleh
masyarakat Petalangan Desa Betung yaitu janji untuk membayar hutang dengan
mempersembahkan kepala hewan seperti kambing ataupun kerbau. Tujuan dari penelitian ini
adalah untuk mengetahui lebih dalam bagaimana proses pelaksanaan ritual tolak bala
ditinjau dari segi praktek dan tujuan pelaksanaannya. Sedangkan manfaat dari penelitian di
bidang akademik sebagai sumbangan pemikian, khususnya Sosiologi untuk mengenal ritual
tolak bala dari sisi yang berbeda. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah
Kualitatif. Teknik pengumpulan data adalah dengan observasi, wawancara, dan dokumentasi.
Analisa data dengan pendekatan deskriptif analitik, yaitu berusaha mengambarkan dan
menginterpretasi objek sesuai dengan apa adanya. Dari hasil penelitian dilapangan
menunjukkan bahwa masyarakat Petalangan Desa Betung sampai sekarang ini masih
mempercayai dan melaksanakan tradisi ritual tolak bala setiap tahunnya pada awal bulan atau
lebih tepatnya pada tanggal 15, dan tradisi ritual tolak bala ini tidak boleh ditinggalkan begitu
saja oleh masyarakat Petalanagan Desa Betung karena tradisi ritual tolak bala ini merupakan
perjanjian yang sudah ada sejak zaman nenek moyang yaitu perjanjian untuk membayar
hutang dengan mempersembahkan kepala kambing ataupun kerbau, dan apabila hutang
tersebut tidak dibayar maka akan banyak bala yang akan menimpa masyarakat Petalangan
Desa Betung. Oleh karena itu tradisi ritual tolak bala ini tidak lepas dari kehidupan
masyarakat Petalangan Desa Betung Kecamatan Pangkalan Kuras Kabupaten Pelalawan.

Kata kunci: Tolak, Bala, Nilai, Tradisional.

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017 Page 1



Reject Traditional Values Bala In the village of Betung District of Pangkalan
Kuras Pelalawan
By:
Gustiranto / 1201134900
Email: gustiranto25 @gmail.com
Supervisor: Dr. Swiss Tantoro, M.si

Department of Sociology, Faculty of Social and Political Sciences
University of Riau
Campus Bina Widya J1. HR. Soebrantas Km. 12.5 New Pekanbaru Simpang
28293-Tel / Fax. 0761-63277

Abstract

This study analyzes the traditional values starting reinforcements in the village of
Betung District of Pangkalan Kuras, starting reinforcements ritual is a series of activities to
prevent and avoid from a wide variety of reinforcements as well as disturbances of
supernatural beings such as ghosts, jinn, okuan and so forth. Basically, this ritual has become
a tradition that can not be abandoned by society Petalangan village of Betung, because of the
tradition of ritual starting reinforcements this is a promise that has been made from a
common ancestor that were preserved by the community Petalangan village of Betung is a
promise to pay the debt by offering animal heads like goats or buffalo. The purpose of this
study was to gain insights into how the process of starting reinforcements ritual performance
in terms of practice and implementation objectives. While the benefits of research in the
academic field as a donation notion, especially sociology to know the ritual starting
reinforcements from different sides. The method used in this research is qualitative. Data
collection techniques are observation, interviews, and documentation. Analysis of the data by
descriptive analytic approach, which seeks to portray and interpret objects in accordance with
what it is. From the research results in the field indicate that the public Petalangan village of
Betung until now still trust and carry out the tradition of ritual starting reinforcements every
year at the beginning of the month, or more precisely on the 15th, and the tradition of ritual
starting reinforcements should not be abandoned by society Petalanagan village of Betung
because starting reinforcements ritual tradition is an agreement that has existed since the time
of the ancestors is the agreement to repay the debt by offering a goat or buffalo head, and if
the debt is not paid, would be many plagues that will befall the community Petalangan
Betung Village. Hence the tradition of starting reinforcements ritual is not separated from
public life Petalangan Betung Village Pelalawan District of Pangkalan Kuras.

Keywords: Reject, Bala, Values, Traditional.

PENDAHULUAN oleh berbagai suku yang memiliki
kebudayaan  sendiri-sendiri.(Andreas

Indonesia sebagai sebuah Negara Soeraso 2008:152). Negara Indonesia
yang besar, terkenal dengan juga memiliki beribu-beribu  suku
keanekaragaman suku dan kebudayaan. bangsa dan memiliki tradisi dan ritual
Kepulauan Indonesia yang terbentang yang berbeda-beda antara satu dengan
dari Sabang sampai Merauke didiami yang lainya, hal inilah yang menyatakan

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017 Page 2



bahwa Indonesia merupakan negara
yang majemuk akan kebudayaan, baik
dalam bentuk bahasa  sehari-hari
maupun tradisi-tradisi lainya.

Kemajemukan Indonesia ialah
terdapat beranekaragam ritual yang
dilaksanakan dan dilestarikan oleh
masing-masing masyarakatnya. Seperti
upacara dan ritual yang mempunyai
bentuk atau cara melestarikan serta
maksud dan tujuan yang berbeda-beda,
diantara kelompok masyarakat yang
satu dengan masyarakat yang lain. Hal
ini tentunya membedakan antara
lingkungan tempat tinggal, adat istiadat
serta tradisi-tradisi yang diwariskan
secara turun temurun. Ritual keagamaan
dalam  kebudayaan suku bangsa
biasanya merupakan unsur kebudayaan
yang paling tampak lahir. Sebagaimana
beberapa daerah di Indonesia, Nampak
masih banyak yang membudayakan
kepercayaan terhadap jimatkayu,batu,
pohon besar dan lain-lain yang
dianggap memiliki kekuatan supranaturl
yang dapat mempengaruhi gerak hidup,
dapat membuat untung rugi, bencana
dan bahagia terhadap umat manusia.
(Mukti Ali, 1969: 7)

Kebudayaan yang hidup dalam
suatu masyarakat baik berwujud sebagai
komunitas desa,kota sebagai kelompok
kekerabatan, atau kelompok adat yang
lain, bisa menampilkan suatu corak khas
yang terutama terlihat oleh orang di
luar warga masyarakat bersangkutan.
Seorang warga dari suatu kebudayaan
yang telah hidup dari hari ke hari di
dalam  lingkungan  kebudayaanya
biasanya tidak melihat lagi corak
khasnya, terutama mengenai unsur-
unsur yang berbeda mencolok dengan
kebudayaannya sendiri.

Corak  khas dari suatu
kebudayaan  bisa tampil karena
kebudayaan itu menghasilkan suatu

unsur yang kecil berupa suatu unsur
kebudayaan fisik dengan bentuk khusus.
Sebaliknya, corak khas tadi juga dapat
disebabkan karena adanya kompleks
unsur-unsur ~ yang  lebih  besar.
Berdasarkan atas corak khususnya tadi,
suatu kebudayaan dapatdibedakan dari
kebudayaan lain. (Koentjaraningrat,
2009 : 214)

Herskovits memandang
kebudayaan sebagai sesuatu yang turun
temurun dari suatu generasi ke
gennerasi yang lain.  Sementara,
menurut Andreas Eppink, kebudayaan
mengandung  keseluruhan  struktur-
sruktur sosial, religius, dan lain-lain.
Demikian pula, Edward B. Tylor
berpendapat, bahwa kebudayaan
merupakan keseluruhan yang kompleks,
yang di  dalamnya  terkandung
pengetahuan, kepercayaan, kesenian,
moral, hukum, adat istiadat, dan
kemampuan-kemampuan lain  yang
didapat seseorang sebagai anggota
masyarakat.

Pengertian kebudayaan itu, dapat
diperoleh kesimpulan bahwa
kebudayaan itu merupakan sistem
pengetahuan yang meliputi sistem ide
atau gagasan yang terdapat dalam
pikiran manusia, sehingga dalam
kehidupan sehari-hari, kebudayaan itu
bersifat abstak. Sedangkan wujud
kebudayaan adalah benda-benda yang
diciptakan oleh manusia  sebagai
makhluk yang berbudaya, berupa
perilaku dan benda-benda yang bersifat
nyata, misalnya pola-pola perilaku,
bahasa, peralatan hidup, organisasi
sosial, religi, seni dan lain-lain, yang
kesemuanya ditujukan untuk membantu
manusia dalam melangsungkan
kehidupan  bermasyarakat.  Dengan
demikian kebudayaan dalam suatu
masyarakat merupakan sistem nilai
tertentu yang dijadikan pedoman hidup

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017

Page 3



oleh warga yang mendukung
kebudayaan tersebut.(Adeng Muchtar
Ghazali. 2011: 32)

Kerajaan  Pelalawan  berakhir
tahun 1945 di masa  kerajaan ini
terdapat 29 “Hutan Tanah Wailayat”
yang keseluruhanya disebut “ Utan
Tana Pebatinan Kuang Oso Tigo Pulou”
(Hutan Tanah Perbatinan Kurang Satu
Tiga Puluh). Hutan tanah ini tersebar di
dalam 4 wilayah kedatuan kerajaan
Pelalawan yakni Kedatuan Datuk
Laksemana Mangku Diraja (sekarang
Kecamatan Pangkalan Kuras), Kedatuan
Datuk Engku Raja Lela Putera
(sekarang kecamatan langgam),
Kedatuan Datuk Kampar Samar Diraja
(sekarang Kecamatan Bunut) dan
Kedatuan Datuk Bandar Setia Diraja
(sekarang Kecamatan Kuala Kampar).
Setiap “Hutan Tanah Wilayat” adalah
milik Persukuan yang dikepalai seorang
Kepala Suku yang digelar Batin. Dalam
melaksanakan tugasnya, baik sebagai
Kepala Suku maupun Pucuk adat
Persukuanya. (Tenas Effendy, 1995: 1)

Ritual Tolak Bala mengandung
konsep kepercayaan terhadap adanya
kekuatan alam yang harus didukung dan
dipertahankan untuk mencari jalan
terbaik dalam meneruskan kehidupan
sehari-hari agar dijauhkan dari segala
marabahaya. Anggapan masyarakat
Petalanagn di Desa Betung Kecamatan
Pangkalan Kuras KabupatenPelalawan
terhadap  Upacara  Tolak  Bala
merupakan  suatu  bentuk  ritual
pengobatan kampung yakni suatu
perilaku  simbolis  atau  tindakan
sekaligus sebagai wujud dari ekpresi
jiwa mereka dalam menjalin hubungan
vertikal dengan penghuni dunia gaib.

Masyarakat Petalangan
menginginkan banyak harapan dari
Ritual Tolak Bala ini diantaranya
menghindari dari wabah penyakit,

terhindar dari gangguan makhluk gaib,
musibah, dan bencana alam. Untuk
menghindari berbagai macam kejadian
yang tidak diinginkan, ritual tolak bala
memasukan unsur keagamaan yaitu
dengan mengawali Mendoa atau

Kenduri yang melibatkan kepala adat

atau batin dan tokoh agama serta

masyarakat di dalamnya.

Ritual  tolak  bala  adalah
Penangkal bencana (bahaya penyakit,
dan sebagianya) dengan mantra (
mendoa atau kenduri). Seperti halnya
Tolak Bala (Tolak Balo) Bermaksud
menolak kejadian-kejadian yang tidak
diinginkan semisal berbagai macam
bencana alam, wabah penyakit dan
terhindar dari gangguan makhluk
ghaib. Menolak bala tersebut dilakukan
dengan cara pengobatan kampung, yaitu
melakukan serangkaian kegiatan
keagamaan serta menyediakan
persembahan atau sesajean ditunjukan
kepada makhluk gaib sebagai penolong,
penolak segala hal yang buruk serta
perisai kampung. (W.J.S
Poerwandarminta, 1985:1083)

1.2 Perumusan Masalah

Tradisi  Ritual Tolak Bala
sebagaimana telah dilakukan oleh
masyarakat petalangan di Desa Betung
Kec. Pangkalan Kuras Kab.pelalawan
dapat dirumuskan masalahnya sebagai
berikut ini:

1. Bagaimana pelaksanaan ritual tolak
bala pada masyarakat petalangan di
Desa Betung Kecamatan Pangkalan
kuras Kabupaten Pelalawan?

2. Apa saja nilai yang terkandung
dalam ritual tolak bala ini bagi
masyarakat Petalangan di Desa
Betung Kec. Pangkalan Kuras Kab.
Pelalawan?

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017

Page 4



1.3 Tujuan Penelitian
Masalah paling penting dalam

penelitian adalah Tujuan penelitian.
Dengan tujuan penelitian peneliti bias
menemukan titik akhir dari sebuah
penelitan dengan topik yang akan
diteliti, sehingga mencapai hasil yang
maksimum.  Adapun tujuan  dari
penelitian ini sebagai berikut :

1. Untuk mengetahui lebih dalam
bagaimana proses pelaksanaan
Ritual Tolak Bala ditinjau dari segi
praktek dan tujuan pelaksanaanya.

2. Untuk mengetahui apa saja nilai-
nilai yang terkandung di dalam
tradisi Ritual Tolak Bala.

1.4 Manfaat Penelitian

Manfaat Penelitian ritual tolak
bala yang dimaksud sebagaimana
pemaparan berikut ini:

1. Agar dapat diketahui secara
deskriptif pelaksanaan ritual tolak
bala di Desa Betung Kec.Pangkalan
Kuras Kab.Pelalawan.

2. Manfaat secara teoritis  (untuk
mengembangkan  teori sosiologi)
dan praktisi (untuk meneliti hal-hal
yang bersifat tradisional dalam
masyarakat yang berkaitan dengan
tradisi lokal) khususnya kepada
penulis serta masyarakat Petalangan
Desa Betung Kec.Pangkalan Kuras
Kab.Pelalawan.

TINJAUAN PUSTAKA

2.1 Konsep Kepercayaan
2.1.1 Animisme

Animisme berasal dari bahasa
latin “anima” yang mengandung arti
kepercayaan kepada makhluk-makhluk
halus (spritual beings). Manusia pada
umumnya mempunyai naluri ingin tahu
terutama tentang sekeliling alam yang
mereka diami. Manusia melayu pada
zaman purbakala juga mempunyai sifat
yang sama. Tetapi karena manusia
purba tidak memahami  tentang
fenomena alam dan kejadian. Maka
mereka memberikan tafsiran terhadap
sesuatu kejadian mengikut fahaman
mereka. Menurut J.G Frazer seorang
ahli antropologi, apabila manusia purba
tidak dapat menerangkan tentang sebab
dan akibat sesuatu kejadian tabii maka
mereka mengatakan bahwa kejadian itu
berpuncak daripada kuasa sihir, tetapi
apabila sihir itu tidak dapat ditanggapi,
maka dikatakan pula di sebalik alam
yang nyata ada makhluk-makhluk halus
yang mempunyai kekuasaan yang luar
biasa.

Animisme merupakan satu
kepercayaan yang terdapat dikalangan
masyarakat yang masih mengamalkan
kehidupan yang sederhana. Istilah
animisme ini telah di artikan oleh Tylor
dari pada perkataan latin anima yang
berarti kepercayaan terhadap makhluk-
makhluk  halus (spiritual  beings)
menurut tylor kepercayaan kepada
makhluk halus dan roh merupakan asas
kepercayaan yang mula-mula tumbuh
dalam alam pemikiran manusia primitif.
Kepercayaan animisme merupakan
suatu bentuk cultural universal yang
wujud di kalangan suku-suku primitif.
Dalam  masyarakat yang sedang
membangun  seperti suku bangsa
Melayu, ciri-ciri animisme masih masih

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017

Page 5



lagi berkekalan terutama dikalangan
masyarakat pedalaman biarpun sesudah
muncul gerakan modenisme dalam
Islam yang memerangi kepercayaan
lama ini yang dianggap sebagai khurafat
dan tahayul. (Ismail Hamid 1988: 26)

M. Dhavamony berpendapat
bahwa sebagaimana dipahami dan
digunakan Tylor itu, animisme memiliki
dua arti:

1. Dia dapat dipahami sebagai suatu
sistem kepercayaan dimana
manusia religus, khususnya orang-
orang primitif, membubuhkan jiwa
pada manusia dan juga pada semua
makhluk hidup dan benda mati.

2. Animisme dapat dianggap sebagai
teori yang dipertahankan oleh Tylor
dan pengikut-pengikutnya, bahwa
ide  tentang  jiwa  manusia
merupakan akibat dari pemikiran
mengenal beberapa pengalaman
piskis, terutama mimpi, dan ide
tentang makhluk-makhluk berjiwa
diturunkan dari ide tentang jiwa
manusia 1ini, oleh karena itu
merupakan bagian dari tahap
berikutnya dalam perkembangan
kebudayaan.

Ninian Smart, Tylor tidak segan-
segan menyatakan bahwa bentuk
kepercayaan asal manusia adalah
animisme. Teori ini timbul atas dua hal.
Pertama, adanya dua hal yang nampak,
yakni hidup dan mati; bahwa kehidupan
diakibatkan oleh kekuatan yang berada
di luar dirinya. Kedua, adanya peristiwa
mimpi; sesuatu yang hidup dan berada
di tempat lain pada waktu tidur, yakni
Jiwanya sendiri. Jiwa bersipat bebas dan
berbuat sekehendaknya. Alam semesta
penuh dengan jiwa-jiwa yang merdeka
itu yang disebut dengan soul atau spirit,
atau makhluk halus.Pikiran manusia
telah mentransformasikan kesadaran
terhadap  adanya  jiwa  menjadi

kepercayaan terhadap makhluk-
makhluk halus. Manusia melakukan
penghormatan dan pemujaan melalui
berbagai upacara berupa doa, sesaji atau
korban. (Adeng Mucthar Ghazali
2011: 73-74)

Sifat abstrak dari ruh
menimbulkan keyakinan pada diri
manusia bahwa ruh dapat hidup terpisah
dari tubuh jasmaninya. Pada waktu
orang hidup ruhnya masih terkait pada
jasmaninya, sedangkan ketika orang itu
sedang pingsan atau tertidur, ruh dapat
meninggalkan  tubuh  pada  diri
seseorang. Karena pada saat seperti itu
kekutan hidup tidak berada di dalam
tubuh, maka tubuh yang bersangkutan
berada dalam keadaan lemah. Namun
Tylor menyatakan walaupun ruhnya
meninggalkan tubuhnya (tidur atau
pingsan), hubungan jasmani dengan ruh
masih tetap ada. Hanya saja pada waktu
itu ia mati, ruhnya akan meninggalkan
tubuh untuk selama-lamanya,
terputuslah hubungan antara jasmani
dan ruh tersebut. Ruh yang telah
merdeka tersebut oleh Tylor tidak
disebut ruh (soul) lagi, melainkan spirit
(makhluk halus). Dengan demikian
mengalihkan kesadaran akan adanya ruh
menjadi kepercayaan pada makhluk
halus. (Koenjaraningrat, 2005: 195-
196)

Benda baik yang hidup atau
maupun mati mempunyai roh atau jiwa,
pada diri manusia disebut nyawa.
Nyawa itu dapat berpindah-pindah dan
mempunyai kekuatan gaib sehingga
nyawa dapat hidup di luar badan
manusia. Nyawa dapat meninggalkan
badan manusia pada waktu tidur dan
dapat berjalan kemana-mana (itulah
merupakan mimpi). Akan tetapi apabila
manusia itu mati, maka roh tersebut
meninggalkan badan untuk selam-
lamanya. Roh yang meninggalkan

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017

Page 6



badan manusia untuk selama-lamanya
itu disebut arwah. Menurut
kepercayaan, arwah tersebut hidup terus
di negeri arwah serupa dengan hidup
manusia. Mereka dianggap pula dapat
berdiam di dalam kubur, sehingga
mereka ditakuti. Bagi arwah orang-
orang yang terkemuka seperti kepala
suku,kyai, pendeta, dukun, dan
sebagainya itu dianggap suci. Oleh
karena itu, mereka dihormati. Dengan
demikian timbulah kepercayaan yang
memuja arwah dari nenek moyang yang
disebut Animisme (Harun Hadi
Wijono, 2006: 6)

2.1.2 Dinamisme

Dinamisme, yaitu bentuk religi
berdasarkan kepercayaan pada kekuatan
sakti ada dalam segala hal yang luar
biasa, dan terdiri dari kegiatan-kegiatan
keagamaan yang berpedoman pada
kepercayaan tersebut. Pada masa
Sokrates ditumbuhkan dan
dikembangkan, yaitu dengan
menerapkanya terhadap bentuk atau
form. Form adalah anasir atau bagian
pokok dari sesuatu jiwa sebagai bentuk
yang memberi hidup kepada materi atau
tubuh. Aktivitas kehidupanya dan alam
sebagai  sumber dasar  daripada
benda.Dinamisme yang mengajarkan
bahwa tiap-tiap benda atau makhluk
mempunyai mana bahwa mana tidak
hanya bisa terdapat pada benda, orang,
dan hewan, melainkan juga situasi atau
keadaan tertentu.

Dinamisme dapat dipahami dalam
dua cara sebagai kepercayaan dan
sebagai teori untuk menjelaskan asal
usul historis dari agama dalam konteks
pemikiran evolusioner R.R Marett
dalam bukunya The Threshold  of
religion, berpendapat bahwa dinamisme
mendahului animisme sebab bentuknya
lebih sederhana dibandingkan
animisme. Menurut teori ini, semula

manusia primitif telah berfikir mengenai
suatu daya pembaharuan yang terbesar
ke mana-mana di dunia sebelum dia
memperibadikanya dalam  makhluk-
makhluk  rohani  secara terpisah.
Kesimpulan ini diambil dari gagasan
mengenai  mana. Menurut marett
sebagai suatu kepercayaan, dinamisme
berarti suatu daya atau kekuatan
supernatural ada dalam pribadi tertentu,
binatang dan objek-objek tak berjiwa.
Hakikat ini dianggap bisa dipindahkan
dari suatu pribadi atau objek ke pribadi
objek atau objek yang lain. Daya ini
bersifat adi kodrat dan tak berpribadi,
jadi  bukan setan,jiwa atau roh,
melainkan manayang menunjukan dari

suku-suku Malanesia dan
Polynesia.(Adeng Muchtar
Ghazali.2011: 87)

Kekuatan gaib itu menurut Marett
mampu mengaerjakan sesuatu yang
tidak bisa dikerjakan oleh manusia,
berkuasa, dan mampu memimpin orang
lain. Emosi dan getaran jiwa manusia
purba kagum kepada hal-hal yang luar
biasa dan sumber terjadinya kejadian
luar biasa itu. Manusia zaman kuno
yakin kepada adanya zat halus memberi
kekuatan dan gerak kepada pemiliknya.
(Bustanudin Agus, 2006: 157)

2.2 Ritual

Ritual adalah bentuk atau metode
tertentu dalam melakukan upacara
keagamaan atau upacara penting, atau
tata cara dan bentuk upacara. Makna
dasar dari ritual ini menyiratkan bahwa
disutu sisi, aktifitas ritual berbeda dari
aktifitas biasa, terlepas dari ada atau
tidaknya nuansa keagamaan atau
kekidmatanya. Disisi lain, aktifitas
ritual berbedadengan aktifitas teknis
dalam hal ada atau tidaknya sifat
seremonial. (Muhaimin AG, 2001:
113)

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017

Page 7



[Imuwan antropologi
mendefinisikan ritual dengan
pandangan berbeda seperti halnya yang
dikatakan oleh Gluckman. Menurutnya
ritual adalah kategori upacara yang
lebih terbatas, tetapi secara simbolis
lebih kompleks karena ritual
menyangkut urusan sosial psikologis
yang lebih dalam. Lebih jauh ritual
dicirikan mengacu pada sifat dan tujuan
misteri  religius. Berbeda dengan
Gluckman, Leach menyatakan ritual
adalah  setiap  perilaku  “untuk
mengungkapkan  status  pelakunya
sebagai makhluk sosial dalam sistem
struktural dimana ia berada saat itu.

Definisi di atas maka ritual dapat
di simpulkan memiliki beberapa
perbedaan. Perbedaan ini menurut
Dhavamony dibagi menjadi empat
macam Yyaitu:

1. Tindakan magi, yang dikaitkan
dengan penggunaan bahan-bahan
yang bekerja karena daya mistis.

2. Tindakan religius, kultus pada
leluhur, juga bekerja dengan cara
ini.

3. Ritual konstitusif yang
mengungkapkan atau mengubah
hubungan sosial dengan merujuk
pada pengertian-pengnertian mistis
dengan cara ini upacara-upacara
kehidupan menjadi khas.

4. Ritual faktitif yang meningkatkan
produktifitas atau kekuatan, atau
pemurnian dan perlindungan, atau
dengan cara lain meningkatkan
kesejahteraan materi suatu
kelompok.

Leach seperti dikutip Muhaimin
AG, sebagian besar tindakkan manusia
berada dalam sekala yang
berkesinambungan. Ia menunjukkan
bahwa di suatu sisi perilaku manusia
dapat bersifat sepenuhnya duniawi,
sepenuhnya fungsional, serta sangat

teknis non-fungsional dan kompleks.
Teknik dan ritual, duniawi dan sakral,
bukan menunjukkan jenis kegiatan
melainkan aspek dari hampir semua
jenis  kegiatan. Teknik  memiliki
konsekwensi matrial ekonomis yang
dapat diukur dan diperkirakan. Dilain
pihak Ritual adalah pernyataan
simbolik, menceritakan sesuatu tentang
individu yanng terlibat dalam kegiatan
itu. Leach menyakini bahwa setiap
prilaku memiliki aspek ritual sekaligus
non ritual. Semuanya tergantung pada
ekspresi individu yang bersangkutan
melalui tindakkanya, baik nilai status
dan simboliknya maupun tujuan atau
kegunaan praktisnya. (Toyo 2014: 22-
24)

William A Haviland mengatakan
ritual ~ merupakan  sarana  yang
menghubungkan manusia dengan yang
gaib. Ritual bukan hanya sarana yang
memperkuat ikatan sosial kelompok dan
mengurangi ketegangan, tetapi juga
suatu cara untuk merayakan peristiwa-
peristiwa penting dalam banyak religi di
dunia adalah upacara Ritual Tolak Bala.
Dalam ritual seperti itu tema pokoknya
seringkali melambangkan proses
pemisahan antara yang hidup dan yang
meninggal. Kegiatan upacara selain
mengandung nilai budaya, befungsi
bahwa dalam hidup manusia harus
senantiasa ditkat dengan adat dan
budaya yang dijadikan sebagai pedoman
dalam bertingkah laku juga
menghubungkan  manusia  dengan
sesama manusia begitu juga halnya
upacara dapat menghubungkan manusia
dengan alam. (Koentjaraningrat,
1985: 32)

Ritual yang merupakan unsur
religi  yang  saling  melengkapi
maksudnya hal yang masih samar dalam
keyakinan diperjelas dalam tindakan
keupacaraan. Di pihak lain tindakan

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017

Page 8



keupacaraan merupakan isi keyakinan
dan menjadi syahdu, dan penuh makna
tanpa cela bila didasarkan pada
keyakinan tersebut. Upacara
memperlihatkan  struktur  horizontal
maupun vertikal. Struktur horizontal
menjelaskan pada  bidang-bidang
kehidupan apa saja tindakan berupacara
itu harus atau tidak harus dilaksanakan,
Sedangkan struktur pertikal
menggambarkan hubungan dan cara
berkomunikasi kepada hal-hal yang
gaib.

Upacara atau ritual adalah
kesatuan rangkaian berbagai bentuk dan
unsur berkomunikasi atau berelasi
dengan makhluk gaib, roh alam, atau
roh nenek moyang. Koentjaraningrat
(1974: 251) mengidentifikasikan
sebelas unsur upacara (ritus), yakni
bersaji, berkorban, berdoa, makan
bersama, menari dan menyanyi,
berprosesi, berseni drama, berpuasa,
intoksinasi, bertapa, dan bersemedi.
(Noerid Haloei Radam, 2011: 49-51)

METODE PENELITIAN

3.1 Lokasi Penelitian

Lokasi penelitian ini adalah Desa
Betung  Kec.  Pangkalan  Kuras
Kab.Pelalawan. Lokasi ini dipilih
sebagai lokasi penelitian karena ritual
tolak bala masih tetap dilaksanakan oleh
masyarakat petalangan Desa Betung.

Desa Betung merupakan pusat
budaya petalangan yang sampai saat ini
masih terpelihara, dan desa ini juga
masih banyak terdapat beranekaragam
tradisi seperti tradisi menyapu lebah
(menumbai madu sialang), tradisi silat
payung, tradisi badeo, belian, dan tradisi
ritual tolak bala yang  masih
mempunyai nilai tinggi yang masih
dihargai masyarakat.
3.2 Subjek Penelitian

Subjek  penelitian  merupakan
suatu istilah yang menunjukan pada
orang atau individu atau kelompok yang
dijadikan unit atau satuan kasus yang
diteliti. Karena studi kasus
berkepentingan dengan untuk
“merekontruksi” bagaimana seseorang
atau suatu kelompok itu sebagai suatu
keseluruhan (misalnya seperti riwayat
kehidupan seseorang ,adat istiadat suku
terasing). Dengan  kata lain dalam
rancangan studi  kasus gambaran
tipologi  atau ciri-ciri umum dan
keunikan subyek-subyek yang lain perlu
dinyatakan secara cukup jelas dan
memadai.(Faisal Sanafiah, 2011: 109)

Suharsisme  Arikunto  subjek
penelitian adalah benda, hal atau
organisasi tempat data atau variabel
penelitian yang permasalahan melekat.
Hal ini dilakukan dengan jalan

mengumpulkan  sebanyak-banyaknya
data dari informan.

Penelitian kualitatif tidak
dimaksudkan untuk membuat

generalisasi dari hasil penelitiannya.
Oleh karena itu pada penelitian
kualitatif tidak dikenal adanya populasi
dan sampel. Subjek penelitian yang
telah tercermin dalam fokus penelitian
ditentukan secara sengaja, subyek
penelitian ini menjadi informan yang
akan memberikan berbagai informasi
yang  diperlukan  selam  proses
penelitian. Informasi.(Bagong Suyanto
dan Sutinah 2011: 172)

Subyek dalam Penelitian ini
adalah pemangku adat dan ninek
mamak (batin), tokoh agama
(ustad/imam masjid), dukun sebagai
pelaksana penanaman sesajean atau
memberi tangkal kepada masyarakat,
tokoh masyarakat, anggota yang terlibat
dalam pelaksanaan ritual tolak bala
(panitia tolak bala) dan masyarakat
Petalangan di Desa Betung yang

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017

Page 9



mengetahui sedikit banyaknya tentang
ritual tolak bala di Desa Betung
Kecamatan Pangkalan Kuras Kabupaten
Pelalawan. Subjek dalam penelitian ini
adalah sebagai berikut:
1. Pendek sebagai Ketua Panitia.
Haris sebagai Anggota Panitia.
Jasa sebagai Dukun.
Bahrum sebagai Tokoh Agama.
Dugang sebagai Penghulu Diraja.
Kundang sebagai Wakil Monti
Dubalang.
7. Kutar sebagai Ninik Mamak/Monti
Sutan Pematan.

8. Sadil selaku mantan Ninik Mamak.
9. Kemel selaku Masyarakat.
10. Jiun selaku Masyarakat.
3.3 Jenis dan Sumber Data

Penelitian ini memerlukan sumber
data yang akan membantu pengumpulan
data di lapangan, ada dua jenis dan
sumber data yaitu data primer dan data
sekunder, ada pun kedua data tersebut
adalah sebagai berikut:
3.3.1 Data Primer

Data primer adalah data yang
diperoleh langsung dari responden
melalui wawancara dan pengamatan
tentang tradisi ritual tolak bala yaitu:
1. Proses pelaksanaan ritual tolak bala
2. Peran masyarakat terhadap ritual

tolak bala

3. Identitas Informan
3.3.2 Data Sekunder

Data sekunder adalah data yang
diperoleh atau dikumpulkan oleh
peneliti dari sumber-sumber yang ada,
guna mendukung informasi yang
diperoleh dari lapangan. Data ini
dikumpulkan dari beberapa informasi
penting, instansi terkait antara lain:
1. Gambaran umum lokasi penelitian
2. Sejarah Desa Betung
3.4 Teknik Pengumpulan Data
3.4.1 Obeservasi (pengamatan)

ARl N

Observasi ialah salah satu metode
yang digunakan untuk mengumpulkan
data langsung dari lapangan. (Eko
Dudiarto,2003:112).

Jenis observasi yang digunakan
adalah partisipan pasif, yaitu peneliti
datang  ketempat kegiatan  yang

dilakukan oleh sasaran
pengamatan,tetapi tidak ikut dalam
kegiatan tersebut. (Sugiono

Sarwono,2009:66). Adapun observasi
ini dilakukan bertujuan untuk meneliti
tentang Ritual Tolak Bala di Desa
Betung Kec.Pangkalan Kuras
Kab.Pelalawan.
3.4.2 Wawancara (interview)
Wawancara yaitu mengadakan
percakapan yang diserahkan pada suatu
masalah tertentu. Merupakan proses
tanya jawab lisan, di mana kedua orang
atau lebih sering berhubungan secara
fisik.(Jhonathan Sarwono,2010:54)

3.4.3 Dokumentasi
Dokumentasi  yaitu  penelitian
yang  dilakukan dengan  cara

mengumpulkan data-data relevan yang
diperoleh dari tempat wawancara, buku-
buku dan jurnal. Baik berupa data yang
tertulis, film, maupun fhoto. Penelitian
ini didukung dengan cara mengambil
data yang berkaitan dengan penelitian di
lokasi penelitian yaitu di Desa Betung
Kec.Pangkalan Kuras Kab.Pelalawan.
3.5 Analisis Data

Analisis data bertujuan untuk
menganalisa data yang sudah terkumpul
dalam penelitian ini. Setelah data yang
berasal dari lapangan terkumpul dan
disusun secara sistematis, maka langkah
selanjutnya penulis akan menganalisa
data tersebut dengan pendekatan
deskriptif analitik, yaitu berusaha
mengambarkan dan menginterpretasi
objek sesuai dengan apa
adanya.(Sukardi 2004:23)

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017

Page 10



PENUTUP
6.1 Kesimpulan

Berdasarkan hasil dari penelitian
tentang Memudarnya Nilai-Nilai

Tradisional Tolak Bala di Desa Betung
Kecamatan Pangkalan Kuras Kabupaten
Pelalawan maka dapat disimpulkan
sebagai berikut ini:

1.

Ritual Tolak Bala Adalah
penangkal bencana (bahaya,
penyakit, dan sebagainya) dengan
mantra (kenduri). Yang bermaksud
menolak kejadian-kejadian  yang
tidak diinginkan oleh masyarakat
Petalangan Desa Betung, semisal
berbagai macam bencana alam,
wabah penyakit, dan terhindar dari
ganngguan-gangguan makhluk gaib
yang berniat menganggu baik itu
makhluk halus, jin, setan, okuan
dan sebagainya. Menolak bala
tersebut dilakukan dengan cara
pengobatan  kampung, dengan
melakukan berbagai serangkaian
kegiatan seperti membaca surah
yasin, doa tolak bala, sembayang
tolak bala, dan kenduri tolak bala
dengan menyediakan sesajean atau
persembahan berupa kepala
kambing atau kerbau yang
ditujukkan kepada makhluk gaib
sebagai penolong, penolak segala
hal yang buruk serta perisai
kampung.

Nilai yang terkandung dalam
ritual tolak bala

a) Ketenangan

b) Kebersamaan

¢) Kekeluargaan

Saran

Kepada Masyarakat Desa
Betung agar menjaga dan
melestarikan tradisi tolak bala

ini agar tidak memudardan
masyarakat Desa Betung tetap
mempertahankan  nilai  dan
norma yang  terkandung di
dalam tradisi ritual tolak bala ini
yang telah diwariskan oleh
nenek moyang, karena tradisi
tolak bala ini merupakan suatu
keistimewaan khususnya bagi
masyarakat Petalangan Desa
Betung. Oleh  karena itu
diharapkan masyarakat Desa
Betung tetap menjaga dan
mempertahankan serta
mewariskan tradisi ini kepada
anak cucu dan keponakan

Perubahan yang terjadi pada
tradisi ritual tolak bala ini
haruslah disikapi dengan bijak
oleh ninik mamak adat serta
orang-orang yang  berperan
penting di dalam acara ritual
tolak bala ini,agar  tidak
terjadinya  perubahan  atau
memudarnya nilai dan norma
yang terkandung dalam ritual
tolak bala ini serta tidak

membawa dampak yang
negatifbagi masyarakat
khususnya masyarakat

Petalangan Desa Betung.

. Pemerintah dalam hal ini Dinas

Sosial harus lebih
memperhatikan  lagi  kearifan
lokal budaya petalangan yang
ada di desa betung dengan
memperhatikan dan melestarikan
budaya ritual tolak bala ini,dan
bisa menjadi pariwisata budaya
kabupaten pelalawan.

Kepada para peneliti khususnya
mahasiswa jurusan sosiologi
untuk dapat melakukan
penelitian yang terkait dengan
ritual tolak bala ini, tentunya
pada sisi yang berbeda sebagai

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017

Page 11



bentuk pengembangan khazanah

keilmuan.
Daftar Pustaka
Buku
Adeng  Muchtar  Ghazali. 2011,
Antropologi  Agama, Upaya
Memahami Keragaman
Kepercayaan dan Agama
Bandung: penerbit Alfabeta
Andreas Soeraso,2008, Sosiologi

Jakarta:Quandra

Bustanudin Agus, 2006, Agama Dalam
Kehidupan Manusia Pengantar
Antropologi Agama, Jakarta: PT
Raja Grafindo Persada.

Bagong  Suyanto  dan  Satinah,
2011,Metode Penelitian
Sosial:Berbagai Alternatif

Pendekatan Jakarta: Kencana

Burhan bungin. 2009,Sosiologi
Komunikasi:Teori Paradigma,
Dan Dikursus Teknaologi
Komunikasi di Masyarakat,
Jakarta: Kencana

Eko Dudiarto, 2003,Pengantar

Epistimologi Jakarta: Buku Kedokteran

EGC

Faisal, Sanafiah,2011, Format-Format
Penelitian Sosial Raja Grafindo
Persaada, Jakarta,

Harun Hadi Wijono, 2006,Religi Suku
Murba di Indonesia. Jakarta PT.
BPK Gunung Mulya

Ismail Hamid 1988, Masyarakat Dan
Budaya Melayu, Kuala Lumpur :
Dewan Bahasa dan pustaka
Kementrian Pendidikan Malaysia.

Jhonatan Sarwono, 2010, Kunci Sukses
Menulis  Ilmiyah  Yogyakarta:
CV.Andi Off Set,

Koentjaraningrat, 1972,  Beberapa
Pokok Antropologi Sosial. Jakarta
Penerbit : P.T. Dian Rakyat.

Koentjaraningrat, 2009 Pengantar llmu
Antropologi. Jakarta. Penerbit
P.T. Rineka Cipta.

Koenjaraningrat, 2005  Pengantar
Antropologi  Agama  Pokoko-
pokok Etnografi Jakarta: Rineka
Cipta

Koentjaraningrat, 1985, Ritual Peralihan
di Indonesia.Jakarta : PN Balai Pustaka
Leavitt, Harold J, 1978. Psikologi
Manajemen, Penerbit Erlangga: Jakarta.
Muhaimin AG, 2001 Islam Dalam
Bingkai Budaya Lokal Potret dari
Cirebon. Ciputan: Logos.

Mukti Ali, 1969Alam Pikiran Modern
di Indonesia. Yogyakarta:Penerbit
Yayasan Nida.

Noerid Haloei Radam, 2011 Religi

Orang Bukit, Yogyakarta: Yayasan

Semesta.

Soerjono  Soekanto,1983  Beberapa
Teori sosiologi Tentang Struktur
Masyarakat, Jakarta: Cv
Rajawali.

Sudirman Shomary, 2005nyanyi
panjang orang  petalangan
kabupaten pelalawan, Penerbit:
Lembaga Kerapatan Adat Melayu
Kabupaten Pelalawan Pangkalan

Kerinci.
Sugiono, 2009, Memahami Penelitian
Kuantitatif Bandung, Penerbit:
Alfabeta.

Sukardi, 2004, Metodologi Penelitian
Pendidikan Jakarta Penerbit: Bumi
Aksara.

Sulasman dan Setia Gumilar 2013.
Teori-teori  Kebudayaan  Dari
Teori Hingga Aplikasi, Bandung:
Pustaka Setia.

Syahrial Syarbaini dan Rusdiyanda
2009, Dasar-dasar  Sosiologi,
Yogyakarta Graha Ilmu.

Tenas Effendy, 1995 Sekilas
TentangOrang Talang di Riau,
Penerbit: Dewan Kesenian Riau.

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017

Page 12



Tennas Efendi, adat istiadat dan
Upacara Perkawinan di Bekas

kerajaan Pelalawan
(Pekanbaru:Lembaga Adat
Riau 1998).

Umar Hasym,1989, Syetan sebagai
tertuduh dalam Masalah Tahyyul,
Perdukunan, Azimat,
Surabaya:BiMA Ilmu.

Piotszomka, 1993 Sosiologi Perubahan

Sosial. Prenada, Jakarta: Prenada.

W.J.S Poerwadaraminta, 1985, Kamus
Umum Bahasa Indonesia, Jakarta:
PN Balai Pustaka.

Jom FISIP Volume 4 NO 1 Februari 2017

Page 13



