Seminar Nasional Seni dan Desain: “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”
FBS Unesa, 28 Oktober 2017

BATIK DAN INDONESIA TIMUR:
Upaya Memecah Krisis Kebudayaan Adiluhung Bangsa

Fathurrahman

Dosen STKIP Taman Siswa Bima - NTB
E-mail: fathur.aan@gmail.com

Abstrak

Kebudayaan merupakan harta paling berharga yang dimiliki oleh setiap bangsa karena kebudayaan
merupakan kekayaan bangsa yang mencerminkan identitas dan jati diri bangsa. Masih lekat dalam
ingatan kita peristiwa beberapa tahun silam ketika kesenian Indonesia diakui oleh bangsa lain,
salah satunya adalah Batik. Namun, hikmah berharga yang bisa dipetik dari peristiwa itu adalah
tumbuhnya rasa cinta masyarakat terhadap Batik. Sayangnya kecintaan itu tidak dibarengi dengan
pemahaman oleh sebagian besar masyarakat tentang esensi Batik yang sebenarnya, begitulah
kenyataan yang terjadi di Indonesia bagian timur, inilah kemudian yang penulis sebut sebagai
sebuah krisis pemahaman. Untuk itu perlu adanya inovasi-inovasi yang dilakukan untuk
meneruskan pesan kebudayaan tersebut. Metode yang digunakan untuk memberikan pemahaman
tentang terjadinya krisis pemahaman tentang Batik itu adalah dengan cara sosialisasi atau
dipraktikkan di dalam kelas. Sehingga pesan kebudayaan yang belum tersampai sepenuhnya
kepada masyarakat bisa tersalurkan dan tidak terjadi krisis yang berkepanjangan.

Kata kunci: krisis, kebudayaan, batik

1. Pendahuluan

1.1 Latar Belakang Masalah

Indonesia merupakan negara kepulauan yang
terdiri dari lebih kurang 17.500 pulau dan
dihuni oleh 1.340 suku (berdasarkan sensus
BPS 2010) yang masing-masing memiliki
kebiasaan yang beragam membuat Indonesia
menjadi negara yang kaya akan kebudayaan.
Kebudayaan menurut E.B. Tylor (dalam
Nooryan, 2014: 27) merupakan keseluruhan
yang  kompleks, meliputi  pengetahuan,
kepercayaan, kesenian, hukum, moral, adat dan
berbagai kemampuan serta kebiasaan lain yang
diperoleh manusia sebagai anggota masyarakat.
Berdasarkan pengertian yang diuraikan oleh
E.B. Tylor tersebut, menunjukkan bahwa salah
satu poin penting kebudayaan adalah kesenian,
begitupula yang disampaikan oleh Nooryan
(2014: 45) bahwa kesenian menjadi bagian
integral yang tak terpisahkan dengan
kebudayaan. Keberagaman seni budaya
Indonesia yang begitu kaya tentu saja harus
dipelihara dan perlu diberikan perhatian khusus
agar tidak pudar atau bahkan diakui oleh bangsa
lain. Seperti yang diketahui bersama, bahwa
beberapa  tahun lalu  terjadi  polemik
kepemilikan kebudayaan yang terjadi antara

468

dua negara tetangga yaitu Indonesia dan
Malaysia. Negara Malaysia dicap sebagai
negara pencaplok kebudayaan milik Indonesia,
hal ini terlihat dari sikap yang dilakukan oleh
Malaysia ketika “mempromosikan” pariwisata
negaranya menggunakan kebudayaan milik
Indonesia. Tidak hanya sekali dilakukan,
kejadian ini berulang beberapa kali dengan
jenis kebudayaan yang berbeda-beda, beberapa
kebudayaan yang diakui di antaranya adalah;
Batik, Keris, Reog Ponorogo, dan Tari Pendet.
Oleh karena kejadian tersebut, munculah
gelombang protes bangsa Indonesia sebagai
pemilik kebudayaan tersebut, sebab tidak
terima budaya yang seolah sudah mendarah
daging dalam jiwa setiap manusia Indonesia
diakui oleh bangsa lain, ini menunjukkan
bahwa budaya dan manusia merupakan sebuah
kesatuan. “Definisi kebudayaan juga terkait
dengan pendefinisian manusia” (Arif, 2016:
256).

Oleh karena terjadinya gelombang protes
tersebut, Indonesia  melalui  pemerintah
mengajukan keberatan kepada PBB (Persatuan
Bangsa-Bangsa) bahwa kebudayaan tersebut
adalah milik Indonesia, kemudian PBB melalui
UNESCO

BATIK DAN INDONESIA TIMUR:



Seminar Nasional Seni dan Desain: “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”
FBS Unesa, 28 Oktober 2017

(United Nations Educational, Scientific, and
Culture  Organization) atau  Organisasi
Pendidikan, Keilmuan, dan Kebudayaan PBB
menetapkan bahwa kebudayaan-kebudayaan
tersebut adalah milik Indonesia. Kebudayaan-
kebudayaan tersebut tentu saja mendapat
pengakuan oleh UNESCO karena memiliki
nilai-nilai khas yang memang mencerminkan
kebudayaan Indonesia yang tidak dimiliki oleh
bangsa lain. Tim elmatera (2010: v) menuliskan
bahwa peninggalan budaya dapat diakui (oleh
UNESCO) sebagai warisan dunia karena
memiliki nilai universal luar biasa (outstanding
universal value).

Terjadinya gelombang protes
masyarakatIndonesia tersebut tentu saja salah
satu upayauntuk menjaga keutuhan bangsa dan
sebuah bentuk apresiasi terhadap kebudayaan
yang merupakan identitas bangsa. Nooryan
(2014: 148) mengatakan bahwa apresiasi adalah
sebuah proses untuk menafsirkan sebuah makna
yang terkandung dalam suatu karya seni. Jika
kemudian apresiasi diartikan sebagai sebuah
proses untuk menafsirkan sebuah makna, maka
artinya bangsa Indonesia telah merasakan
makna dan arti pentingnya kebudayaan untuk
dipertahankan sebagai identitas bangsa.

1.2 Rumusan Masalah

Melihat fenomena yang terjadi, amat sangat
disayangkan ketika kebudayaan Indonesia
diakui oleh bangsa lain meskipun telah terbukti
bahwa Indonesia adalah pemiliknya. Namun
poin penting yang patut dicatat bahwa karena
kejadian itu kemudian memberikan dampak
positif yang luar biasa di tengah masyarakat.
Sebab dengan adanya peristiwa itu kemudian
menumbuhkan apresiasi atau rasa peduli
masyarakat terhadap pentingnya kebudayaan
sebagai identitas dan jati diri bangsa.

Jika diperhatikan, dari beberapa kebudayaan
yang telah ditetapkan oleh UNESCO sebagai
warisan budaya dari Indonesia seperti yang
disampaikan sebelumnya, satu-satunya yang
dapat dilihat di seluruh Indonesia adalah Batik.
Fokus masalah dalam makalah ini akan
membahas tentang Batik sebagai kebudayaan
adiluhung bangsa. UNESCO menetapkan Batik
sebagai Warisan Kemanusiaan untuk Budaya
Lisan dan Non-Bendawi (Masterpieces of the
Oral and Intangible Heritage of Humanity)
pada tanggal 2 Oktober 2009. Sejak saat itu,
Batik menjadi headline berita nasional dan
semakin dicintai oleh masyarakat di seluruh

FATHURRAHMAN (STKIP Taman Siswa Bima - NTB)

Indonesia dan pada tanggal 2 Oktober
ditetapkan sebagai Hari Batik Nasional.

Oleh  karena Batik merupakan sebuah
kebudayaan yang “lahir” di tanah Jawa yang
kemudian menjadi sebuah kebudayaan nasional,
makalah ini akan membahas tentang
pemahaman masyarakat di luar Jawa, yaitu di
Indonesia bagian timur, khususnya di Bima,
NTB. Bagaimana sebenarnya pemahaman
masyarakat tentang Batik dan bagaimana peran
Batik di tengah-tengah masyarakat. Penulis
akan menguraikan di bagian pembahasan di
makalah ini.

2. Pembahasan

Mengawali bagian pembahasan ini, sebuah
kutipan yang menarik untuk dicantumkan
adalah pernyataan dari Koentjaraningrat (1993:
31) yang mengatakan pentingnya bagi kita
untuk memupuk kesatuan bangsa dengan
mengakui dan menghormati semua variasi
kebudayaan yang ada di negara kita dan
kemudian mencoba mencapai pengertian
tentang sebanyak mungkin aneka warna
manusia dan kebudayaan di Indonesia. Kutipan
ini diambil karena jika dilihat dari berbagai
literatur yang mengatakan bahwa Batik adalah
sebuah kebudayaan yang lahir dari Jawa dan
berkembang di seluruh Nusantara. Salah
satunya seperti yang dituliskan oleh Tom
Sanggar Batik Barcode (2010: 4) bahwa Batik
hanya dibuat terbatas oleh kalangan kraton
(kerajaan Jawa), kemudian Batik dibawa keluar
keraton oleh para pengikut Raja, dari sinilah
kesenian Batik kemudian berkembang di
masyarakat.

Bagian menariknya adalah, meskipun Batik
merupakan kebudayaan yang datang dari tanah
Jawa, namun yang merasakan pedihnya ketika
kebudayaan Indonesia dicaplok oleh negara lain
adalah masyarakat Indonesia secara
keseluruhan, begitupun dengan masyarakat
Bima, NTB. Hal ini merupakan cerminan dari
sila ke-tiga yaitu Persatuan Indonesia bahwa
Indonesia itu satu, tidak membeda-bedakan
suku dan budaya, seperti semboyan Bhinneka
Tunggal Ika. Masyarakat sebuah negara adalah
satu pemilik sebuah kebudayaan besar yang
terbentuk dari pluralitas corak-corak
kebudayaan suku-suku (bagian atau paruh)
bangsa yang membentuknya (Hidayah, 2015:
XViii).

469



Seminar Nasional Seni dan Desain: “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”
FBS Unesa, 28 Oktober 2017

Berdasarkan pengamatan penulis, di provinsi
Nusa Tenggara Barat pada umumnya dan lebih
khusus di kota/kabupaten Bima, sejalan dengan
semakin besarnya kecintaan kepada Batik,
sayangnya telah terjadi krisis pemahaman
kebudayaan berkepanjangan tentang Batik,
bahkan sedang terjadi sampai saat ini. Sebelum
menguraikan krisis kebudayaan yang dimaksud,
penulis akan menyampaikan sedikit gambaran
tentang keberadaan Batik di Bima.

Batik acap kali digunakan di setiap kegiatan
formal maupun nonformal di Bima, bahkan di
situasi tertentu diwajibkan untuk mengenakan
pakaian Batik. Pada kegiatan nonformal
misalnya, di suatu acara pernikahan (atau
hajatan tertentu lainnya) bisa dilihat hampir
seluruh undangan menggunkan pakain Batik,
meskipun tamu undangan tidak diminta untuk
menggunakan dress-code Batik pada acara
tersebut. Sebab bagi warga Bima, menggunakan
Batik di sebuah acara pernikahan merupakan
salah satu cara menghormati undangan.
Sehingga secara naluri alamiah, para tamu
undangan akan secara otomatis menggunakan
Batik. Hal ini menunjukkan bahwa peran Batik
sangat besar dalam membangun hubungan
sosial di masyarakat dan hal ini disadari penuh
oleh warga Bima. Berry (dalam Smiers, 2009:
336) mengatakan bahwa budaya memperjelas
ikatan-ikatan kita yang tidak dapat dihindari
dengan bumi dan dengan sesama manusia.
Selain itu dalam kegiatan formal, seperti halnya
yang dilakukan daerah-daerah lain (luar Bima),
ada beberapa motif Batik tertentu yang
diwajibkan untuk digunakan di seluruh
Indonesia (Batik Nasional). Seperti halnya
aparatur sipil negara (ASN) yang menggunakan
Batik KORPRI atau guru dengan Batik PGRI-
nya. Setiap kegiatan resmi para karyawan dan
pegawai di suatu instansi baik negeri maupun
swasta, Batik merupakan salah satu pakaian
wajib yang digunakan pada hari-hari atau pada
kegiatan-kegiatan tertentu.

Bahkan setelah ditetapkannya Batik sebagai
warisan kebudayaan dunia milik Indonesia
0lehUNESCO pada Oktober 2009 lalu, setiap
instansi  beramai-ramai mewajibkan para
karyawannya untuk menggunakan Batik, ini
dilakukan sebagai bentuk penghargaan terhadap
karya adiluhung bangsa tersebut, selain itu ada
beberapa instansi yang membuat Batik seragam
khusus untuk instansinya sendiri untuk
menunjukkan identitas instansinya masing-
masing.

470

Tidak hanya di instansi pemerintahan, bentuk
penghargaan terhadap Batik seolah mewabah
dan menjalar di seluruh lapisan masyarakat dan
dunia pendidikan. Pemerintah daerah sendiri
mewajibkan siswa sekolah untuk menggunakan
Batik khusus di wilayah daerah tersebut
meskipun sebelumnya beberapa sudah sekolah
memiliki Batik masing-masing. Ini
menunjukkan ~ bahwa  kesadaran  untuk
menggunakan Batik sebagai bentuk apresiasi
terhadap karya adiluhung tersebut didukung
oleh  pemerintah.  Motif  Batik  yang
diwajibkanpun dibedakan untuk masing-masing
tingkatan pendidikan, artinya ada tiga motif
Batik yang berbeda untuk masing-masing SD,
SMP, dan SMA. Peran pemerintah daerah ini
dilakukan sebagai  bentuk  kepedulian
pemerintah ~ daerah  untuk  mendukung
pernyataan presiden RI saat itu bapak Susilo
Bambang Yudhoyono yang gencar
menggaungkan Batik sebagai karya adiluhung
yang patut dibudayakan di seluruh lapisan
masyarakat.

Dengan diberlakukannya peraturan untuk
menggunakan Batik bagi seluruh siswa di Kota
Bima yang menyentuh seluruh sekolah-sekolah
pelosok yang sebelumnya tidak menggunakan
Batik khusus untuk sekolahnya, kebijakan
tersebut memberikan dampak positif seperti
bola salju. Hal ini dapat dilihat dari sambutan
positif para siswa yang merasa bangga
menggunakan seragam Batik tersebut, selain itu
dampak positif secara tidak langsung adalah
memberikan sugesti kepada para warga. Sugesti
yang dimaksud adalah warga kemudian ikut
bangga dan lebih sering menggunakan Batik
dan beramai-ramai menggunakan Batik baru
sebagai  bentuk semangat baru  untuk
melestarikan Batik. Djelantik (2004: 75)
apresiasi memberikan kepuasan intelektual,
mental, dan spiritual.

Gelombang kesadaran terhadap pentingnya
meningkatkan rasa bangga pada Batik
puncaknya terjadi pada akhir tahun 2009. Batik
menjadi wacana hangat yang menjadi trending
topic pada saat itu, mulai dari kalangan atas
bahkan sampai kalangan bawah di seluruh
lapisan masyarakat mengatakan
kebanggaannya. Sayangnya bentuk kesadaran
tersebut terjadi dibarengi dengan kurangnya
pemahaman tentang makna “Batik yang
sebenarnya”. Dalam tulisan ini, penulis
mengklasifikasikan batik dari sudut pandang
masyarakat Bima menjadi dua jenis, yaitu Batik

BATIK DAN INDONESIA TIMUR:



Seminar Nasional Seni dan Desain: “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”
FBS Unesa, 28 Oktober 2017

yang sebenarnya dan kain bermotif batik. Batik
yang sebenarnya adalah batik yang dibuat
melalui teknik tertentu atau serangkaian proses
dengan mencanting dengan lilin, pewarnaan,
sampai pada tahap pelorodan, serangkain teknik
inilah ciri khas dan esensi Batik yang
sebenarnya. Seperti yang disampaikan oleh
Wulandari (2011: 4) bahwa “batik sangat
identik dengan suatu teknik (proses) dari mulai
penggambaran motif hingga pelorodan”.
Sementara kain bermotif batik adalah kain yang
menggunakan motif batik tetapi dibuat dengan
teknik printing dengan bantuan alat-alat modern
tanpa menggunakan lilin. Produksi kain batik
dengan teknik printing tentu saja dilakukan
untuk memenuhi kebutuhan batik yang selalu
meningkat di seluruh penjuru Indonesia, namun
di sisi lain pembuatan kain batik printing justru
memiliki sisi negatif yang cukup serius bagi
batik sebagai kebudayaan, sebab dengan adanya
batik printing justru masyarakat seolah-olah
dibutakan matanya dari Batik yang sebenarnya.
Batik printing cenderung lebih murah dan
mudah diproduksi, sementara masyarakat akan
cenderung memilih yang lebih murah, padahal
batik printing sejatinya bukanlah sebuah
kebudayaan yang ditetapkan oleh UNESCO,
sebab tidak dibuat dengan lilin dan proses
lainnya. Hadirnya batik printing seolah
melunturkan kebudayaan batik itu sendiri.
Smiers (2009: 60) mengatakan bahwa produk-
produk budaya yang dikeluarkan oleh industri-
industri besar dibuat jauh dari realitas budaya
itu sendiri.

Pemahaman sebagian besar masyarakat Bima
tentang Batik hanya sebatas pada kain bemotif
batik saja (batik printing). Perbandingan antara
masyarakat yang sudah paham tentang batik
dan yang belum paham sangat tidak seimbang.
Secara “ekstrim”, penulis mengatakan bahwa
hampir 90% warga Bima belum paham betul
tentang Batik (berdasarkan hasil pengamatan).
Kondisi ini cukup menyedihkan, gelombang
kesadaran masyarakat terhadap kebanggaannya
pada Batik yang begitu besar tidak dibarengi
dengan pemahaman tentang makna Batik yang
sebenarnya. “Batik merupakan pakaian yang
bermotif khas” adalah mindset yang tertanam di
pikiran setiap masyarakat, sementara teknik
pembuatan Batik yang biasa disebut tutup-celup
yang merupakan esensi dasar Batik yang
sebenarnya tersebut tidak dipahami.

Penulis menyadari betul bahwa apa yang
menjadi mindset masyarakat Bima tentang

FATHURRAHMAN (STKIP Taman Siswa Bima - NTB)

Batik selama ini bukanlah sesuatu yang salah
yang perlu dibenarkan atau sesuatu yang
melenceng yang perlu diluruskan, akan tetapi
mindset tersebut hanya perlu diteruskan. Jika
diibaratkan seseorang yang hendak menuju
suatu tempat, orang tersebut bukan diibaratkan
telah sampai ke tujuan yang salah atau sedang
berada di simpang jalan yang salah, akan tetapi
orang tersebut telah berada di jalan yang benar
hanya saja tinggal beberapa langkah untuk
sampai ke tujuannya. Maka peran penulis di
sini  hanya  sebagai informan  yang
menyampaikan ke Masyarakat tersebut untuk
terus berjalan beberapa langkah menuju tujuan.
Berdasarkan wuraian tersebut, bisa diambil
kesimpulan bahwa besarnya animo masyarakat
Bima untuk ikut melestarikan Batik sebagai
budaya bangsa sayangnya disertai kurangnya
pemahaman masyarakat tentang makna Batik
yang sebenarnya, kondisi inilah yang sangat
disayangkan oleh penulis yang kemudian
penulis sebut sebagai krisis pemahaman
kebudayaan.

3. Sebab Terjadinya Krisis Pemahaman
Tentang Batik

Krisis yang dimaksud dalam makalah ini
bukanlah krisis karena tidak mengenal batik,
akan tetapi kurangnya pemahaman masyarakat
tentang makna batik, untuk itu penulis bertekad
untuk memecah krisis tersebut, meskipun
memang disadari bahwa akan mustahil untuk
bisa memecah krisis tersebut dari seluruh
masyarakat Bima yang begitu banyak dan
wilayah yang cukup luas. Krisis kebudayaan
pada akhir sejarah adalah krisis makna yang tak
berkesudahan  (2003: 13).  Kurangnya
pemahaman masyarakat Bima tentang Batik
pasca ditetapkannya Batik sebagai kebudayaan
milik Indonesia bukan karena kurangnya
keinginan untuk mencari tahu, akan tetapi
terbatasnya pemahaman tersebut disebabkan
oleh kurangnya penyampaian informasi dan
referensi yang sampai kepada masyarakat.
Kusrianto (2014: vi) mengatakan, informasi dan
referensi tentang segala sesuatu tentang batik
nusantara masih menjadi misteri bagi sebagian
besar masyarakat yang mulai mencintai batik.
Dalam hal ini, penulis membagi masalah tidak
tersapainya informasi dan pemahaman tentang
batik tersebut ke dalam dua hal pokok, yaitu
letak wilayah dan sumber daya manusia.

471



Seminar Nasional Seni dan Desain: “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”
FBS Unesa, 28 Oktober 2017

3.1 Letak Wilayah

Seperti yang telah duraikan di awal, bahwa
Batik merupakan kerajinan yang “lahir” di
tanah Jawa dan kemudian disebarluaskan ke
seluruh nusantara sejak berabad-abad lalu, salah
satunya adalah kerajaan Majapahit yang ikut
menyebarkan Batik. Batik mulai berkembang
pada zaman kerajaan Majapahit dan penyebaran
Islam di Jawa (Sanggar Batik Barcode 2010: 4).
Bahkan secara spesifik dalam sebuah tulisan
mengatakan bahwa Batik yang ditetapkan oleh
UNESCO adalah batik Jawa. Tim Elmatera
(2010: 141) Seni batik dari Indonesia,
khususnya pulau Jawa, telah diakui sebagai
warisan budaya dunia oleh UNESCO. Selain
itu, pada zaman sekarang pun Jawa dikenal
sebagai daerah penghasil Batik, terlebih
beberapa kota di pulau Jawa seperti
Pekalongan, Solo, dan Jogja dicap sebagai Kota
Batik dan tidak ada satupun kota di luar Jawa
yang mendapat predikat sebagai Kota Batik. Ini
semakin menegaskan bahwa Batik memang
lahir dan besar di Jawa dan berkembang di
seluruh Nusantara.

Berdasarkan uraian tersebut ditinjau dari segi
wilayah, Bima yang terletak di pulau Sumbawa
(NTB) dan pulau Jawa adalah dua wilayah yang
bisa dibilang cukup jauh sebab berada di lintas
pulau yang dipisahkan oleh pulau Bali dan
pulau Lombok.

Letak geografis wilayah ini tentu saja menjadi
kendala masuknya informasi tentang Batik yang
lebih luas. Batik yang tersebar di wilayah NTB
khususnya di Bima hanya merupakan produk
jadi atau kain Batik saja, sementara proses
pembuatan Batik tidak diketahui. Inilah yang
kemudian penulis maksud bahwa kondisi
geografis merupakan salah satu faktor tidak
menyebarnya  pemahaman  Batik  secara
menyeluruh kepada masyarakat Bima.

3.2 Sumber Daya Manusia

Faktor lainnya yang membuat kurangnya
pemahaman masyarakat tentang Batik adalah
kurangnya sumber daya manusia yang bisa
menyampaikan pesan tentang Batik tersebut.
Sumber daya manusia yang dimaksud adalah
baik sebagai penyampai informasi maupun
sebagai pengrajin Batik. Sebagai perbandingan,
di tanah Jawa tentu saja tersedia SDM yang
memadai untuk meneruskan pesan budaya
Batik, baik melalui para pengrajin Batik dalam
bentuk usaha maupun dalam dunia pendidikan.
Di Yogyakarta misalnya, di beberapa sekolah

472

menempatkan pembelajaran  Batik dalam
kegiatan kurikuler maupun ekstrakurikuler.
Langkah ini tentu saja merupakan cara ampuh
untuk mengajarkan Batik.

Berdasarkan uraian tersebut, penulis
berpendapat bahwa SDM merupakan salah satu
strategi penting untuk meneruskan pesan
kebudayaan. Untuk itu, penulis menyimpulkan
bahwa kurangnya pemahaman masyarakat
Bima tentang Batik merupakan cerminan dari
kurangnya sumber daya manusia di wilayah
tersebut.

4. Upaya Memecah Krisis: Sebuah Inovasi
Berangkat dari  kurangnya  pemahaman
masyarakat tentang Batik, kemudian penulis
berbekal pengetahuan yang didapatkan selama
mengenyam pendidikan di program studi
Pendidikan Seni Kerajinan di Universitas
Negeri Yogyakarta yang juga mempelajari
tentang Batik merasa terpanggil untuk
meneruskan pesan kebudayaan yang belum
tersampaikan seutuhnya kepada masyarakat,
khususnya bagi masyarakat Bima.

Upaya penulis dalam memecah krisis ini
dilakukan dalam berbagai kesempatan, di
antaranya melalui sosialisasi tidak terstruktur
dalam masyarakat dan melalui inovasi praktik
membatik dalam dunia pendidikan.

4.1 Sosialisasi Dalam Masyarakat
Penyampaian pesan kebudayaan tentang Batik
dilakukan dengan melakukan sosialisasi tidak
terstruktur kepada masyarakat. Tidak terstruktur
artinya pemberian pemahaman tidak dalam
konteks formal atau dalam sebuah acara
sosialisasi tertentu melainkan dilakukan pada
beberapa kesempatan yang tidak terencana.
Seperti ketika sedang berada di tengah
masyarakat, penulis kemudian mengajak untuk
membahas tentang Batik. Dalam beberapa
kesempatan, seringkali ketika ditanyakan
tentang batik, mirisnya masyarakat hanya tahu
Batik printing. Di sinilah kemudian peran
penulis untuk meneruskan pemahaman dasar
masyarakat bahwa esensi batik yang sebenarnya
adalah  serangkaian proses dan teknik
pembuatan dengan lilin.

Meskipun hanya sebatas sosialisasi yang tidak
direncanakan, namun antusias masyarakat
untuk mendengarkan penjelasan tentang Batik
sangat tinggi, sebuah kebahagiaan tersendiri
bagi penulis bisa menyampaikan pesan

BATIK DAN INDONESIA TIMUR:



Seminar Nasional Seni dan Desain: “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”
FBS Unesa, 28 Oktober 2017

kebudayaan kepada masyarakat dan disambut
dengan baik.

4.2 Membawa
Pendidikan
Latar belakang pendidikan penulis adalah
lulusan dari Prodi Pendidikan Seni Kerajinan.
Artinya selain mempelajari tentang seni
kerajinan, di sisi lain juga mempelajari tentang
ilmu kependidikan atau menjadi pendidik.
Setelah menyelesaikan studi, penulis kemudian
terjun di dunia pendidikan di Bima sebagai
pengajar di beberapa satuan pendidikan.
Memberikan pemahaman yang mendalam
tentang Batik dalam dunia pendidikan khusunya
dalam kelas merupakan kesempatan emas,
sebab memberikan materi tentang Batik di
dalam kelas bisa dilakukan dengan lebih leluasa
karena waktu yang cukup banyak.

Seperti yang telah disampaikan di uraian
sebelumnya bahwa letak wilayah Bima yang
cukup jauh dengan pulau Jawa menjadi salah
satu kendala utama dalam melakukan praktik
pembuatan Batik, membuat praktik pembuatan
batik menemui kendala karena sering kali
menemui kesulitan dalam pengadaan alat dan
bahan praktik yang hanya ada di pulau Jawa.
Sementara itu di salah satu tempat mengabdi
yaitu di SMPN 7 Kota Bima, penyampaian
materi Batik dapat dilakukan sampai pada tahap
praktik. Praktik membuat batik dapat dilakukan
karena pada awal tahun 2016 lalu, beberapa
sekolah mendapatkan bantuan alat dan bahan
dari pemerintah melalui Dinas Pendidikan,
Pemuda, dan Olahraga (Dikpora). Alat dan
bahan tersebut diberikan untuk mendukung
tercapainya tujuan Kurikulum 2013 (K-13).
Sayangnya, bantuan tersebut tidak merata
diberikan kepada semua sekolah di Bima,
bantuan tersebut berupa alat dan bahan praktik
untuk beberapa mata pelajaran di antaranya
seperangkat alat dan bahan pembuatan Batik.
Dengan diberikannya bantuan tersebut, tentu
saja sangat membantu tujuan penulis untuk
meneruskan pesan kebudayaan Batik.

Belajar tentang Batik memberikan semangat
baru bagi para siswa, melakukan praktik
pembuatan batik merupakan inovasi
pembelajaran baru di sekolah tersebut karena
belum pernah dilakukan.

Penyampaian materi tentang Batik tentu saja
diawali dengan penyampaian esensi Batik yang
sebenarnya, sejarah singkat perkembangan
Batik, penjelasan tentang alat dan bahan Batik,

Batik Dalam  Dunia

FATHURRAHMAN (STKIP Taman Siswa Bima - NTB)

sampai pada proses pembuatan Batik. Dan
selanjutnya  adalah ~ melakukan  praktik
pembuatan Batik. Karena terbatasnya alat,
siswa dibagi menjadi beberapa kelompok
(gambar 1). Praktik dimulai dari pembuatan
pola. Selanjutnya adalah tahap pencantingan,
terbatasnya alat (canting dan kompor) memuat
siswa harus bergantian ketika melakukan
praktik (gambar 2). Antusias siswa terlihat
sangat besar diihat dari semangatnya untuk
mendapatkan kesempatan mencanting bahkan
tidak jarang pula para siswa saling berebut
untuk mendapat giliran mencanting.

Gambar 1. Siswa SMPN 7 Kota Bima melakukan praktik
pembuatan Batik secara berkelompok

Gambar 2. Siswa melakukan proses pencantingan

Praktik pembuatan Batik merupakan praktik
yang dilakukan di jam kurikuler pada mata
pelajaran Prakarya. Sesuai kurikulum 2013,
alokasi yang waktu yang diberikan untuk mata
pelajaran prakarya adalah dua jam pelajaran per
minggu, maka alokasi waktunya adalah 2 x 35
menit per minggu atau 70 menit per minggu.
Untuk kegiatan praktik membatik, tentu saja
waktu tersebut tergolong singkat. Sebab waktu
akan banyak terkuras untuk menunggu lilin

473



Seminar Nasional Seni dan Desain: “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”
FBS Unesa, 28 Oktober 2017

mencair terlebih dahulu, selain itu proses
pencantingan bagi para siswa yang masih
pemula butuh waktu yang cukup lama karena
perlu beradaptasi dengan penggunaan canting.
Oleh karena singkatnya alokasi waktu
pelajaran, sehingga praktik pembuatan Batik
pada tahap pencantingan harus dilakukan dalam
empat pertemuan, proses pencantingan baru
selesai 70 persen. Sayangnya proses membatik
harus terhenti sampai pada tahap itu. Musibah
banjir yang menerjang Kota Bima pada
Desember 2016 lalu membuat sebanyak 70%
sekolah di Kota Bima terendam banjir, begitu
pula dengan SMPN 7 Kota Bima tergolong
rusak parah akibat banjir tersebut. Alat-alat dan
bahan pembuatan Batik seperti canting dan
malam habis terbawa banjir, begitu pula dengan
kain yang telah dicanting oleh siswa juga
terbawa banjir, yang tersisa hanyalah kompor.
Mirisnya kompor tersebut adalah kompor
listrik, kompor tersebut ikut rusak dan tidak
bisa digunakan sebab terendam banjir selama
berhari-hari.

\ Yt‘”\ ; /
18\ J -
! ; J .
- «A.’." i le e

.Ga
mbar 3. Kondisi banjir di halaman SMPN 7 Kota Bima pada
Desember 2016 yang membawa alat dan bahan praktik membatik
rusak dan hilang.

Pasca terjadinya banjir bandang yang membuat
alat dan bahan praktik rusak dan hilang, tentu
saja praktik pembuatan Batik tidak dapat
dilanjutkan, hal ini tentu saja membuat para
siswa merasa kecewa begitupun penulis.
Namun di sisi lain, para siswa merasa senang
karena sempat melakukan praktik meskipun
baru pada tahap mencanting.

Berhentinya praktik pembuatan Batik akibat
banjir bandang tersebut tidak serta merta
membuat semangat penulis untuk memecahkan
krisis pemahaman tentang Batik luntur begitu
saja. Berhentinya praktik pembuatan Batik di
tengah jalan juga bukanlah sebuah kegagalan,
sebab tujuan utama untuk membuka pikiran dan

474

merubah mindset masyarakat atau dalam hal ini
para siswa telah tersampaikan. Mindset
masyarakat yang sebelumnya menganggap
bahwa “Batik adalah kain yang bercorak khas”
kemudian beralih ke esensi Batik yang
sebenarnya yaitu Batik bukanlah hanya sebuah
benda, tetapi serangkaian proses pembuatan
sehingga menghasilkan sebuah benda yang
disebut dengan Batik.

5. Kesimpulan

Kecintaan masyarakat Indonesia terhadap batik
sebagai kebudayaan adiluhung bangsa yang
tidak dibarengi dengan pemahaman batik yang
sebenarnya sangat disayangkan. Mirisnya,
fenomena ini terjadi di hampir seluruh
Indonesia bagian timur (khususnya di Bima)
yang seolah menjadi sebuah krisis yang
berkepanjangan yang sulit untuk dipecahkan
karena di satu sisi masyarakat dibutakan
matanya dari melihat makna batik yang
sebenarnya oleh hadirnya batik printing sebagai
bentuk kemajuan zaman demi memenuhi
kebutuhan pasar.

Berbagai inovasi yang dapat dapat dilakukan
adalah menyampaikan pesan tentang batik
tersebut kepada masyarakat melalui sosialisai,
diterapkan di dalam pembelajaran di sekolah,
atau dengan cara-cara lain yang kiranya bisa
diaplikasikan. Selain cara-cara tersebut, bagian
lain yang lebih penting adalah perlunya tekad
dan komitmen yang bulat dari kita sebagai agen
penerus budaya yang telah mengetahuinya
untuk terus menyampaikan  pesan-pesan
kebudayaan kepada masyarakat di era
globalisasi ini.

6. Pustaka

Arif, Syaiful., (2016). Refilosofi Kebudayaan:
Pergeseran Pascastruktural. Jogjakarta: Ar-
Ruzz Media.

Bahari, Nooryan., (2014). Kritik Seni Wacana,
Apresiasi dan Kreasi. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Djelantik, A.A.M., (2004). Estetika Sebuah
Pengantar. Bandung: Masyarakat Seni
Pertunjukan Indonesia bekerja sama dengan
Arti.

Hiidayah, Zulyani., (2015). Ensiklopedi Suku
Bangsa di Indonesia. Jakarta: Yayasan
Pustaka Obor Indonesia.

BATIK DAN INDONESIA TIMUR:



Seminar Nasional Seni dan Desain: “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”
FBS Unesa, 28 Oktober 2017

Koentjaraningrat., (1993). Manusia dan
Kebudayaan di Indonesia. Jakarta: Penerbit
Djambatan.

Kusrianto, Adi., (2013). Batik - Filososfi,
Motif, dan Kegunaan. Yogyakarta: Andi.
Smiers, Joost., (2009). Art Under Pressure.

Yogyakarta: Insistpress.

Soetomo, Greg., (2003). Krisis Seni Krisis
Keasadaran. Yogyakarta: Penerbit
Kanisius.

Suku Bangsa di Indonesia, [Online], Available:
Id.m.wikipedia.org/wiki/suku_bangsa di i
ndonesia [19 Oktober 2017]

Sumardjo, Jacob.,(2000).  Filsafat  Seni.
Bandung: Penerbit ITB.

Tim Elmatera., (2010). Warisan Budaya Dunia.
Yogyakarta: Elmatera Publishing.

Tim Sanggar Batik Barcode., (2010). Batik.
Jakarta: Tim Sanggar Batik Barcode
bekerja sama dengan Katabuku.

Wulandari, Ari., (2011). Batik Nusantara -
Makna Filosofis, Cara Pembuatan, dan
Industri Batik. Yogyakarta: Andi.

FATHURRAHMAN (STKIP Taman Siswa Bima - NTB)

475



