
Seminar Nasional Seni dan Desain:  “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”  

FBS Unesa, 28 Oktober 2017 

 

BATIK DAN INDONESIA TIMUR: 468 

BATIK DAN INDONESIA TIMUR: 

Upaya Memecah Krisis Kebudayaan Adiluhung Bangsa 

 

 

Fathurrahman 

 

Dosen STKIP Taman Siswa Bima - NTB 

E-mail: fathur.aan@gmail.com  

 

 

Abstrak 

Kebudayaan merupakan harta paling berharga yang dimiliki oleh setiap bangsa karena kebudayaan  

merupakan kekayaan bangsa yang mencerminkan identitas dan jati diri bangsa. Masih lekat dalam 

ingatan kita peristiwa beberapa tahun silam ketika kesenian Indonesia diakui oleh bangsa lain, 

salah satunya adalah Batik. Namun, hikmah berharga yang bisa dipetik dari peristiwa itu adalah 

tumbuhnya rasa cinta masyarakat terhadap Batik. Sayangnya kecintaan itu tidak dibarengi dengan 

pemahaman oleh sebagian besar masyarakat tentang esensi Batik yang sebenarnya, begitulah 

kenyataan yang terjadi di Indonesia bagian timur, inilah kemudian yang penulis sebut sebagai 

sebuah krisis pemahaman. Untuk itu perlu adanya inovasi-inovasi yang dilakukan untuk 

meneruskan pesan kebudayaan tersebut. Metode yang digunakan untuk memberikan pemahaman 

tentang terjadinya krisis pemahaman tentang Batik itu adalah dengan cara sosialisasi atau 

dipraktikkan di dalam kelas. Sehingga pesan kebudayaan yang belum tersampai sepenuhnya 

kepada masyarakat bisa tersalurkan dan tidak terjadi krisis yang berkepanjangan. 

Kata kunci: krisis, kebudayaan, batik 

 

 

 

1. Pendahuluan 

1.1 Latar Belakang Masalah  

Indonesia merupakan negara kepulauan yang 

terdiri dari lebih kurang 17.500 pulau dan 

dihuni oleh 1.340 suku (berdasarkan sensus 

BPS 2010) yang masing-masing memiliki 

kebiasaan yang beragam membuat Indonesia 

menjadi negara yang kaya akan kebudayaan. 

Kebudayaan menurut E.B. Tylor (dalam 

Nooryan, 2014: 27) merupakan keseluruhan 

yang kompleks, meliputi pengetahuan, 

kepercayaan, kesenian, hukum, moral, adat dan 

berbagai kemampuan serta kebiasaan lain yang 

diperoleh manusia sebagai anggota masyarakat. 

Berdasarkan pengertian yang diuraikan oleh 

E.B. Tylor tersebut, menunjukkan bahwa salah 

satu poin penting kebudayaan adalah kesenian, 

begitupula yang disampaikan oleh Nooryan 

(2014: 45) bahwa kesenian menjadi bagian 

integral yang tak terpisahkan dengan 

kebudayaan. Keberagaman seni budaya 

Indonesia yang begitu kaya tentu saja harus 

dipelihara dan perlu diberikan perhatian khusus 

agar tidak pudar atau bahkan diakui oleh bangsa 

lain. Seperti yang diketahui bersama, bahwa 

beberapa tahun lalu terjadi polemik 

kepemilikan kebudayaan yang terjadi antara 

dua negara tetangga yaitu Indonesia dan 

Malaysia. Negara Malaysia dicap sebagai 

negara pencaplok kebudayaan milik Indonesia, 

hal ini terlihat dari sikap yang dilakukan oleh 

Malaysia ketika “mempromosikan” pariwisata 

negaranya menggunakan kebudayaan milik 

Indonesia. Tidak hanya sekali dilakukan, 

kejadian ini berulang beberapa kali dengan 

jenis kebudayaan yang berbeda-beda, beberapa 

kebudayaan yang diakui di antaranya adalah; 

Batik, Keris, Reog Ponorogo, dan Tari Pendet. 

Oleh karena kejadian tersebut, munculah 

gelombang protes bangsa Indonesia sebagai 

pemilik kebudayaan tersebut, sebab tidak 

terima budaya yang seolah sudah mendarah 

daging dalam jiwa setiap manusia Indonesia 

diakui oleh bangsa lain, ini menunjukkan 

bahwa budaya dan manusia merupakan sebuah 

kesatuan. “Definisi kebudayaan juga terkait 

dengan pendefinisian manusia” (Arif, 2016: 

256). 

Oleh karena terjadinya gelombang protes 

tersebut, Indonesia melalui pemerintah 

mengajukan keberatan kepada PBB (Persatuan 

Bangsa-Bangsa) bahwa kebudayaan tersebut 

adalah milik Indonesia, kemudian PBB melalui 

UNESCO 



Seminar Nasional Seni dan Desain:  “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”  

FBS Unesa, 28 Oktober 2017 

FATHURRAHMAN  (STKIP Taman Siswa Bima - NTB) 469 

(United Nations Educational, Scientific, and 

Culture Organization) atau Organisasi 

Pendidikan, Keilmuan, dan Kebudayaan PBB 

menetapkan bahwa kebudayaan-kebudayaan 

tersebut adalah milik Indonesia. Kebudayaan-

kebudayaan tersebut tentu saja mendapat 

pengakuan oleh UNESCO karena memiliki 

nilai-nilai khas yang memang mencerminkan 

kebudayaan Indonesia yang tidak dimiliki oleh 

bangsa lain. Tim elmatera (2010: v) menuliskan 

bahwa peninggalan budaya dapat diakui (oleh 

UNESCO) sebagai warisan dunia karena 

memiliki nilai universal luar biasa (outstanding 

universal value).  

Terjadinya gelombang protes 

masyarakatIndonesia tersebut tentu saja salah 

satu upayauntuk menjaga keutuhan bangsa dan 

sebuah bentuk apresiasi terhadap kebudayaan 

yang merupakan identitas bangsa. Nooryan 

(2014: 148) mengatakan bahwa apresiasi adalah 

sebuah proses untuk menafsirkan sebuah makna 

yang terkandung dalam suatu karya seni. Jika 

kemudian apresiasi diartikan sebagai sebuah 

proses untuk menafsirkan sebuah makna, maka 

artinya bangsa Indonesia telah merasakan 

makna dan arti pentingnya kebudayaan untuk 

dipertahankan sebagai identitas bangsa. 

 

1.2 Rumusan Masalah 

Melihat fenomena yang terjadi, amat sangat 

disayangkan ketika kebudayaan Indonesia 

diakui oleh bangsa lain meskipun telah terbukti 

bahwa Indonesia adalah pemiliknya. Namun 

poin penting yang patut dicatat bahwa karena 

kejadian itu kemudian memberikan dampak 

positif yang luar biasa di tengah masyarakat. 

Sebab dengan adanya peristiwa itu kemudian 

menumbuhkan apresiasi atau rasa peduli 

masyarakat terhadap pentingnya kebudayaan 

sebagai identitas dan jati diri bangsa. 

Jika diperhatikan, dari beberapa kebudayaan 

yang telah ditetapkan oleh UNESCO sebagai 

warisan budaya dari Indonesia seperti yang 

disampaikan sebelumnya, satu-satunya yang 

dapat dilihat di seluruh Indonesia adalah Batik. 

Fokus masalah dalam makalah ini akan 

membahas tentang Batik sebagai kebudayaan 

adiluhung bangsa. UNESCO menetapkan Batik 

sebagai Warisan Kemanusiaan untuk Budaya 

Lisan dan Non-Bendawi (Masterpieces of the 

Oral and Intangible Heritage of Humanity) 

pada tanggal 2 Oktober 2009. Sejak saat itu, 

Batik menjadi headline berita nasional dan 

semakin dicintai oleh masyarakat di seluruh 

Indonesia dan pada tanggal 2 Oktober 

ditetapkan sebagai Hari Batik Nasional. 

Oleh karena Batik merupakan sebuah 

kebudayaan yang “lahir” di tanah Jawa yang 

kemudian menjadi sebuah kebudayaan nasional, 

makalah ini akan membahas tentang 

pemahaman masyarakat di luar Jawa, yaitu di 

Indonesia bagian timur, khususnya di Bima, 

NTB. Bagaimana sebenarnya pemahaman 

masyarakat tentang Batik dan bagaimana peran 

Batik di tengah-tengah masyarakat. Penulis 

akan menguraikan di bagian pembahasan di 

makalah ini. 

 

 

2. Pembahasan 

Mengawali bagian pembahasan ini, sebuah 

kutipan yang menarik untuk dicantumkan 

adalah pernyataan dari Koentjaraningrat (1993: 

31) yang mengatakan pentingnya bagi kita 

untuk memupuk kesatuan bangsa dengan 

mengakui dan menghormati semua variasi 

kebudayaan yang ada di negara kita dan 

kemudian mencoba mencapai pengertian 

tentang sebanyak mungkin aneka warna 

manusia dan kebudayaan di Indonesia. Kutipan 

ini diambil karena jika dilihat dari berbagai 

literatur yang mengatakan bahwa Batik adalah 

sebuah kebudayaan yang lahir dari Jawa dan 

berkembang di seluruh Nusantara. Salah 

satunya seperti yang dituliskan oleh Tom 

Sanggar Batik Barcode (2010: 4) bahwa Batik 

hanya dibuat terbatas oleh kalangan kraton 

(kerajaan Jawa), kemudian Batik dibawa keluar 

keraton oleh para pengikut Raja, dari sinilah 

kesenian Batik kemudian berkembang di 

masyarakat. 

Bagian menariknya adalah, meskipun Batik 

merupakan kebudayaan yang datang dari tanah 

Jawa, namun yang merasakan pedihnya ketika 

kebudayaan Indonesia dicaplok oleh negara lain 

adalah masyarakat Indonesia secara 

keseluruhan, begitupun dengan masyarakat 

Bima, NTB. Hal ini merupakan cerminan dari 

sila ke-tiga yaitu Persatuan Indonesia bahwa 

Indonesia itu satu, tidak membeda-bedakan 

suku dan budaya, seperti semboyan Bhinneka 

Tunggal Ika. Masyarakat sebuah negara adalah 

satu pemilik sebuah kebudayaan besar yang 

terbentuk dari pluralitas corak-corak 

kebudayaan suku-suku (bagian atau paruh) 

bangsa yang membentuknya (Hidayah, 2015: 

xviii). 



Seminar Nasional Seni dan Desain:  “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”  

FBS Unesa, 28 Oktober 2017 

 

BATIK DAN INDONESIA TIMUR: 470 

Berdasarkan pengamatan penulis, di provinsi 

Nusa Tenggara Barat pada umumnya dan lebih 

khusus di kota/kabupaten Bima, sejalan dengan 

semakin besarnya kecintaan kepada Batik, 

sayangnya telah terjadi krisis pemahaman 

kebudayaan berkepanjangan tentang Batik, 

bahkan sedang terjadi sampai saat ini. Sebelum 

menguraikan krisis kebudayaan yang dimaksud, 

penulis akan menyampaikan sedikit gambaran 

tentang keberadaan Batik di Bima. 

Batik acap kali digunakan di setiap kegiatan 

formal maupun nonformal di Bima, bahkan di 

situasi tertentu diwajibkan untuk mengenakan 

pakaian Batik. Pada kegiatan nonformal 

misalnya, di suatu acara pernikahan (atau 

hajatan tertentu lainnya) bisa dilihat hampir 

seluruh undangan menggunkan pakain Batik, 

meskipun tamu undangan tidak diminta untuk 

menggunakan dress-code Batik pada acara 

tersebut. Sebab bagi warga Bima, menggunakan 

Batik di sebuah acara pernikahan merupakan 

salah satu cara menghormati undangan. 

Sehingga secara naluri alamiah, para tamu 

undangan akan secara otomatis menggunakan 

Batik. Hal ini menunjukkan bahwa peran Batik 

sangat besar dalam membangun hubungan 

sosial di masyarakat dan hal ini disadari penuh 

oleh warga Bima. Berry (dalam Smiers, 2009: 

336) mengatakan bahwa budaya memperjelas 

ikatan-ikatan kita yang tidak dapat dihindari 

dengan bumi dan dengan sesama manusia. 

Selain itu dalam kegiatan formal, seperti halnya 

yang dilakukan daerah-daerah lain (luar Bima), 

ada beberapa motif Batik tertentu yang 

diwajibkan untuk digunakan di seluruh 

Indonesia (Batik Nasional). Seperti halnya 

aparatur sipil negara (ASN) yang menggunakan 

Batik KORPRI atau guru dengan Batik PGRI-

nya. Setiap kegiatan resmi para karyawan dan 

pegawai di suatu instansi baik negeri maupun 

swasta, Batik merupakan salah satu pakaian 

wajib yang digunakan pada hari-hari atau pada 

kegiatan-kegiatan tertentu. 

Bahkan setelah ditetapkannya Batik sebagai 

warisan kebudayaan dunia milik Indonesia 

olehUNESCO pada Oktober 2009 lalu, setiap 

instansi beramai-ramai mewajibkan para 

karyawannya untuk menggunakan Batik, ini 

dilakukan sebagai bentuk penghargaan terhadap 

karya adiluhung bangsa tersebut, selain itu ada 

beberapa instansi yang membuat Batik seragam 

khusus untuk instansinya sendiri untuk 

menunjukkan identitas instansinya masing-

masing.  

Tidak hanya di instansi pemerintahan, bentuk 

penghargaan terhadap Batik seolah mewabah 

dan menjalar di seluruh lapisan masyarakat dan 

dunia pendidikan. Pemerintah daerah sendiri 

mewajibkan siswa sekolah untuk menggunakan 

Batik khusus di wilayah daerah tersebut 

meskipun sebelumnya beberapa sudah sekolah 

memiliki Batik masing-masing. Ini 

menunjukkan bahwa kesadaran untuk 

menggunakan Batik sebagai bentuk apresiasi 

terhadap karya adiluhung tersebut didukung 

oleh pemerintah. Motif Batik yang 

diwajibkanpun dibedakan untuk masing-masing 

tingkatan pendidikan, artinya ada tiga motif 

Batik yang berbeda untuk masing-masing SD, 

SMP, dan SMA. Peran pemerintah daerah ini 

dilakukan sebagai bentuk kepedulian 

pemerintah daerah untuk mendukung 

pernyataan presiden RI saat itu bapak Susilo 

Bambang Yudhoyono yang gencar 

menggaungkan Batik sebagai karya adiluhung 

yang patut dibudayakan di seluruh lapisan 

masyarakat.  

Dengan diberlakukannya peraturan untuk 

menggunakan Batik bagi seluruh siswa di Kota 

Bima yang menyentuh seluruh sekolah-sekolah 

pelosok yang sebelumnya tidak menggunakan 

Batik khusus untuk sekolahnya, kebijakan 

tersebut memberikan dampak positif seperti 

bola salju. Hal ini dapat dilihat dari sambutan 

positif para siswa yang merasa bangga 

menggunakan seragam Batik tersebut, selain itu 

dampak positif secara tidak langsung adalah 

memberikan sugesti kepada para warga. Sugesti 

yang dimaksud adalah warga kemudian ikut 

bangga dan lebih sering menggunakan Batik 

dan beramai-ramai menggunakan Batik baru 

sebagai bentuk semangat baru untuk 

melestarikan Batik. Djelantik (2004: 75) 

apresiasi memberikan kepuasan intelektual, 

mental, dan spiritual. 

Gelombang kesadaran terhadap pentingnya 

meningkatkan rasa bangga pada Batik 

puncaknya terjadi pada akhir tahun 2009. Batik 

menjadi wacana hangat yang menjadi trending 

topic pada saat itu, mulai dari kalangan atas 

bahkan sampai kalangan bawah di seluruh 

lapisan masyarakat mengatakan 

kebanggaannya. Sayangnya bentuk kesadaran 

tersebut terjadi dibarengi dengan kurangnya 

pemahaman tentang makna “Batik yang 

sebenarnya”. Dalam tulisan ini, penulis 

mengklasifikasikan batik dari sudut pandang 

masyarakat Bima menjadi dua jenis, yaitu Batik 



Seminar Nasional Seni dan Desain:  “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”  

FBS Unesa, 28 Oktober 2017 

FATHURRAHMAN  (STKIP Taman Siswa Bima - NTB) 471 

yang sebenarnya dan kain bermotif batik. Batik 

yang sebenarnya adalah batik yang dibuat 

melalui teknik tertentu atau serangkaian proses 

dengan mencanting dengan lilin, pewarnaan, 

sampai pada tahap pelorodan, serangkain teknik 

inilah ciri khas dan esensi Batik yang 

sebenarnya. Seperti yang disampaikan oleh 

Wulandari (2011: 4) bahwa “batik sangat 

identik dengan suatu teknik (proses) dari mulai 

penggambaran motif hingga pelorodan”. 

Sementara kain bermotif batik adalah kain yang 

menggunakan motif batik tetapi dibuat dengan 

teknik printing dengan bantuan alat-alat modern 

tanpa menggunakan lilin. Produksi kain batik 

dengan teknik printing tentu saja dilakukan 

untuk memenuhi kebutuhan batik yang selalu 

meningkat di seluruh penjuru Indonesia, namun 

di sisi lain pembuatan kain batik printing justru 

memiliki sisi negatif yang cukup serius bagi 

batik sebagai kebudayaan, sebab dengan adanya 

batik printing justru masyarakat seolah-olah 

dibutakan matanya dari Batik yang sebenarnya. 

Batik printing cenderung lebih murah dan 

mudah diproduksi, sementara masyarakat akan 

cenderung memilih yang lebih murah, padahal 

batik printing sejatinya bukanlah sebuah 

kebudayaan  yang ditetapkan oleh UNESCO, 

sebab tidak dibuat dengan lilin dan proses 

lainnya. Hadirnya batik printing seolah 

melunturkan kebudayaan batik itu sendiri. 

Smiers (2009: 60) mengatakan bahwa produk-

produk budaya yang dikeluarkan oleh industri-

industri besar dibuat jauh dari realitas budaya 

itu sendiri. 

Pemahaman sebagian besar masyarakat Bima 

tentang Batik hanya sebatas pada kain bemotif 

batik saja (batik printing). Perbandingan antara 

masyarakat yang sudah paham tentang batik 

dan yang belum paham sangat tidak seimbang. 

Secara “ekstrim”, penulis mengatakan bahwa 

hampir 90% warga Bima belum paham betul 

tentang Batik (berdasarkan hasil pengamatan). 

Kondisi ini cukup menyedihkan, gelombang 

kesadaran masyarakat terhadap kebanggaannya 

pada Batik yang begitu besar tidak dibarengi 

dengan pemahaman tentang makna Batik yang 

sebenarnya. “Batik merupakan pakaian yang 

bermotif khas” adalah mindset yang tertanam di 

pikiran setiap masyarakat, sementara teknik 

pembuatan Batik yang biasa disebut tutup-celup 

yang merupakan esensi dasar Batik yang 

sebenarnya tersebut tidak dipahami.  

Penulis menyadari betul bahwa apa yang 

menjadi mindset masyarakat Bima tentang 

Batik selama ini bukanlah sesuatu yang salah 

yang perlu dibenarkan atau sesuatu yang 

melenceng yang perlu diluruskan, akan tetapi 

mindset tersebut hanya perlu diteruskan. Jika 

diibaratkan seseorang yang hendak menuju 

suatu tempat, orang tersebut bukan diibaratkan 

telah sampai ke tujuan yang salah atau sedang 

berada di simpang jalan yang salah, akan tetapi 

orang tersebut telah berada di jalan yang benar 

hanya saja tinggal beberapa langkah untuk 

sampai ke tujuannya. Maka peran penulis di 

sini hanya sebagai informan yang 

menyampaikan ke Masyarakat tersebut untuk 

terus berjalan beberapa langkah menuju tujuan. 

Berdasarkan uraian tersebut, bisa diambil 

kesimpulan bahwa besarnya animo masyarakat 

Bima untuk ikut melestarikan Batik sebagai 

budaya bangsa sayangnya disertai kurangnya 

pemahaman masyarakat tentang makna Batik 

yang sebenarnya, kondisi inilah yang sangat 

disayangkan oleh penulis yang kemudian 

penulis sebut sebagai krisis pemahaman 

kebudayaan. 

 

 

3. Sebab Terjadinya Krisis Pemahaman 

Tentang Batik 

Krisis yang dimaksud dalam makalah ini 

bukanlah krisis karena tidak mengenal batik, 

akan tetapi kurangnya pemahaman masyarakat 

tentang makna batik, untuk itu  penulis bertekad 

untuk memecah krisis tersebut, meskipun 

memang disadari bahwa akan  mustahil untuk 

bisa memecah krisis tersebut dari seluruh 

masyarakat Bima yang begitu banyak dan 

wilayah yang cukup luas. Krisis kebudayaan 

pada akhir sejarah adalah krisis makna yang tak 

berkesudahan (2003: 13). Kurangnya 

pemahaman masyarakat Bima tentang Batik 

pasca ditetapkannya Batik sebagai kebudayaan 

milik Indonesia bukan karena kurangnya 

keinginan untuk mencari tahu, akan tetapi 

terbatasnya pemahaman tersebut disebabkan 

oleh kurangnya penyampaian informasi dan 

referensi yang sampai kepada masyarakat. 

Kusrianto (2014: vi) mengatakan, informasi dan 

referensi tentang segala sesuatu tentang batik 

nusantara masih menjadi misteri bagi sebagian 

besar masyarakat yang mulai mencintai batik. 

Dalam hal ini, penulis membagi masalah tidak 

tersapainya informasi dan pemahaman tentang 

batik tersebut ke dalam dua hal pokok, yaitu 

letak wilayah dan sumber daya manusia. 

 



Seminar Nasional Seni dan Desain:  “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”  

FBS Unesa, 28 Oktober 2017 

 

BATIK DAN INDONESIA TIMUR: 472 

3.1 Letak Wilayah 

Seperti yang telah duraikan di awal, bahwa 

Batik merupakan kerajinan yang “lahir” di 

tanah Jawa dan kemudian disebarluaskan ke 

seluruh nusantara sejak berabad-abad lalu, salah 

satunya adalah kerajaan Majapahit yang ikut 

menyebarkan Batik. Batik mulai berkembang 

pada zaman kerajaan Majapahit dan penyebaran 

Islam di Jawa (Sanggar Batik Barcode 2010: 4). 

Bahkan secara spesifik dalam sebuah tulisan 

mengatakan bahwa Batik yang ditetapkan oleh 

UNESCO adalah batik Jawa. Tim Elmatera 

(2010: 141) Seni batik dari Indonesia, 

khususnya pulau Jawa, telah diakui sebagai 

warisan budaya dunia oleh UNESCO. Selain 

itu, pada zaman sekarang pun Jawa dikenal 

sebagai daerah penghasil Batik, terlebih 

beberapa kota di pulau Jawa seperti 

Pekalongan, Solo, dan Jogja dicap sebagai Kota 

Batik dan tidak ada satupun kota di luar Jawa 

yang mendapat predikat sebagai Kota Batik. Ini 

semakin menegaskan bahwa Batik memang 

lahir dan besar di Jawa dan berkembang di 

seluruh Nusantara. 

Berdasarkan uraian tersebut ditinjau dari segi 

wilayah, Bima yang terletak di pulau Sumbawa 

(NTB) dan pulau Jawa adalah dua wilayah yang 

bisa dibilang cukup jauh sebab berada di lintas 

pulau yang dipisahkan oleh pulau Bali dan 

pulau Lombok. 

Letak geografis wilayah ini tentu saja menjadi 

kendala masuknya informasi tentang Batik yang 

lebih luas. Batik yang tersebar di wilayah NTB 

khususnya di Bima hanya merupakan produk 

jadi atau kain Batik saja, sementara proses 

pembuatan Batik tidak diketahui. Inilah yang 

kemudian penulis maksud bahwa kondisi 

geografis merupakan salah satu faktor tidak 

menyebarnya pemahaman Batik secara 

menyeluruh kepada masyarakat Bima. 

 

3.2 Sumber Daya Manusia 

Faktor lainnya yang membuat kurangnya 

pemahaman masyarakat tentang Batik adalah 

kurangnya sumber daya manusia yang bisa 

menyampaikan pesan tentang Batik tersebut. 

Sumber daya manusia yang dimaksud adalah 

baik sebagai penyampai informasi maupun 

sebagai pengrajin Batik. Sebagai perbandingan, 

di tanah Jawa tentu saja tersedia SDM yang 

memadai untuk meneruskan pesan budaya 

Batik, baik melalui para pengrajin Batik dalam 

bentuk usaha maupun dalam dunia pendidikan. 

Di Yogyakarta misalnya, di beberapa sekolah 

menempatkan pembelajaran Batik dalam 

kegiatan kurikuler maupun ekstrakurikuler. 

Langkah ini tentu saja merupakan cara ampuh 

untuk mengajarkan Batik.  

Berdasarkan uraian tersebut, penulis 

berpendapat bahwa SDM merupakan salah satu 

strategi penting untuk meneruskan pesan 

kebudayaan. Untuk itu, penulis menyimpulkan 

bahwa kurangnya pemahaman masyarakat 

Bima tentang Batik merupakan cerminan dari 

kurangnya sumber daya manusia di wilayah 

tersebut. 

 

 

4. Upaya Memecah Krisis: Sebuah Inovasi 

Berangkat dari kurangnya pemahaman 

masyarakat tentang Batik, kemudian penulis 

berbekal pengetahuan yang didapatkan selama 

mengenyam pendidikan di program studi 

Pendidikan Seni Kerajinan di Universitas 

Negeri Yogyakarta yang juga mempelajari 

tentang Batik merasa terpanggil untuk 

meneruskan pesan kebudayaan yang belum 

tersampaikan seutuhnya kepada masyarakat, 

khususnya bagi masyarakat Bima. 

Upaya penulis dalam memecah krisis ini 

dilakukan dalam berbagai kesempatan, di 

antaranya melalui sosialisasi tidak terstruktur 

dalam masyarakat dan melalui inovasi praktik 

membatik dalam dunia pendidikan. 

 

4.1 Sosialisasi Dalam Masyarakat 

Penyampaian pesan kebudayaan tentang Batik 

dilakukan dengan melakukan sosialisasi tidak 

terstruktur kepada masyarakat. Tidak terstruktur 

artinya pemberian pemahaman tidak dalam 

konteks formal atau dalam sebuah acara 

sosialisasi tertentu melainkan dilakukan pada 

beberapa kesempatan yang tidak terencana. 

Seperti ketika sedang berada di tengah 

masyarakat, penulis kemudian mengajak untuk 

membahas tentang Batik. Dalam beberapa 

kesempatan, seringkali ketika ditanyakan 

tentang batik, mirisnya masyarakat hanya tahu 

Batik printing. Di sinilah kemudian peran 

penulis untuk meneruskan pemahaman dasar 

masyarakat bahwa esensi batik yang sebenarnya 

adalah serangkaian proses dan teknik 

pembuatan dengan lilin.  

Meskipun hanya sebatas sosialisasi yang tidak 

direncanakan, namun antusias masyarakat 

untuk mendengarkan penjelasan tentang Batik 

sangat tinggi, sebuah kebahagiaan tersendiri 

bagi penulis bisa menyampaikan pesan 



Seminar Nasional Seni dan Desain:  “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”  

FBS Unesa, 28 Oktober 2017 

FATHURRAHMAN  (STKIP Taman Siswa Bima - NTB) 473 

kebudayaan kepada masyarakat dan disambut 

dengan baik. 

 

4.2 Membawa Batik Dalam Dunia 

Pendidikan 

Latar belakang pendidikan penulis adalah 

lulusan dari Prodi Pendidikan Seni Kerajinan. 

Artinya selain mempelajari tentang seni 

kerajinan, di sisi lain juga mempelajari tentang 

ilmu kependidikan atau menjadi pendidik. 

Setelah menyelesaikan studi, penulis kemudian 

terjun di dunia pendidikan di Bima sebagai 

pengajar di beberapa satuan pendidikan. 

Memberikan pemahaman yang mendalam 

tentang Batik dalam dunia pendidikan khusunya 

dalam kelas merupakan kesempatan emas, 

sebab memberikan materi tentang Batik di 

dalam kelas bisa dilakukan dengan lebih leluasa 

karena waktu yang cukup banyak. 

Seperti yang telah disampaikan di uraian 

sebelumnya bahwa letak wilayah Bima yang 

cukup jauh dengan pulau Jawa menjadi salah 

satu kendala utama dalam melakukan praktik 

pembuatan Batik, membuat praktik pembuatan 

batik menemui kendala karena sering kali 

menemui kesulitan dalam pengadaan alat dan 

bahan praktik yang hanya ada di pulau Jawa.  

Sementara itu di salah satu tempat mengabdi 

yaitu di SMPN 7 Kota Bima, penyampaian 

materi Batik dapat dilakukan sampai pada tahap 

praktik. Praktik membuat batik dapat dilakukan 

karena pada awal tahun 2016 lalu, beberapa 

sekolah mendapatkan bantuan alat dan bahan 

dari pemerintah melalui Dinas Pendidikan, 

Pemuda, dan Olahraga (Dikpora). Alat dan 

bahan tersebut diberikan untuk mendukung 

tercapainya tujuan Kurikulum 2013 (K-13). 

Sayangnya, bantuan tersebut tidak merata 

diberikan kepada semua sekolah di Bima, 

bantuan tersebut berupa alat dan bahan praktik 

untuk beberapa mata pelajaran di antaranya 

seperangkat alat dan bahan pembuatan Batik. 

Dengan diberikannya bantuan tersebut, tentu 

saja sangat membantu tujuan penulis untuk 

meneruskan pesan kebudayaan Batik. 

Belajar tentang Batik memberikan semangat 

baru bagi para siswa, melakukan praktik 

pembuatan batik merupakan inovasi 

pembelajaran baru di sekolah tersebut karena 

belum pernah dilakukan. 

Penyampaian materi tentang Batik tentu saja 

diawali dengan penyampaian esensi Batik yang 

sebenarnya, sejarah singkat perkembangan 

Batik, penjelasan tentang alat dan bahan Batik, 

sampai pada proses pembuatan Batik. Dan 

selanjutnya adalah melakukan praktik 

pembuatan Batik. Karena terbatasnya alat, 

siswa dibagi menjadi beberapa kelompok 

(gambar 1). Praktik dimulai dari pembuatan 

pola. Selanjutnya adalah tahap pencantingan, 

terbatasnya alat (canting dan kompor) memuat 

siswa harus bergantian ketika melakukan 

praktik (gambar 2). Antusias siswa terlihat 

sangat besar diihat dari semangatnya untuk 

mendapatkan kesempatan mencanting bahkan 

tidak jarang pula para siswa saling berebut 

untuk mendapat giliran mencanting. 

 

 
Gambar 1. Siswa SMPN 7 Kota Bima melakukan praktik 

pembuatan Batik secara berkelompok 

 

 
Gambar 2. Siswa melakukan proses pencantingan 

 

Praktik pembuatan Batik merupakan praktik 

yang dilakukan di jam kurikuler pada mata 

pelajaran Prakarya. Sesuai kurikulum 2013, 

alokasi yang waktu yang diberikan untuk mata 

pelajaran prakarya adalah dua jam pelajaran per 

minggu, maka alokasi waktunya adalah 2 x 35 

menit per minggu atau 70 menit per minggu. 

Untuk kegiatan praktik membatik, tentu saja 

waktu tersebut tergolong singkat. Sebab waktu 

akan banyak terkuras untuk menunggu lilin 



Seminar Nasional Seni dan Desain:  “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”  

FBS Unesa, 28 Oktober 2017 

 

BATIK DAN INDONESIA TIMUR: 474 

mencair terlebih dahulu, selain itu proses 

pencantingan bagi para siswa yang masih 

pemula butuh waktu yang cukup lama karena 

perlu beradaptasi dengan penggunaan canting. 

Oleh karena singkatnya alokasi waktu 

pelajaran, sehingga praktik pembuatan Batik 

pada tahap pencantingan harus dilakukan dalam 

empat pertemuan, proses pencantingan baru 

selesai 70 persen. Sayangnya proses membatik 

harus terhenti sampai pada tahap itu. Musibah 

banjir yang menerjang Kota Bima pada 

Desember 2016 lalu membuat sebanyak 70% 

sekolah di Kota Bima terendam banjir, begitu 

pula dengan SMPN 7 Kota Bima tergolong 

rusak parah akibat banjir tersebut. Alat-alat dan 

bahan pembuatan Batik seperti canting dan 

malam habis terbawa banjir, begitu pula dengan 

kain yang telah dicanting oleh siswa juga 

terbawa banjir, yang tersisa hanyalah kompor. 

Mirisnya kompor tersebut adalah kompor 

listrik, kompor tersebut ikut rusak dan tidak 

bisa digunakan sebab terendam banjir selama 

berhari-hari. 

 

.Ga

mbar 3. Kondisi banjir di halaman SMPN 7 Kota Bima pada 

Desember 2016 yang membawa alat dan bahan praktik membatik 

rusak dan hilang. 

 

Pasca terjadinya banjir bandang yang membuat 

alat dan bahan praktik rusak dan hilang, tentu 

saja praktik pembuatan Batik tidak dapat 

dilanjutkan, hal ini tentu saja membuat para 

siswa merasa kecewa begitupun penulis. 

Namun di sisi lain, para siswa merasa senang 

karena sempat melakukan praktik meskipun 

baru pada tahap mencanting.  

Berhentinya praktik pembuatan Batik akibat 

banjir bandang tersebut tidak serta merta 

membuat semangat penulis untuk memecahkan 

krisis pemahaman tentang Batik luntur begitu 

saja. Berhentinya praktik pembuatan Batik di 

tengah jalan juga bukanlah sebuah kegagalan, 

sebab tujuan utama untuk membuka pikiran dan 

merubah mindset masyarakat atau dalam hal ini 

para siswa telah tersampaikan. Mindset 

masyarakat yang sebelumnya menganggap 

bahwa “Batik adalah kain yang bercorak khas” 

kemudian beralih ke esensi Batik yang 

sebenarnya yaitu Batik bukanlah hanya sebuah 

benda, tetapi serangkaian proses pembuatan 

sehingga menghasilkan sebuah benda yang 

disebut dengan Batik. 

 

 

5. Kesimpulan 

Kecintaan masyarakat Indonesia terhadap batik 

sebagai kebudayaan adiluhung bangsa yang 

tidak dibarengi dengan pemahaman batik yang 

sebenarnya sangat disayangkan. Mirisnya, 

fenomena ini terjadi di hampir seluruh 

Indonesia bagian timur (khususnya di Bima) 

yang seolah menjadi sebuah krisis yang 

berkepanjangan yang sulit untuk dipecahkan 

karena di satu sisi masyarakat dibutakan 

matanya dari melihat makna batik yang 

sebenarnya oleh hadirnya batik printing sebagai 

bentuk kemajuan zaman demi memenuhi  

kebutuhan pasar.  

Berbagai inovasi yang dapat dapat dilakukan 

adalah menyampaikan pesan tentang batik 

tersebut  kepada masyarakat melalui sosialisai, 

diterapkan di dalam pembelajaran di sekolah, 

atau dengan cara-cara lain yang kiranya bisa 

diaplikasikan. Selain cara-cara tersebut, bagian 

lain yang lebih penting adalah perlunya tekad 

dan komitmen yang bulat dari kita sebagai agen 

penerus budaya yang telah mengetahuinya 

untuk terus menyampaikan pesan-pesan 

kebudayaan kepada masyarakat di era 

globalisasi ini. 

 

 

6. Pustaka 

Arif, Syaiful., (2016). Refilosofi Kebudayaan: 

Pergeseran Pascastruktural. Jogjakarta: Ar-

Ruzz Media. 

Bahari, Nooryan., (2014). Kritik Seni Wacana, 

Apresiasi dan Kreasi. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Djelantik, A.A.M., (2004). Estetika Sebuah 

Pengantar. Bandung: Masyarakat Seni 

Pertunjukan Indonesia bekerja sama dengan 

Arti. 

Hiidayah, Zulyani., (2015). Ensiklopedi Suku 

Bangsa di Indonesia. Jakarta: Yayasan 

Pustaka Obor Indonesia. 



Seminar Nasional Seni dan Desain:  “Membangun Tradisi Inovasi Melalui Riset Berbasis Praktik Seni dan Desain”  

FBS Unesa, 28 Oktober 2017 

FATHURRAHMAN  (STKIP Taman Siswa Bima - NTB) 475 

Koentjaraningrat., (1993). Manusia dan 

Kebudayaan di Indonesia. Jakarta: Penerbit 

Djambatan. 

Kusrianto, Adi., (2013). Batik - Filososfi, 

Motif, dan Kegunaan. Yogyakarta: Andi. 

Smiers, Joost., (2009). Art Under Pressure. 

Yogyakarta: Insistpress. 

Soetomo, Greg., (2003). Krisis Seni Krisis 

Keasadaran. Yogyakarta: Penerbit 

Kanisius. 

Suku Bangsa di Indonesia, [Online], Available: 

Id.m.wikipedia.org/wiki/suku_bangsa_di_i

ndonesia [19 Oktober 2017] 

Sumardjo, Jacob.,(2000). Filsafat Seni. 

Bandung: Penerbit ITB. 

Tim Elmatera., (2010). Warisan Budaya Dunia. 

Yogyakarta: Elmatera Publishing. 

Tim Sanggar Batik Barcode., (2010). Batik. 

Jakarta: Tim Sanggar Batik Barcode 

bekerja sama dengan Katabuku. 

Wulandari, Ari., (2011). Batik Nusantara - 

Makna Filosofis, Cara Pembuatan, dan 

Industri Batik. Yogyakarta: Andi. 


