
 Asriaty     |     215

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

MENYOAL PEMIKIRAN HUKUM ISLAM
MUHAMMAD SHAHRUR

Asriaty
Perguruan Tinggi Ilmu Al-Qur’an (PTIQ) Jakarta 

Asria_ty@gmail.com

Abstrak: Wacana pemikiran hukum Islam telah mengalami 
perkembangan. Beberapa tokoh dari latar akademik yang beragam 
muncul menawarkan format pemikiran yang mengakibatkan 
semaraknya nuansa intelektual Islam. Distingsi antara produk 
pemikiran tokoh yang satu dengan lainnya acapkali terlihat, namun 
tak jarang pula ditemukan kesamaannya. Perbedaan metodologi 
yang digunakan patut dicermati untuk menuai informasi seputar 
kecenderungan berpikir seorang tokoh. Adalah Muhammad Shahrur 
yang merupakan ilmuwan kekinian telah menawarkan kerangka 
berpikir yang terbilang kontemporer. Shahrur, dalam menelorkan 
ide-idenya, khususnya terkait dengan masalah keislaman, latar 
belakang sosiologis yang mengitarinya. Ide-idenya muncul setelah 
secara sadar mengamati perkembangan dalam tradisi ilmu-ilmu 
keislaman kontemporer. Didasarkan atas teori bahwa kebenaran 
ilmiah sifatnya tentatif, Shahrur lalu mencoba mengelaborasi 
kelemahan-kelemahan dunia Islam dewasa ini. Al-Qur’an sebagai 
teks sangat terbuka terhadap beragam pemaknaan dan penafsiran. 
Bagi sebagian mufasirin menafsirkan al-Qur’an berarti mengikuti 
makna literal dari bahasa al-Qur’an, sebagian lagi menafsirkannya 
dengan mengorek lebih jauh makna semantik dan hermeneutis dari 
ayat tersebut dengan mengaitkan konteks yang mengitari al-Qur’an 
pada abad ke 7.

Kata Kunci: wacana pemikiran Islam, makana literal, hermenutika 
al-Qur’an

  ___________________________________________________

A. Pendahuluan

Muhammad Shahrur adalah seorang intelektual Muslim kelahiran Syria 
yang memiliki pandangan progresif  terhadap hukum Islam, bahkan pada batas-
batas tertentu berbeda dengan pandangan mainstream. Menurutnya, pemikiran 



216     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

Islam kontemporer memiliki beberapa problem diantara: pertama, Tidak 
adanya metode penelitian ilmiah yang obyektif  dan empirik. Kedua, Kajian-
kajian keislaman yang ada seringkali bertolak dari perspektif-perspektif  
lama yang dianggap sudah mapan, yang terperangkap dalam kungkungan 
VXE\HNWLÀWDV�� EXNDQ� RE\HNWLÀWDV�� .DMLDQ�NDMLDQ� LWX� WLGDN� PHQJKDVLONDQ�

sesuatu yang baru, melainkan hanya semakin memperkuat asumsi yang 
dianutnya. Ketiga, 7LGDN� GLPDQIDDWNDQQ\D� ÀOVDIDW� KXPDQLRUD�� ODQWDUDQ� XPDW�

Islam selama ini masih mencurigai pemikiran Yunani (Barat) sebagai keliru dan 
sesat. Keempat,Tidak adanya epistemologi Islam yang valid. Hal ini berdampak 
pada fanatisme dan indoktrinasi mazhab-mazhab yang merupakan akumulasi 
pemikiran abad-abad silam, sehingga pemikiran Islam menjadi sempit dan 
tidak berkembang. Kelima,�3URGXN�SURGXN�ÀTK�\DQJ�DGD� VHNDUDQJ� �al-fuqaha` 

al-khamsah) banyak yang tidak relevan lagi dengan tuntutan modernitas. Yang 
GLSHUOXNDQ� DGDODK� IRUPXODVL� ÀTK� EDUX�� .HJHOLVDKDQ� VHPDFDP� LQL� VHEHWXOQ\D�

sudah muncul dari para kritikus, Tapi, umumnya hanya berhenti pada kritik 
tanpa menawarkan alternatif  baru.

Berawal dari buku al-Kitàb wa al-Qur’àn; Qirà’ah Mu’àêirah, ia mengurai 
sebuah paradigma baru dalam memahami Islam. Andreas Christmann 
menyebut pendekatan Shahrur dengan defamiliarization karena mengandung 
nuansa tidak umum dan menarik perhatian yang ditujukan untuk melawan 
pembiasaan (habitualization). Pendekatan yang digunakan Shahrur memang 
mencitrakan suatu obsesi untuk meruntuhkan norma penafsiran yang telah 
baku dan mengajukan alternatif  dalam membaca sebuah teks. Tak sedikit 
akademisi Barat yang ‘tergoda’ oleh pendekatan baru tersebut. Bahkan, 
Dale F. Eickelman menyejajarkan buku-buku Shahrur dengan 95 tesis yang 
dipakukan oleh Martin Luther di pintu Gereja Istana Wittenberg di tahun 1517 
M.1 Sejumlah konsep baru yang ditawarkan Shahrur termaktub dalam karya-
karyanya, baik yang berkaitan dengan wacana ‘Ulùmul Qur’àn maupun jenis 
metodologi. Salah satu aspek yang tak kalah urgennya untuk ditelusuri adalah 
paparan Shahrur seputar problematika hukum Islam. Paling tidak, pada aspek 
inilah uraian tulisan ini akan diarahkan agar dapat mendeskripsikan pemikiran 
hukum Islam versi Shahrur. Untuk itu, penulis akan mengelaborasi beberapa 
konsep yang dipandang representatif  dalam bingkai pemikiran Shahrur 

1Muhammad Shahrur, Metodologi Fiqih Islam Kontemporer, (Diindonesiakan oleh Sahiron 
Syamsuddin & Burhanuddin dari Nahwa Uêùl Jadìdah li al-Fiqh al-Islàmì), (Yogyakarta: eLSAQ Press, 
2004), cet. II, h. 19.



 Asriaty     |     217

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

sekaligus bersentuhan dengan beberapa misal yang berkaitan dengan hukum 
Islam. 

%�� 6NHWVD�%LRJUDÀ�,QWHOHNWXDO

Muhammad Shahrur adalah seorang insinyur teknik sipil berkebangsaan 
Syria yang terlahir tanggal 11 Maret 1938 M. Pendidikan dasar dan menengahnya 
ditempuh di Damaskus. Setelah memasuki usia 19 tahun, ia berpetualang ilmu 
ke Moskow untuk menyelami ilmu teknik. Di kota ini, ia banyak mengenali 
ajaran Marxis yang –pada gilirannya- mewarnai wacana keislamannya. Di tahun 
1964, ia kembali ke Syria dan berangkat lagi di tahun 1968 untuk meneruskan 
karir studinya di jenjang Magister dan Doktoral di bidang mekanika tanah dan 
teknik fondasi di Universitas College, Dublin, Irlandia. Hanya dalam kurun 4 
tahun, ia mampu menyelesaikan sekolahnya di kedua jenjang studi tersebut. 
Di tahun 1972, ia kembali ke Syria dan bergabung di Universitas Damaskus dan 
menjadi mitra sebuah perusahaan teknik sipil.2 

Meskipun studinya berlatar teknik sipil, namun atensinya terhadap 
kajian keislaman tak ketinggalan, terutama metodologi tafsir. Ia juga sangat 
PXPSXQL�GDODP�SHQJHWDKXDQ�ÀOVDIDW��EDKDVD�GDQ�VHODLQQ\D��$GDODK�-D·IDU�'LN�

Albab yang merupakan sahabat sekaligus guru linguistiknya di Universitas 
Damaskus yang sangat besar pengaruhnya pada karir intelektual Shahrur, 
terutama dalam penyusunan karya awal sekaligus magnum opus-nya, Al-Kitàb 

wa al-Qur’àn; Qirà’ah Mu’àêirah. Sejak publikasinya di tahun 1990, produk 
intelektual tersebut telah menjadi buku terlaris (best seller) di seantero kawasan 
$UDE�� %XNX� NRQWURYHUVLDO� LQL� GLWXOLV� VHWHODK� 6KDKUXU� PHQHNXQL� ÀOVDIDW� GDQ�

linguistik sehingga di dalamnya menggunakan pendekatan linguistik modern 
dan memakai metafora serta analogi dari ilmu teknik dan sains. Buku ini juga 
WHUELODQJ�FXNXS�NRPSUHKHQVLI �PHUHÁHNVLNDQ�SHPLNLUDQQ\D��EDLN�SDGD�GLPHQVL�

metodologi maupun aplikasi  dalam menafsirkan teks al-Qur’an. Di tahun 1994, 
ia kembali menelorkan karya keduanya yang berjudul Diràsat al-Islàmiyah al-

Mu’àêirah fì ad-Daulah wa al-Mujtama’ yang menghimpun tema-tema politik. 
Buku kedua ini tetap merujuk perspektif  karya pertamanya. Di tahun 1996, 
Shahrur kembali menghasilkan karyanya yang berjudul Al-Islàm wa al-Ìmàn; 

Mandzhùmah al-Qiyàm yang mengurai beberapa konsep seputar rukun Islam 

2Charles Kurzman (ed), Wacana Islam Liberal, (Diindonesiakan oleh Bahrul Ulum dkk.) ( Jakarta: 
Paramadina, 2001), cet. I, h. 210. 



218     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

dan rukun Iman. Selanjutnya, di tahun 2000, ia menerbitkan lagi sebuah buku 
yang berjudul Nahwa Uêùl Jadìdah li al-Fiqh al-Islàmì. Dalam uraian makalah 
ini, penulis akan lebih banyak merujuk kepada karya pertama dan terakhirnya 
karena relevansi topik kajian.

Untuk lebih mengenal tahapan pemikiran tokoh kontroversial ini, maka 
perlu merinci pemikirannya yang terbagi ke dalam tiga fase, yaitu:

1. Antara tahun 1970-1980

Fase ini adalah fase kontemplasi dan peletakan dasar pemahamannya dan 
istilah-istilah dasar dalam al-Qur’àn sebagai al-Dzikr. Dalam kurun sepuluh tahun 
ini, Shahrur tidak menghasilkan karya. Ia hanya dalam masa menyadari bahwa 
metodologi penelitian dan kajian Islam berada pada titik kritis lantaran masih 
terbelenggu dengan dimensi kalam yang dimotori oleh Sunni dan Mu’tazilah 
VHUWD�FRUDN�ÀTLK�\DQJ�WHUXV�GLZDUQDL�ROHK�OLPD�PD]KDE�WHUNHQDO��\DLWX��HDQDÀ��

0DOLNL��6\DÀ·L��Hanbali, dan Ja’fari. 

2. Antara tahun 1980-1986

Fase ini adalah fase bergelutnya Shahrur dengan bidang linguistik, termasuk 
ÀORORJL�� GDQ� PHQ\HODPL� SDQGDQJDQ�SDQGDQJDQ� EHEHUDSD� WRNRK� NHQDPDDQ�

seperti al-Farra’, Abu ‘Ali al-Farisi, Ibnu Jinni, al-Jurjani, dan sebagainya. Fase 
ini bermula dari pertemuannya dengan Dr. Ja’far Dikki al-Bab yang selanjutnya 
menjadi teman sekaligus gurunya. Sejak itu, Shahrur mulai menganalisis ayat-
ayat al-Qur’àn dengan pendekatan baru.

3. Antara tahun 1986-1990

)DVH� LQL� PHUXSDNDQ� IDVH� NUHDWLÀWDVQ\D� GDODP� PHUXPXVNDQ� SHPLNLUDQ�

pada topik-topik tertentu. Bab pertama dari buku Al-Kitàb wa al-Qur’àn; 

Qirà’ah Mu’àêirah diselesaikan antara tahun 1986-1987 dan bab-bab selanjutnya 
diselesaikan hingga tahun 1990.3

C. Kerangka Awal Pemikiran      

Mendahului potret pemikiran hukum Islam perspektif  Shahrur, penulis 
memaparkan aspek yang teramat urgen dan integral untuk menyelami 

3Yusroh Wahhab, Telaah Pemikiran Kontroversial Shahrur dalam “Al-Kitàb wa al-Qur’àn; Qirà’ah 
Mu’àêirah”, dalam Jurnal “al-Qalam” Universitas Ahmad Dahlan Yogyakarata.



 Asriaty     |     219

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

pemikiran tokoh ini yaitu mengenal kerangka dasar berpikirnya beserta 
memahami beberapa term yang digunakannya. 

Beranjak dari pembedaan antara dualitas an-nubuwwah dan ar-risàlah, 

Shahrur memulai proyek pemikirannya. Menurutnya, an-nubuwwah bersifat 
pengetahuan objektif, historis, dan independen dari penerimaan manusia, 
sedangkan ar-risàlah mengandung hukum subjektif  dan tergantung pada 
pengetahuan manusia. Yang pertama merupakan kumpulan tema-tema 
pengetahuan tentang alam semesta dan hukum sejarah yang berfungsi sebagai 
pembeda antara yang benar dan salah. Sedangkan yang kedua merupakan 
kumpulan seluruh ajaran yang mesti dijadikan pedoman oleh seluruh manusia 
berupa ibadah, muamalah, akhlak yang berfungsi sebagai dasar taklif.4 Kedua 

dimensi tersebut merupakan peran yang diemban oleh Nabi Muhammad saw. yang 

terangkum dalam al-Kitàb yang diturunkan kepadanya. 

Dualitas berikutnya adalah antara al-Qur’àn dan al-Kitàb. Dengan teori 
anti-sinonimitasnya, Shahrur menegaskan bahwa al-Qur’àn tidaklah mencakup 
keseluruhan al-Kitàb, tetapi hanya mencakup dimensi an-nubuwwah. Adapun 
hukum Islam (syarì’ah) masuk dalam dimensi ar-risàlah yang disebut Umm al-

Kitàb. Baik al-Qur’àn maupun Umm al-Kitàb, semuanya tercakup dalam term 
al-Kitàb. Ia juga membagi  al-Kitàb ke dalam dua bagian besar, sebagaimana 
tersurat dalam Q.S. Àli ‘Imràn [3]: 7. Ayat-ayat muhkamàt yang disebut umm 

al-kitàb berupa sekumpulan hukum yang dibawa oleh Nabi saw. dan memuat 
asas-asas perilaku manusia yaitu ibadah, muamalah, akhlak dan hal lain yang 
membentuk risalahnya dan berfungsi selaku pembeda antara yang halal dan 
haram. Pada bagian kedua terdapat ayat-ayat mutasyàbihàt. Lebih jauh, ia juga 
PHPEXDW�VXDWX�NODVLÀNDVL�WHUVHQGLUL��\DLWX�D\DW�D\DW�\DQJ�EXNDQ�muhkamàt dan 
bukan pula mutasyàbihàt (là muhkamàt wa là mutasyàbihàt).5   

3DGD�WDWDUDQ�VHODQMXWQ\D��6KDKUXU�PHQJNODVLÀNDVL�al-Kitab ke dalam tiga 
bagian, yaitu: (1) al-Qur’àn wa as-Sab’u al-Matsànì, (2) Umm al-Kitàb, dan (3) Tafêìl 

al-Kitàb. 

Secara ringkas dapat diurai bahwa yang pertama (al-Qur’àn) merupakan 
bagian dari al-Kitàb yang bersangkut-paut dengan ayat-ayat mutasyàbihàt. 

Menurutnya, banyak hal yang dipunyai al-Qur’an nan berada di luar jangkauan 

4Muhammad Shahrur, Al-Kitàb wa al-Qur’àn; Qiràah Mu’àêirah, (Beirut: Syarikah al-Mathbù’àt 
li at-Tawzì’ wa an-Nasyr, 2000), cet. VI, h. 54.

5Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 55.



220     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

kesadaran manusia yang membutuhkan penelitian ilmiah dan objektif  untuk 
memahaminya. Hal tersebut diyakini bahwa seluruh ayat al-Qur’àn ada yang 
mengandung bukti-bukti ilmiah yang menjadi dimensi kemukjizatannya. 
Kandungan al-Qur’àn juga diurai menjadi dua aspek, yaitu: aspek yang tetap (al-

juz’u al-tsàbit) dan aspek yang berubah (al-juz’u al-mutaghayyir). Yang pertama 
disebutnya sebagai lauh mahfùdz berupa aturan-aturan umum yang mengatur 
segala wujud dan merupakan ketentuan Allah swt. (al-qawànìn al-’àmmah an-

nàdzhimah li al-wujùd kullih). Hal ini ia contohkan dengan masalah penciptaan 
alam, perkembangan manusia, surga dan neraka, dan selainnya. Pada tataran 
ini, tidak ada peluang untuk mengkaji sehingga layak untuk diketahui saja 
(taken for granted). Sedangkan yang kedua disebutnya sebagai imàm mubìn berisi 
problematika partikular semisal jenis kelamin, hembusan angin, warna kulit, 
dan sebagainya. Pada tataran ini, peluang untuk mengkaji tetap terbuka lebar.6 
Adapun as-Sab’u al-Matsànì terkait erat dengan ayat-ayat mutasyàbihàt yang 
berupa tujuh pembuka surat, yakni alif  làm mìm, alif  làm mìm êad, kàf  hà yà ‘ain, 

êàd, yà sìn, dan semisalnya. Kedua, Umm al-Kitàb yang merujuk pada ayat-ayat 
tentang hukum, ibadah, muamalah, dan ajaran-ajaran yang tidak masuk dalam 
kategori syariat. Ketiga, Tafêìl al-Kitàb yang merupakan perincian kandungan 
ayat al-Qur’àn yang tidak masuk kategori muhkamàt dan tidak juga mutasyàbihàt7 

sebagaimana terpapar di atas.     

D. Memaknai Sumber Hukum Islam

Berikut ini penulis paparkan pandangan Shahrur terhadap empat sumber 
hukum Islam yaitu Ummu al-Kitàb, Sunnah, Qiyàs, dan Ijma’. 

a. Ummu al-Kitàb

Sebagaimana telah dipaparkan, Shahrur memaknai umm al-kitàb sebagai 
sekumpulan ayat-ayat muhkamàt. ,D�PHQJNODVLÀNDVL� ar-risàlah ke dalam lima 
dimensi pokok, yaitu: (a) hudùd, (b) ibadah, (c) akhlak, (d) ajaran-ajaran yang 

bersifat khusus dan umum yang bukan tasyri’, (e) ajaran-ajaran yang bersifat periodik 

(al-marhaliyah).8 Artinya, umm al-kitàb merupakan sumber hukum yang menjelma dalam 

beberapa dimensi di atas. 

6 Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 74. 
7Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 113. 
8 Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 447. 



 Asriaty     |     221

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

Kelima dimensi pokok tersebut menjadikan risàlah Muhammad saw. tetap 
langgeng dan acceptable tanpa terhalang oleh aspek spasial-temporal. Namun 
demikian, hal tersebut baru bisa mewujud jika dua karakter dasar dari Islam 
dapat dipahamani secara holistik. Oleh Shahrur, keduanya adalah hDQuÀ\DK�

dan istiqàmah. Yang pertama dimaknai sebagai sifat yang original (aêlì) dan 
dapat berubah (mutaghayar) dari agama. Ia merupakan deviasi dari jalan lurus 
yang merupakan kualitas kultural yang mempunyai watak yang berbeda-beda. 
Sedangkan yang kedua dipahami sebagai sifat yang tetap (tsawàbit) selaku 
penyimpul yang senantiasa berubah dan membentuk relasi dialektik (‘alàqah 

jadaliyah) antara keduanya.9 Dengan ini, ketika menjumpai naê, maka keduanya 
mesti dijadikan spirit tanpa menganaktirikan salah satunya.

b. Sunnah 

Shahrur tetap memandang Sunnah Nabi sebagai sebuah pedoman. Hanya 
saja, ia memahaminya dengan konsep tersendiri yang paparannya sebagai 
berikut:

1. Sunnah Nabi, yaitu segala hal yang dilakukan, dikatakan dan disetujui oleh 
Nabi saw. bukanlah wahyu Allah swt. Menurutnya, andaikan ada sebuah 
hadits yang menyatakan bahwa ada hal-hal yang diwahyukan kepada Nabi 
saw. yang tidak ada dalam al-Qur’an, maka hal tersebut bukanlah berarti 
segala yang bersumber dari beliau adalah wahyu. Untuk mendukung 
argumennya, Shahrur mengemukakan Q.S. an-Najm [53]: 3-4, dan Q.S. 
at-Tahrìm [66]: 3. 10 

2. Sabda Nabi dengan segala bentuknya, baik yang berstatus mutawàtir 
maupun àhàd, hanyalah untuk dijadikan sebagai pertimbangan semata 
(istithnà') karena lahir sebagai keputusan hukum yang notabene bisa berubah 
seiring bergulirnya ruang dan waktu. Dalam hal ini, Shahrur menetapkan 
sebuah prasyarat untuk menerima hukum-hukum yang terdapat dalam 
Sunnah Nabi yaitu tidak bertentangan dengan al-Qur’àn. 

3. Sunnah Nabi merupakan tahap penyesuaian awal dengan kenyataan hidup 
sehingga dalam kerangka aplikatifnya menjadi pilihan pertama untuk 
merealisasikan wahyu selaku ide absolut.

9 Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 450. 
10 Muhammad Shahrur, Metodologi…, h. 104-105.



222     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

4. Sunnah Nabi merupakan cermin kebenaran pertama yang menggambarkan 
interaksi antara al-Qur’àn dengan realitas objektif  yang muncul saat 
diturunkannya.

5. Sebagian besar ayat-ayat hukum adalah madaniyah yang diturunkan 
hanya dalam kurun sepuluh tahun. Padahal, beliau diutus untuk segenap 
umat manusia dan tidak ada lagi risàlah samàwiyah setelah itu. Untuk itu, 
Shahrur menandaskan bahwa penerapan ayat-ayat hukum pada alam 
realitas adalah aplikasi relatif-historis. 

6. Konsep keadilan (‘adàlah) dan ijmak para sahabat Nabi saw. tidak mesti 
dijadikan cermin untuk seluruh problematika kontemporer lantaran 
berbedanya lingkup perjalanan sejarah yang dialami masing-masing 
generasi.11 Shahrur berprinsip bahwa al-Qur’àn telah merangkum banyak 
hal sebagai ide umum dan absolut. 

Secara umum, Shahrur membagi Sunnah ke dalam dua bagian besar, 
yaitu: sunnah a-risàlah dan sunnah an-nubuwwah (an-nabawiyah). Yang pertama 
mengandung kepatuhan dan kedurhakaan, sementara yang kedua mengandung 
pembenaran dan pendustaan. Ia menegaskan bahwa term an-nabì dan ar-rasùl 

amatlah esensial didistingsikan. Segala perintah atau larangan yang memakai 
term an-nabì semisal “yà ayyuhà an-nabì” mengandung ajaran-ajaran dan 
petunjuk atau kondisi khusus Nabi yang tidak ada sangkut-pautnya dengan 
perihal halal dan haram. Untuk itu, ketaatan (thà’ah) terkait erat dengan posisi 
ar-risàlah yang contohnya banyak dijumpai seperti “athì’u Allàh wa ar-Rasùl” 

atau “laqad kàna lakum fì rasùlillàh uswatun hasanah”.12 

Selanjutnya, Shahrur membagi ketaatan (thà’ah) kepada dua macam, 
yaitu: ketaatan yang bersambung (thà’ah muttaêilah) dan ketaatan yang terpisah 
(thà’ah munfaêilah). Ketaatan pertama adalah ketaatan kepada Rasul saw. yang 
disandingkan dengan ketaatan kepada Allah swt. Sedangkan ketaatan kedua 
yaitu ketaatan kepada Rasul saw. yang tersendiri dari ketaatan Allah swt. 
semasa hidup beliau (bukan setelah matinya) yakni pada urusan keseharian 
(umùr yawmiyah) dan hukum-hukum periodik (ahkàm marhaliyah), ketetapan-
ketetapan yang dipraktikkannya seperti kepala negara, qàdhi, panglima perang, 

11 Shahrur, Metodologi Fiqih ….., h. 107. 
12 Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 550.



 Asriaty     |     223

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

serta yang berhubungan dengan aspek kehidupan lainnya seperti urusan 
makanan, minuman, pakaian dan sebagainya.13 

Yang paling menarik untuk dicermati dari pemahaman Shahrur tentang 
6XQQDK� DGDODK� GHÀQLVL� \DQJ� GLNHPXNDNDQQ\D� \DLWX� WDWD�FDUD� PHQHUDSNDQ�

hukum Ummu al-Kitàb. Ia memandang Sunnah sebagai pola interaksi Nabi saw. 
dengan masharà'at zamannya. Hal tersebut dipicu oleh semangat akseptabilitas 
Islam sepanjang zaman. Atas dasar itu, ia berpandangan bahwa pola interaksi 
dengan semangat serupa mesti terus dihidupkan hingga penghujung zaman. 
Dengan demikian, kapasitas Sunnah sebagai sumber hukum tidaklah terlalu 
luas.14 Pandangan Shahrur ini tidaklah luput dari kritik. Thàhir Syawwàf  
menilai bahwa Shahrur lebih mendahulukan kondisi waktu dan tempat 
ketimbang Islam itu sendiri.15 Dalam pandangan Shahrur, dimensi ruang dan 
waktulah yang dijadikan patokan. Untuk menguatkan pandangannya itu, ia 
MXJD�PHQ\RURWL�NRGLÀNDVL�KDGLWV�GDQ�PDVD�KLGXS�SDUD�IXTXKD·�\DQJ�HPSDW�GDQ�

imam-imam hadits seperti Bukhari (lahir 196 H) yaitu pada paroh kedua abad II 
Hijriyah bertepatan dengan periode awal masa Abbasiyah. Menurutnya, sebab 
utama pengumpulan hadith adalah bersifat politis semata. Sejak tergantikannya 
Khulafa’ ar-Rasyidin dan munculnya Daulah Umawiyah, sekte-sekte Islam 
mulai bermunculan yang dilatari oleh desakan politik.16 

c. Qiyàs

Qiyàs atau menganalogikan sesuatu yang ada (syàhid) dengan yang tidak 
ada (ghàib) adalah bathil. Yang Shahrur maksudkan adalah meng-qiyàs-kan 

masharà'at kontemporer dengan masharà'at yang telah dihadapi Nabi saw. 
karena itu hanyalah usaha sia-sia.17 Bahkan, ia menyatakan bahwa para fuqaha’ 
yang menjadikan qiyas sebagai salah satu sumber hukum Islam mestilah 
bertanggungjawab atas keterbelakangan Islam.18

13Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 552.
14Khàlid <Abd ar-Rahmàn al->Akk, al-Furqàn wa al-Qur’àn, (t.tp.: ar-Rahmah, 1996), cet. II, 

h. 730. Dalam buku ini, al-’Akk memaparkan 21 ‘kekeliruan’ yang telah dilakukan Shahrur dalam 
bukunya al-Kitàb wa al-Qur’àn disertai sejumlah argumentasi bantahan.

15 Muhammad Thàhir Syawwàf, Tahàfut al-Qirà’ah al-Mu’àêirah, (t.tp.: as-Syawwàf  li an-Nasyr 
wa ad-Diràsàt, 1993), cet. I, h. 193.

16 Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 565-566.
17 Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 581. 
18Thàhir Syawwàf, Tahàfut al-Qirà’ah ……, h. 267. 



224     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

Telah disinggung sebelumnya bahwa yang dibutuhkan adalah ijtihad 
terhadap ayat-ayat hukum dengan cara penyesuaian dengan realitas objektif. 
Dengan paradigma seperti itu, Shahrur telah menyeret eksistensi qiyàs (analogi) 

-sebagaimana pengertian yang berkembang selama ini- ke zona degradasi 
sumber hukum dan mengukuhkan ijtihàd sebagai elemen penting vis a vis ayat-
ayat hukum. Konsep qiyàs \DQJ�GLNHPXNDNDQ�GDODP�ÀTLK�WLGDN�EHUDUWL� VDPD�

sekali, dan pengertian qiyàs telah menjadi: “mengemukakan dalil-dalil dan bukti-

bukti atas kesesuaian ijtihad tentang hal-hal yang dinashkan oleh al-Qur’àn dengan 

kenyataan hidup secara objektif ”.19 

d. Ijma’

Pemahaman Shahrur tentang ijma’ juga terbilang kontradiktif  dengan 
pemahaman mayoritas yang menyebutnya sebagai kesepakatan ulama salaf  
atau mayoritas fuqaha. Menurutnya, pengertian seperti ini adalah keliru karena 
belum tentu kesepakatan mereka berkorelasi secara tepat dengan fenomena 
NHNLQLDQ��8QWXN�LWX��LD�PHQGHÀQLVLNDQ�ijma’ sebagai kesepakatan mayoritas untuk 

menerima tasyri’ yang berkaitan dengan kondisi mereka. Dalam implementasinya, 
yang dibutuhkan adalah kemerdekaan alias kebebasan untuk mengekspresikan 
pandangan di setiap elemen masharà'at.20 Dengan pengertian ijma’ seperti itu, 
Thàhir Syawwàf  menilai bahwa Shahrur tidak mengakui ijma’ sebagai salah 
satu pedoman dalam hukum dengan pemaknaan yang lain.21 

D. Penataan Fiqih Islam

 6HFDUD� XPXP�� SHUNHPEDQJDQ� WUDGLVL� NHQDELDQ� PHQMDGL� ÀTLK� ,VODP�

merupakan bahasan kritis yang patut diselami. Shahrur menyoroti aspek ini 
dan menjadikannya sebagai landasan pijak memasuki arena perseteruan 
LQWHOHNWXDO�� WHUXWDPD�WHUKDGDS�WUDGLVL�ÀTLK�,VODP�\DQJ�DGD��,D�PHQLODL�EDKZD�

WHUGDSDW�EHEHUDSD�IDNWRU�\DQJ�EHUSHUDQ�EHVDU�GDODP�SHPEHQWXNDQ�ÀTLK�,VODP�

sejak awal, yaitu: fanatisme keluarga dan kesukuan, perselisihan kekuasaan dan 
MXVWLÀNDVLQ\D��GDQ�VSLULW�SDWULDUNKLV�\DQJ�HNVWUHP�22 

� 6RURWDQ� 6KDKUXU� WHQWDQJ� ÀTLK� ,VODP� LQL� GLVDMLNDQ� GHQJDQ� SHQGHNDWDQ�

KLVWRULV�� %HOLDX� PHQJXUDLNDQ� EDKZD� SHOHWDNDQ� GDVDU�GDVDU� ÀTLK� ,VODP� WHODK�

19Shahrur, Metodologi Fiqih ……, h. 107.  
20Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 582.
21Thàhir Syawwàf, Tahàfut al-Qirà’ah ….., h. 245.
22Shahrur, Metodologi Fiqih ……, h. 179.



 Asriaty     |     225

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

GLPXODL�SDGD�DEDG�,,�+�GL�]DPDQ�$EEDVL\DK�ROHK�,PDP�6\DÀ·����������+��PHODOXL�

karya berharganya ar-Risàlah. Dalam kurun waktu yang sama, Imam Sibawaih 
juga muncul meletakkan dasar-dasar ilmu bahasa Arab. Namun sebelumnya, 
telah muncul ilmuwan bahasa Arab kenamaan seperti al-Khalìl dan al-Kisà’ì. 
Mereka menganut adanya sinonimitas (taràduf) yang notabene turut mewarnai 
GDQ�PHQJDNDU�GDODP�NHUDQJND�EHUSLNLU� ,PDP�6\DÀ·�\DQJ�SXQ\D�NHGXGXNDQ�

VWUDWHJLV�GDQ�SRSXODU�GDODP�KRULVRQ�ÀTLK�,VODP��%HUNDLWDQ�GHQJDQ�LQL��6KDKUXU�

juga menyoroti beberapa dimensi lain yang turut memengaruhi pemikiran 
,PDP�6\DÀ·��\DLWX�

1. Dimensi Sosial-Keagamaan 

Dalam point ini, Shahrur mengomentari bahwa di zaman Nabi saw. dan 
sahabat, seluruh dimensi etika dan kebudayaan telah menjadi bagian dari 
agama. Kebudayaan telah dialihkan ke dalam agama. Hal tersebut dikarenakan 
adanya pencampuradukan dalam memahami konsep islàm dan ìmàn yang 
biangnya adalah pengakuan adanya sinonimitas. Ia kemudian menyatakan 
bahwa implikasi negatifnya adalah Islàm berubah menjadi agama temporal 
yang kehilangan universalitasnya. Seiring dengan itu, pemerintahan Arab Islam 
yang merupakan terbesar di dunia meletakkan sistem undang-undang bagi 
SHPHULQWDKDQ�WHUVHEXW�GHQJDQ�QDPD�ÀTLK�,VODP��SDGDKDO�LWX�KDQ\DODK�DWXUDQ�

sipil bagi pemerintahan yang sifatnya tidak mengikat. 

2. Dimensi Politik

.RQÁLN�SROLWLN�\DQJ�EHUNHFDPXN�WHUMDGL�EHUVDPDDQ�GHQJDQ�SHPEDNXDQ�

dasar-dasar Fiqih Islam. Peperangan antara Bani Abbasiyah dengan Bani Thalib 
EHUGDPSDN� EHVDU� WHUKDGDS�ZDFDQD� ÀTLK� NHNXDVDDQ� �ÀTK� VXOWKDK���Dalam hal 
LQL�� 6KDKUXU�PHQ\DWDNDQ� EDKZD� EHEHUDSD� NHSXWXVDQ� ÀTLK� \DQJ� KLQJJD� NLQL�

WHUPDNWXE� GL� OHPEDUDQ�OHPEDUDQ� NKD]DQDK� ÀTLK� ,VODP� DGDODK� WHUODKLU� DWDV�

desakan politik. 

3. Dimensi Bahasa

Sebagai penganut tidak adanya sinonimitas (taràduf), Shahrur senantiasa 
mengelaborasi aspek tersebut secara kritis. Menurutnya, pengakuan adanya 
sinonimitas telah menyeret ulama untuk membolehkan periwayatan hadits 
secara makna dan menafsirkan ayat-ayat at-Tanzìl al-Hakìm secara literal 
VHKLQJJD� PHPEHQWXN� SHQDIVLUDQ� \DQJ� SHUVRQLÀNDWLI�� 'LWDPEDKNDQ� EDKZD�



226     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

NRGLÀNDVL�WDIVLU�GDQ�KDGLWV�VHUWD�SHQHWDSDQ�GDVDU�GDVDU�XrXO�ÀTLK�VHLULQJ�GHQJDQ�

SHPEXNXDQ�EXNX�EXNX�EDKDVD�GDQ�NDLGDK�NDLGDK�GDVDU�QDKZX�GDQ�rDUDI��23

6HWHODK� PHQHOXVXUL� GLPHQVL� KLVWRULV� ÀTLK� ,VODP�� 6KDKUXU� PHQDZDUNDQ�

sebuah pembacaan baru (kontemporer) terhadap teks keagamaan. Kemajuan 
iptek telah berkembang demikian pesatnya hingga memunculkan varian 
problematika yang seolah belum ada presedennya. Pembacaan kontemporer 
(qirà’ah mu’àêirah) -(qirà’ah muntijjah GDODP�SHULVWLODKDQ�1DrU�$EX�=DLG)- yang 
dimaksud adalah mencari dalil, merenungi, menemukan, memaparkan dan 
menganalisis sehingga mengantarkan seseorang pada satu pemahaman yang 
valid.24� 'DODP� NDLWDQ� LQL�� ZDFDQD� ÀTLK� ,VODP� GDUL� GLPHQVL� KLVWRULV� KLQJJD�

implementasi normatifnya mesti dibaca dengan modus semacam itu.     

 Selanjutnya, untuk menanggapi format syari’at Islam kontemporer, 
Shahrur mengajukan beberapa syarat yang mesti dipenuhi demi resistensi 
dan validitas syari’at Islam itu, yakni: (1) memahami bahasa Arab dengan 
‘mengkartumerahkan’ paham adanya sinonimitas (taràduf) dan memahami 
seluruh teks secara rasional; (2) adanya kompetensi ilmiah bagi para ahli syari’ah; 
(3) kapasitas perundang-undangan ekonomi dan sosial; (4) mengapresiasi 
LOPXZDQ� GL� EHEHUDSD� ELGDQJ� VHSHUWL� NHGRNWHUDQ�� DVWURQRPL�� ÀVLND�� NLPLD��

arsitektur, dan semisalnya; (5) melandaskan segala ketetapan dengan analogi 
(qiyàs) yang ada dengan ada dengan menghadirkan bukti material; (6) jika 
salah satu saksi berubah, maka perhatian difokuskan pada hukum-hukum; 
(7) tidak mengabsolutkan kesahihan sebuah hadits; (8) tidak terikat pada 
VDODK� VDWX�PD]KDE�ÀTLK�PDQDSXQ�� ���� SHQJHQDODQ� WHUKDGDS� NRUHODVL� HNQRPL�

dengan produksi serta lingkungan yang merupakan pengarah tasyri’; (10) 
mengedepankan kemerdekaan dan kebebasan sebagai asas tasyri’ Islam; (11) 
mempertimbangkan bahwa Islam sebagai agama yang hanìf; senantiasa berubah 
WDQSD�NHOXDU�GDUL�NRULGRU�\DQJ�GLWHWDSNDQ�������PHPDQWDSNDQ�GXD�NDHGDK�ÀTLK�

yang pokok, yaitu: Sadd ad-Dzarà’i’ dan Dar’ al-Mafàsid Ahamm min Jalb al-

0DQjÀ·�25

 

23Shahrur, Metodologi Fiqih ……, h. 255.   
24Shahrur, Metodologi Fiqih ……, h. 182.   
258QWXN�SHQMHODVDQ�GHWLO�GXD�NDHGDK�ÀTKL\DK�WHUVHEXW��OLKDW��6KDKUXU��Al-Kitàb ….., h. 583.  



 Asriaty     |     227

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

E. Menimbang Konsep Asbàb an-Nuzùl & Nàsikh-Mansùkh

Dua hal di atas yang menjadi sub bahasan makalah ini merupakan 
bahasan klasik dalam kajian ‘Ulùmul Qur’àn. Dalam sejarahnya, ilmu asbàb 

an-nuzùl dan ilmu nàsikh-mansùkh memiliki latar belakang kemunculan yang 
tidak jauh berbeda. Dalam buku Nahwa Uêùl Jadìdah, Shahrur secara jelas 
tampil beda dalam ‘mengakses’ kedua konsep tersebut. Berkaitan dengan 
asbàb an-nuzùl, ia hanya memandangnya sebagai alat bantu untuk menjelaskan 
historisitas pemahaman dan proses interaksi manusia dengan ayat-ayat at-Tanzìl 
sewaktu diturunkan. Kondisi kekinian tidak lagi bergantung padanya karena 
substansi teks al-Qur’àn memiliki “kondisi berada pada dirinya” (kaynùnah fì 

dzàtih), korpus tertutup (mughlaq) dan cukup dengan dirinya sendiri �PXNWDÀQ�
dzàtiyan). Baginya, pemahaman al-Qur’àn adalah historis, sedangkan teks al-
Qur’àn tidaklah historis alias tidak tunduk pada hukum sejarah yang berada 
pada “poros kondisi berproses” dan tidak pula patuh pada “poros kondisi 
menjadi” sebagaimana anggapan banyak orang.26 Lebih jauh, ia mengatakan 
bahwa riwayat-riwayat yang dianggap dari Nabi saw. berkaitan dengan asbàb 

an-nuzùl tidak didukung oleh realitas historis bahwa itu memang asbàb an-

nuzùl. Menurutnya, sikap seperti itu menempatkan Sunnah Nabi sebagai 
yang “menghakimi” al-Qur’àn. Jika demikian, maka al-Qur’àn terkesan 
membutuhkan Sunnah Nabi ketimbang sebaliknya. Sebuah fenomena absurd 
di mata Shahrur! Tegasnya, Shahrur mendukung sikap untuk meng-eliminasi 
ilmu asbàb an-nuzùl dari ‘Ulùmul Qur’àn. 

Memulai paparannya seputar ilmu nàsikh-mansùkh, Shahrur 
mengemukakan latar belakang kehadiran ilmu tersebut, yaitu: (a) perubahan 
konsep jihad menjadi konsep berperang, dan perubahan konsep dakwah dengan 
cara hikmah dan nasihat menjadi dakwah melalui pedang; (b) menghilangkan 
konsep beramal atas dasar hitungan ukhrawi dan menggantinya dengan 
kriteria-kriteria yang tidak jelas dan longgar seperti syafa’at, wàli, tawassul dan 

karàmah, yang kuncinya terletak di tangan para pemuka agama; (c) terpatrinya 
konsep jabariyah dan peniadaan total peran manusia; (d) mengabaikan logika 
dan menyerahkan segala sesuatunya kepada orang lain untuk diselesaikan.27         

Beranjak dari geneologis konsep tersebut, Shahrur menegaskan bahwa 
konsep nàsikh-mansùkh bukanlah bagian dari ‘Ulùmul Qur’àn, tetapi hanya ilmu 

26Shahrur, Metodologi Fiqih ……, h. 148.    
27Shahrur, Metodologi Fiqih ……, h. 139.     



228     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

yang bersifat historis yang terintrodusir ke dalam ‘Ulùmul Qur’àn. Ilmu nàsikh-

mansùkh termasuk dalam lingkaran ‘kondisi berproses’ (as-sayrùrah) dan ‘kondisi 
menjadi’ (al-kaynùnah) pada Islam yang bermula sejak Nabi Nuh as. hingga 
Nabi Muhammad saw. Distingsi lain yang dijumpai dari cara pandang Shahrur 
terhadap konsep nàsikh-mansùkh adalah kesimpulan bahwa tidak mungkin ada 
penggantian ayat-ayat yang memuat syari’at yang satu dari rasul yang satu, 
tetapi penggantian syari’at itu datang dari rasul yang lain atau syari’at lain.  

F. Teori Limit dan Implikasinya 

Sebagaimana telah disebutkan bahwa konsep istiqàmah dan hDQLÀ\DK�dari 
al-Kitàb dipahami secara dialektis oleh Shahrur. Kedua konsep itu meniscayakan 
adanya pergolakan, yaitu antara penyimpangan di satu pihak dan penyeimbang 
di pihak lain. Berangkat dari pemahaman tersebut, ia mengemukakan konsep 
batas maksimal (al-hadd al-a’là) dan batas minimal (al-hadd al-adnà) yang 
terakumulasi dalam teori limit (nadzriyat hudùd) untuk memahami sejumlah 
ketentuan hukum dalam Umm al-Kitàb. 

Komentar beberapa kalangan bahwa Shahrur banyak dipengaruhi oleh 
analisis eksakta dalam memahami sebuah teks menemukan momentum 
performatifnya ketika menelusuri teori limitnya. Shahrur dipengaruhi oleh model 
analisis matematika (at-tahlìl ar-riyàdhì) Issac Newton yang ia gambarkan dengan 
adanya dua titik ordinat vertikal dan horizontal. Garis vertikal melambangkan 
hukum yang senantiasa berubah dengan tetap mempertimbangkan bingkai 
(hadd) Tuhan, sedangkan garis horizontal disimbolkan sebagai kondisi objektif  
dimana hukum diterapkan dalam konteks sejarah tertentu.28 

Dalam karya monumentalnya, al-Kitàb wa al-Qur’àn, Shahrur menyajikan 
hudùd yang ia maksud berikut contoh aplikatifnya. Untuk itu, ia memaparkan 
dalam 13 halaman buku tersebut yang diperinci ke dalam enam kondisi, yaitu:

1) Kondisi batas minimal (hàlah al-hadd al-adnà). Shahrur mengajukan 
beberapa contoh, di antaranya: 

a. yang tersirat dalam ayat-ayat yang melarang menikahi wanita-wanita 
tertentu (al-muharramàt). Ia mencontohkan dengan Q.S. an-Nisà’ [4]: 22 & 
23. Dalam dua ayat tersebut, terdapat batasan minimal (hadd adnà) dalam 

28Rumadi, Menafsirkan al-Qur’an; Eksperimen Muhammad Shahrur, ( Jurnal “al-Burhan” No. 6 
Tahun 2005), h. 12.



 Asriaty     |     229

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

keharaman menikahi beberapa aqàrib. Dalam kondisi dan alasan apapun, 
batasan minimal tidak boleh menikahi wanita-wanita yang tersebut dalam 
ayat ini. Karena diartikan minimal (adnà), berarti selain yang disebutkan 
masih ada yang diharamkan untuk dinikahi seperti anak perempuan 
dari bibi atau paman (banàt al-’ammah atau banàt al-’amm) karena alasan 
tertentu meskipun tidak tersebut dalam ayat.

b. berkaitan dengan perihal makanan, yaitu bangkai, darah yang mengalir dan 
daging babi sebagaimana tersirat dalam Q.S. al-Màidah [5]: 3. Dalam hal ini, 
Shahrur juga menegaskan bahwa terbuka peluang adanya pengharaman 
jenis makanan tertentu selain yang tersurat dalam ayat ini.29  

2). Kondisi batas maksimal (hàlah al-hadd al-a’là) yang terkait dengan 
pencurian dan pembunuhan dengan mengajukan beberapa contoh ayat, 
yaitu:

a. Q.S. al-Màidah [5]: 38. Dalam pandangan Shahrur, potong tangan 
(qat’u al-yad) sebagai hukuman atas tindak pencurian dalam ayat ini 
merupakan hukuman yang paling tinggi (al-’uqùbah al-quêwà). Tidak 
boleh lagi mengenakan hukuman melebihi potong tangan terhadap 
pelaku pencurian. Artinya, alternatif  jenis hukuman lain yang lebih 
rendah darinya bisa diterapkan sesuai kondisi.30 Pertimbangan sosial-
kemasharà'atan sangatlah dikedepankan oleh Shahrur dalam menilai 
sebuah tindak kriminal. Sebagai contoh, ia mengajukan kasus yaitu jika 
seseorang mencuri dokumen rahasia negara dan menjualnya ke negara 
lain atau mencuri harta negara dan merusak tatanan perekonomian dalam 
negeri. Cukupkah hukuman potong tangan bagi pelaku kasus tersebut? 
Sebagai solusinya, Shahrur berdalil dengan Q.S. al-Màidah [5]: 33. Ayat 
ini merupakan ‘uqùbah haddiyah (bersifat elastis dan banyak bentuknya) 
karena terdapat tiga pilihan hukuman yaitu: dibunuh, potong tangan dan 

kaki secara silang, dan penjara selamanya. Kendati begitu, hukuman jenis 
terendah bisa diterapkan sesuai kebutuhan situasi yang ada.

b. Q.S. al-Isrà’ [17]: 33, dan Q.S. al-Baqarah [2]: 178. Dalam ayat ini disebutkan 
bahwa hukuman tertinggi bagi tindak pembunuhan adalah dibunuh. 
Potongan ayat “fa là yusrif  fì al-qatl” mengindikasikan tidak boleh 

29Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 454. 
30Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 455.  



230     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

menerapkan hukuman tertinggi kepada pembunuh secara aniaya dan 
melampaui batas. 

3) Kondisi menyatunya batas minimal dan maksimal secara bersamaan 
(hàlah al-hadd al-adnà wa al-hadd al-a’là ma’an). Hal ini banyak terkait 
dengan ayat-ayat kewarisan seperti Q.S. al-Màidah [5]: 11; an-Nisà’ [4]: 
12. Menurut Shahrur, pembagian dua kali lipat anak-laki-laki merupakan 
batasan maksimal, sedangkan satu bagian anak perempuan adalah batasan 
minimal. Untuk itu, kemungkinan terjadinya akselerasi pembagian waris 
antara batas maksimal dan minimal tersebut tidak ada masalah. 

4) Kondisi dimana batas maksimal mendekati titik, tapi tidak sampai 
menyentuh batas maksimal (hàlah al-hadd al-adnà wa al-hadd al-a’là ma’an 

‘alà nuqthah wàhidah). Shahrur mencontohkan Q.S. an-Nùr [24]: 2, tentang 
hukuman bagi pezina yang didera seratus kali. Hukuman dera seratus kali 
adalah batas minimal sekaligus maksimal sebagai hukuman pezina yang 
disiratkan oleh ayat ´«�ZD�Oj�WD·NKXG]�NXP�ELKLPj�UD·IDK�À�GuQLOOjKµ��

5). Kondisi dimana batas maksimal mendekati titik, tapi tidak sampai 
menyentuh batas maksimal (hàlah al-hadd al-a’là bi khatthin muqàrib li 

mustaqìm). Dalam hal ini, Shahrur mengemukakan contoh dengan Q.S. 
al-Isrà’ [17]: 32 yang menjelaskan larangan mendekati zina; dan Q.S. al-
An’àm [6]: 151 yang melarang mendekati perbuatan keji. 

6) Kondisi dimana batas maksimal memberi manfaat positif  namun tidak 
boleh melampauinya, sementara batas minimal berdampak negatif  
dan boleh dilampaui (hàlah al-hadd al-a’là mùjabun mughlaqun là yajùzu 

tajàwuzuhà, wa al-hadd al-adnà sàlibun tajàwuzuhà). Shahrur juga memberi 
contoh tipe ini dengan menunjuk pada hubungan keuangan (al-’alàqah al-

màliyah) seperti larangan riba sebagai batas maksimal, dan perintah zakat 
sebagai batas minimal.31 

 Untuk lebih mengenali teori limit yang diusung Shahrur, berikut ini 
penulis menyinggung sekelumit hal lain yang dianggap urgen dalam memahami 
bingkai pemikiran tokoh ini secara luas. Hal tersebut adalah konsep al-Furqàn. 
Secara ringkas, al-Furqàn dimaknai sebagai ketaqwaan sosial (taqwà ijtimà’iyah); 

31Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 464.   



 Asriaty     |     231

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

yaitu akhlak yang melekat di setiap agama samawi yang tiga. Shahrur 
menggambarkan tiga ajaran samawi, yakni:

Ajaran Yahudi +  Ajaran Masehi  +  Ajaran Islam

Al-Furqàn

Konsep al-Furqàn ini dirinci oleh Shahrur ke dalam dua macam, yaitu: 
al-Furqàn al-’Àmm adalah batasan minimal (al-hadd al-adnà) dari ajaran moral 
yang ada pada umat manusia dan berkaitan erat dengan agama-agama yang 
disebutkan. Dengan itu, ketaqwaan sosial bisa mewujud. Adapun al-Furqàn 

al-Khàê, bagian kedua, terkhusus pada Nabi Muhammad saw. semata yang 
juga bertujuan mewujudkan ketaqwaan sosial dengan nilai plus dan bertujuan 
menjadikan pelakunya sebagai pemimpin kaum muttaqin.32 Pada tataran al-

Furqàn al-’Àmm, NDOLPDK�VDZj·��FRPPRQ�ÁDWIRUP��antara seluruh agama mencapai 
titik temunya. Hal tersebut dapat dicontohkan dengan beberapa perintah atau 
larangan dalam al-Qur’àn yang –oleh Shahrur- diistilahkan dengan ‘wasiat 
sepuluh’ (al-waêàyà al-’asyr).33 Hemat penulis, pemahaman terhadap konsep al-

Furqàn�LQL�PHPSHUWHJDV�DGDQ\D�GLPHQVL�SOXUDOLWDV�GDQ�LQNOXVLÀWDV�GDODP�DMDUDQ�

Islam, terkhusus dalam al-Qur’an.  

G. Beberapa Pandangan Hukum

Sub bahasan ini akan mengurai beberapa problematika hukum dalam 
bingkai pemikiran Shahrur. Hal tersebut ditujukan agar dapat lebih mengenal 
secara aplikatif  produk pemikirannya. Untuk itu, penulis menyertakan beberapa 

32Di antara al-Furqàn al-Khàê tersebut adalah sikap merendahkan diri dalam tingkah laku dan 
perkataan, di malam hari diisi dengan ibadah kepada Allah swt., tidak boros dalam tindakan, tidak 
bersumpah palsu, hatinya bergetar ketika mendengar ayat-ayat Allah, dan selainnya. Bagian al-Furqàn 
al-Khàê ini serupa dengan wasiat sepuluh tetapi tidak dalam bentuk perintah atau larangan. Ia hanya 
berbentuk berita (êìghah ikhbàriyah). Lihat: Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 523-525.

33Shahrur menyatakan bahwa agama Islam merupakan agama yang diwasiatkan Allah swt. 
kepada Nuh, Ibrahim, Musa dan Isa untuk dilestarikan. Terdapat wasiat-wasiat bersama yang 
merupakan titik persamaan untuk para nabi tersebut yang terhimpun dalam <wasiat sepuluh> 
yaitu: (1) larangan untuk musyrik (tauhid), (2) perintah berbuat baik kepada kedua orang tua, (3) 
larangan membunuh anak, (4) larangan membunuh jiwa kecuali dengan cara yang haq, (5) larangan 
mendekati kemaksiatan, (6) larangan mengeksploitasi harta anak yatim, (7) perintah untuk jujur 
dalam bertransaksi, (8) perintah berlaku adil dalam segala perkataan, (9) perintah menepati janji, 
(10) perintah untuk komprehensif  menjalankan agama. Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 491-492; Lihat 
juga: Shahrur, Islam dan Iman; Aturan-Aturan Pokok, (Diindonesiakan dari buku al-Islàm wa al-Ìmàn; 
Mandzhùmah al-Qiyàm ROHK�0��=LG�6X·GL����<RJ\DNDUWD��-HQGHOD���������FHW��,��K�������� 



232     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

argumentasi pokok tokoh kontroversial ini di setiap masalah yang diurai berikut 
sentilan kritis terhadapnya.

D�� 3HUNDZLQDQ��D]�=DZML\DK�

Shahrur berpandangan bahwa sesuai petunjuk al-Qur’àn, perkawinan 
mempunyai dua landasan pokok. Pertama, konteks hubungan seksual 
(mihwar al-’alàqah al-jinsiyah). Kedua, konteks hubungan kemanusiaan dan 
kemasharà'atan (mihwar al’alàqah al-insàniyah al-ijtimà’iyah).34�,D�PHQGHÀQLVLNDQ�

perkawinan sebagai kesepakatan sosial antara seorang laki-laki dan perempuan 
yang tujuannya adalah hubungan seksual, menjalin hubungan kekeluargaan, 
meneruskan keturunan, membentuk keluarga, dan menempuh kehidupan 
bersama. Dengan demikian, Shahrur menekankan bahwa kehidupan 
perkawinan bukanlah hubungan seksual semata (sexual oriented) karena hanya 
PHQJLVL� ���� GDUL� NHVHKDULDQ� KLGXS� EHUXPDK� WDQJJD��0DVLK� WHUVLVD� DNWLÀWDV�

DNWLÀWDV�ODLQ�GDODP�XUXVDQ�NHKLGXSDQ�UXPDK�WDQJJD�\DQJ�EHOXP�WHU-cover dan 
butuh penjelasan agar mampu mewujudkan suasana bahtera rumah tangga 
impian.

Kaitannya dengan aqad nikah dan peran walì al-amr, Shahrur berpendapat 
bahwa wanita muslimah yang belum mencapai umur yang ditetapkan undang-
undang (qànùn) tidak diperkenankan menikah kecuali seizin walì al-amr. 

Menurutnya, ketentuan umur adalah ‘lahan subur nan lentur’ untuk terjadi 
perbedaan. Boleh jadi di negara tertentu umur tersebut adalah 21 tahun, tetapi 
di negara lain lebih dini dari itu. Di usia tersebut, wanita berhak menikahkan diri 
tanpa (koordinasi) walì al-amr karena ketentuan al-Qur’àn tentang perkawinan 
yang islami hanya mengharuskan adanya ijab-qabul, saksi, dan mahar.35 Syarat-
syarat tersebut termasuk ketetapan Allah swt. (hudùd Allàh). Dalam Islam tidak 
dikenal adanya pembedaan antara nikah secara syari’at (nikàh syar’ì) dan nikah 
secara perdata (nikàh madanì), karena keduanya adalah satu.     

b. Poligami

Wacana poligami selalu merujuk pada Q.S. an-Nisà’ [4]: 3. Shahrur 
berpandangan bahwa ayat ini merupakan dalil pembolehan poligami. Bahkan, 
Allah swt. tidak hanya sekedar membolehkan, tetapi sangat menganjurkan 
(tidak mewajibkan), setelah memenuhi dua syarat, yaitu: Pertama, istri kedua, 

34Shahrur, Metodologi Fiqih ……, h. 434-437.     
35Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 626.  



 Asriaty     |     233

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

ketiga dan keempat adalah janda yang memiliki anak yatim; Kedua, harus ada 
rasa khawatir tidak dapat berbuat adil kepada anak-anak yatim.36 Dengan demikian, 

kebolehannya didasari oleh kondisi terdesak (dharùrah).

Dengan memakai teori limitnya, ayat di atas dibagi ke dalam dua batasan, 
yaitu: Satu, batasan jumlah (hudùd al-kam), bahwa satu isteri adalah batasan 
minimal (al-hadd al-adnà), sedangkan batasan maksimalnya (al-hadd al-a’là) 

adalah empat isteri. Dua, batasan kategori (hudùd al-kayf) yaitu wanita yang 
dinikahi; apakah berkategori perawan (bikr) atau janda (tsayyib)? Jika janda, 
apakah yang tergolong miskin atau wanita tertalak saja (meskipun tidak miskin)? 
Sejatinya, kesemua kategori wanita tersebut boleh dinikahi. Namun, Shahrur 
menegaskan bahwa isteri kedua, ketiga, dan keempat mestilah janda-janda 
yang beranak yatim (al-aràmil dzawàt al-aytàm). Tujuan utama menikahi janda-
janda tersebut adalah untuk kesejahteraan anak-anak yatim yang ada dalam 
tanggungan mereka. Tokoh kontroversial ini mengemukakan sebuah hadits (¾�� 
Ý¸¯�çºn�$¾u�6��À¶���àz��o¾·|�Û¸�¸}��Úz¾|6) yang menurutnya kemungkinan bersifat 
komentar terhadap ayat Q.S. a-Nisà' [4]: 3. Selain itu, ia juga berdalil bahwa Allah 
swt. mendispensasi dalam menikahi janda-janda yang beranak yatim dengan 
tidak memberinya mahar sebagaimana tersurat dalam Q.S. an-Nisà' [4]: 127. 
Shahrur berpandangan bahwa bolehnya tidak membayar mahar kepada para 
janda yang dinikahi adalah bersyarat dengan pemeliharaan anak-anak mereka 
yang yatim tersebut. Lagi pula, tidak ada tuntutan untuk berlaku adil terhadap 
para istri karena prinsip dasar poligami adalah (karena) anak yatim yang ada 
dalam tanggungan mereka. Ketentuan tersebut dipahaminya dari Q.S. an-Nisà' 
[4]: 129-130. 

Shahrur juga menggariskan bahwa ketika beristeri lebih dari satu, 
Nabi saw. berada pada periode transisi (marhalah intiqàliyah) antara periode 
masharà'at terdahulu (awwalùn) dengan periode masharà'at kontemporer 
yang berperadaban (mujtama’àt ‘aêriyah mutahaddhirah). Atas dasar itu, segala 
hal bertalian dengan pernikahan beliau bukanlah sunnah (baca: tradisi) untuk 
kita, tetapi sunnah yang berlaku pada masharà'at terdahulu sebelum beliau. 
Pandangan ini didalilkan bahwa ayat-ayat al-Qur’àn yang berkaitan dengan hal 
tersebut adalah dalam kapasitas Muhammad saw. sebagai nabi (nubuwwah), 

36Shahrur, Metodologi Fiqih ……, h. 428.    



234     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

bukan rasul (risàlah).37 Tegasnya, ayat-ayat tersebut hanya berdimensi bimbingan 
(ta’lim), bukan hukum (tasyri’).       

c. Mahar

 Shahrur menjelaskan bahwa berdasarkan Q.S. an-Nisà’ [4]: 4, Allah swt. 
mewajibkan penyerahan mahar kepada wanita yang dinikahi secara sukarela 
(nihlah) sebagai prinsip dasar. Kesukarelaan tersebut dimaknai sebagai hadiah 
tanpa pengembalian atau konsesi apapun yang disebut hadiah simbolik (hadiyah 

ramziyah), banyak ataupun sedikit. Tentang jenis mahar yang tunai atau 
utang hanyalah produk budaya masharà'at (muntaj al-tsaqafì) dan penerapan 
ÀTLK� VHPDWD�� 0DKDU� ²GL� VDPSLQJ� ijab-qabul dan saksi- merupakan prasyarat 
perkawinan. Urgensi mahar ini didalilkan oleh Shahrur dengan sebuah hadits 
Nabi saw. (Ë�Ër �Ü~ �¾¢¾s �Þ}6 �Ïµ�}�) yang menegaskan bahwa mahar merupakan 
ketentuan Allah swt. dalam perkawinan.38 Adapun nilai dan kadarnya bersifat 
ÁHNVLEHO�\DQJ�GLVHVXDLNDQ�GHQJDQ�NRQGLVL�ZDNWX�GDQ�WHPSDW��/DJL�ODJL�� MHQLV�

yang disebut dalam hadits tersebut adalah batasan minimal dan boleh lebih dari 
itu.  

d. Thalaq

� %HUEHGD�GHQJDQ�NHWHQWXDQ�ÀTLK�\DQJ�DGD��6KDKUXU�EHUSHQGDSDW�EDKZD�

hak meminta cerai (thalàq) antara pihak suami dan isteri adalah sama. Proses 
thalaq hanya bisa disahkan setelah melalui proses perdata (tharìq al-qadhà’). 

Thalaq permintaan suami ada dua kemungkinan, yaitu bisa kembali (raddì) 

dan tidak bisa lagi kembali alias berpisah (nihàì). Sedangkan thalaq permintaan 
isteri adalah perpisahan yang tidak bisa lagi dirujuk kecuali jika sedang hamil 
karena tindakan tersebut adalah pemuliaan terhadap wanita. Jika permintaan 
thalaq muncul dari kedua belah pihak padahal si-isteri sedang hamil, maka lelaki 
memiliki hak penuh untuk memutuskan berpisah atau tidak berpisah dengan 
isterinya. Contoh kasus terakhir didalilkan pada Q.S. al-Baqarah [2]: 228. 39   

e. Pakaian & Hijàb

%HUDQJNDW�GDUL�NDMLDQ�HWLPRORJLV�NDWD��6KDKUXU�PHQJXUDL�GHÀQLVL�SDNDLDQ�

yang sebutan Arabnya adalah al-libàs. Kata tersebut terdiri dari tiga huruf, yaitu: 
làm, bà, dan sìn yang menunjuk pada pengertian tutup dan menutupi (as-satr 

37Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 602. Ayat-ayat yang dimaksud adalah Q.S. al-Ahzàb [33]: 32 & 38.
38Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 603.  
39Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 626-627.



 Asriaty     |     235

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

wa at-taghthiyah). Secara denotatif  (ma’nà haqìqì), al-libàs berarti pakaian yang 
dikenakan, sedangkan secara konotatif  (ma’nà majàzì) diartikan pencampuran 
dan penggantian. Untuk itu, Shahrur memaknai kata al-libàs dalam Q.S. al-A’ràf  
[7]: 26-27 dalam pengertian konotatif.40 Ia berargumen dengan Q.S. Thàha [20]: 
21 dan al-A’ràf  [7]: 22 yang menggambarkan usaha Adam dan isterinya untuk 
menutupi aurat tubuhnya dengan dedaunan setelah sebelumnya dalam kondisi 
telanjang. Namun, kedua ayat tersebut ‘dikonfrontasikan’ dengan Q.S. al-A’ràf  
[7]: 27 yang menjelaskan bahwa setan berusaha menanggalkan pakaian Adam 
dan isterinya agar terlihat aurat keduanya. Jika demikian, keduanya tidak dalam 
NRQGLVL� WHODQMDQJ� VHFDUD� ÀVLN� NHWLND� GLEXMXN� VHWDQ� GDQ� EHUDUWL� EHUNHEDOLNDQ�

dengan gambaran kedua ayat di atas. Padahal, kontradiksi tidak mungkin terjadi 
dalam al-Qur’àn.41 Thus, jalan keluar satu-satunya adalah memaknai kata al-

libàs di semua ayat tersebut secara konotatif.  

 Al-Qur’àn menyebutkan ketentuan pakaian untuk lelaki dan wanita 
secara sama. Bagi kaum lelaki disebut dalam Q.S. an-Nùr [24]: 1, sedangkan 
bagi kaum wanita disebut dalam Q.S. an-Nùr [24]: 31. Kedua ayat di atas 
mengandung dua perintah yang berlaku untuk kaum lelaki dan wanita, yaitu: 
(a) menahan sebagian pandangan (al-ghaýýu min al-baêar); dan (b) memelihara 

kemaluan (hifdzh al-farj). Shahrur mengomentari point (a) bahwa huruf  ‘min’ 

pada kalimat tersebut bermakna sebagian (li at-tab’ìdh) sehingga dimaknai Allah 

swt. memerintahkan untuk menahan sebagian dari pandangan, bukan keseluruhan 

(ghaýýu al-baêar). Objek kalimat (maf ’ùl bih) tersebut juga tidak luput dari sorotan 
Shahrur. Menurutnya, tidak disebutkannya maf ’ùl bih dari kata kerja ghaddh 

yang transitif (muta’addì) adalah terbuka untuk diinterpretasi sesuai tuntunan 
zaman dan tempat.42 Berkaitan dengan point (b), Shahrur menyatakan bahwa 
batasan minimal dari pakaian untuk kaum lelaki adalah menutupi kemaluan 
(taghthiyah al-farj) saja. 

40Arti libàs at-taqwà dalam ayat (26) di atas dapat dimaknai secara denotatif  dan konotatif. 
Secara denotatif  dengan melihat kata libàs, terdapat beberapa kemungkinan makna, yaitu: (a) pakaian 
pertama yang diturunkan oleh Allah swt. yang dipakai Adam dan isterinya untuk menutupi aurat 
mereka; (b) pakaian shalat; (c) baju besi dan baju pelindung yang dipakai dalam peperangan. Adapun 
secara konotatif  dengan melihat kata at-taqwà memiliki beberapa kemungkinan arti, yaitu: (a) iman; 
(b) amal saleh; (c) rasa malu. Selain itu, Shahrur juga menambahkan makna konotatif  lainnya yaitu 
penjagaan diri, ketauhidan, tata-cara yang baik, merendahkan diri dan ketenangan. Penjelasan detil 
tentang ini, lihat: Shahrur, Metodologi Fiqih ……, h. 470.   

41 Shahrur, Metodologi Fiqih ……, h. 483-484.
42 Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 604.  



236     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

 Shahrur berpendapat bahwa pakaian tertutup yang kini disebut hijàb 
( jilbab) bukanlah kewajiban agama, tetapi suatu bentuk pakaian yang dituntut 
oleh kehidupan masharà'at dan lingkungan serta dapat berubah seiring dinamika 
masharà'at. Menurutnya, orang-orang Arab sebelum kedatangan Islam 
membedakan antara pakaian wanita merdeka dengan hamba sahaya. Pakaian 
wanita merdeka adalah penutup kepala yang dapat menampik sengatan panas 
dan menghimpun rambut sehingga tidak berantakan serta pakaian panjang 
yang menutupi bagian bawah badan. Hal tersebut dikarenakan belum adanya 
pakaian dalam (underwear). Ketika itu, pakaian seperti itu begitu longgar 
sehingga mereka bebas bergerak, di dalam dan luar rumah. Pakaian tersebut 
hanya memiliki satu bagian terbuka yaitu tempat memasukkan kepala sehingga 
buah dada mereka dapat terlihat tatkala sedang tunduk. Bagian inilah yang 
diperintahkan oleh ayat Q.S. an-Nùr [24]: 31 untuk ditutupi dengan penutup 
kepala.43 Adapun pakaian hamba sahaya wanita berbeda sama sekali dengan 
pakaian tersebut.44 Shahrur menyebutkan dua faktor penyebab perbedaan 
tersebut, yaitu: (a) para hamba sahaya melakukan tugas keseharian untuk 
kepentingan tuannya seperti menyiapkan makanan, minuman, berbelanja ke 
pasar serta pekerjaan rumah tangga lainnya; (b) perbedaan kedudukan sosial 
antara orang merdeka dan hamba sahaya. Pembedaan demikian dipandang 
perlu terutama setelah terjadinya penaklukan di beberapa daerah (al-futùhàt 

al-kubrà). Hal tersebut juga dimaknai Shahrur sebagai media preventif  dalam 
kondisi khusus ketika perempuan merdeka berbaur dengan lingkungan sosial 
yang dikhawatirkan oleh Nabi saw. terganggu oleh pemuda-pemuda fasiq 
yang tidak mampu membedakannya dengan wanita budak. Dalam konteks 
pembedaan itulah Allah swt. memerintahkan Nabi saw. untuk menyampaikan 
kepada isteri, anak perempuan beliau serta wanita muslimah agar mengulurkan 
jilbab mereka sebagaimana tersebut dalam Q.S. al-Ahzàb [33]: 59.45 

43Shahrur, Al-Kitàb ….., h. 503.  
44Pembedaan antara yang merdeka dengan hamba sahaya tidak hanya dalam hal pakaian wanita. 

Dalam hal ini, Shahrur mengutip Imam Malik dalam kitabnya al-Muwattha’ yang menyebutkan 
beberapa perbedaan tersebut, di antaranya: (a) seorang budak lelaki hanya berhak menikahi 
dua wanita, sedangkan laki-laki merdeka dapat menikahi empat wanita; (b) lelaki budak dapat 
menceraikan isterinya hanya dua kali, sedangkan lelaki merdeka tiga kali; (c) Masa ‘iddah wanita 
budak sebulan setengah, sedangkan wanita merdeka dua bulan lima hari, dan selainnya. Shahrur, 
Metodologi Fiqih ……, h. 504. Lihat juga: Imam Malik, Kitàb al-Muwattha’, (Beirut: Dàr al-Fikr, 2002), 
cet. III, h. 470-479. 

45Shahrur, Metodologi Fiqih …, h. 505. 



 Asriaty     |     237

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

 Masih tersisa sederet lagi paparan argumentasi Shahrur tentang hijab ini 
yang bukan pada konteksnya untuk penulis paparkan secara detil. Meskipun 
begitu, penulis menyimpul bahwa pemahaman terhadap konteks sejarah mesti 
GLNHGHSDQNDQ� GDODP�PHPELQFDQJ� SUREOHPDWLND� ÀTLK�� 'L� VLQLODK� OHWDN� VDODK�

VDWX�NULWLNQ\D�WHUKDGDS�WUDGLVL�ÀTLK�NODVLN�\DQJ�PHQXUXWQ\D�PLQLP�SHUKDWLDQ�

terhadap konteks tersebut.        

f. Kepemimpinan 

 Ketika membincang kepemimpinan, Shahrur mengemukakan Q.S. 
an-Nisà’ [4]: 34. Berangkat dari analisis kebahasaan, ia mengurai pemaknaan 
dua pasangan kata yaitu adz-dzukùr dan al-inàts yang diperhadapkan dengan 
pasangan kata ar-rijàl dan an-nisà’. Shahrur berpendapat bahwa yang pertama 
merupakan tahap awal yang terus berubah ke arah kesempurnaan seiring 
dewasanya umur, yaitu ketika adz-dzukùr menjadi ar-rijàl, atau ketika al-inàts 

menjadi an-nisà’.46 Selanjutnya, ia menafsirkan bimà fadhdhala Allàhu ba’dhahum 

‘alà ba’dhin dengan mencakupkan maknanya terhadap lelaki dan wanita 
sekaligus. 

Untuk lebih meneguhkan paparannya, Shahrur juga mengetengahkan 
argumentasi yang bersifat sosiologis. Kendati mayoritas mufassir dan fuqaha’ 
menyatakan bahwa kepemimpinan (qiwàmah) dalam ayat ini berkenaan 
dengan relasi suami-isteri dalam rumah tangga (urusan domestik), Shahrur 
berpandangan bahwa kepemimpinan yang dimaksud dalam ayat ini tidak hanya 
sebatas relasi suami-isteri dalam lingkup keluarga, tetapi mencakup bidang 
kerja, dagang, produksi, pertanian, manajemen, pendidikan dan pengajaran, 
kedokteran, apotek, olahraga, hingga hukum dan kedudukan yang tinggi 
seperti pemimpin negara.47 Secara tegas, ia menisbikan beberapa hadits yang 
menyatakan kelebihan tersebut karena faktor alami yang dimiliki kaum lelaki. 
Menurutnya, superioritas atau kelebihan kaum lelaki (ar-rijàl) atas kaum wanita 
(an-nisà’) dalam ayat tersebut bukan didasarkan pada kelebihan alami atau 
faktor penciptaan, tetapi didasarkan pada kualitas manajemen, kebijaksanaan 
dan tingkat kebudayaan serta kesadaran yang berbeda-beda di antara manusia. 
Seiring dengan perkembangan teknologi, kekuatan otot yang dimiliki lelaki 
sebagai ‘legitimator’ kepemimpinannya untuk berprofesi di sektor industri, 
dagang, pertanian, dan semisalnya telah bergeser sehingga wanita tak pantas 

46Shahrur, Metodologi Fiqih …, h. 448.
47Shahrur, Al-Kitàb …., h. 620.  



238     |     Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur 

, Jurnal Hukum Islam

lagi dihalangi untuk itu. Lebih jauh lagi, Shahrur berkomentar bahwa beberapa 
sifat yang tersebut dalam ayat ini seperti al-sàlihàt, qànitàt, hjÀG]KjW adalah 
penjelasan sifat-sifat yang dimiliki oleh seorang perempuan sebagai anugerah 
dan potensi untuk menjalani tugas kepemimpinan.48 Tentunya, Shahrur 
memaknai tiap sifat tersebut secara berbeda dengan yang dipahami mayoritas 
mufassir.  

Beberapa argumentasi Shahrur seputar kepemimpinan yang penulis 
ketengahkan di atas menegaskan bahwa sifat kepemimpinan (qiwàmah) bisa 
disandang baik oleh lelaki maupun wanita. 

I. Penutup

Setelah menelusuri pemikiran Shahrur dalam kaitannya dengan hukum 
Islam, maka dapat ditarik sebuah gambaran bahwa pemikirannya tergolong 
liberal dan berusaha menggugah kesadaran para pembaca karyanya bahwa 
konsep berpikir selama ini—dalam beberapa hal—sudah semestinya ditata ulang. 
Beranjak dari kerangka berpikirnya yang mengedepankan prinsip tidak adanya 
sinonimitas, melahirkan produk pemikiran yang berbeda dengan pemahaman 
mayoritas ulama. Dalam wacana ilmiah, sederet kontribusi pemikiran yang ia 
kemukakan—tanpa mengaitkan dengan latar akademiknya—patut mendapat 
apresiasi akademik yang proporsional. 

Konteks ayat-ayat al-Qur’an dan Sunnah yang dipahaminya secara berbeda 
dengan pemahaman mayoritas menyebabkan terbukanya kerang untuk 
berkreasi intelektual (ijtihad) yang niat awalnya mensejajarkan validitas wahyu 
dengan pesatnya perubahan dan perkembangan situasi yang ada. Kemasyhuran 
Shahrur juga ditopang oleh kontroversi terhadap pemikirannya. Fenomena 
tersebut memicu beberapa ilmuwan menyusun karya untuk mengkritisi 
pemikirannya, baik yang sifatnya mendukung maupun menentang. Oleh 
sebab itu, merujuk kepada karya-karya tersebut sangatlah membantu dalam 
menyelami pemikiran Shahrur lebih jauh. Wallàhu A’lam!  

48Shahrur, Al-Kitàb …., h. 621.  



 Asriaty     |     239

Vol. 13, No.2,  Desember 2014

Daftar Pustaka

Al-Qur’àn al-Karìm

Al-’Akk, Khàlid ‘Abd ar-Rahmàn, al-Furqàn wa al-Qur’àn, t.tp.: ar-Rahmah, 1996

Kurzman (ed), Charles, Wacana Islam Liberal, (Diindonesiakan oleh Bahrul Ulum 
dkk.) Jakarta: Paramadina, 2001

Malik, Kitàb al-Muwattha’, Beirut: Dàr al-Fikr, 2002 

Rumadi, Menafsirkan al-Qur’an; Eksperimen Muhammad Shahrur, Jurnal “al-
Burhan” No. 6 Tahun 2005 

Shahrur, Muhammad, Al-Kitàb wa al-Qur’àn; Qiràah Mu’àêirah, Beirut: Syarikah 
al-Mathbù’àt li at-Tawzì’ wa an-Nasyr, 2000

_____________, Islam dan Iman; Aturan-Aturan Pokok, (Diindonesiakan dari 
buku al-Islàm wa al-Ìmàn; Mandzhùmah al-Qiyàm ROHK� 0�� =LG� 6X·GL���
Yogyakarta: Jendela, 2002 

_____________, Metodologi Fiqih Islam Kontemporer, (Diindonesiakan oleh 
Sahiron Syamsuddin & Burhanuddin dari Nahwa Uêùl Jadìdah li al-Fiqh al-
Islàmì), Yogyakarta: eLSAQ Press, 2004

Thàhir Syawwàf, Muhammad, Tahàfut al-Qirà’ah al-Mu’àêirah, t.tp.: as-Syawwàf  
li an-Nasyr wa ad-Diràsàt, 1993

Wahhab, Yusroh, Telaah Pemikiran Kontroversial Shahrur dalam “Al-Kitàb wa al-
Qur’àn; Qirà’ah Mu’àêirah”, dalam Jurnal “al-Qalam” Universitas Ahmad 
Dahlan Yogyakarta


