A.

MENYOAL PEMIKIRAN HUKUM ISLAM
MUHAMMAD SHAHRUR

Asriaty
Perguruan Tinggi [lmu Al-Qur’an (PTIQ) Jakarta
Asria_ty(@gmail.com

Abstrak: Wacana pemikiran hukum Islam telah mengalami
perkembangan. Beberapa tokoh dari latar akademik yang beragam
muncul menawarkan format pemikiran yang mengakibatkan
semaraknya nuansa intelektual Islam. Distingsi antara produk
pemikiran tokoh yang satu dengan lainnya acapkali terlihat, namun
tak jarang pula ditemukan kesamaannya. Perbedaan metodologi
yang digunakan patut dicermati untuk menuai informasi seputar
kecenderungan berpikir seorang tokoh. Adalah Muhammad Shahrur
yang merupakan ilmuwan kekinian telah menawarkan kerangka
berpikir yang terbilang kontemporer. Shahrur, dalam menelorkan
ide-idenya, khususnya terkait dengan masalah keislaman, latar
belakang sosiologis yang mengitarinya. Ide-idenya muncul setelah
secara sadar mengamati perkembangan dalam tradisi ilmu-ilmu
keislaman kontemporer. Didasarkan atas teori bahwa kebenaran
ilmiah sifatnya tentatif, Shahrur lalu mencoba mengelaborasi
kelemahan-kelemahan dunia Islam dewasa ini. Al-Qur’an sebagai
teks sangat terbuka terhadap beragam pemaknaan dan penafsiran.
Bagi sebagian mufasirin menafsirkan al-Qur’an berarti mengikuti
makna literal dari bahasa al-Qur’an, sebagian lagi menafsirkannya
dengan mengorek lebih jauh makna semantik dan hermeneutis dari
ayat tersebut dengan mengaitkan konteks yang mengitari al-Qur’an
pada abad ke 7.

Kata Kunci: wacana pemikiran Islam, makana literal, hermenutika
al-Qur’an

Pendahuluan

Muhammad Shahrur adalah seorang intelektual Muslim kelahiran Syria

yang memiliki pandangan progresif terhadap hukum Islam, bahkan pada batas-

batas tertentu berbeda dengan pandangan mainstream. Menurutnya, pemikiran

Asriaty

215



Istinbath, Jurnal Hukum Islam

Islam kontemporer memiliki beberapa problem diantara: pertama, Tidak
adanya metode penelitian ilmiah yang obyektif dan empirik. Kedua, Kajian-
kajian keislaman yang ada seringkali bertolak dari perspektif-perspektif
lama yang dianggap sudah mapan, yang terperangkap dalam kungkungan
subyektifitas, bukan obyektifitas. Kajian-kajian itu tidak menghasilkan
sesuatu yang baru, melainkan hanya semakin memperkuat asumsi yang
dianutnya. Ketiga, Tidak dimanfaatkannya filsafat humaniora, lantaran umat
Islam selama ini masih mencurigai pemikiran Yunani (Barat) sebagai keliru dan
sesat. Keempat, Tidak adanya epistemologi Islam yang valid. Hal ini berdampak
pada fanatisme dan indoktrinasi mazhab-mazhab yang merupakan akumulasi
pemikiran abad-abad silam, sehingga pemikiran Islam menjadi sempit dan
tidak berkembang. Kelima, Produk-produk figh yang ada sekarang (al-fuqaha’
al-khamsah) banyak yang tidak relevan lagi dengan tuntutan modernitas. Yang
diperlukan adalah formulasi figh baru. Kegelisahan semacam ini sebetulnya
sudah muncul dari para kritikus, Tapi, umumnya hanya berhenti pada kritik
tanpa menawarkan alternatif baru.

Berawal dari buku al-Kitab wa al-Qur’an; Qira’ah Mu’asirah, ia mengurai
sebuah paradigma baru dalam memahami Islam. Andreas Christmann
menyebut pendekatan Shahrur dengan defamiliarization karena mengandung
nuansa tidak umum dan menarik perhatian yang ditujukan untuk melawan
pembiasaan (habitualization). Pendekatan yang digunakan Shahrur memang
mencitrakan suatu obsesi untuk meruntuhkan norma penafsiran yang telah
baku dan mengajukan alternatif dalam membaca sebuah teks. Tak sedikit
akademisi Barat yang ‘tergoda’ oleh pendekatan baru tersebut. Bahkan,
Dale F. Eickelman menyejajarkan buku-buku Shahrur dengan 95 tesis yang
dipakukan oleh Martin Luther di pintu Gereja Istana Wittenberg di tahun 1517
M.! Sejumlah konsep baru yang ditawarkan Shahrur termaktub dalam karya-
karyanya, baik yang berkaitan dengan wacana ‘Ulimul Qur’an maupun jenis
metodologi. Salah satu aspek yang tak kalah urgennya untuk ditelusuri adalah
paparan Shahrur seputar problematika hukum Islam. Paling tidak, pada aspek
inilah uraian tulisan ini akan diarahkan agar dapat mendeskripsikan pemikiran
hukum Islam versi Shahrur. Untuk itu, penulis akan mengelaborasi beberapa
konsep yang dipandang representatif dalam bingkai pemikiran Shahrur

'"Muhammad Shahrur, Metodologi Fiqih Islam Kontempoter, (Diindonesiakan oleh Sahiron
Syamsuddin & Burhanuddin dari Nahwa Usil Jadidah li al-Figh al-Islami), (Yogyakarta: eLSAQ Press,
2004), cet. I, h. 19.

216 Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

sekaligus bersentuhan dengan beberapa misal yang berkaitan dengan hukum
Islam.

B. Sketsa Biografi Intelektual

Muhammad Shahrur adalah seorang insinyur teknik sipil berkebangsaan
Syria yang terlahir tanggal 11 Maret 1938 M. Pendidikan dasar dan menengahnya
ditempuh di Damaskus. Setelah memasuki usia 19 tahun, ia berpetualang ilmu
ke Moskow untuk menyelami ilmu teknik. Di kota ini, ia banyak mengenali
ajaran Marxis yang —pada gilirannya- mewarnai wacana keislamannya. Di tahun
1964, ia kembali ke Syria dan berangkat lagi di tahun 1968 untuk meneruskan
karir studinya di jenjang Magister dan Doktoral di bidang mekanika tanah dan
teknik fondasi di Universitas College, Dublin, Irlandia. Hanya dalam kurun 4
tahun, ia mampu menyelesaikan sekolahnya di kedua jenjang studi tersebut.
Di tahun 1972, ia kembali ke Syria dan bergabung di Universitas Damaskus dan
menjadi mitra sebuah perusahaan teknik sipil.?

Meskipun studinya berlatar teknik sipil, namun atensinya terhadap
kajian keislaman tak ketinggalan, terutama metodologi tafsir. Ia juga sangat
mumpuni dalam pengetahuan filsafat, bahasa dan selainnya. Adalah Ja’far Dik
Albab yang merupakan sahabat sekaligus guru linguistiknya di Universitas
Damaskus yang sangat besar pengaruhnya pada karir intelektual Shahrur,
terutama dalam penyusunan karya awal sekaligus magnum opus-nya, Al-Kitab
wa al-Qur’an; Qira’ah Mu’dsirah. Sejak publikasinya di tahun 1990, produk
intelektual tersebut telah menjadi buku terlaris (best seller) di seantero kawasan
Arab. Buku kontroversial ini ditulis setelah Shahrur menekuni filsafat dan
linguistik sehingga di dalamnya menggunakan pendekatan linguistik modern
dan memakai metafora serta analogi dari ilmu teknik dan sains. Buku ini juga
terbilang cukup komprehensit merefleksikan pemikirannya, baik pada dimensi
metodologi maupun aplikasi dalam menafsirkan teks al-Qur’an. Di tahun 1994,
ia kembali menelorkan karya keduanya yang berjudul Dirasat al-Islamiyah al-
Mu’asirah fi ad-Daulah wa al-Mujtama’ yang menghimpun tema-tema politik.
Buku kedua ini tetap merujuk perspektif karya pertamanya. Di tahun 1996,
Shahrur kembali menghasilkan karyanya yang berjudul Al-Islam wa al-Iman;
Mandzhiimah al-Qiyam yang mengurai beberapa konsep seputar rukun Islam

*Charles Kurzman (ed), Wacana Islam Liberal, (Diindonesiakan oleh Bahrul Ulum dkk.) (Jakarta:
Paramadina, 2001), cet. I, h. 210.

Asriaty 217



Istinbath, Jurnal Hukum Islam

dan rukun Iman. Selanjutnya, di tahun 2000, ia menerbitkan lagi sebuah buku
yang berjudul Nahwa Usiil Jadidah li al-Figh al-Islami. Dalam uraian makalah
ini, penulis akan lebih banyak merujuk kepada karya pertama dan terakhirnya
karena relevansi topik kajian.

Untuk lebih mengenal tahapan pemikiran tokoh kontroversial ini, maka
perlu merinci pemikirannya yang terbagi ke dalam tiga fase, yaitu:

1. Antara tahun 1970-1980

Fase ini adalah fase kontemplasi dan peletakan dasar pemahamannya dan
istilah-istilah dasar dalam al-Qur’an sebagai al-Dzikr. Dalam kurun sepuluh tahun
ini, Shahrur tidak menghasilkan karya. Ia hanya dalam masa menyadari bahwa
metodologi penelitian dan kajian Islam berada pada titik kritis lantaran masih
terbelenggu dengan dimensi kalam yang dimotori oleh Sunni dan Mu’tazilah
serta corak figih yang terus diwarnai oleh lima mazhab terkenal, yaitu; Hanafi,
Maliki, Syafi’i, Hanbali, dan Ja’fari.

2.  Antara tahun 1980-1986

Faseiniadalah fase bergelutnya Shahrur denganbidanglinguistik, termasuk
filologi, dan menyelami pandangan-pandangan beberapa tokoh kenamaan
seperti al-Farra’, Abu ‘Ali al-Farisi, Ibnu Jinni, al-Jurjani, dan sebagainya. Fase
ini bermula dari pertemuannya dengan Dr. Ja’far Dikki al-Bab yang selanjutnya
menjadi teman sekaligus gurunya. Sejak itu, Shahrur mulai menganalisis ayat-
ayat al-Qur’an dengan pendekatan baru.

3. Antara tahun 1986-1990

Fase ini merupakan fase kreatifitasnya dalam merumuskan pemikiran
pada topik-topik tertentu. Bab pertama dari buku Al-Kitab wa al-Qur’an;
Qira’ah Mu’asirah diselesaikan antara tahun 1986-1987 dan bab-bab selanjutnya
diselesaikan hingga tahun 1990.’

C. Kerangka Awal Pemikiran

Mendahului potret pemikiran hukum Islam perspektif Shahrur, penulis
memaparkan aspek yang teramat urgen dan integral untuk menyelami

*Yusroh Wahhab, Telaah Pemikiran Kontroversial Shahrur dalam “Al-Kitab wa al-Qur’an; Qira’ah
Mu’asirah”, dalam Jurnal “al-Qalam” Universitas Ahmad Dahlan Yogyakarata.

218 | Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

pemikiran tokoh ini yaitu mengenal kerangka dasar berpikirnya beserta
memahami beberapa term yang digunakannya.

Beranjak dari pembedaan antara dualitas an-nubuwwah dan ar-risalah,
Shahrur memulai proyek pemikirannya. Menurutnya, an-nubuwwah bersifat
pengetahuan objektif, historis, dan independen dari penerimaan manusia,
sedangkan ar-risalah mengandung hukum subjektif dan tergantung pada
pengetahuan manusia. Yang pertama merupakan kumpulan tema-tema
pengetahuan tentang alam semesta dan hukum sejarah yang berfungsi sebagai
pembeda antara yang benar dan salah. Sedangkan yang kedua merupakan
kumpulan seluruh ajaran yang mesti dijadikan pedoman oleh seluruh manusia
berupa ibadah, muamalah, akhlak yang berfungsi sebagai dasar taklif* Kedua
dimensi tersebut merupakan peran yang diemban oleh Nabi Muhammad saw. yang

terangkum dalam al-Kitab yang diturunkan kepadanya.

Dualitas berikutnya adalah antara al-Qur’an dan al-Kitab. Dengan teori
anti-sinonimitasnya, Shahrur menegaskan bahwa al-Qur’an tidaklah mencakup
keseluruhan al-Kitab, tetapi hanya mencakup dimensi an-nubuwwah. Adapun
hukum Islam (syari’ah) masuk dalam dimensi ar-risalah yang disebut Umm al-
Kitab. Baik al-Qur’an maupun Umm al-Kitab, semuanya tercakup dalam term
al-Kitab. Ia juga membagi al-Kitab ke dalam dua bagian besar, sebagaimana
tersurat dalam Q.S. Ali ‘Tmran [3]: 7. Ayat-ayat muhkamat yang disebut umm
al-kitab berupa sekumpulan hukum yang dibawa oleh Nabi saw. dan memuat
asas-asas perilaku manusia yaitu ibadah, muamalah, akhlak dan hal lain yang
membentuk risalahnya dan berfungsi selaku pembeda antara yang halal dan
haram. Pada bagian kedua terdapat ayat-ayat mutasyabihat. Lebih jauh, ia juga
membuat suatu klasifikasi tersendiri, yaitu ayat-ayat yang bukan muhkamat dan
bukan pula mutasyabihat (la muhkamat wa la mutasyabihat).’

Pada tataran selanjutnya, Shahrur mengklasifikasi al-Kitab ke dalam tiga
bagian, yaitu: (1) al-Qur’an wa as-Sab’u al-Matsani, (2) Umm al-Kitab, dan (3) Tafsil
al-Kitab.

Secara ringkas dapat diurai bahwa yang pertama (al-Qur’an) merupakan
bagian dari al-Kitab yang bersangkut-paut dengan ayat-ayat mutasyabihat.
Menurutnya, banyak hal yang dipunyai al-Qur’an nan berada di luar jangkauan

‘Muhammad Shahrur, Al-Kitab wa al-Qur’an; Qiraah Mu’asirah, (Beirut: Syarikah al-Mathbt’at
li at-Tawzl wa an-Nasyr, 2000), cet. VI, h. 54.

*Shahrur, Al-Kitab ....., h. 55.

Asriaty 219



Istinbath, Jurnal Hukum Islam

kesadaran manusia yang membutuhkan penelitian ilmiah dan objektif untuk
memahaminya. Hal tersebut diyakini bahwa seluruh ayat al-Qur’an ada yang
mengandung bukti-bukti ilmiah yang menjadi dimensi kemukjizatannya.
Kandungan al-Qur’an juga diurai menjadi dua aspek, yaitu: aspek yang tetap (al-
juz’u al-tsabit) dan aspek yang berubah (al-juz’u al-mutaghayyir). Yang pertama
disebutnya sebagai lauh mahfiidz berupa aturan-aturan umum yang mengatur
segala wujud dan merupakan ketentuan Allah swt. (al-qawanin al-’ammah an-
nadzhimah li al-wujiid kullih). Hal ini ia contohkan dengan masalah penciptaan
alam, perkembangan manusia, surga dan neraka, dan selainnya. Pada tataran
ini, tidak ada peluang untuk mengkaji sehingga layak untuk diketahui saja
(taken for granted). Sedangkan yang kedua disebutnya sebagai imam mubin berisi
problematika partikular semisal jenis kelamin, hembusan angin, warna kulit,
dan sebagainya. Pada tataran ini, peluang untuk mengkaji tetap terbuka lebar.
Adapun as-Sab’u al-Matsani terkait erat dengan ayat-ayat mutasyabihat yang
berupa tujuh pembuka surat, yakni alif lam mim, alif lam mim sad, kaf ha ya ‘ain,
sad, ya sin, dan semisalnya. Kedua, Umm al-Kitab yang merujuk pada ayat-ayat
tentang hukum, ibadah, muamalah, dan ajaran-ajaran yang tidak masuk dalam
kategori syariat. Ketiga, Tafs1l al-Kitab yang merupakan perincian kandungan
ayat al-Qur’an yang tidak masuk kategori muhkamat dan tidak juga mutasyabihat’
sebagaimana terpapar di atas.

D. Memaknai Sumber Hukum Islam

Berikut ini penulis paparkan pandangan Shahrur terhadap empat sumber
hukum Islam yaitu Ummu al-Kitab, Sunnah, Qiyas, dan Ijma’.

a. Ummu al-Kitab

Sebagaimana telah dipaparkan, Shahrur memaknai umm al-kitab sebagai
sekumpulan ayat-ayat muhkamat. Ia mengklasifikasi ar-risalah ke dalam lima
dimensi pokok, yaitu: (a) hudad, (b) ibadah, (c) akhlak, (d) ajaran-ajaran yang
bersifat khusus dan umum yang bukan tasyri’, (e) ajaran-ajaran yang bersifat periodik
(al-marhaliyah).® Artinya, umm al-kitab merupakan sumber hukum yang menjelma dalam

beberapa dimensi di atas.

¢ Shahrur, Al-Kitab ..... ,h. 74,
’Shahrur, Al-Kitab ....., h. 113.
8 Shahrur, Al-Kitab ....., h. 447.

220 Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

Kelima dimensi pokok tersebut menjadikan risalah Muhammad saw. tetap
langgeng dan acceptable tanpa terhalang oleh aspek spasial-temporal. Namun
demikian, hal tersebut baru bisa mewujud jika dua karakter dasar dari Islam
dapat dipahamani secara holistik. Oleh Shahrur, keduanya adalah hanifiyah
dan istigimah. Yang pertama dimaknai sebagai sifat yang original (asli) dan
dapat berubah (mutaghayar) dari agama. Ia merupakan deviasi dari jalan lurus
yang merupakan kualitas kultural yang mempunyai watak yang berbeda-beda.
Sedangkan yang kedua dipahami sebagai sifat yang tetap (tsawabit) selaku
penyimpul yang senantiasa berubah dan membentuk relasi dialektik (‘alaqah
jadaliyah) antara keduanya.” Dengan ini, ketika menjumpai nas, maka keduanya
mesti dijadikan spirit tanpa menganaktirikan salah satunya.

b. Sunnah

Shahrur tetap memandang Sunnah Nabi sebagai sebuah pedoman. Hanya
saja, ia memahaminya dengan konsep tersendiri yang paparannya sebagai
berikut:

1. Sunnah Nabi, yaitu segala hal yang dilakukan, dikatakan dan disetujui oleh
Nabi saw. bukanlah wahyu Allah swt. Menurutnya, andaikan ada sebuah
hadits yang menyatakan bahwa ada hal-hal yang diwahyukan kepada Nabi
saw. yang tidak ada dalam al-Qur’an, maka hal tersebut bukanlah berarti
segala yang bersumber dari beliau adalah wahyu. Untuk mendukung
argumennya, Shahrur mengemukakan Q.S. an-Najm [53]: 3-4, dan Q.S.
at-Tahrim [66]: 3. 1

2. Sabda Nabi dengan segala bentuknya, baik yang berstatus mutawatir
maupun ahad, hanyalah untuk dijadikan sebagai pertimbangan semata
(istithna') karenalahir sebagai keputusan hukum yang notabene bisaberubah
seiring bergulirnya ruang dan waktu. Dalam hal ini, Shahrur menetapkan
sebuah prasyarat untuk menerima hukum-hukum yang terdapat dalam
Sunnah Nabi yaitu tidak bertentangan dengan al-Qur’an.

3. Sunnah Nabi merupakan tahap penyesuaian awal dengan kenyataan hidup
sehingga dalam kerangka aplikatifnya menjadi pilihan pertama untuk
merealisasikan wahyu selaku ide absolut.

® Shahrur, Al-Kitab ..... , h. 450.
' Muhammad Shahrur, Metodologi..., h. 104-105.

Asriaty 221



Istinbath, Jurnal Hukum Islam

4.  SunnahNabimerupakancerminkebenaranpertamayangmenggambarkan
interaksi antara al-Qur'an dengan realitas objektif yang muncul saat
diturunkannya.

5. Sebagian besar ayat-ayat hukum adalah madaniyah yang diturunkan
hanya dalam kurun sepuluh tahun. Padahal, beliau diutus untuk segenap
umat manusia dan tidak ada lagi risalah samawiyah setelah itu. Untuk itu,
Shahrur menandaskan bahwa penerapan ayat-ayat hukum pada alam
realitas adalah aplikasi relatif-historis.

6. Konsep keadilan (“adalah) dan ijmak para sahabat Nabi saw. tidak mesti
dijadikan cermin untuk seluruh problematika kontemporer lantaran
berbedanya lingkup perjalanan sejarah yang dialami masing-masing
generasi." Shahrur berprinsip bahwa al-Qur’an telah merangkum banyak
hal sebagai ide umum dan absolut.

Secara umum, Shahrur membagi Sunnah ke dalam dua bagian besar,
yaitu: sunnah a-risalah dan sunnah an-nubuwwah (an-nabawiyah). Yang pertama
mengandungkepatuhan dan kedurhakaan, sementara yang kedua mengandung
pembenaran dan pendustaan. Ia menegaskan bahwa term an-nabt dan ar-rasiil
amatlah esensial didistingsikan. Segala perintah atau larangan yang memakai
term an-nabl semisal “ya ayyuha an-nabi” mengandung ajaran-ajaran dan
petunjuk atau kondisi khusus Nabi yang tidak ada sangkut-pautnya dengan
perihal halal dan haram. Untuk itu, ketaatan (tha’ah) terkait erat dengan posisi
ar-risalah yang contohnya banyak dijumpai seperti “athi’u Allah wa ar-Rasil”
atau “laqad kana lakum fi rasulillah uswatun hasanah”.*

Selanjutnya, Shahrur membagi ketaatan (tha’ah) kepada dua macam,
yaitu: ketaatan yang bersambung (tha’ah muttasilah) dan ketaatan yang terpisah
(tha’ah munfasilah). Ketaatan pertama adalah ketaatan kepada Rasul saw. yang
disandingkan dengan ketaatan kepada Allah swt. Sedangkan ketaatan kedua
yaitu ketaatan kepada Rasul saw. yang tersendiri dari ketaatan Allah swt.
semasa hidup beliau (bukan setelah matinya) yakni pada urusan keseharian
(umiir yawmiyah) dan hukum-hukum periodik (ahkam marhaliyah), ketetapan-
ketetapan yang dipraktikkannya seperti kepala negara, qadhi, panglima perang,

! Shahrur, Metodologi Figih ....., h. 107.
2 Shahrur, Al-Kitab ....., h. 550.

222 Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

serta yang berhubungan dengan aspek kehidupan lainnya seperti urusan
makanan, minuman, pakaian dan sebagainya."

Yang paling menarik untuk dicermati dari pemahaman Shahrur tentang
Sunnah adalah definisi yang dikemukakannya yaitu tata-cara menerapkan
hukum Ummu al-Kitab. la memandang Sunnah sebagai pola interaksi Nabi saw.
dengan mashara'at zamannya. Hal tersebut dipicu oleh semangat akseptabilitas
Islam sepanjang zaman. Atas dasar itu, ia berpandangan bahwa pola interaksi
dengan semangat serupa mesti terus dihidupkan hingga penghujung zaman.
Dengan demikian, kapasitas Sunnah sebagai sumber hukum tidaklah terlalu
luas." Pandangan Shahrur ini tidaklah luput dari kritik. Thahir Syawwaf
menilai bahwa Shahrur lebih mendahulukan kondisi waktu dan tempat
ketimbang Islam itu sendiri.” Dalam pandangan Shahrur, dimensi ruang dan
waktulah yang dijadikan patokan. Untuk menguatkan pandangannya itu, ia
juga menyoroti kodifikasi hadits dan masa hidup para fuquha’ yang empat dan
imam-imam hadits seperti Bukhari (lahir 196 H) yaitu pada paroh kedua abad II
Hijriyah bertepatan dengan periode awal masa Abbasiyah. Menurutnya, sebab
utama pengumpulan hadith adalah bersifat politis semata. Sejak tergantikannya
Khulafa’ ar-Rasyidin dan munculnya Daulah Umawiyah, sekte-sekte Islam
mulai bermunculan yang dilatari oleh desakan politik.'

c¢. Qiyas
Qiyas atau menganalogikan sesuatu yang ada (syahid) dengan yang tidak
ada (ghaib) adalah bathil. Yang Shahrur maksudkan adalah meng-giyas-kan
mashara'at kontemporer dengan mashara'at yang telah dihadapi Nabi saw.
karena itu hanyalah usaha sia-sia.'” Bahkan, ia menyatakan bahwa para fugaha’

yang menjadikan qiyas sebagai salah satu sumber hukum Islam mestilah
bertanggungjawab atas keterbelakangan Islam."

Shahrur, Al-Kitab ....., h. 552.

“Khalid <Abd ar-Rahman al->Akk, al-Furqan wa al-Qur’an, (t.tp.: ar-Rahmah, 1996), cet. 1II,
h. 730. Dalam buku ini, al-’Akk memaparkan 21 ‘kekeliruan’ yang telah dilakukan Shahrur dalam
bukunya al-Kitab wa al-Qur’an disertai sejumlah argumentasi bantahan.

¥ Muhammad Thahir Syawwaf, Tahafut al-Qira’ah al-Mu’asirah, (t.tp.: as-Syawwaf li an-Nasyr
wa ad-Dirasat, 1993), cet. I, h. 193.

' Shahrur, Al-Kitab ..... , h. 565-566.

7 Shahrur, Al-Kitab ..... ,h.581.

""Thahir Syawwaf, Tahafut al-Qira’ah ...... ,h. 267.

Asriaty 223



Istinbath, Jurnal Hukum Islam

Telah disinggung sebelumnya bahwa yang dibutuhkan adalah ijtihad
terhadap ayat-ayat hukum dengan cara penyesuaian dengan realitas objektif.
Dengan paradigma seperti itu, Shahrur telah menyeret eksistensi giyas (analogi)
-sebagaimana pengertian yang berkembang selama ini- ke zona degradasi
sumber hukum dan mengukuhkan ijtihad sebagai elemen penting vis a vis ayat-
ayat hukum. Konsep giyas yang dikemukakan dalam figih tidak berarti sama
sekali, dan pengertian giyas telah menjadi: “mengemukakan dalil-dalil dan bukti-
bukti atas kesesuaian ijtihad tentang hal-hal yang dinashkan oleh al-Qur’an dengan

» 19

kenyataan hidup secara objektif”.
d. Ijma’

Pemahaman Shahrur tentang ijma’ juga terbilang kontradiktif dengan
pemahaman mayoritas yang menyebutnya sebagai kesepakatan ulama salaf
atau mayoritas fugaha. Menurutnya, pengertian seperti ini adalah keliru karena
belum tentu kesepakatan mereka berkorelasi secara tepat dengan fenomena
kekinian. Untuk itu, ia mendefinisikan ijma’ sebagai kesepakatan mayoritas untuk
menerima tasyri’ yang berkaitan dengan kondisi mereka. Dalam implementasinya,
yang dibutuhkan adalah kemerdekaan alias kebebasan untuk mengekspresikan
pandangan di setiap elemen mashara'at.”’ Dengan pengertian ijma’ seperti itu,
Thahir Syawwaf menilai bahwa Shahrur tidak mengakui ijma’ sebagai salah
satu pedoman dalam hukum dengan pemaknaan yang lain.”

D. Penataan Fiqih Islam

Secara umum, perkembangan tradisi kenabian menjadi figih Islam
merupakan bahasan kritis yang patut diselami. Shahrur menyoroti aspek ini
dan menjadikannya sebagai landasan pijak memasuki arena perseteruan
intelektual, terutama terhadap tradisi figih Islam yang ada. Ia menilai bahwa
terdapat beberapa faktor yang berperan besar dalam pembentukan figih Islam
sejak awal, yaitu: fanatisme keluarga dan kesukuan, perselisihan kekuasaan dan
justifikasinya, dan spirit patriarkhis yang ekstrem.*

Sorotan Shahrur tentang figih Islam ini disajikan dengan pendekatan
historis. Beliau menguraikan bahwa peletakan dasar-dasar figih Islam telah

¥Shahrur, Metodologi Figih ...... ,h. 107.
“Shahrur, Al-Kitab ....., h. 582.

*'Thahir Syawwaf, Tahafut al-Qira’ah ....., h. 245.
*Shahrur, Metodologi Figih ...... ,h.179.

224 Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

dimulai pada abad Il H di zaman Abbasiyah oleh Imam Syafi’ (150-204 H) melalui
karya berharganya ar-Risalah. Dalam kurun waktu yang sama, Imam Sibawaih
juga muncul meletakkan dasar-dasar ilmu bahasa Arab. Namun sebelumnya,
telah muncul ilmuwan bahasa Arab kenamaan seperti al-Khalil dan al-Kisa1.
Mereka menganut adanya sinonimitas (taraduf) yang notabene turut mewarnai
dan mengakar dalam kerangka berpikir Imam Syafi’ yang punya kedudukan
strategis dan popular dalam horison figih Islam. Berkaitan dengan ini, Shahrur
juga menyoroti beberapa dimensi lain yang turut memengaruhi pemikiran
Imam Syafi’, yaitu:

1.  Dimensi Sosial-Keagamaan

Dalam point ini, Shahrur mengomentari bahwa di zaman Nabi saw. dan
sahabat, seluruh dimensi etika dan kebudayaan telah menjadi bagian dari
agama. Kebudayaan telah dialihkan ke dalam agama. Hal tersebut dikarenakan
adanya pencampuradukan dalam memahami konsep islam dan Tman yang
biangnya adalah pengakuan adanya sinonimitas. Ia kemudian menyatakan
bahwa implikasi negatifnya adalah Islam berubah menjadi agama temporal
yang kehilangan universalitasnya. Seiring dengan itu, pemerintahan Arab Islam
yang merupakan terbesar di dunia meletakkan sistem undang-undang bagi
pemerintahan tersebut dengan nama figih Islam, padahal itu hanyalah aturan
sipil bagi pemerintahan yang sifatnya tidak mengikat.

2.  Dimensi Politik

Konflik politik yang berkecamuk terjadi bersamaan dengan pembakuan
dasar-dasar Fiqih Islam. Peperangan antara Bani Abbasiyah dengan Bani Thalib
berdampak besar terhadap wacana fiqih kekuasaan (figh sulthah). Dalam hal
ini, Shahrur menyatakan bahwa beberapa keputusan figih yang hingga kini
termaktub di lembaran-lembaran khazanah figih Islam adalah terlahir atas
desakan politik.

3. Dimensi Bahasa

Sebagai penganut tidak adanya sinonimitas (taraduf), Shahrur senantiasa
mengelaborasi aspek tersebut secara kritis. Menurutnya, pengakuan adanya
sinonimitas telah menyeret ulama untuk membolehkan periwayatan hadits
secara makna dan menafsirkan ayat-ayat at-Tanzil al-Hakim secara literal
sehingga membentuk penafsiran yang personifikatif. Ditambahkan bahwa

Asriaty 225



Istinbath, Jurnal Hukum Islam

kodifikasi tafsir dan hadits serta penetapan dasar-dasar usul figih seiring dengan
pembukuan buku-buku bahasa dan kaidah-kaidah dasar nahwu dan saraf. »

Setelah menelusuri dimensi historis figih Islam, Shahrur menawarkan
sebuah pembacaan baru (kontemporer) terhadap teks keagamaan. Kemajuan
iptek telah berkembang demikian pesatnya hingga memunculkan varian
problematika yang seolah belum ada presedennya. Pembacaan kontemporer
(qira’ah mu’asirah) -(qira’ah muntijjah dalam peristilahan Nasr Abu Zaid)- yang
dimaksud adalah mencari dalil, merenungi, menemukan, memaparkan dan
menganalisis sehingga mengantarkan seseorang pada satu pemahaman yang
valid.** Dalam kaitan ini, wacana figih Islam dari dimensi historis hingga
implementasi normatifnya mesti dibaca dengan modus semacam itu.

Selanjutnya, untuk menanggapi format syari’at Islam kontemporer,
Shahrur mengajukan beberapa syarat yang mesti dipenuhi demi resistensi
dan validitas syari'at Islam itu, yakni: (1) memahami bahasa Arab dengan
‘mengkartumerahkan’ paham adanya sinonimitas (taraduf) dan memahami
seluruh teks secara rasional; (2) adanya kompetensi ilmiah bagi para ahli syari’ah;
(3) kapasitas perundang-undangan ekonomi dan sosial; (4) mengapresiasi
ilmuwan di beberapa bidang seperti kedokteran, astronomi, fisika, kimia,
arsitektur, dan semisalnya; (5) melandaskan segala ketetapan dengan analogi
(qiyas) yang ada dengan ada dengan menghadirkan bukti material; (6) jika
salah satu saksi berubah, maka perhatian difokuskan pada hukum-hukum;
(7) tidak mengabsolutkan kesahihan sebuah hadits; (8) tidak terikat pada
salah satu mazhab figih manapun; (9) pengenalan terhadap korelasi eknomi
dengan produksi serta lingkungan yang merupakan pengarah tasyri’; (10)
mengedepankan kemerdekaan dan kebebasan sebagai asas tasyri’ Islam; (11)
mempertimbangkan bahwa Islam sebagai agama yang hanif; senantiasa berubah
tanpa keluar dari koridor yang ditetapkan; (12) memantapkan dua kaedah figih
yang pokok, yaitu: Sadd ad-Dzara’i’ dan Dar’ al-Mafasid Ahamm min Jalb al-
Manafi’.”

#Shahrur, Metodologi Figih ...... ,h. 255.
*Shahrur, Metodologi Figih ...... ,h. 182.
»Untuk penjelasan detil dua kaedah fighiyah tersebut, lihat: Shahrur, Al-Kitab ....., h. 583.

226 Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

E. Menimbang Konsep Asbab an-Nuziil & Nasikh-Mansiikh

Dua hal di atas yang menjadi sub bahasan makalah ini merupakan
bahasan klasik dalam kajian ‘Uliimul Qur’an. Dalam sejarahnya, ilmu asbab
an-nuziil dan ilmu nasikh-mansiikh memiliki latar belakang kemunculan yang
tidak jauh berbeda. Dalam buku Nahwa Usil Jadidah, Shahrur secara jelas
tampil beda dalam ‘mengakses’ kedua konsep tersebut. Berkaitan dengan
asbab an-nuzil, ia hanya memandangnya sebagai alat bantu untuk menjelaskan
historisitas pemahaman dan proses interaksi manusia dengan ayat-ayat at-Tanzil
sewaktu diturunkan. Kondisi kekinian tidak lagi bergantung padanya karena
substansi teks al-Qur’an memiliki “kondisi berada pada dirinya” (kayniinah fi
dzatih), korpus tertutup (mughlaq) dan cukup dengan dirinya sendiri (muktafin
dzatiyan). Baginya, pemahaman al-Qur’an adalah historis, sedangkan teks al-
Qur’an tidaklah historis alias tidak tunduk pada hukum sejarah yang berada
pada “poros kondisi berproses” dan tidak pula patuh pada “poros kondisi
menjadi” sebagaimana anggapan banyak orang.** Lebih jauh, ia mengatakan
bahwa riwayat-riwayat yang dianggap dari Nabi saw. berkaitan dengan asbab
an-nuziil tidak didukung oleh realitas historis bahwa itu memang asbab an-
nuzil. Menurutnya, sikap seperti itu menempatkan Sunnah Nabi sebagai
yang “menghakimi” al-Qur'an. Jika demikian, maka al-Qur’an terkesan
membutuhkan Sunnah Nabi ketimbang sebaliknya. Sebuah fenomena absurd
di mata Shahrur! Tegasnya, Shahrur mendukung sikap untuk meng-eliminasi
ilmu asbab an-nuziil dari ‘Uliimul Qur’an.

Memulai paparannya seputar ilmu nasikh-mansiikh,  Shahrur
mengemukakan latar belakang kehadiran ilmu tersebut, yaitu: (a) perubahan
konsep jihad menjadi konsep berperang, dan perubahan konsep dakwah dengan
cara hikmah dan nasihat menjadi dakwah melalui pedang; (b) menghilangkan
konsep beramal atas dasar hitungan ukhrawi dan menggantinya dengan
kriteria-kriteria yang tidak jelas dan longgar seperti syafa’at, wali, tawassul dan
karamah, yang kuncinya terletak di tangan para pemuka agama; (c) terpatrinya
konsep jabariyah dan peniadaan total peran manusia; (d) mengabaikan logika
dan menyerahkan segala sesuatunya kepada orang lain untuk diselesaikan.”

Beranjak dari geneologis konsep tersebut, Shahrur menegaskan bahwa
konsep nasikh-mansiikh bukanlah bagian dari ‘Uliimul Qur’an, tetapi hanya ilmu

*Shahrur, Metodologi Figih ...... ,h. 148.
“Shahrur, Metodologi Figih ...... , h. 139.

Asriaty 227



Istinbath, Jurnal Hukum Islam

yang bersifat historis yang terintrodusir ke dalam ‘Ulamul Qur’an. Ilmu nasikh-
mansiikh termasuk dalam lingkaran ‘kondisi berproses’ (as-sayrirah) dan ‘kondisi
menjadi’ (al-kayniinah) pada Islam yang bermula sejak Nabi Nuh as. hingga
Nabi Muhammad saw. Distingsi lain yang dijumpai dari cara pandang Shahrur
terhadap konsep nasikh-mansiikh adalah kesimpulan bahwa tidak mungkin ada
penggantian ayat-ayat yang memuat syari’at yang satu dari rasul yang satu,
tetapi penggantian syari’at itu datang dari rasul yang lain atau syari’at lain.

F.  Teori Limit dan Implikasinya

Sebagaimana telah disebutkan bahwa konsep istigamah dan hanifiyah dari
al-Kitab dipahami secara dialektis oleh Shahrur. Kedua konsep itu meniscayakan
adanya pergolakan, yaitu antara penyimpangan di satu pihak dan penyeimbang
di pihak lain. Berangkat dari pemahaman tersebut, ia mengemukakan konsep
batas maksimal (al-hadd al-a’la) dan batas minimal (al-hadd al-adna) yang
terakumulasi dalam teori limit (nadzriyat hudid) untuk memahami sejumlah
ketentuan hukum dalam Umm al-Kitab.

Komentar beberapa kalangan bahwa Shahrur banyak dipengaruhi oleh
analisis eksakta dalam memahami sebuah teks menemukan momentum
performatifnyaketikamenelusuriteorilimitnya. Shahrurdipengaruhiolehmodel
analisis matematika (at-tahlil ar-riyadhi) Issac Newton yang ia gambarkan dengan
adanya dua titik ordinat vertikal dan horizontal. Garis vertikal melambangkan
hukum yang senantiasa berubah dengan tetap mempertimbangkan bingkai
(hadd) Tuhan, sedangkan garis horizontal disimbolkan sebagai kondisi objektif
dimana hukum diterapkan dalam konteks sejarah tertentu.*

Dalam karya monumentalnya, al-Kitab wa al-Qur’an, Shahrur menyajikan
hudiid yang ia maksud berikut contoh aplikatifnya. Untuk itu, ia memaparkan
dalam 13 halaman buku tersebut yang diperinci ke dalam enam kondisi, yaitu:

1) Kondisi batas minimal (halah al-hadd al-adna). Shahrur mengajukan
beberapa contoh, di antaranya:

a. yang tersirat dalam ayat-ayat yang melarang menikahi wanita-wanita
tertentu (al-muharramat). la mencontohkan dengan Q.S. an-Nisa’ [4]: 22 &
23. Dalam dua ayat tersebut, terdapat batasan minimal (hadd adna) dalam

#Rumadi, Menafsirkan al-Qur’an; Eksperimen Muhammad Shahrur, (Jurnal “al-Burhan” No. 6
Tahun 2005), h. 12.

228 ‘ Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

keharaman menikahi beberapa agarib. Dalam kondisi dan alasan apapun,
batasan minimal tidak boleh menikahi wanita-wanita yang tersebut dalam
ayat ini. Karena diartikan minimal (adna), berarti selain yang disebutkan
masih ada yang diharamkan untuk dinikahi seperti anak perempuan
dari bibi atau paman (banat al-’ammah atau banat al-’amm) karena alasan
tertentu meskipun tidak tersebut dalam ayat.

. berkaitan dengan perihal makanan, yaitu bangkai, darah yang mengalir dan

dagingbabi sebagaimana tersirat dalam Q.S. al-Maidah [5]: 3. Dalam hal ini,
Shahrur juga menegaskan bahwa terbuka peluang adanya pengharaman
jenis makanan tertentu selain yang tersurat dalam ayat ini.*

Kondisi batas maksimal (halah al-hadd al-a’la) yang terkait dengan
pencurian dan pembunuhan dengan mengajukan beberapa contoh ayat,
yaitu:

. Q.S. al-Maidah [5]: 38. Dalam pandangan Shahrur, potong tangan

(qat’u al-yad) sebagai hukuman atas tindak pencurian dalam ayat ini
merupakan hukuman yang paling tinggi (al-’'uqibah al-quswa). Tidak
boleh lagi mengenakan hukuman melebihi potong tangan terhadap
pelaku pencurian. Artinya, alternatif jenis hukuman lain yang lebih
rendah darinya bisa diterapkan sesuai kondisi.*® Pertimbangan sosial-
kemashara'atan sangatlah dikedepankan oleh Shahrur dalam menilai
sebuah tindak kriminal. Sebagai contoh, ia mengajukan kasus yaitu jika
seseorang mencuri dokumen rahasia negara dan menjualnya ke negara
lain atau mencuri harta negara dan merusak tatanan perekonomian dalam
negeri. Cukupkah hukuman potong tangan bagi pelaku kasus tersebut?
Sebagai solusinya, Shahrur berdalil dengan Q.S. al-Maidah [5]: 33. Ayat
ini merupakan ‘uqiibah haddiyah (bersifat elastis dan banyak bentuknya)
karena terdapat tiga pilihan hukuman yaitu: dibunuh, potong tangan dan
kaki secara silang, dan penjara selamanya. Kendati begitu, hukuman jenis
terendah bisa diterapkan sesuai kebutuhan situasi yang ada.

. Q.S.al-Isra’[17]: 33, dan Q.S. al-Bagarah [2]: 178. Dalam ayat ini disebutkan

bahwa hukuman tertinggi bagi tindak pembunuhan adalah dibunuh.
Potongan ayat “fa la yusrif fi al-qatl” mengindikasikan tidak boleh

®Shahrur, Al-Kitab ....., h. 454.
3%Shahrur, Al-Kitab ....., h. 455.

Asriaty 229



Istinbath, Jurnal Hukum Islam

3)

4)

5).

menerapkan hukuman tertinggi kepada pembunuh secara aniaya dan
melampaui batas.

Kondisi menyatunya batas minimal dan maksimal secara bersamaan
(halah al-hadd al-adna wa al-hadd al-a’la ma’an). Hal ini banyak terkait
dengan ayat-ayat kewarisan seperti Q.S. al-Maidah [5]: 11; an-Nisa’ [4]:
12. Menurut Shahrur, pembagian dua kali lipat anak-laki-laki merupakan
batasan maksimal, sedangkan satu bagian anak perempuan adalah batasan
minimal. Untuk itu, kemungkinan terjadinya akselerasi pembagian waris
antara batas maksimal dan minimal tersebut tidak ada masalah.

Kondisi dimana batas maksimal mendekati titik, tapi tidak sampai
menyentuh batas maksimal (halah al-hadd al-adna wa al-hadd al-a’la ma’an
‘ala nuqthah wahidah). Shahrur mencontohkan Q.S. an-Nur [24]: 2, tentang
hukuman bagi pezina yang didera seratus kali. Hukuman dera seratus kali
adalah batas minimal sekaligus maksimal sebagai hukuman pezina yang
disiratkan oleh ayat “... wa la ta’khudz kum bihima ra’fah fi dinillah”.

Kondisi dimana batas maksimal mendekati titik, tapi tidak sampai
menyentuh batas maksimal (halah al-hadd al-a’la bi khatthin muqarib li
mustaqim). Dalam hal ini, Shahrur mengemukakan contoh dengan Q.S.
al-Isra’ [17]: 32 yang menjelaskan larangan mendekati zina; dan Q.S. al-
An’am [6]: 151 yang melarang mendekati perbuatan keji.

Kondisi dimana batas maksimal memberi manfaat positif namun tidak
boleh melampauinya, sementara batas minimal berdampak negatif
dan boleh dilampaui (halah al-hadd al-a’la miijabun mughlaqun 1a yajizu
tajawuzuhd, wa al-hadd al-adna salibun tajawuzuha). Shahrur juga memberi
contoh tipe ini dengan menunjuk pada hubungan keuangan (al-’alaqah al-
maliyah) seperti larangan riba sebagai batas maksimal, dan perintah zakat
sebagai batas minimal.”

Untuk lebih mengenali teori limit yang diusung Shahrur, berikut ini

penulis menyinggung sekelumit hallain yang dianggap urgen dalam memahami

bingkai pemikiran tokoh ini secara luas. Hal tersebut adalah konsep al-Furqan.

Secara ringkas, al-Furqan dimaknai sebagai ketaqwaan sosial (taqwa ijtima’iyah);

230

3Shahrur, Al-Kitab ....., h. 464.

Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

yaitu akhlak yang melekat di setiap agama samawi yang tiga. Shahrur
menggambarkan tiga ajaran samawi, yakni:

Ajaran Yahudi + Ajaran Masehi + Ajaran Islam

Al-Furqan

Konsep al-Furqan ini dirinci oleh Shahrur ke dalam dua macam, yaitu:
al-Furqan al-’Amm adalah batasan minimal (al-hadd al-adna) dari ajaran moral
yang ada pada umat manusia dan berkaitan erat dengan agama-agama yang
disebutkan. Dengan itu, ketagwaan sosial bisa mewujud. Adapun al-Furgan
al-Khas, bagian kedua, terkhusus pada Nabi Muhammad saw. semata yang
juga bertujuan mewujudkan ketaqwaan sosial dengan nilai plus dan bertujuan
menjadikan pelakunya sebagai pemimpin kaum muttaqin.’> Pada tataran al-
Furgan al-’Amm, kalimah sawa’ (common flatform) antara seluruh agama mencapai
titik temunya. Hal tersebut dapat dicontohkan dengan beberapa perintah atau
larangan dalam al-Qur’an yang —oleh Shahrur- diistilahkan dengan ‘wasiat
sepuluh’ (al-wasaya al-’asyr).”> Hemat penulis, pemahaman terhadap konsep al-
Furqan ini mempertegas adanya dimensi pluralitas dan inklusifitas dalam ajaran
Islam, terkhusus dalam al-Qur’an.

G. Beberapa Pandangan Hukum

Sub bahasan ini akan mengurai beberapa problematika hukum dalam
bingkai pemikiran Shahrur. Hal tersebut ditujukan agar dapat lebih mengenal
secara aplikatif produk pemikirannya. Untukitu, penulis menyertakan beberapa

*Di antara al-Furqan al-Khas tersebut adalah sikap merendahkan diri dalam tingkah laku dan
perkataan, di malam hari diisi dengan ibadah kepada Allah swt., tidak boros dalam tindakan, tidak
bersumpah palsu, hatinya bergetar ketika mendengar ayat-ayat Allah, dan selainnya. Bagian al-Furqan
al-Khas ini serupa dengan wasiat sepuluh tetapi tidak dalam bentuk perintah atau larangan. Ia hanya
berbentuk berita (sighah ikhbariyah). Lihat: Shahrur, Al-Kitab ....., h. 523-525.

**Shahrur menyatakan bahwa agama Islam merupakan agama yang diwasiatkan Allah swt.
kepada Nuh, Ibrahim, Musa dan Isa untuk dilestarikan. Terdapat wasiat-wasiat bersama yang
merupakan titik persamaan untuk para nabi tersebut yang terhimpun dalam <wasiat sepuluh>
yaitu: (1) larangan untuk musyrik (tauhid), (2) perintah berbuat baik kepada kedua orang tua, (3)
larangan membunuh anak, (4) larangan membunuh jiwa kecuali dengan cara yang haq, (5) larangan
mendekati kemaksiatan, (6) larangan mengeksploitasi harta anak yatim, (7) perintah untuk jujur
dalam bertransaksi, (8) perintah berlaku adil dalam segala perkataan, (9) perintah menepati janji,
(10) perintah untuk komprehensif menjalankan agama. Shahrur, Al-Kitab ....., h. 491-492; Lihat
juga: Shahrur, Islam dan Iman; Aturan-Aturan Pokok, (Diindonesiakan dari buku al-Islam wa al-Iman;
Mandzhiimah al-Qiyam oleh M. Zid Su’di), (Yogyakarta: Jendela, 2002), cet. I, h. 35-40.

Asriaty 231



Istinbath, Jurnal Hukum Islam

argumentasi pokok tokoh kontroversial ini di setiap masalah yang diurai berikut
sentilan kritis terhadapnya.

a. Perkawinan (az-Zawjiyah)

Shahrur berpandangan bahwa sesuai petunjuk al-Qur’an, perkawinan
mempunyai dua landasan pokok. Pertama, konteks hubungan seksual
(mihwar al-’alaqah al-jinsiyah). Kedua, konteks hubungan kemanusiaan dan
kemashara'atan (mihwar al’alaqah al-insaniyah al-ijtima’iyah).”* ITa mendefinisikan
perkawinan sebagai kesepakatan sosial antara seorang laki-laki dan perempuan
yang tujuannya adalah hubungan seksual, menjalin hubungan kekeluargaan,
meneruskan keturunan, membentuk keluarga, dan menempuh kehidupan
bersama. Dengan demikian, Shahrur menekankan bahwa kehidupan
perkawinan bukanlah hubungan seksual semata (sexual oriented) karena hanya
mengisi 2 % dari keseharian hidup berumah tangga. Masih tersisa aktifitas-
aktifitas lain dalam urusan kehidupan rumah tangga yang belum ter-cover dan
butuh penjelasan agar mampu mewujudkan suasana bahtera rumah tangga
impian.

Kaitannya dengan aqad nikah dan peran wali al-amr, Shahrur berpendapat
bahwa wanita muslimah yang belum mencapai umur yang ditetapkan undang-
undang (qaniin) tidak diperkenankan menikah kecuali seizin wali al-amr.
Menurutnya, ketentuan umur adalah ‘lahan subur nan lentur’ untuk terjadi
perbedaan. Boleh jadi di negara tertentu umur tersebut adalah 21 tahun, tetapi
dinegara lain lebih dini dari itu. Di usia tersebut, wanita berhak menikahkan diri
tanpa (koordinasi) wali al-amr karena ketentuan al-Qur’an tentang perkawinan
yang islami hanya mengharuskan adanya ijab-qabul, saksi, dan mahar.” Syarat-
syarat tersebut termasuk ketetapan Allah swt. (hudiid Allah). Dalam Islam tidak
dikenal adanya pembedaan antara nikah secara syari’at (nikah syar’7) dan nikah
secara perdata (nikah madani), karena keduanya adalah satu.

b.  Poligami

Wacana poligami selalu merujuk pada Q.S. an-Nisa’ [4]: 3. Shahrur
berpandangan bahwa ayat ini merupakan dalil pembolehan poligami. Bahkan,
Allah swt. tidak hanya sekedar membolehkan, tetapi sangat menganjurkan
(tidak mewajibkan), setelah memenuhi dua syarat, yaitu: Pertama, istri kedua,

**Shahrur, Metodologi Figih ...... , h. 434-437.
»Shahrur, Al-Kitab ....., h. 626.

232 Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

ketiga dan keempat adalah janda yang memiliki anak yatim; Kedua, harus ada
rasa khawatir tidak dapat berbuat adil kepada anak-anak yatim.* Dengan demikian,
kebolehannya didasari oleh kondisi terdesak (dhariirah).

Dengan memakai teori limitnya, ayat di atas dibagi ke dalam dua batasan,
yaitu: Satu, batasan jumlah (hudiid al-kam), bahwa satu isteri adalah batasan
minimal (al-hadd al-adna), sedangkan batasan maksimalnya (al-hadd al-a’la)
adalah empat isteri. Dua, batasan kategori (hudiid al-kayf) yaitu wanita yang
dinikahi; apakah berkategori perawan (bikr) atau janda (tsayyib)? Jika janda,
apakah yang tergolong miskin atau wanita tertalak saja (meskipun tidak miskin)?
Sejatinya, kesemua kategori wanita tersebut boleh dinikahi. Namun, Shahrur
menegaskan bahwa isteri kedua, ketiga, dan keempat mestilah janda-janda
yang beranak yatim (al-aramil dzawat al-aytam). Tujuan utama menikahi janda-
janda tersebut adalah untuk kesejahteraan anak-anak yatim yang ada dalam
tanggungan mereka. Tokoh kontroversial ini mengemukakan sebuah hadits (L
arsoaly )Ly didl 6 5olgS @il JiLSg) yang menurutnya kemungkinan bersifat
komentar terhadap ayat Q.S. a-Nisa' [4]: 3. Selain itu, ia juga berdalil bahwa Allah
swt. mendispensasi dalam menikahi janda-janda yang beranak yatim dengan
tidak memberinya mahar sebagaimana tersurat dalam Q.S. an-Nisa' [4]: 127.
Shahrur berpandangan bahwa bolehnya tidak membayar mahar kepada para
janda yang dinikahi adalah bersyarat dengan pemeliharaan anak-anak mereka
yang yatim tersebut. Lagi pula, tidak ada tuntutan untuk berlaku adil terhadap
para istri karena prinsip dasar poligami adalah (karena) anak yatim yang ada
dalam tanggungan mereka. Ketentuan tersebut dipahaminya dari Q.S. an-Nisa'
[4]: 129-130.

Shahrur juga menggariskan bahwa ketika beristeri lebih dari satu,
Nabi saw. berada pada periode transisi (marhalah intiqaliyah) antara periode
mashara'at terdahulu (awwaliin) dengan periode mashara'at kontemporer
yang berperadaban (mujtama’at ‘asriyah mutahaddhirah). Atas dasar itu, segala
hal bertalian dengan pernikahan beliau bukanlah sunnah (baca: tradisi) untuk
kita, tetapi sunnah yang berlaku pada mashara'at terdahulu sebelum beliau.
Pandangan ini didalilkan bahwa ayat-ayat al-Qur’an yang berkaitan dengan hal
tersebut adalah dalam kapasitas Muhammad saw. sebagai nabi (nubuwwah),

*Shahrur, Metodologi Figih ...... , h. 428.

Asriaty 233



Istinbath, Jurnal Hukum Islam

bukanrasul (risalah).” Tegasnya, ayat-ayat tersebut hanya berdimensi bimbingan
(ta’lim), bukan hukum (tasyri’).

C. Mahar

Shahrur menjelaskan bahwa berdasarkan Q.S. an-Nisa’ [4]: 4, Allah swt.
mewajibkan penyerahan mahar kepada wanita yang dinikahi secara sukarela
(nihlah) sebagai prinsip dasar. Kesukarelaan tersebut dimaknai sebagai hadiah
tanpa pengembalian atau konsesi apapun yang disebut hadiah simbolik (hadiyah
ramziyah), banyak ataupun sedikit. Tentang jenis mahar yang tunai atau
utang hanyalah produk budaya mashara'at (muntaj al-tsaqafi) dan penerapan
figih semata. Mahar —di samping ijab-qabul dan saksi- merupakan prasyarat
perkawinan. Urgensi mahar ini didalilkan oleh Shahrur dengan sebuah hadits
Nabi saw. (s> o Lls ¢dg puesll) yang menegaskan bahwa mahar merupakan
ketentuan Allah swt. dalam perkawinan.’® Adapun nilai dan kadarnya bersifat
fleksibel yang disesuaikan dengan kondisi waktu dan tempat. Lagi-lagi, jenis
yang disebut dalam hadits tersebut adalah batasan minimal dan boleh lebih dari
1tu.

d. Thalaq

Berbeda dengan ketentuan figih yang ada, Shahrur berpendapat bahwa
hak meminta cerai (thalaq) antara pihak suami dan isteri adalah sama. Proses
thalaq hanya bisa disahkan setelah melalui proses perdata (thariq al-qadha’).
Thalaq permintaan suami ada dua kemungkinan, yaitu bisa kembali (raddi)
dan tidak bisa lagi kembali alias berpisah (nihai). Sedangkan thalaq permintaan
isteri adalah perpisahan yang tidak bisa lagi dirujuk kecuali jika sedang hamil
karena tindakan tersebut adalah pemuliaan terhadap wanita. Jika permintaan
thalaq muncul dari kedua belah pihak padahal si-isteri sedang hamil, maka lelaki
memiliki hak penuh untuk memutuskan berpisah atau tidak berpisah dengan
isterinya. Contoh kasus terakhir didalilkan pada Q.S. al-Bagarah [2]: 228. *

e. Pakaian & Hijab

Berangkat dari kajian etimologis kata, Shahrur mengurai definisi pakaian
yang sebutan Arabnya adalah al-libas. Kata tersebut terdiri dari tiga huruf, yaitu:
lam, ba, dan sin yang menunjuk pada pengertian tutup dan menutupi (as-satr

*’Shahrur, Al-Kitab ....., h. 602. Ayat-ayat yang dimaksud adalah Q.S. al-Ahzab [33]: 32 & 38.
*Shahrur, Al-Kitab ....., h. 603.
*Shahrur, Al-Kitab ....., h. 626-627.

234 Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

wa at-taghthiyah). Secara denotatif (ma’na haqiqi), al-libas berarti pakaian yang
dikenakan, sedangkan secara konotatif (ma’na majazi) diartikan pencampuran
dan penggantian. Untuk itu, Shahrur memaknai kata al-libas dalam Q.S. al-A'rat
[7]: 26-27 dalam pengertian konotatif.* Ia berargumen dengan Q.S. Thaha [20]:
21 dan al-A’raf [7]: 22 yang menggambarkan usaha Adam dan isterinya untuk
menutupi aurat tubuhnya dengan dedaunan setelah sebelumnya dalam kondisi
telanjang. Namun, kedua ayat tersebut ‘dikonfrontasikan’ dengan Q.S. al-Araf
[7]: 27 yang menjelaskan bahwa setan berusaha menanggalkan pakaian Adam
dan isterinya agar terlihat aurat keduanya. Jika demikian, keduanya tidak dalam
kondisi telanjang secara fisik ketika dibujuk setan dan berarti berkebalikan
dengan gambaran kedua ayat di atas. Padahal, kontradiksi tidak mungkin terjadi
dalam al-Qur’an.*’ Thus, jalan keluar satu-satunya adalah memaknai kata al-
libas di semua ayat tersebut secara konotatif.

Al-Qur'an menyebutkan ketentuan pakaian untuk lelaki dan wanita
secara sama. Bagi kaum lelaki disebut dalam Q.S. an-Nar [24]: 1, sedangkan
bagi kaum wanita disebut dalam Q.S. an-Nar [24]: 31. Kedua ayat di atas
mengandung dua perintah yang berlaku untuk kaum lelaki dan wanita, yaitu:
(a) menahan sebagian pandangan (al-ghaddu min al-basar); dan (b) memelihara
kemaluan (hifdzh al-farj). Shahrur mengomentari point (a) bahwa huruf ‘min’
pada kalimat tersebut bermakna sebagian (li at-tab’idh) sehingga dimaknai Allah
swt. memerintahkan untuk menahan sebagian dari pandangan, bukan keseluruhan
(ghaddu al-basar). Objek kalimat (maf al bih) tersebut juga tidak luput dari sorotan
Shahrur. Menurutnya, tidak disebutkannya mafal bih dari kata kerja ghaddh
yang transitif (muta’addi) adalah terbuka untuk diinterpretasi sesuai tuntunan
zaman dan tempat.”” Berkaitan dengan point (b), Shahrur menyatakan bahwa
batasan minimal dari pakaian untuk kaum lelaki adalah menutupi kemaluan
(taghthiyah al-farj) saja.

“Arti libas at-taqwa dalam ayat (26) di atas dapat dimaknai secara denotatif dan konotatif.
Secara denotatif dengan melihat kata libas, terdapat beberapa kemungkinan makna, yaitu: (a) pakaian
pertama yang diturunkan oleh Allah swt. yang dipakai Adam dan isterinya untuk menutupi aurat
mereka; (b) pakaian shalat; (c) baju besi dan baju pelindung yang dipakai dalam peperangan. Adapun
secara konotatif dengan melihat kata at-taqwa memiliki beberapa kemungkinan arti, yaitu: (a) iman;
(b) amal saleh; (c) rasa malu. Selain itu, Shahrur juga menambahkan makna konotatif lainnya yaitu
penjagaan diri, ketauhidan, tata-cara yang baik, merendahkan diri dan ketenangan. Penjelasan detil
tentang ini, lihat: Shahrur, Metodologi Figih ...... , h. 470.

! Shahrur, Metodologi Figih ...... , h. 483-484.
42 Shahrur, Al-Kitab ....., h. 604.

Asriaty 235



[stinbath, Jurnal Hukum Islam

Shahrur berpendapat bahwa pakaian tertutup yang kini disebut hijab
(jilbab) bukanlah kewajiban agama, tetapi suatu bentuk pakaian yang dituntut
oleh kehidupan mashara'at danlingkungan serta dapatberubah seiring dinamika
mashara'at. Menurutnya, orang-orang Arab sebelum kedatangan Islam
membedakan antara pakaian wanita merdeka dengan hamba sahaya. Pakaian
wanita merdeka adalah penutup kepala yang dapat menampik sengatan panas
dan menghimpun rambut sehingga tidak berantakan serta pakaian panjang
yang menutupi bagian bawah badan. Hal tersebut dikarenakan belum adanya
pakaian dalam (underwear). Ketika itu, pakaian seperti itu begitu longgar
sehingga mereka bebas bergerak, di dalam dan luar rumah. Pakaian tersebut
hanya memiliki satu bagian terbuka yaitu tempat memasukkan kepala sehingga
buah dada mereka dapat terlihat tatkala sedang tunduk. Bagian inilah yang
diperintahkan oleh ayat Q.S. an-Nar [24]: 31 untuk ditutupi dengan penutup
kepala.”” Adapun pakaian hamba sahaya wanita berbeda sama sekali dengan
pakaian tersebut.* Shahrur menyebutkan dua faktor penyebab perbedaan
tersebut, yaitu: (a) para hamba sahaya melakukan tugas keseharian untuk
kepentingan tuannya seperti menyiapkan makanan, minuman, berbelanja ke
pasar serta pekerjaan rumah tangga lainnya; (b) perbedaan kedudukan sosial
antara orang merdeka dan hamba sahaya. Pembedaan demikian dipandang
perlu terutama setelah terjadinya penaklukan di beberapa daerah (al-futithat
al-kubra). Hal tersebut juga dimaknai Shahrur sebagai media preventif dalam
kondisi khusus ketika perempuan merdeka berbaur dengan lingkungan sosial
yang dikhawatirkan oleh Nabi saw. terganggu oleh pemuda-pemuda fasiq
yang tidak mampu membedakannya dengan wanita budak. Dalam konteks
pembedaan itulah Allah swt. memerintahkan Nabi saw. untuk menyampaikan
kepada isteri, anak perempuan beliau serta wanita muslimah agar mengulurkan
jilbab mereka sebagaimana tersebut dalam Q.S. al-Ahzab [33]: 59.%

“Shahrur, Al-Kitab ....., h. 503.

*“Pembedaan antara yang merdeka dengan hamba sahaya tidak hanya dalam hal pakaian wanita.
Dalam hal ini, Shahrur mengutip Imam Malik dalam kitabnya al-Muwattha’ yang menyebutkan
beberapa perbedaan tersebut, di antaranya: (a) seorang budak lelaki hanya berhak menikahi
dua wanita, sedangkan laki-laki merdeka dapat menikahi empat wanita; (b) lelaki budak dapat
menceraikan isterinya hanya dua kali, sedangkan lelaki merdeka tiga kali; (c) Masa ‘iddah wanita
budak sebulan setengah, sedangkan wanita merdeka dua bulan lima hari, dan selainnya. Shahrur,
Metodologi Figih ...... , h. 504. Lihat juga: Imam Malik, Kitab al-Muwattha’, (Beirut: Dar al-Fikr, 2002),
cet. IIL, h. 470-479.

“Shahrur, Metodologi Figih ..., h. 505.

236 | Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

Masih tersisa sederet lagi paparan argumentasi Shahrur tentang hijab ini
yang bukan pada konteksnya untuk penulis paparkan secara detil. Meskipun
begitu, penulis menyimpul bahwa pemahaman terhadap konteks sejarah mesti
dikedepankan dalam membincang problematika figih. Di sinilah letak salah
satu kritiknya terhadap tradisi figih klasik yang menurutnya minim perhatian
terhadap konteks tersebut.

f. Kepemimpinan

Ketika membincang kepemimpinan, Shahrur mengemukakan Q.S.
an-Nisa’ [4]: 34. Berangkat dari analisis kebahasaan, ia mengurai pemaknaan
dua pasangan kata yaitu adz-dzukiir dan al-inats yang diperhadapkan dengan
pasangan kata ar-rijal dan an-nisa’. Shahrur berpendapat bahwa yang pertama
merupakan tahap awal yang terus berubah ke arah kesempurnaan seiring
dewasanya umur, yaitu ketika adz-dzukiir menjadi ar-rijal, atau ketika al-inats
menjadi an-nisa’.** Selanjutnya, ia menafsirkan bima fadhdhala Allahu ba’dhahum
‘ala ba’dhin dengan mencakupkan maknanya terhadap lelaki dan wanita
sekaligus.

Untuk lebih meneguhkan paparannya, Shahrur juga mengetengahkan
argumentasi yang bersifat sosiologis. Kendati mayoritas mufassir dan fuqaha’
menyatakan bahwa kepemimpinan (qiwamah) dalam ayat ini berkenaan
dengan relasi suami-isteri dalam rumah tangga (urusan domestik), Shahrur
berpandangan bahwa kepemimpinan yang dimaksud dalam ayat ini tidak hanya
sebatas relasi suami-isteri dalam lingkup keluarga, tetapi mencakup bidang
kerja, dagang, produksi, pertanian, manajemen, pendidikan dan pengajaran,
kedokteran, apotek, olahraga, hingga hukum dan kedudukan yang tinggi
seperti pemimpin negara.”” Secara tegas, ia menisbikan beberapa hadits yang
menyatakan kelebihan tersebut karena faktor alami yang dimiliki kaum lelaki.
Menurutnya, superioritas atau kelebihan kaum lelaki (ar-rijal) atas kaum wanita
(an-nisa’) dalam ayat tersebut bukan didasarkan pada kelebihan alami atau
faktor penciptaan, tetapi didasarkan pada kualitas manajemen, kebijaksanaan
dan tingkat kebudayaan serta kesadaran yang berbeda-beda di antara manusia.
Seiring dengan perkembangan teknologi, kekuatan otot yang dimiliki lelaki
sebagai ‘legitimator’ kepemimpinannya untuk berprofesi di sektor industri,
dagang, pertanian, dan semisalnya telah bergeser sehingga wanita tak pantas

“Shahrur, Metodologi Figih ..., h. 448.
“Shahrur, Al-Kitab ...., h. 620.

Asriaty 237



Istinbath, Jurnal Hukum Islam

lagi dihalangi untuk itu. Lebih jauh lagi, Shahrur berkomentar bahwa beberapa
sifat yang tersebut dalam ayat ini seperti al-salihat, qanitat, hafidzhat adalah
penjelasan sifat-sifat yang dimiliki oleh seorang perempuan sebagai anugerah
dan potensi untuk menjalani tugas kepemimpinan.*® Tentunya, Shahrur
memaknai tiap sifat tersebut secara berbeda dengan yang dipahami mayoritas
mufassir.

Beberapa argumentasi Shahrur seputar kepemimpinan yang penulis
ketengahkan di atas menegaskan bahwa sifat kepemimpinan (qiwamah) bisa
disandang baik oleh lelaki maupun wanita.

I.  Penutup

Setelah menelusuri pemikiran Shahrur dalam kaitannya dengan hukum
Islam, maka dapat ditarik sebuah gambaran bahwa pemikirannya tergolong
liberal dan berusaha menggugah kesadaran para pembaca karyanya bahwa
konsepberpikirselamaini—dalambeberapahal-—sudah semestinyaditataulang.
Beranjak dari kerangka berpikirnya yang mengedepankan prinsip tidak adanya
sinonimitas, melahirkan produk pemikiran yang berbeda dengan pemahaman
mayoritas ulama. Dalam wacana ilmiah, sederet kontribusi pemikiran yang ia
kemukakan—tanpa mengaitkan dengan latar akademiknya—patut mendapat
apresiasi akademik yang proporsional.

Konteks ayat-ayat al-Qur’an dan Sunnah yang dipahaminya secara berbeda
dengan pemahaman mayoritas menyebabkan terbukanya kerang untuk
berkreasi intelektual (ijtihad) yang niat awalnya mensejajarkan validitas wahyu
dengan pesatnya perubahan dan perkembangan situasi yang ada. Kemasyhuran
Shahrur juga ditopang oleh kontroversi terhadap pemikirannya. Fenomena
tersebut memicu beberapa ilmuwan menyusun karya untuk mengkritisi
pemikirannya, baik yang sifatnya mendukung maupun menentang. Oleh
sebab itu, merujuk kepada karya-karya tersebut sangatlah membantu dalam
menyelami pemikiran Shahrur lebih jauh. Wallahu A’lam!

“Shahrur, Al-Kitab ...., h. 621.

238 Menyoal Pemikiran Hukum Islam Muhammad Syahrur



Vol. 13, No.2, Desember 2014

Daftar Pustaka

Al-Qur’an al-Karim

Al-’Akk, Khalid ‘Abd ar-Rahman, al-Furqan wa al-Qur’an, t.tp.: ar-Rahmah, 1996

Kurzman (ed), Charles, Wacana Islam Liberal, (Diindonesiakan oleh Bahrul Ulum
dkk.) Jakarta: Paramadina, 2001

Malik, Kitab al-Muwattha’, Beirut: Dar al-Fikr, 2002

Rumadi, Menafsirkan al-Qur’an; Eksperimen Muhammad Shahrur, Jurnal “al-
Burhan” No. 6 Tahun 2005

Shahrur, Muhammad, Al-Kitab wa al-Qur’an; Qiraah Mu’asirah, Beirut: Syarikah
al-Mathba’at li at-Tawzl wa an-Nasyr, 2000

, Islam dan Iman; Aturan-Aturan Pokok, (Diindonesiakan dari
buku al-Islam wa al-Iman; Mandzhiimah al-Qiyam oleh M. Zid Su’di),
Yogyakarta: Jendela, 2002

, Metodologi Figih Islam Kontemporer, (Diindonesiakan oleh
Sahiron Syamsuddin & Burhanuddin dari Nahwa Usiil Jadidah li al-Figh al-
Islam1), Yogyakarta: eLSAQ Press, 2004

Thahir Syawwaf, Muhammad, Tahafut al-Qira’ah al-Mu’asirah, t.tp.: as-Syawwaf
li an-Nasyr wa ad-Dirasat, 1993

Wahhab, Yusroh, Telaah Pemikiran Kontroversial Shahrur dalam “Al-Kitab wa al-
Qur’an; Qira’ah Mu’asirah”, dalam Jurnal “al-Qalam” Universitas Ahmad
Dahlan Yogyakarta

Asriaty 239



