PERILAKU SOSIAL POLITIK KIAI
DI TENGAH MASYARAKAT TRANSISI
KASUS DI WILAYAH CIREBON DAN BANDUNG

Miftah Faridl™

Abstrak

Fenomena perbedaan perilaku sosial politik di kalangan kiai, dalam
banyak hal, dipengaruhi oleh sekurang-kurangnya dua faktor. Pertama,
faktor posisi  sosial kiai, yang menurut studi-studi terdahulu,
memperlihatkan adanya suatu kekuatan penggerak perubahan masyarakat.
Kedua, faktor kekuatan personal yang diwarnai pemikiran teologis yang
menjadi dasar perilaku yang diperankannya. Hubungan kausalitas antara
kedua faktor inilah yang kemudian dielaborasi secara kritis dalam tulisan
ini.

Dalam masyarakat Islam, kiai merupakan salah satu elit yang
mempunyai kedudukan sangat terhormat dan berpengaruh besar pada
perkembangan masyarakat tersebut. Kiai menjadi salah satu elit strategis
dalam masyarakat karena ketokohannya sebagai figur yang memiliki
pengetahuan luas dan mendalam mengenai ajaran Islam. Lebih dari itu,
secara teologis ia juga dipandang sebagai sosok pewaris Nabi (waratsat al-
anbiya).

Secara spesifik, masalah pokok studi ini difokuskan pada deskripsi
peran sosial politik kiai dalam medan sosial politik yang tumbuh dan
berkembang,, khususnya pada masyarakat transisi. Dari beberapa kasus
yang diamati berkenaan dengan peran sosial politik kiai di wilayah Cirebon
dan Bandung diperoleh kesimpulan, ada hubungan antara persepsi teologis
dengan perilaku sosial politik kiai. Perbedaan persepsi teologis para kiai
memperlihatkan —adanya perbedaan perilaku  sosial politik  yang
diperankannya. Persepsi teologis serta perilaku sosial politik kiai tertentu
tidak secara otomatis menghasilkan peran pengubah pada masyarakat
sekitarnya.

Kata Kunci : Kiai, perilaku sosial politik, masyarakat transisi.

“ Dr. KH. Miftah Faridl., adalah Dosen PAI ITB, Ketua Badan Pengurus YPI
Unisba

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi 165

Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl)



Pendahuluan

Dalam lingkungan masyarakat Muslim, kiai merupakan sosok
pemimpin informal yang memiliki posisi tersendiri. Secara sosiologis,
kehadirannya dapat dipandang sebagai salah satu agen perubahan, sebab
masyarakat, dalam banyak hal, hampir selalu mendasarkan kegiatannya pada
petunjuk kiai. Kiai juga merupakan salah satu golongan pemimpin di
masyarakat desa, di samping aparatur pemerintah sebagai pemimpin formal,
petani kaya, tokoh pemuda, tokoh wanita, dan lain sebagainya. Mereka dapat
dikategorikan sebagai pemimpin lokal yang cukup berpengaruh di dalam
masyarakat setempat.

Untuk menganalisis peranannya di dalam masyarakat, salah satunya,
dapat dilihat dalam kaitannya dengan karaktersitik pribadi mereka.
Berkenaan dengan hal tersebut, Morris dan Seeman' menyatakan bahwa
karakteristik pemimpin yang berpengaruh terhadap kelompok, di antaranya,
adalah pandangan, sikap, kedudukannya dalam kelompok, dan lamanya
seseorang menempati kedudukan tersebut. Karena itu, peranan kiai sebagai
pemimpin agama dalam masyarakat juga berhubungan dengan pandangan
mereka mengenai masyarakat itu sendiri serta kedudukannya dalam struktur
masyarakat. Lebih dari itu, kekuatan pengaruh serta kedudukannya yang
tinggi dalam tatanan masyarakat juga karena kiai dipandang memiliki
kelebihan dalam hal ilmu agama serta mencerminkan tingkat kesalehan yang
tinggi bila dibandingkan dengan anggota masyarakat pada umumnya.
Bahkan, secara teologis, masyarakat Muslim meyakini bahwa ulama
merupakan pewaris para Nabi (waratsat al-anbiyd) yang berfungsi sebagai
pembimbing masyarakat, serta pemeran kharismatik dalam menegakkan
ajaran amar ma ruf nahy munkar, yang berusaha mewujudkan ajaran Islam
dalam kehidupan bermasyarakat.” Dalam pandangan Geertz, posisi sosial
ulama seperti itu, dilihat dari kedudukannya, sebagai kelompok elit kaum
santri yang mengutamakan penerapan ajaran Islam dalam kehidupan.’ Di

! Lihat Morris and Seeman, “A General Framework for the Study of Leadership,” in
Paul F. Lazerfeld and Morris Rosenberg (ed), The Language of Social Reasearch,
The Free Press Publishers, Illionis, 1957, hlm. 511-518.

2 Abdurahman Wahid, Muslim di Tengah Pergumulan, Leppenas, Jakarta, 1981,
him. 11

? Clifford Geertz, Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa (terjemahan
bahasa Indonesia, oleh Aswab Mahasin), Pustaka Jaya, Jakarta, 1981, hlm. 173

166 Jlimbar Volume XXI No. 2 April — Juni 2005 : 165 - 177



samping itu, mereka juga merupakan salah satu unsur pemimpin masyarakat
yang menempati kedudukan sebagai perantara antara masyarakat lokal yang
lebih bercorak pedesaan dengan sistem nasional yang lebih bercorak
perkotaan.

Karena kedudukannya itu, kiai memiliki peluang untuk dapat
memainkan peranannya secara maksimal dalam masyarakat, baik pada jalur
bawah yang lebih mencerminkan partisipasi masyarakat maupun pada jalur
atas yang lebih bercorak formal sebagai salah satu upaya merealisasikan
program pemerintah. Dalam posisinya yang berada di antara dua arus sosial
seperti itu, ulama pada gilirannya dapat menjadi sumber dinamisasi
masyarakat, atau dalam konteks pembangunan seperti yang berlangsung
selama ini, mereka juga dapat menjadi pemrakarsa pembangunan, atau
sekurang-kurangnya menjadi aktor partisipatif dalam proses pembangunan
sosial politik masyarakat.

Dalam batasan kultural, Budiharjo® melihat kedudukan kiai sebagai
salah satu unsur pemimpin masyarakat dan dikategorikan sebagai pemimpin
informal. Kepemimpinannya didasarkan atas pengakuan masyarakat (social
recognition), dan cakupan pengaruhnya biasanya tidak dibatasi oleh satuan
wilayah administratif, meskipun secara fungsional ada ulama yang hanya
memiliki pengaruh pada wilayah geografis tertentu. Atas dasar pengakuan
terhadap ketinggian ilmunya, misalnya, kiai ditempatkan sebagai
pembimbing atau penasihat masyarakat, sehingga para pemimpin formal pun
dalam banyak hal senantiasa menyandarkan pengaruhnya pada kekuatan
kharisma kiai.

Dengan menggunakan pemahaman dasar tentang posisi dan fungsi
kiai seperti itu, studi ini melihat peran-peran sosial politiknya dalam
masyarakat di Indonesia. Secara sosiologis, ada sebagian masyarakat
Indonesia yang sedang berada pada tahap perubahan, atau biasa disebut
sebagai masyarakat berubah (transisi). la dapat dipandang sebagai
masyarakat yang sedang mengalami anomie dan berada di antara kultur kota
(urban) dan kultur desa (rural). Karena itu, dalam hal tertentu, ia biasa juga
disebut masyarakat rurban. Dalam banyak hal, posisi seperti itu dapat
memberi peluang cukup besar untuk terjadinya pergeseran-pergeseran nilai,

* Lihat Miriam Budiharjo, “Konsep Kekuasaan: Tinjauan Kepustakaan” dalam
Miriam Budiharjo (penyunting), Aneka Pemikiran tentang Kuasa dan Wibawa,
Sinar Harapan, Jakarta, 1984, hlm. 13

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi 167

Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl)



pandangan, dan orientasi hidup yang dianutnya. Dalam kehidupan sosial
keagamaan, terjadi pertemuan dua atau lebih tradisi yang satu sama lainnya
berbeda. Termasuk di antaranya, kemungkinan terjadinya pergeseran standar
dalam proses pemunculan figur kepemimpinan masyarakat dari kharismatik
ke formalistik.

Kerangka Operasional

Kiai-kiai yang diamati dalam studi ini adalah mereka yang berada
pada wilayah yang memiliki ciri-ciri masyarakat transisi. Ciri-ciri
masyarakat transisi sendiri, pada kasus wilayah tertentu di Indonesia, dalam
banyak hal tidak bisa digeneralisasi. Untuk penetapan masyarakat transisi
dalam tulisan ini lebih ditekankan pada: (1) latar belakang pendidikan yang
mengkonstruk cara berpikir di antara pemitosan atau rasional; (2) model
struktur kemasyarakatan yang menentukan pola ketaatan (pengkultusan)
pada kiai atau ketertiban dalam sistem birokrasi; (3) mata pencaharian
(ditemukan kasus; ada suatu wilayah yang lahan pertaniannya masih luas,
namun -- karena lahan pertanian tersebut dimiliki pihak pemilik kapital
tertentu -- mata pencaharian warganya di kota sebagai buruh atau pedagang.
Kegiatan berdagang atau menjadi buruh di kota akan menciptakan mentalitas
tertentu yang berbeda dengan jika ia tetap berada di desa); dan (4) laju
informasi yang diterima masyarakat. Atas dasar itu studi ini memilih
beberapa desa di wilayah Cirebon dan Bandung, yang memiliki karakter
masyarakat transisi walaupun berada di wilayah pedesaan.

Namun demikian, sebagai upaya memberikan batasan operasional,
masyarakat transisi dalam studi ini didefinisikan sebagai “masyarakat yang
sedang berubah” dari satu kondisi awal menuju kondisi lain yang berbeda.
Apakah perubahan relatif itu bergerak menuju kondisi yang lebih modern
atau bahkan lebih tradisional tergantung pada masyarakat tersebut, atau pada
perbandingan yang dirumuskan ketika penelitian ini dilakukan. Meskipun
demikian, jika menggunakan kerangka sosiologis yang dirumuskan Riggs,
masyarakat transisi diidentifikasi sebagai masyarakat yang sedang berubah
dari kondisi ketradisionalannya menuju kondisi kemodernan.

Studi tentang kiai, dengan menggunakan perspektif yang bervariasi,
hingga penelitian ini dilakukan, telah banyak dilakukan sebelumnya. Tetapi,
studi sosiologis tentang kiai dengan memasukan variabel latar belakang
teologis yang dianutnya, sejauh yang dapat ditemukan, masih belum
dilakukan di luar penelitian ini. Sedangkan latar belakang teologis yang

168 Jlimbar Volume XXI No. 2 April — Juni 2005 : 165 - 177



menjadi fokus penelitian ini dilacak sampai pada kemungkinan-
kemungkinan adanya perubahan kerangka persepsi yang menjadi dasar
pembentukan struktur kognisi yang dimilikinya.

Terdapat banyak kiai yang menjadi objek studi ini. Mereka berasal
dari pelbagai jenis organisasi keagamaan, seperti : NU, Persis,
Muhammadiyah, PUI, dan PSII. Tulisan yang bersumber pada hasil
penelitian penulis ini selanjutnya akan mengelaborasi peran sosial politik
kiai dalam konteks masyarakat transisi.

Kiai: Elit Sosial dan Agama

Secara sosiologis, diakui bahwa dalam setiap masyarakat selalu ada
satu kelompok elite sebagai golongan terkemuka. Kelompok tersebut
menempati posisi tersendiri dalam strata sosial masyarakatnya. Sebagian, di
antaranya, memiliki peranan yang sangat signifikan bagi masyarakat di
sekitarnya, baik langsung maupun tidak langsung. Peran-peran mereka pada
umumnya dapat diukur, sesuai dengan kapasitas yang dimilikinya, sehingga
pada tingkat praktis, kelompok elite ini bisa terdapat dalam kehidupan
agama, politik, militer, ekonomi, adat, dan lain sebagainya.

Sejajar dengan diferensiasi peranannya dalam masyarakat, menurut
Kartodirjo (1983: vii),” ada kecenderungan munculnya golongan elite
menurut fungsi-fungsi khusus dan terpisah, bahkan otonom satu sama lain.
Berkenaan dengan hal tersebut, Keller (1963) kemudian menggunakan
istilah elite strategis untuk menunjukkan posisi serta fungsinya dalam
masyarakat. Kelompok elite tersebut, masih menurut Keller, mencakup elite
industri, elite ilmu pengetahuan, elite birokrasi, elite agama, elite militer dan
sebagainya.

Dalam masyarakat Islam, kiai merupakan salah satu figur elite yang
mempunyai kedudukan terhormat di antara kelompok-kelompok elite
lainnya. Dengan kualifikasi sebagai kelompok yang memiliki ilmu
pengetahuan agama yang cukup tinggi, ulama ditempatkan pada posisi di
bawah Nabi. Mereka diakui memiliki pengetahuan tentang Ayat-ayat Allah,

> Dalam bukunya Elit dalam Perspektif Sejarah (Jakarta, LP3ES, 1983), Sartono
Kartodirdjo (ed.) lebih jauh menjelaskan ulama sebagai elit dalam masyarakat.
Selain ulama, masih ada kelompok elit lainnya, seperti militer, cendekiawan, kaum
bangsawan, dan para raja.

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi 169

Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl)



baik yang bersifat kawniyyah maupun qur'dniyyah (Shihab, 1985: 3).
Karenanya, mereka diakui sebagai penyebar dan pemelihara ajaran Islam,
pemimpin dan pembimbing umat, khususnya dalam upaya menegakkan
amar ma ruf nahy munkar, memperbaiki dan meluruskan yang salah dan
menyimpang, menyempurnakan hal-hal yang masih dipandang tidak benar,
baik melalui lisan, tangan atau kekuasaan, ataupun suara hatinya, sehingga
karena ketulusan mereka pulalah masyarakat Islam mengikuti hampir setiap
fatwa yang dikeluarkannya.

Namun demikian, ketinggian derajat ulama ini kadang-kadang hanya
terlihat dalam tataran ideal. Sebab, ketika hal itu mulai dihadapkan dengan
realitas sosial, kerangka normatif tersebut tidak bisa terlepas dari pasang
surut hukum sejarah. Pada satu kesempatan, kiai terkadang bisa menempati
posisi di atas kelompok elite lainnya yang ada di masyarakat. Tetapi pada
kesempatan yang berbeda, posisi mereka juga dapat berubah menjadi sejajar
atau bahkan lebih rendah dari kelompok elite lainnya (Shiddiqi, 1985: 9).
Dalam beberapa penggalan sejarah Islam, misalnya, terlihat pada zaman al-
Khulafa al-Rasyidin, kedudukan ulama tidak terpisah dari kedudukan umara,
karena selain sebagai mufti mereka juga sekaligus sebagai amir. Tidak
sedikit di antara mereka yang memerankan dua fungsi secara bersama-sama,
fungsi ulama dan umara.

Di satu sisi, pandangan kiai tentang lingkungannya, termasuk
lingkungan sosial politik, juga dipengaruhi persepsi teologis yang dianutnya.
Kerangka teologi seperti itulah yang diasumsikan menjadi referensi persepsi
teologi kiai di Indonesia. Persepsi teologis ini berpengaruh pada proses
perubahan dan pembentukan struktur kognisi seseorang. Seorang kiai yang
memainkan peran sosial politik, umpamanya, merupakan representasi dari
orientasi teologisnya setelah beradaptasi dengan lingkungannya.

Terdapat banyak fenomena sosial yang menarik untuk diamati
berkenaan dengan kemungkinan terjadinya perubahan sosial yang
berlangsung di tengah-tengah masyarakat transisi di Indonesia, yakni
masyarakat yang sedang berada pada posisi dilematis antara dua tuntutan
tradisi yang berbeda.

Kiai dan Peran Sosial Politik

Clifford Geertz pernah meneliti fungsi budaya kiai pada masyarakat
tradisional. Dengan teorinya tentang kiai sebagai “makelar budaya” (cultural
broker) Geertz menemukan bahwa kiai berperan sebagai alat penyaring arus

170 Jlimbar Volume XXI No. 2 April — Juni 2005 : 165 - 177



informasi yang masuk ke lingkungan kaum santri, menularkan apa yang
dianggap berguna dan membuang apa yang dianggap merusak bagi mereka.
Namun, menurut Geertz, peranan penyaring tersebut akan macet, ketika arus
informasi yang masuk sangat deras dan kiai tidak lagi bisa untuk
menyaringnya. Dalam keadaan demikian, kiai akan kehilangan perannya dan
mengalami kesenjangan budaya (cultural lag) dengan masyarakat
sekitarnya.

Namun, temuan Geertz tersebut tidak semuanya benar. Hal ini
dibuktikan oleh Hiroko Horikoshi® yang melakukan penelitian atas peranan
almarhum Ajengan Yusuf Tojiri, di Pesantren Cipari, Garut. Menurut
Horikoshi, kiai tidak berperan pasif untuk menjadi broker seperti
dikemukakan Geertz. Para kiai, menurut Horikoshi, justru berperan aktif
dalam melakukan seleksi atas nilai-nilai dan sikap-sikap positif yang
seharusnya dikembangkan masyarakat. Dengan demikian, kiai ikut
merumuskan skala prioritas sendiri atas perubahan masyarakat dan
mengembangkan kepeloporan mereka dalam proses perubahan yang tengah
berlangsung. Dengan demikian, bagi Horikoshi, kiai bukan kurang berperan
karena menunda datangnya perubahan melalui proses penyaringan
informasi, melainkan ia sepenuhnya berperan karena ia mengerti -- dengan
demikian tidak ada cultural lag-- bahwa perubahan sosial adalah
perkembangan yang tak terelakkan lagi. Masalah yang dihadapinya adalah
bagaimana kebutuhan akan perubahan itu dapat dipenuhi tanpa merusak
ikatan-ikatan sosial yang telah ada, melainkan justru dengan memanfaatkan
ikatan-ikatan itu sebagai mekanisme perubahan sosial yang diinginkan.

Secara spesifik, perbedaan perilaku sosial politik kiai terlihat, antara
lain, pada kelenturan sikap politik yang diperankannya. Kiai dengan latar
sosioreligius kelompok modernis seperti Persis dan SI, misalnya, memiliki
sikap yang cenderung tertutup dengan mendasarkan argumentasinya pada
pemahaman tekstual atas pesan-pesan wahyu, baik yang bersumber pada al-
Qur’an maupun Hadits. Sementara, kiai dengan latar sosiorelijius kelompok
tradisionalis seperti NU, pada umumnya lebih mendasarkan argumentasinya
pada pemaknaan terhadap konteks secara lebih bebas, sehingga memiliki
sikap yang cenderung lentur dan terbuka. Di kalangan kiai NU, misalnya,
dengan mendasarkan pada kaidah Taghayyur al-Ahkam bi al-Taghayyur al-
Azminati wa al-Amkinati wa al-Ahwali, pernah lahir sejumlah ijtihad politik

® Lihat Hiroko Horikoshi, kiai dan Perubahan Sosial, P3M, Jakarta, 1987.

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi 171

Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl)



sebagai produk dari sikap lenturnya terhadap perubahan-perubahan yang
terjadi, seperti sikap penerimaan Pancasila sebagai satu-satunya asas,
pemberian gelar Walyyul amri ad-daruri bisy-Syaukah kepada Soekarno, dan
lain sebagainya. Kecenderungan-kecenderungan tersebut pada dasarnya
merupakan implikasi dari perbedaan persepsi teologis yang dianutnya,
meskipun dalam banyak hal memiliki akar teologis yang relatif sama.

Terhadap sikap lentur tersebut, banyak faktor yang ikut berpengaruh.
Namun demikian, bagi kalangan kiai, kelenturan atau keajegan sikap dan
perilaku politik yang diperankannya lebih ditentukan oleh pandangan
teologis yang dianutnya. Sebab, mereka meyakini bahwa faktor agama serta
unsur  spiritualitas  lainnya merupakan kekuatan dominan yang
menggerakkan segala kepentingan hidupnya. Dengan demikian, ketaatan
sekaligus kebergantungan akan nilai-nilai religiusitas seperti itu pada
gilirannya sangat berpengaruh terhadap sikap dan perilaku apa pun yang
diperankan kiai.

Temuan-temuan di atas kemudian dirumuskan dengan asumsi bahwa
kiai di Indonesia, secara umum, merupakan penganut Sunni, dan lebih
spesifik lagi Asy’ariah. Hal itu dapat dilihat, misalnya, pada fakta-fakta
empirik yang menyatakan bahwa: 1) semua kiai menggunakan kitab-kitab
dari ajaran (teologi dan figh) Sunni dalam menanggapi perubahan sosial
yang dihadapinya; 2) perbedaan-perbedaan tanggapan serta peran lebih
disebabkan oleh perbedaan cara pandang terhadap permasalahan. Perbedaan
cara pandang ini menentukan rujukan model berpikir yang digunakan.

Karena itu, secara umum dapat dikemukakan bahwa ada dua model
dalam menanggapi perubahan sosial.

Pertama, model yang merujuk pada kaidah Ushul Figh dar’ al-
mafdsid muqaddamun ‘ald jalb al-mashdlih” (menghindari sesuatu yang
jelek lebih utama ketimbang mengamalkan sesuatu yang baik) merupakan
rujukan yang sering digunakan kiai yang lebih memilih diam terhadap
perubahan sosial politik. Mereka biasanya memilih untuk lebih
memperhatikan lembaga pendidikan (dakwah) yang dimilikinya, ketimbang
ikut terlibat dalam urusan sosial politik yang sewaktu-waktu dapat
mengakibatkan kehancuran lembaga dakwah tersebut. Kiai tipe ini, sering
teramat hati-hati dalam menanggapi perubahan sosial politik. Mereka lebih
banyak menunggu matangnya gejala sosial, sampai terlihat adanya indikasi
apakah akan membahayakan atau tidak. Jika aman, mereka baru mau

172 Jlimbar Volume XXI No. 2 April — Juni 2005 : 165 - 177



menerima perubahan tersebut; dan jika tidak, mereka menolaknya sekaligus
melindungi diri dari pengaruh-pengaruh nilai baru.

Kedua, model yang merujuk pada kaidah Ushul Figh, “al-muhdfazhah
‘ald al-qadim al-shalih wa al-akhdz bi al-jadid al-ashlah” (mempertahankan
sesuatu yang baik dari masa lampau dan mau menerima sesuatu yang lebih
baik dari masa sekarang). Kaidah tersebut merupakan rujukan bagi para kiai
yang tanggap terhadap perubahan sosial politik. Perubahan bagi mereka
merupakan tawaran nilai dari sesuatu yang baru, yang mungkin saja
mengandung hal yang lebih baik dari nilai lama, sehingga ia bisa
dikompromikan untuk diterima. Sikap ini membuat mereka lebih berani
terjun pada perubahan sosial politik yang terjadi sambil mentransformasikan
nilai-nilai lama. Perubahan sosial politik dengan cara ini bisa tetap berjalan
dalam jalur yang aman, tidak bersitegang dengan tradisi yang telah
berkembang.

Secara umum, dapat pula dikatakan bahwa kiai-kiai di wilayah
Cirebon dan Bandung memilih cara tanggapan terhadap perubahan sosial
politik secara evolutif dan reaktif. Maksudnya, mereka sebagian besar tidak
memiliki keinginan atau kemampuan merekayasa perubahan sosial.
Perubahan yang dilakukan bersifat reaktif atau mungkin juga defensif,
terutama untuk mempertahankan basis keagamaan yang dimilikinya.

Walaupun demikian, ada juga tipe kiai yang kurang inovatif -- semi-
tradisional. Mereka tidak terlibat dalam perubahan sosial politik secara
langsung, karena menganggap bahwa pembinaan moralitas umat lewat
lembaga pendidikan adalah lebih penting ketimbang urusan sosial politik.
Tipe ini, berkembang karena disebabkan oleh sifat ajaran dan trauma politik.
Sebab pertama terlihat pada kelompok tarekat lokal di Cirebon dan Persis di
Bandung. Sebagaimana kelompok tarekat lainnya, kelompok ini meyakini
bahwa nilai-nilai yang dimilikinya merupakan nilai terbaik yang harus
dipelihara. Dan nilai lain yang mengancam keberadaan nilai lama harus
disingkirkan.  Perilaku ini sebenarnya tidak diterapkan secara ekstrem,
karena kelompok ini pun sudah mulai menerima nilai baru sejauh bisa
diimbangi dengan nilai kelompoknya. Karena itu, sikap tradisonal yang
dimilikinya juga tidak ekstrem, karena penolakan dan penerimaan unsur luar
dilakukan dalam rangka strategi mempertahankan nilai lokal semata, bukan
karena pandangan sempit mengenai universalitas nilai kebenaran.

Hal kedua yang dapat dikemukakan dari hasil studi ini ialah negara
(dalam hal ini kolonial Belanda dan Indonesia Orde Baru) telah melakukan

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi 173

Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl)



birokratisasi agama. Urusan agama yang semula merupakan urusan pribadi
-antara guru dan murid- juga sebagai urusan sakral diambil alih menjadi
urusan negara dan diubah menjadi sekadar urusan pelaksanaan kewajiban
birokratis. Hal ini terlihat pada pelaksanaan ibadah haji di bawah kuasa
pengaturan negara, ibadah zakat fitrah, tatacara pernikahan (juga talak dan
cerai), pemroduksian fatwa oleh MUI, dan sebagainya. Keikutsertaan negara
dalam hal pelaksanaan syariat Islam, menimbulkan efek-efek berikut: 1) kiai
tidak memiliki basis massa yang kuat di wilayah tempat tinggalnya, kecuali
sebatas hubungan guru-murid. Karena, pemerintah telah membatasi momen-
momen penting kehidupan manusia yang semula dijadikan momentum
pelebaran kharisma kiai, sehingga kiai tidak memiliki suara yang bisa
didengar banyak orang di sekitarnya pada saat ia menginginkan perubahan
tertentu; 2) keikutsertaan birokrasi dalam urusan agama tersebut, alih-alih
membuat citra bahwa agama dan negara merupakan urusan yang satu dan
sama bahkan menimbulkan kesan desakralisasi. Yaitu bahwa beberapa
urusan yang semula dianggap sebagai urusan sakral -- karenanya harus
melalui tangan kiai -- kemudian menjadi urusan profan yang bisa selesai
dengan secarik kertas tanpa spirtualitas; 3) birokratisasi urusan agama ini
pula membuat peran kiai hanya pada bidang pendidikan belaka dan dakwah
oral (tabligh) bukan pada da 'wah bi al-hdl atau tauhid sosial.

Karena kondisi birokratisasi urusan agama ini telah dilakukan sejak
kolonial Belanda, bahkan hingga zaman Orde Baru; ditambah lagi dengan
faktor internal yang seolah-olah memberikan ruang gerak yang kondusif
untuk itu, maka telah terbentuk secara resisten struktur kognitif dalam diri
kiai dan masyarakat. Bagi kiai tersusun anggapan yang meletakkan urusan
agama hanyalah urusan pendidikan dan memimpin ibadah salat wajib;
urusan sosial kemasyarakatan merupakan urusan pemerintahan. Bagi
masyarakat umum, terbentuk struktur kognitif yang menganggap bahwa
agama Islam adalah sekadar ibadah wajib semisal salat, zakat, puasa, dan
berhaji jika mampu. Hal lain, semisal berpolitik atau menjaga kebersihan di
luar urusan agama. Sekaligus juga masyarakat telah meletakkan kiai sebagai
sebatas pemuka keagamaan yang diyakini tidak memiliki kemampuan pada
bidang lain.

Kondisi ini, sebagian besar, disadari sebagai kekalahan agama dari
kekuasaan. Karena itu, ada beberapa kiai yang merasa penting untuk
menaikkan fungsinya -- yang semula hanya di dunia pendidikan dan dakwah
-- dengan cara memerankan diri di dunia politik praktis. Mereka berlomba
untuk menjadi anggota MUI atau legislatif, yang dengan demikian kegiatan

174 Jlimbar Volume XXI No. 2 April — Juni 2005 : 165 - 177



tarbiyah dan dakwah yang dilakukannya terlepas dari pengaruh birokratisasi
dan politisasi kekuasaan. Di samping itu, juga membuat wilayah
pengaruhnya meluas, tidak hanya pada santri dan jamaahnya, namun pada
masyarakat lain yang berhubungan dengan peran barunya itu. Kiai Marli,
Marie, Marham, termasuk dalam kategori ini. Karena itu, mereka menerjuni
dunia politik, baik lewat partai politik atau MUL

Sebagian kiai tidak menganggap bahwa perannya yang terpojok
merupakan kekalahan. Bagi mereka, fenomena itu terjadi sementara, dan
akan tiba saatnya kondisi yang sebaliknya. Kondisi ideal itu bukan ditunggu,
namun diciptakan dengan menyiapkan kader yang baik lewat pendidikan.
Jalur pendidikan dijadikan medan diaspora, tagiyah, untuk menyimpan
tenaga dan menyusun kekuatan untuk suatu ketika, memenangkan peran
yang lebih besar. Bagi kelompok ini, pelebaran fungsi kiai di dunia politik
praksis akan membuat ajaran agama tercemari oleh kepentingan kekuasaan
politik. Tentu saja akan membuat agama menjadi pelayan kekuasaan profan.
Kiai Marhas, Marham, Marli, Marzan, Marya, termasuk dalam kategori ini.

Keterbukaan yang lebih lebar dari seorang kiai akan membawa
dampak perubahan yang lebih besar, khususnya dalam tema kehidupan
sosial politik. Sikap-sikap sebaliknya yang diperankan kiai, dalam banyak
hal, hanya akan berdampak pada situasi semakin terpinggirkannya peran-
peran sosio religius kiai dari dunia politik yang sedang berkembang. Namun
demikian, keterbukaan dalam hal ini tidak berarti bahwa dalam merespons
situasi sosial politik, diperlukan kelenturan atau inkonsistensi yang hanya
berakar pada kepentingan pragmatis dan dapat merusak aspek ideologis.

Kesimpulan

Dari beberapa kasus yang penulis amati berkenaan dengan peran
sosial politik kiai di daerah Cirebon dan Bandung, ditemukan banyak fakta
yang mengindikasikan adanya hubungan antara persepsi teologis dengan
perilaku sosial politik kiai. Perbedaan persepsi teologis para kiai
memperlihatkan adanya perbedaan perilaku sosial politik yang
diperankannya. Sebagai reaksi terhadap perkembangan sosial politik, ada
kelompok kiai yang memperlihatkan terjadinya perubahan perilaku politik,
sementara sebagian lainnya tetap berada pada posisi perilaku politik
sebelumnya. Hubungan-hubungan tersebut selanjutnya dapat diamati pada
beberapa hal, seperti berikut:

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi 175

Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl)



1y

2)

3)

176

Di tengah perubahan sosiokultural masyarakat Indonesia, khususnya
dalam usaha merespons momentum reformasi secara euforia, perilaku
sosial politik yang diperankan para kiai memperlihatkan adanya
perbedaan kognisi yang dimilikinya. Mereka menanggapinya secara
lebih hati-hati, meskipun ada di antaranya yang ikut ambil bagian dalam
momentum tersebut secara proaktif dengan maksud untuk kepentingan
dakwah Islam. Perbedaan ini dilatarbelakangi persepsi teologis masing-
masing kiai berkenaan dengan masalah sosial yang dihadapinya.

Jika teori kasb dipersepsi sebagai pemberian porsi lebih besar
terhadap gqadariyah, maka perilaku sosial politik kiai meninggi.
Demikian pula sebaliknya. Meskipun begitu, mereka sesungguhnya
memperlihatkan anomali tertentu dari teori kasb Asy ari. Maksudnya,
jika pada Asy ari kehendak manusia ditentukan aturan dari (Kehendak)
Tuhan dan aturan yang dibuat (atas dasar Kehendak) Manusia secara
personal, maka di lapangan ditemukan adanya kecenderungan
melibatkan aturan organisasi sebagai pertimbangan untuk berperilaku.
Karena itu, fatwa politik yang dikeluarkan organisasi politik tertentu,
dalam konteks seperti ini, dapat berpengaruh efektif, meskipun, hal
tersebut tidak selalu sama pada konteks masyarakat yang berbeda.

Persepsi teologis serta perilaku sosial politik kiai tertentu tidak secara
otomatis menghasilkan peran pengubah pada masyarakat sekitarnya.
Kenyataan ini, terutama lebih diakibatkan adanya pertentangan antara
medan politik dalam diri kiai dan medan politik yang berkembang di
luar diri kiai (masyarakat).

Jlimbar Volume XXI No. 2 April — Juni 2005 : 165 - 177



DAFTAR PUSTAKA

Abdurahman  Wahid. 1981. Muslim di Tengah Pergumulan. Jakarta:
Leppenas.

Bahtiar Effendi. 1998. Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran dan
Praktik Politik Islam di Indonesia. Jakarta: Paramadina.

Clifford Geertz. 1981. Abangan, Santri, Proyayi dalam Masyarakat Jawa
(Terjemahan Aswab Mahasin). Jakarta: Pustaka Jaya.

Greg Feally dan Greg Barton. 1997. Tradisionalisme Radikal:
Persinggungan Nahdlatul Ulama-Negara. Yogyakarta: LKiS.

Hiroko Horikoshi. 1987. Kiai dan Perubahan Sosial. Jakarta: LP3ES.

Martin van Bruinessen. 1998. Rakyat Kecil, Islam dan Politik. Yogyakarta:
Bentang Budaya.

Miftah Faridl. 2000. Peran Persepsi teologis dalam Perilaku Sosial Politik
kiai. (Disertasi pada IAIN Syarif Hidayatullah, Jakarta).

Miriam Budiharjo. 1984. “Konsep Kekuasaan: Tinjauan Kepustakaan”,
dalam Miriam Budiharjo (ed.), Aneka Pemikiran tentang Kuasa
dan Wibawa. Jakarta: Sinar Harapan.

Mohammed Arkoun. 1994. Nalar Islam dan Nalar Modern: Berbagai
Tantangan dan Jalan Baru. Jakarta: INIS.

Morris and Seeman. 1957. “A General Framework for the Study of
Leadership,” in Paul F. Lazerfeld and Morris Rosenberg (ed), The
Language of Social Reasearch. lllionis: The Free Press Publishers.

Pradjarta Dirdjosanjoto. 1999. Memelihara Umat: kiai Pesantren-kiai
Langgar di Jawa. Yogyakarta: LKiS.

Sartono Kartodirdjo (ed.). 1983. Elit dalam Perspektif Sejarah. Jakarta:
LP3ES 1983),

Zamakhsyari Dhofier. 1982. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan
Hidup kiai. Jakarta: LP3ES.

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi 177

Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl)



