
 

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi  
Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl) 

165 

PERILAKU SOSIAL POLITIK KIAI  
DI TENGAH MASYARAKAT TRANSISI  

KASUS DI WILAYAH CIREBON DAN BANDUNG 
 

Miftah Faridl
**

 
 

Abstrak 

Fenomena perbedaan perilaku sosial politik di kalangan kiai, dalam 
banyak hal, dipengaruhi oleh sekurang-kurangnya dua faktor. Pertama, 
faktor posisi sosial kiai, yang menurut studi-studi terdahulu, 
memperlihatkan adanya suatu kekuatan penggerak perubahan masyarakat. 
Kedua, faktor kekuatan personal yang diwarnai pemikiran teologis yang 
menjadi dasar perilaku yang diperankannya. Hubungan kausalitas antara 
kedua faktor inilah yang kemudian dielaborasi secara kritis dalam tulisan 
ini. 

Dalam masyarakat Islam, kiai merupakan salah satu elit yang 
mempunyai kedudukan sangat terhormat dan berpengaruh besar pada 
perkembangan masyarakat tersebut. Kiai menjadi salah satu elit strategis 
dalam masyarakat karena ketokohannya sebagai figur yang memiliki 
pengetahuan luas dan mendalam mengenai ajaran Islam. Lebih dari itu, 
secara teologis ia juga dipandang sebagai sosok pewaris Nabi  (waratsat al-
anbiya). 

Secara spesifik, masalah pokok studi ini difokuskan pada deskripsi 
peran sosial politik kiai dalam medan sosial politik yang tumbuh dan 
berkembang,, khususnya pada masyarakat transisi. Dari beberapa kasus 
yang diamati berkenaan dengan peran sosial politik kiai di wilayah Cirebon 
dan Bandung diperoleh kesimpulan, ada hubungan antara persepsi teologis 
dengan perilaku sosial politik kiai. Perbedaan persepsi teologis para kiai 
memperlihatkan adanya perbedaan perilaku sosial politik yang 
diperankannya. Persepsi teologis serta perilaku sosial politik kiai tertentu 
tidak secara otomatis menghasilkan peran pengubah pada masyarakat 
sekitarnya.  

Kata Kunci : Kiai, perilaku sosial politik, masyarakat transisi. 

                                                 
**

 Dr. KH. Miftah Faridl., adalah Dosen PAI ITB, Ketua Badan Pengurus YPI 

Unisba 



 

166                                                                 Volume XXI No. 2 April ± Juni  2005 : 165 - 177  

 

Pendahuluan 

Dalam lingkungan masyarakat Muslim, kiai merupakan sosok 
pemimpin informal yang memiliki posisi tersendiri. Secara sosiologis, 
kehadirannya dapat dipandang sebagai salah satu agen perubahan, sebab 
masyarakat, dalam banyak hal, hampir selalu mendasarkan kegiatannya pada 
petunjuk kiai. Kiai juga merupakan salah satu golongan pemimpin di 
masyarakat desa, di samping aparatur pemerintah sebagai pemimpin formal, 
petani kaya, tokoh pemuda, tokoh wanita, dan lain sebagainya. Mereka dapat 
dikategorikan sebagai pemimpin lokal yang cukup berpengaruh di dalam 
masyarakat setempat.  

Untuk menganalisis peranannya di dalam masyarakat, salah satunya, 
dapat dilihat dalam kaitannya dengan karaktersitik pribadi mereka. 
Berkenaan dengan hal tersebut, Morris dan Seeman

1
 menyatakan bahwa 

karakteristik pemimpin yang berpengaruh terhadap kelompok, di antaranya, 
adalah pandangan, sikap, kedudukannya dalam kelompok, dan lamanya 
seseorang menempati kedudukan tersebut. Karena itu, peranan kiai sebagai 
pemimpin agama dalam masyarakat juga berhubungan dengan pandangan 
mereka mengenai masyarakat itu sendiri serta kedudukannya dalam struktur 
masyarakat. Lebih dari itu, kekuatan pengaruh serta kedudukannya yang 
tinggi dalam tatanan masyarakat juga karena kiai dipandang memiliki 
kelebihan dalam hal ilmu agama serta mencerminkan tingkat kesalehan yang 
tinggi bila dibandingkan dengan anggota masyarakat pada umumnya. 
Bahkan, secara teologis, masyarakat Muslim meyakini bahwa ulama 
merupakan pewaris para Nabi (waratsat al-anbiyâ) yang berfungsi sebagai 
pembimbing masyarakat, serta pemeran kharismatik dalam menegakkan 
ajaran amar ma`ruf nahy munkar, yang berusaha mewujudkan ajaran Islam 
dalam kehidupan bermasyarakat.

2
 Dalam pandangan Geertz, posisi sosial 

ulama seperti itu, dilihat dari kedudukannya, sebagai kelompok elit kaum 
santri yang mengutamakan penerapan ajaran  Islam  dalam  kehidupan.

3
 Di 

                                                 
1
  /LKDW�0RUULV�DQG�6HHPDQ��³$�*HQHUDO�)UDPHZRUN�IRU�WKH�6WXG\�RI�/HDGHUVKLS�´�LQ�
Paul F. Lazerfeld and Morris Rosenberg (ed), The Language of Social Reasearch, 
The Free Press Publishers, Illionis, 1957, hlm. 511-518.  

2
 Abdurahman  Wahid, Muslim di Tengah Pergumulan, Leppenas, Jakarta, 1981, 
hlm. 11 

3
 Clifford Geertz, Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa (terjemahan 
bahasa   Indonesia, oleh Aswab Mahasin), Pustaka Jaya, Jakarta, 1981, hlm. 173 



 

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi  
Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl) 

167 

samping itu, mereka  juga merupakan salah satu unsur pemimpin masyarakat 
yang menempati kedudukan sebagai perantara antara masyarakat lokal yang 
lebih bercorak pedesaan dengan sistem nasional yang lebih bercorak 
perkotaan.  

Karena kedudukannya itu, kiai memiliki peluang untuk dapat 
memainkan peranannya secara maksimal dalam masyarakat, baik pada jalur 
bawah yang lebih mencerminkan partisipasi masyarakat maupun pada jalur 
atas yang lebih bercorak formal sebagai salah satu upaya merealisasikan 
program pemerintah. Dalam posisinya yang berada di antara dua arus sosial 
seperti itu, ulama pada gilirannya dapat menjadi sumber dinamisasi 
masyarakat, atau dalam konteks pembangunan seperti yang berlangsung 
selama ini, mereka juga dapat menjadi pemrakarsa pembangunan, atau 
sekurang-kurangnya menjadi aktor partisipatif dalam proses pembangunan 
sosial politik masyarakat. 

Dalam batasan kultural, Budiharjo
4
 melihat kedudukan kiai sebagai 

salah satu unsur pemimpin masyarakat dan dikategorikan sebagai pemimpin 
informal.

 
Kepemimpinannya didasarkan atas pengakuan masyarakat (social 

recognition), dan cakupan pengaruhnya biasanya tidak dibatasi oleh satuan 
wilayah administratif, meskipun secara fungsional ada ulama yang hanya 
memiliki pengaruh pada wilayah geografis tertentu. Atas dasar pengakuan 
terhadap ketinggian ilmunya, misalnya, kiai ditempatkan sebagai 
pembimbing atau penasihat masyarakat, sehingga para pemimpin formal pun 
dalam banyak hal senantiasa menyandarkan pengaruhnya pada kekuatan 
kharisma kiai. 

Dengan menggunakan pemahaman dasar tentang posisi dan fungsi 
kiai seperti itu, studi ini melihat peran-peran sosial politiknya dalam 
masyarakat di Indonesia. Secara sosiologis, ada sebagian masyarakat 
Indonesia yang sedang berada pada tahap perubahan, atau biasa disebut 
sebagai masyarakat berubah (transisi). Ia dapat dipandang sebagai 
masyarakat yang sedang mengalami  anomie dan berada di antara kultur kota 
(urban) dan kultur desa (rural). Karena itu, dalam hal tertentu, ia biasa juga 
disebut masyarakat rurban. Dalam banyak hal, posisi seperti itu dapat 
memberi peluang cukup besar untuk terjadinya pergeseran-pergeseran nilai, 

                                                 
4
 LLKDW� 0LULDP� %XGLKDUMR�� ³.RQVHS� .HNXDVDDQ�� 7LQMDXDQ� .HSXVWDNDDQ´� GDODP�
Miriam Budiharjo (penyunting), Aneka Pemikiran tentang Kuasa dan Wibawa, 
Sinar Harapan, Jakarta,  1984, hlm. 13 



 

168                                                                 Volume XXI No. 2 April ± Juni  2005 : 165 - 177  

 

pandangan, dan orientasi hidup yang dianutnya. Dalam kehidupan sosial 
keagamaan, terjadi pertemuan dua atau lebih tradisi yang satu sama lainnya 
berbeda. Termasuk di antaranya, kemungkinan terjadinya pergeseran standar 
dalam proses pemunculan figur kepemimpinan masyarakat dari kharismatik 
ke formalistik. 
 

Kerangka Operasional 

Kiai-kiai yang diamati dalam studi ini adalah mereka yang berada 
pada wilayah yang memiliki ciri-ciri masyarakat transisi. Ciri-ciri 
masyarakat transisi sendiri, pada kasus wilayah tertentu di Indonesia, dalam 
banyak hal tidak bisa digeneralisasi. Untuk penetapan masyarakat transisi 
dalam tulisan ini lebih ditekankan pada: (1) latar belakang pendidikan yang 
mengkonstruk cara berpikir di antara pemitosan atau rasional; (2) model 
struktur kemasyarakatan yang menentukan pola ketaatan (pengkultusan) 
pada kiai atau ketertiban dalam sistem birokrasi; (3) mata pencaharian 
(ditemukan kasus; ada suatu wilayah yang lahan pertaniannya masih luas, 
namun -- karena lahan pertanian tersebut dimiliki pihak pemilik kapital 
tertentu -- mata pencaharian warganya di kota sebagai buruh atau pedagang. 
Kegiatan berdagang atau menjadi buruh di kota akan menciptakan mentalitas 
tertentu yang berbeda dengan jika ia tetap berada di desa); dan (4) laju 
informasi yang diterima masyarakat. Atas dasar itu studi ini memilih 
beberapa desa di wilayah Cirebon dan Bandung, yang memiliki karakter 
masyarakat transisi walaupun berada di wilayah pedesaan.  

Namun demikian, sebagai upaya memberikan batasan operasional, 
PDV\DUDNDW� WUDQVLVL� GDODP� VWXGL� LQL� GLGHILQLVLNDQ� VHEDJDL� ³PDV\DUDNDW� \DQJ�
VHGDQJ� EHUXEDK´� GDUL� VDWX� NRQGLVL� DZDO�menuju kondisi lain yang berbeda. 
Apakah perubahan relatif itu bergerak menuju kondisi yang lebih modern 
atau bahkan lebih tradisional tergantung pada masyarakat tersebut, atau pada 
perbandingan yang dirumuskan ketika penelitian ini dilakukan. Meskipun 
demikian, jika menggunakan kerangka sosiologis yang dirumuskan Riggs, 
masyarakat transisi diidentifikasi sebagai masyarakat yang sedang berubah 
dari kondisi ketradisionalannya menuju kondisi kemodernan. 

Studi tentang kiai, dengan menggunakan perspektif yang bervariasi, 
hingga penelitian ini dilakukan, telah banyak dilakukan sebelumnya. Tetapi, 
studi sosiologis tentang kiai dengan memasukan variabel latar belakang 
teologis yang dianutnya, sejauh yang dapat ditemukan, masih belum 
dilakukan di luar penelitian ini. Sedangkan latar belakang teologis yang 



 

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi  
Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl) 

169 

menjadi fokus penelitian ini dilacak sampai pada kemungkinan-
kemungkinan adanya perubahan kerangka persepsi yang menjadi dasar 
pembentukan struktur kognisi yang dimilikinya. 

Terdapat banyak kiai yang menjadi objek studi ini. Mereka berasal 
dari pelbagai jenis organisasi keagamaan, seperti : NU, Persis, 
Muhammadiyah, PUI, dan PSII. Tulisan yang bersumber pada hasil 
penelitian penulis ini selanjutnya akan mengelaborasi peran sosial politik 
kiai dalam konteks masyarakat transisi. 
 

Kiai: Elit Sosial dan Agama 

Secara sosiologis, diakui bahwa dalam setiap masyarakat selalu ada 
satu kelompok elite sebagai golongan terkemuka. Kelompok tersebut 
menempati posisi tersendiri dalam strata sosial masyarakatnya. Sebagian, di 
antaranya, memiliki peranan yang sangat signifikan bagi masyarakat di 
sekitarnya, baik langsung maupun tidak langsung. Peran-peran mereka pada 
umumnya dapat diukur, sesuai dengan kapasitas yang dimilikinya, sehingga 
pada tingkat praktis, kelompok elite ini bisa terdapat dalam kehidupan 
agama, politik, militer, ekonomi, adat, dan lain sebagainya.  

Sejajar dengan diferensiasi peranannya dalam masyarakat, menurut 
Kartodirjo (1983: vii),

5
 ada kecenderungan munculnya golongan elite 

menurut fungsi-fungsi khusus dan terpisah, bahkan otonom satu sama lain. 
Berkenaan dengan hal tersebut, Keller (1963) kemudian menggunakan 
istilah elite strategis untuk menunjukkan posisi serta fungsinya dalam 
masyarakat. Kelompok elite tersebut, masih menurut Keller, mencakup elite 
industri, elite ilmu pengetahuan, elite birokrasi, elite agama, elite militer dan 
sebagainya. 

Dalam masyarakat Islam, kiai merupakan salah satu figur elite yang 
mempunyai kedudukan terhormat di antara kelompok-kelompok elite 
lainnya. Dengan kualifikasi sebagai kelompok yang memiliki ilmu 
pengetahuan agama yang cukup tinggi, ulama ditempatkan pada posisi di 
bawah Nabi. Mereka diakui memiliki pengetahuan tentang Ayat-ayat Allah, 

                                                 
5
 Dalam bukunya Elit dalam Perspektif Sejarah (Jakarta, LP3ES, 1983), Sartono 
Kartodirdjo (ed.) lebih jauh menjelaskan ulama sebagai elit dalam masyarakat. 
Selain ulama, masih ada kelompok elit lainnya, seperti militer, cendekiawan, kaum 
bangsawan, dan para raja. 



 

170                                                                 Volume XXI No. 2 April ± Juni  2005 : 165 - 177  

 

baik yang bersifat kawniyyah maupun qur`âniyyah (Shihab, 1985: 3). 
Karenanya, mereka diakui sebagai penyebar dan pemelihara ajaran Islam, 
pemimpin dan pembimbing umat, khususnya dalam upaya menegakkan 
amar ma`ruf nahy munkar,  memperbaiki dan meluruskan yang salah dan 
menyimpang, menyempurnakan hal-hal yang masih dipandang  tidak benar, 
baik melalui lisan, tangan atau kekuasaan, ataupun suara hatinya, sehingga 
karena ketulusan mereka pulalah masyarakat Islam mengikuti hampir setiap 
fatwa yang dikeluarkannya.  

Namun demikian, ketinggian derajat ulama ini kadang-kadang hanya 
terlihat dalam tataran ideal. Sebab, ketika hal itu mulai dihadapkan dengan 
realitas sosial, kerangka normatif tersebut tidak bisa terlepas dari pasang 
surut hukum sejarah. Pada satu kesempatan, kiai terkadang bisa menempati 
posisi di atas kelompok elite lainnya yang ada di masyarakat. Tetapi pada 
kesempatan yang berbeda, posisi mereka juga dapat berubah menjadi sejajar 
atau bahkan lebih rendah dari kelompok elite lainnya (Shiddiqi, 1985: 9). 
Dalam beberapa penggalan sejarah Islam, misalnya, terlihat pada zaman al-
Khulafa al-Rasyidin, kedudukan ulama tidak terpisah dari kedudukan umara, 
karena selain sebagai mufti mereka juga sekaligus sebagai amir. Tidak 
sedikit di antara mereka yang memerankan dua fungsi secara bersama-sama, 
fungsi ulama dan umara.  

Di satu sisi, pandangan kiai tentang lingkungannya, termasuk 
lingkungan sosial politik, juga dipengaruhi persepsi teologis yang dianutnya. 
Kerangka teologi seperti itulah yang diasumsikan menjadi referensi persepsi 
teologi kiai di Indonesia. Persepsi teologis ini berpengaruh pada proses 
perubahan dan pembentukan struktur kognisi seseorang. Seorang kiai yang 
memainkan peran sosial politik, umpamanya, merupakan representasi dari 
orientasi teologisnya setelah beradaptasi dengan lingkungannya.  

Terdapat banyak fenomena sosial yang menarik untuk diamati 
berkenaan dengan kemungkinan terjadinya perubahan sosial yang 
berlangsung di tengah-tengah masyarakat transisi di Indonesia, yakni 
masyarakat yang sedang berada pada posisi dilematis antara dua tuntutan  
tradisi yang berbeda. 

Kiai dan Peran Sosial Politik 

Clifford Geertz pernah meneliti fungsi budaya kiai pada masyarakat 
WUDGLVLRQDO��'HQJDQ�WHRULQ\D�WHQWDQJ�NLDL�VHEDJDL�³PDNHODU�EXGD\D´��cultural 
broker) Geertz menemukan bahwa kiai berperan sebagai alat penyaring arus 



 

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi  
Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl) 

171 

informasi yang masuk ke lingkungan kaum santri, menularkan apa yang 
dianggap berguna dan membuang apa yang dianggap merusak bagi mereka. 
Namun, menurut Geertz, peranan penyaring tersebut akan macet, ketika arus 
informasi yang masuk sangat deras dan kiai tidak lagi bisa untuk 
menyaringnya. Dalam keadaan demikian, kiai akan kehilangan perannya dan 
mengalami kesenjangan budaya (cultural lag) dengan masyarakat 
sekitarnya. 

Namun, temuan Geertz tersebut tidak semuanya benar. Hal ini 
dibuktikan oleh Hiroko Horikoshi

6
 yang melakukan penelitian atas peranan 

almarhum Ajengan Yusuf Tojiri, di Pesantren Cipari, Garut. Menurut 
Horikoshi, kiai tidak berperan pasif untuk menjadi broker seperti 
dikemukakan Geertz. Para kiai, menurut Horikoshi, justru berperan aktif 
dalam melakukan seleksi atas nilai-nilai dan sikap-sikap positif yang 
seharusnya dikembangkan masyarakat. Dengan demikian, kiai ikut 
merumuskan skala prioritas sendiri atas perubahan masyarakat dan 
mengembangkan kepeloporan mereka dalam proses perubahan yang tengah 
berlangsung. Dengan demikian, bagi Horikoshi, kiai bukan kurang berperan 
karena menunda datangnya perubahan melalui proses penyaringan 
informasi, melainkan ia sepenuhnya berperan karena ia mengerti -- dengan 
demikian tidak ada cultural lag-- bahwa perubahan sosial adalah 
perkembangan yang tak terelakkan lagi. Masalah yang dihadapinya adalah 
bagaimana kebutuhan akan perubahan itu dapat dipenuhi tanpa merusak 
ikatan-ikatan sosial yang telah ada, melainkan justru dengan memanfaatkan 
ikatan-ikatan itu sebagai mekanisme perubahan sosial yang diinginkan. 

Secara spesifik, perbedaan perilaku sosial politik kiai terlihat, antara 
lain, pada kelenturan sikap politik yang diperankannya. Kiai dengan latar 
sosioreligius kelompok modernis seperti Persis dan SI, misalnya, memiliki 
sikap yang cenderung tertutup dengan mendasarkan argumentasinya pada 
pemahaman tekstual atas pesan-pesan wahyu, baik yang bersumber pada al-
4XU¶DQ�PDXSXQ�+DGLWV��6HPHQWDUD��NLDL�GHQJDQ�ODWDU�VRVLRUHOLMLXV�NHORPSRN�
tradisionalis seperti NU, pada umumnya lebih mendasarkan argumentasinya 
pada pemaknaan terhadap konteks secara lebih bebas, sehingga memiliki 
sikap yang cenderung lentur dan terbuka. Di kalangan kiai NU, misalnya, 
dengan mendasarkan pada kaidah Taghayyur al-Ahkam bi al-Taghayyur al-
Azminati wa al-Amkinati wa al-Ahwali, pernah lahir sejumlah ijtihad politik 

                                                 
6
 Lihat Hiroko Horikoshi, kiai dan Perubahan Sosial,  P3M, Jakarta, 1987. 



 

172                                                                 Volume XXI No. 2 April ± Juni  2005 : 165 - 177  

 

sebagai produk dari sikap lenturnya terhadap perubahan-perubahan yang 
terjadi, seperti sikap penerimaan Pancasila sebagai satu-satunya asas, 
pemberian gelar Walyyul amri ad-daruri bisy-Syaukah kepada Soekarno, dan 
lain sebagainya. Kecenderungan-kecenderungan tersebut pada dasarnya 
merupakan implikasi dari perbedaan persepsi teologis yang dianutnya, 
meskipun dalam banyak hal memiliki akar teologis yang relatif sama. 

Terhadap sikap lentur tersebut, banyak faktor yang ikut berpengaruh. 
Namun demikian, bagi kalangan kiai, kelenturan atau keajegan sikap dan 
perilaku politik yang diperankannya lebih ditentukan oleh pandangan 
teologis yang dianutnya. Sebab, mereka meyakini bahwa faktor agama serta 
unsur spiritualitas lainnya merupakan kekuatan dominan yang 
menggerakkan segala kepentingan hidupnya. Dengan demikian, ketaatan 
sekaligus kebergantungan akan nilai-nilai religiusitas seperti itu pada 
gilirannya sangat berpengaruh terhadap sikap dan perilaku apa pun yang 
diperankan kiai. 

Temuan-temuan di atas kemudian dirumuskan dengan asumsi bahwa 
kiai di Indonesia, secara umum, merupakan penganut Sunni, dan lebih 
VSHVLILN� ODJL� $V\¶DULDK�� +DO� LWX� GDSDW� GLOLKDW�� PLVDOQ\D�� SDGD� IDNWD-fakta 
empirik yang menyatakan bahwa: 1) semua kiai menggunakan kitab-kitab 
dari ajaran (teologi dan fiqh) Sunni dalam menanggapi perubahan sosial 
yang dihadapinya; 2) perbedaan-perbedaan tanggapan serta peran lebih 
disebabkan oleh perbedaan cara pandang terhadap permasalahan. Perbedaan 
cara pandang ini menentukan rujukan model berpikir yang digunakan.  

Karena itu, secara umum dapat dikemukakan bahwa ada dua model 
dalam menanggapi perubahan sosial.   

Pertama, model yang merujuk pada kaidah Ushul Fiqh GDU¶� DO-
PDIkVLG� PXTDGGDPXQ� µDOk� MDOE� DO-PDVKkOLK´ (menghindari sesuatu yang 
jelek lebih utama ketimbang mengamalkan sesuatu yang baik) merupakan 
rujukan yang sering digunakan kiai yang lebih memilih diam terhadap 
perubahan sosial politik. Mereka biasanya memilih untuk lebih 
memperhatikan lembaga pendidikan (dakwah) yang dimilikinya, ketimbang 
ikut terlibat dalam urusan sosial politik yang sewaktu-waktu dapat 
mengakibatkan kehancuran lembaga dakwah tersebut. Kiai tipe ini, sering 
teramat hati-hati dalam menanggapi perubahan sosial politik. Mereka lebih 
banyak menunggu matangnya gejala sosial, sampai terlihat adanya indikasi 
apakah akan membahayakan atau tidak. Jika aman, mereka baru mau 



 

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi  
Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl) 

173 

menerima perubahan tersebut; dan jika tidak, mereka menolaknya sekaligus 
melindungi diri dari pengaruh-pengaruh nilai baru.  

Kedua��PRGHO�\DQJ�PHUXMXN�SDGD�NDLGDK�8VKXO�)LTK��³al-muhâfazhah 
µDOk�DO-qadîm al-shâlih wa al-akhdz bi al-jadîd al-DVKODK´�(mempertahankan 
sesuatu yang baik dari masa lampau dan mau menerima sesuatu yang lebih 
baik dari masa sekarang). Kaidah tersebut merupakan rujukan bagi para kiai 
yang tanggap terhadap perubahan sosial politik. Perubahan bagi mereka 
merupakan tawaran nilai dari sesuatu yang baru, yang mungkin saja 
mengandung hal yang lebih baik dari nilai lama, sehingga ia bisa 
dikompromikan untuk diterima. Sikap ini membuat mereka lebih berani 
terjun pada perubahan sosial politik yang terjadi sambil mentransformasikan 
nilai-nilai lama. Perubahan sosial politik dengan cara ini bisa tetap berjalan 
dalam jalur yang aman, tidak bersitegang dengan tradisi yang telah 
berkembang.  

Secara umum, dapat pula dikatakan bahwa kiai-kiai di wilayah 
Cirebon dan Bandung memilih cara tanggapan terhadap perubahan sosial 
politik secara evolutif dan reaktif. Maksudnya, mereka sebagian besar tidak 
memiliki keinginan atau kemampuan merekayasa perubahan sosial. 
Perubahan yang dilakukan bersifat reaktif atau mungkin juga defensif, 
terutama untuk mempertahankan basis keagamaan yang dimilikinya.  

Walaupun demikian, ada juga tipe kiai yang kurang inovatif -- semi-
tradisional. Mereka tidak terlibat dalam perubahan sosial politik secara 
langsung, karena menganggap bahwa pembinaan moralitas umat lewat 
lembaga pendidikan adalah lebih penting ketimbang urusan sosial politik. 
Tipe ini, berkembang karena disebabkan oleh sifat ajaran dan trauma politik. 
Sebab pertama terlihat pada kelompok tarekat lokal di Cirebon dan Persis di 
Bandung. Sebagaimana kelompok tarekat lainnya, kelompok ini meyakini 
bahwa nilai-nilai yang dimilikinya merupakan nilai terbaik yang harus 
dipelihara. Dan nilai lain yang mengancam keberadaan nilai lama harus 
disingkirkan.  Perilaku ini sebenarnya tidak diterapkan secara ekstrem, 
karena kelompok ini pun sudah mulai menerima nilai baru sejauh bisa 
diimbangi dengan nilai kelompoknya. Karena itu, sikap tradisonal yang 
dimilikinya juga tidak ekstrem, karena penolakan dan penerimaan unsur luar 
dilakukan dalam rangka strategi mempertahankan nilai lokal semata, bukan 
karena pandangan sempit mengenai universalitas nilai kebenaran.  

Hal kedua yang dapat dikemukakan dari hasil studi ini ialah negara 
(dalam hal ini kolonial Belanda dan Indonesia Orde Baru) telah melakukan 



 

174                                                                 Volume XXI No. 2 April ± Juni  2005 : 165 - 177  

 

birokratisasi agama. Urusan agama  yang semula merupakan urusan pribadi  
.-antara guru dan murid- juga sebagai urusan sakral diambil alih menjadi 
urusan negara dan diubah menjadi sekadar urusan pelaksanaan kewajiban 
birokratis. Hal ini terlihat pada pelaksanaan ibadah haji  di bawah kuasa 
pengaturan negara, ibadah zakat fitrah, tatacara pernikahan (juga talak dan 
cerai), pemroduksian fatwa oleh MUI, dan sebagainya. Keikutsertaan negara 
dalam hal pelaksanaan syariat Islam, menimbulkan efek-efek berikut: 1) kiai 
tidak memiliki basis massa yang kuat di wilayah tempat tinggalnya, kecuali 
sebatas hubungan guru-murid. Karena, pemerintah telah membatasi momen-
momen penting kehidupan manusia yang semula dijadikan momentum 
pelebaran kharisma kiai, sehingga kiai tidak memiliki suara yang bisa 
didengar banyak orang di sekitarnya pada saat ia menginginkan perubahan 
tertentu; 2) keikutsertaan birokrasi dalam urusan agama tersebut, alih-alih 
membuat citra bahwa agama dan negara merupakan urusan yang satu dan 
sama bahkan menimbulkan kesan desakralisasi. Yaitu bahwa beberapa 
urusan yang semula dianggap sebagai urusan sakral -- karenanya harus 
melalui tangan kiai -- kemudian menjadi urusan profan yang bisa selesai 
dengan secarik kertas tanpa spirtualitas; 3) birokratisasi urusan agama ini 
pula membuat peran kiai hanya pada bidang pendidikan belaka dan dakwah 
oral (tabligh) bukan pada GD¶ZDK�EL�DO-hâl atau tauhid sosial.   

Karena kondisi birokratisasi urusan agama ini telah dilakukan sejak 
kolonial Belanda, bahkan hingga zaman Orde Baru; ditambah lagi dengan 
faktor internal yang seolah-olah memberikan ruang gerak yang kondusif 
untuk itu, maka telah terbentuk secara resisten struktur kognitif  dalam diri 
kiai dan masyarakat. Bagi kiai tersusun anggapan yang meletakkan urusan 
agama hanyalah urusan pendidikan dan memimpin ibadah salat wajib; 
urusan sosial kemasyarakatan merupakan urusan pemerintahan. Bagi 
masyarakat umum, terbentuk struktur kognitif yang menganggap bahwa 
agama Islam adalah sekadar ibadah wajib semisal salat, zakat, puasa, dan 
berhaji jika mampu. Hal lain, semisal berpolitik atau menjaga kebersihan di 
luar urusan agama. Sekaligus juga masyarakat telah meletakkan kiai sebagai 
sebatas pemuka keagamaan yang diyakini tidak memiliki kemampuan pada 
bidang lain. 

Kondisi ini, sebagian besar, disadari sebagai kekalahan agama dari 
kekuasaan. Karena itu, ada beberapa kiai yang merasa penting untuk 
menaikkan fungsinya -- yang semula hanya di dunia pendidikan dan dakwah 
-- dengan cara memerankan diri di dunia politik praktis. Mereka berlomba 
untuk menjadi anggota MUI atau legislatif, yang dengan demikian kegiatan 



 

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi  
Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl) 

175 

tarbiyah dan dakwah yang dilakukannya terlepas dari pengaruh birokratisasi 
dan politisasi kekuasaan. Di samping itu, juga membuat wilayah 
pengaruhnya meluas, tidak hanya pada santri dan jamaahnya, namun pada 
masyarakat lain yang berhubungan dengan peran barunya itu. Kiai Marli, 
Marie, Marham, termasuk dalam kategori ini. Karena itu, mereka menerjuni 
dunia politik, baik lewat partai politik atau MUI. 

Sebagian kiai tidak menganggap bahwa perannya yang terpojok 
merupakan kekalahan. Bagi mereka, fenomena itu terjadi sementara, dan 
akan tiba saatnya kondisi yang sebaliknya. Kondisi ideal itu bukan ditunggu, 
namun diciptakan dengan menyiapkan kader yang baik lewat pendidikan. 
Jalur pendidikan dijadikan medan diaspora, taqiyah, untuk menyimpan 
tenaga dan menyusun kekuatan untuk suatu ketika, memenangkan peran 
yang lebih besar. Bagi kelompok ini, pelebaran fungsi kiai di dunia politik 
praksis akan membuat ajaran agama tercemari oleh kepentingan kekuasaan 
politik. Tentu saja akan membuat agama menjadi pelayan kekuasaan profan. 
Kiai Marhas, Marham, Marli, Marzan, Marya, termasuk dalam kategori ini.  

Keterbukaan yang lebih lebar dari seorang kiai akan membawa 
dampak perubahan yang lebih besar, khususnya dalam tema kehidupan 
sosial politik. Sikap-sikap sebaliknya yang diperankan kiai, dalam banyak 
hal, hanya akan berdampak pada situasi semakin terpinggirkannya peran-
peran sosio religius kiai dari dunia politik yang sedang berkembang. Namun 
demikian, keterbukaan dalam hal ini tidak berarti bahwa dalam merespons 
situasi sosial politik, diperlukan kelenturan atau inkonsistensi yang hanya 
berakar pada kepentingan pragmatis dan dapat merusak aspek ideologis.  
 

Kesimpulan 

Dari beberapa kasus yang penulis amati berkenaan dengan peran 
sosial politik kiai di daerah Cirebon dan Bandung, ditemukan banyak fakta 
yang mengindikasikan adanya hubungan antara persepsi teologis dengan 
perilaku sosial politik kiai. Perbedaan persepsi teologis para kiai 
memperlihatkan adanya perbedaan perilaku sosial politik yang 
diperankannya. Sebagai reaksi terhadap perkembangan sosial politik, ada 
kelompok kiai yang memperlihatkan terjadinya perubahan perilaku politik, 
sementara sebagian lainnya tetap berada pada posisi perilaku politik 
sebelumnya. Hubungan-hubungan tersebut selanjutnya dapat diamati pada 
beberapa hal, seperti berikut:  



 

176                                                                 Volume XXI No. 2 April ± Juni  2005 : 165 - 177  

 

1)  Di tengah perubahan sosiokultural masyarakat Indonesia, khususnya 
dalam usaha merespons momentum reformasi secara euforia, perilaku 
sosial politik yang diperankan para kiai memperlihatkan adanya 
perbedaan kognisi yang dimilikinya. Mereka menanggapinya secara 
lebih hati-hati, meskipun ada di antaranya yang ikut ambil bagian dalam 
momentum tersebut secara proaktif dengan maksud untuk kepentingan 
dakwah Islam. Perbedaan ini dilatarbelakangi persepsi teologis masing-
masing kiai berkenaan dengan masalah sosial yang dihadapinya.   

2)  Jika teori kasb dipersepsi  sebagai  pemberian  porsi  lebih  besar  
terhadap qadariyah, maka perilaku sosial politik kiai meninggi. 
Demikian pula sebaliknya. Meskipun begitu, mereka sesungguhnya 
memperlihatkan anomali tertentu dari teori kasb Asy`ari. Maksudnya, 
jika pada Asy`ari kehendak manusia ditentukan aturan dari (Kehendak) 
Tuhan dan aturan yang dibuat (atas dasar Kehendak) Manusia secara 
personal, maka di lapangan ditemukan adanya kecenderungan 
melibatkan aturan organisasi sebagai pertimbangan untuk berperilaku. 
Karena itu, fatwa politik yang dikeluarkan organisasi politik tertentu, 
dalam konteks seperti ini, dapat berpengaruh efektif, meskipun, hal 
tersebut tidak selalu sama pada konteks masyarakat yang berbeda.  

3)  Persepsi teologis serta perilaku sosial politik kiai tertentu tidak secara 
otomatis menghasilkan peran pengubah pada masyarakat sekitarnya. 
Kenyataan ini, terutama lebih diakibatkan adanya pertentangan antara 
medan politik dalam diri kiai dan medan politik yang berkembang di 
luar diri kiai (masyarakat).  

-------------------- 



 

Perilaku Sosial PolitikKiai di Tengah Masyarakat Transisi  
Kasus di Wilayah Cirebon dan Bandung (Miftah Faridl) 

177 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdurahman  Wahid. 1981. Muslim di Tengah Pergumulan. Jakarta: 
Leppenas. 

Bahtiar Effendi. 1998. Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran dan 
Praktik Politik Islam di Indonesia. Jakarta: Paramadina. 

Clifford Geertz. 1981. Abangan, Santri, Proyayi dalam Masyarakat Jawa 
(Terjemahan Aswab Mahasin). Jakarta: Pustaka Jaya. 

Greg Feally dan Greg Barton. 1997. Tradisionalisme Radikal: 
Persinggungan Nahdlatul Ulama-Negara. Yogyakarta: LKiS. 

Hiroko Horikoshi. 1987. Kiai dan Perubahan Sosial. Jakarta: LP3ES. 

Martin van Bruinessen. 1998. Rakyat Kecil, Islam dan Politik. Yogyakarta: 
Bentang Budaya. 

Miftah Faridl. 2000. Peran Persepsi teologis dalam Perilaku Sosial Politik 
kiai. (Disertasi pada IAIN Syarif Hidayatullah, Jakarta). 

Miriam BudihDUMR�� ������ ³.RQVHS� .HNXDVDDQ�� 7LQMDXDQ� .HSXVWDNDDQ´��
dalam Miriam Budiharjo (ed.), Aneka Pemikiran tentang Kuasa 
dan Wibawa. Jakarta: Sinar Harapan. 

Mohammed Arkoun. 1994. Nalar Islam dan Nalar Modern: Berbagai 
Tantangan dan Jalan Baru. Jakarta: INIS. 

MorULV� DQG� 6HHPDQ�� ������ ³$� *HQHUDO� )UDPHZRUN� IRU� WKH� 6WXG\� RI�
/HDGHUVKLS�´�LQ�3DXO�)��/D]HUIHOG�DQG�0RUULV�5RVHQEHUJ��HG���The 
Language of Social Reasearch. Illionis: The Free Press Publishers.  

Pradjarta Dirdjosanjoto. 1999. Memelihara Umat: kiai Pesantren-kiai 
Langgar di Jawa. Yogyakarta: LKiS. 

Sartono Kartodirdjo (ed.). 1983. Elit dalam Perspektif Sejarah. Jakarta: 
LP3ES 1983),  

Zamakhsyari Dhofier. 1982. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan 
Hidup kiai. Jakarta: LP3ES. 


