
Pemikiran Politik Mohammad Iqbal �5RGOL\DK�.KX]D¶L����������������������������������������������������� 179 

PEMIKIRAN POLITIK MOHAMMAD IQBAL 
 

5RGOL\DK�.KX]D¶L**  
 

Abstrtrak 

Iqbal telah melalui berbagai fase yang berbeda dalam perkembangan 
pemikiran selama hidupnya. Ia seperti dikatakan Al-Maududi, tidak dapat 
membentuk pemikiran Islam yang jernih kecuali tahun-tahun terakhir dari 
kehidupannya. Di tahun-tahun pertama kehidupannya, pemikiran islamnya 
bercampur dan dipengaruhi oleh pemikiran-pemikiran Barat. 

Kata kunci : Pemikiran Islam, Pemikiran Barat, Politik. 
 

1 Pendahuluan 

Perbincangan tentang modernisme dan pembaharuan dalam Islam, atau 
lebih tepatnya pembaharuan pemikiran Islam, hampir selalu  dilatarbelakangi  
setidaknya oleh dua hal: Pertama, adanya kesenjangan antara  Islam sebagai 
doktrin dengan Islam yang mewujud sebagai peradaban atau dengan bahasa 
lain antara normativitas ajaran dan historisitas pemahaman dan 
pengamalannya.

1
 Antara ultimate values dalam Islam dengan kondisi-kondisi 

sekarang memerlukan penerjemahan-penerjemahan. Dari sudut pandang 
sosiologi pengetahuan, diketahui bahwa dalam Islam yang teoretis maupun 
yang praktis itu, pada hakikatnya termuat berbagai bentuk hubungan teori dan 
praktik politik. Sebab, Islam yang pada dirinya sendiri (numena) tidak ada 
yang tahu kecuali Allah sendiri, sehingga Islam yang dirumuskan adalah 
Islam yang ditafsirkan. Istilah lain adalah Islam fenomena.

2
 Bagaimana 

                                                         
**

 5RGOL\DK�.KX¶L��'UD���0�$J���DGDODK�GRVHQ�WHWDS�)DNXOWDV�8VKXOXGGLQ�81,6%$ 
1
  Lihat Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 
1994) dan M. Amin Abdullah, Studi Agama Normativitas atau Historisitas 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996)  

2
  Immanuel Kant dalam menengahi pertentangan antra Rasionalisme dan Empirisme 
menjelaskan hubungan langsung antara pengetahuan dan objek disebut 
³SHQJDPDWDQ´�� $SD� \DQJ� GLDPDWL� LWX� EXNDQ� EHQGDQ\D� VHQGLUL� �das ding an sich) 
PHODLQNDQ� VDOLQDQ� DWDX� FRS\� \DQJ� GLVHEXW� ³SHQDPSDNDQ´� DWDX� ³JHMDOD-JHMDOD´� Q\D�
(fenomen���+DQ\D�JHMDODODK�\DQJ�GLNHQDO��VHGDQJNDQ��³EHQGD�GDODP�GLULQ\D�VHQGLUL´�
tinggDO�VXDWX�[�WHWDS�WDN�GLNHQDO´��numena) Lihat Immanuel Kant, Critique of Pure 
Reason��WUDQV��1RUPDQ�.HPS�6PLWK��1HZ�<RUN��6W��0DUWLQ¶V�3UHVV���������K����� 



                                                                    Volume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194 

 

180 

seseorang menafsirkannya tergantung dari berbagai kepentingan politis, baik 
disadari atau tidak.

3
  

Ide pembaharuan juga sering dikaitkan dengan hadits Rasulullah Saw. 
yang diriwayatkan Abu Daud dan lain-lainnya. 

Dari Abu Hurairah ra. bahwasanya Rasulullah Saw. bersabda, 
³6HVXQJJXKQ\D�$OODK� � �VHODOX��PHQJXWXV��PHPEDQJNLWNDQ��EDJL�XPDW�
LQL�VHWLDS�VHUDWXV�WDKXQ�DGD�VHRUDQJ�SHPEDKDUX�EDJL�DJDPD�XPDWQ\D´��
HR. Abu Daud, al-Thabrani, Hakim dan Baihaqi  

Hadits tersebut memperkenalkan istilah tajdid atau tajdid al-Din yang 
secara terminologis dimaknai sebagai al-ihya wa al-L¶DGDK, yakni 
menghidupkan dan memurnikan ajaran Islam yang bersumber dari Al-4XU¶DQ�
dan Sunnah. 

Dalam perkembangan historisnya, pembaharuan Islam yang 
merupakan tuntutan internal dan eksternal itu telah melalui dinamika yang 
unik. Secara umum, pembaharuan dalam Islam dibagi dalam dua tahap. 
Tahap pertama, ialah upaya dan proses pembaharuan yang hampir 
merupakan kesadaran tuntutan internal, karena pada masa ini belum terjadi 
kontak langsung dengan dunia dan pemikiran Barat. Pada tahap ini 
pembaharuan pemikiran Islam berupa penyadaran kepada umat Islam untuk 
kembali kepada Al-4XU¶DQ� GDQ� $O-Sunnah  secara murni, dengan corak 
literalis dan skriptualis, yang sering disebut dengan Salafiyah. Tokoh-
tokohnya adalah Ibn Taimiyah (1263-1328 M.) dan Muhammad Abd 
Wahhab (w. 1792) di Timur Tengah, dan Syeh Ahmad 

 Sirhindi (w. 1625 M.) dan Syah Waliyullah (w. 1792 M.) di India.
4
 

Fazlur Rahman memasukkan model pembaharuan ini dalam Revivalis 
Pramodernis.

5
 

                                                         
3
  Budhy Munawar-Rahman, Islam Pluralis (Jakarta:Paramadina, 2001), h. 266  

4
  0�� $PLHQ� 5DLV� �� ³.DWD� 3HQJDQWDU´� GDODP� -RKQ� -�� (VSRVLWR�� Islam dan 
Pembaharuan, terj. Machnun Husein (Jakarta: Rajawali Press, 1984), h. vii-ix 
Lebih lanjut Amien menjelaskan bahwa gerakan pembaharuan sebelum periode 
modern tersebut hampir memiliki kesamaan dasar, yaiyu (1) Gerakan-gerakan 
kebangkitan datang dari masyarakat sendiri dan terutama didorong oleh ajaran 
Islam sendiri bukan karena sentuhan dan desakan Barat; (2) Gerakan-gerakan itu 
pada dasarnya melakukan kritik terhadap sufisme yang cenderung menjauhi tugas-
tugas manusia Muslim dalam pergumulan sosial dan dunia konkrit. Sufisme 
dipandang sebagai sebab terbesar yang menjadikan masyarakat Islam mandeg, 
statis, beku dan kehilangan elan vital kreativitasnya; (3) hampir semua gerakan 



Pemikiran Politik Mohammad Iqbal �5RGOL\DK�.KX]D¶L����������������������������������������������������� 181 

Tahap kedua adalah upaya dan proses pembaharuan pemikiran Islam 
yang selain tuntutan internal, juga dipengaruhi sentuhan pemikiran Barat. 
Dalam hal ini Fazlur Rahman membagi lagi dalam dua fase, yaitu 
modernisme klasik dan modernisme kontemporer. Modernisme klasik, yang 
lahir pada pertengahan abad 19 dan awal abad 20 ditandai dengan perluasan 
cakupan  ijtihad, seperti hubungan antara akal dan wahyu, pembaharuan 
sosial, terutama pendidikan dan status wanita, serta pembaharuan politik dan 
bentuk pemerintahan yang representatif serta konstitusional. 

Usaha Modernisme Klasik untuk menciptakan kaitan yang baik antara 
pranata-pranata  Barat  dengan tradisi Islam melalui Al-4XU¶DQ� GDQ� $O-
Sunnah dipandang sebagai prestasi yang besar.

6
 Tokoh-tokoh utama 

Modernisme  ini, antara lain, Sayyid Ahmad Khan, Sayyid Amir Ali, 
Jamaluddin al-Afghani, dan Syaikh Muhammad Abduh.

7
 Sedangkan 

Modernisme Kontemporer sebagai kelanjutan dari Modernisme Klasik, tetapi 
sekaligus sebagai reaksi dari padanya. Pemikirannya tentang demokrasi, 
modernisasi pendidikan Islam, serta pandangannya bahwa Islam itu 
mencakup segala aspek kehidupan, baik individual maupun kolektif adalah 
merupakan kelanjutan gagasan Modernisme Klasik, tetapi usahanya untuk 
mengkritik dan membedakan diri dari Barat adalah merupakan reaksi dari 
Modernisme Klasik. Hanya saja Modernisme Kontemporer tidak mampu 
mengembangkan metodologi apa pun yang menegaskan posisinya, selain dari 
usaha membedakan Islam dari Barat.

8
 

                                                                                                                                    
pembaharuan di atas menekankan mutlak perlunya rekonstruksi sosio-moral dan 
sosio-etnik masyarakat Islam agar sesuai atau paling tidak lebih mendekati Islam 
ideal; (4) semua gerakan pembaharuan Islam pada fase ini mengobarkan semangat 
ijtihad , yaitu menggunakn akal fikiran dalam memecahkan masalah-masalah yang 
timbul dalam masyarakat Islam dengan referensi utama Al-4XU¶DQ�GDQ�$O- Sunnah. 
Penutupan pintu ijtihad hanya akan membuat umat Islam akan mengalami 
kejumudan dan kemandegan berfikir dan hal ini bertentangan dengan spirit Al-
4XU¶DQ�LWX�VHQdiri; (5) Pada umumnya gerakan-gerakan ini menekankan pentingnya 
jihad untuk mencapai tujuan-tujuan mereka. Jihad atau badzlul Juhud adalah 
melakukan pengerahan total dari segenap dana dan daya umat untuk merealisasikan 
cita-cita pembaharuan.  

5
  Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif Neomodernisme Islam, Penyunting: Taufik 
Adnan Amal (Bandung: Mizan, 1987), h. 18 

6
  Ibid., h. 18-9 

7
  Fazlur Rahman, Islam dan Modernitas, tentang Transformasi Intelektual, terj. 
Ahsin Mohammad (Bandung: Pustaka, 1985), h. 57-8 

8
  Fazlur Rahman, Metode dan ... h. 18 



                                                                    Volume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194 

 

182 

Tidak kalah pentingnya dalam membahas gerakan pembaharuan ini 
adalah daerah-daerah yang menjadi kantong-kantong  pembaharuan Islam. 
Salah satu kantong pembaharuan yang cukup penting dikaji adalah Pakistan 
atau lebih luas lagi India-Pakistan, dengan salah satu tokoh utamanya Sir 
Mohammad Iqbal. Nama yang satu ini oleh Fazlur Rahman dikategorikan 
dalam kelompok Modernisme Kontemporer (Reformisme Modernis). 

Di tengah krisis pemikiran Islam, di India  (Lahore: sekarang Pakistan) 
muncul seorang penyair, pembaharu (mujaddid) yang dikenal dengan 
tawarannya tentang personalistik; kesiapan individu dalam membentuk 
sebuah komunitas Muslim yang utuh dengan menggelindingkan gagasan 
person to person nya sebagai basik kekuatan Islam. Pembaharu ini adalah 
Mohamamd Iqbal, dalam menggugah ketertiduran umat Islam ia 
mengemukakan bahwa banyak orang-orang kafir yang lebih baik 
dibandingkan dengan sekian banyak orang Muslim yang hanya mendengkur  
dan tidur di Masjid. Ia memimpikan terbentuknya sebuah negara Islam yang 
merdeka terbebas dari berbagai macam kungkungan. 
 

2 Riwayat Hidup Mohammad Iqbal dan Karya-karyanya 

Mohammad Iqbal, lahir pada 24 Dzul Hijjah1289/22 Februari 1873, di 
Sialkot, Punjab, dan meninggal pada tanggal 20 April 1938. Keluarga Iqbal 
berasal dari keturunan kasta Brahma, Kasymir. Kurang lebih tiga abad lalu, 
ketika dinasti Mughal, sebuah dinasti Islam terbesar berkuasa di India, salah 
seorang nenek moyang Iqbal masuk Islam.

9
  

Ketika Iqbal tumbuh, India sedang terkoyak-koyak oleh Kasta, oleh 
pertentangan Muslim-Hindu, yang dipertajam dengan munculnya Arya 
Samay yang mewakili ekstrimis Hindu, juga terbaginya loyalitas di antara 
Muslim dan Hindu dari budaya lama ke budaya baru. Perlawanan India 
terhadap imperialis Inggris masih terus berjalan, lahirnya Muslim modern di 
satu sisi, dan hilangnya kekuatan, keagungan, kekayaan dan gairah hidup di 
sisi lain, pada waktu itu, turut membentuk dan mewarnai diri Iqbal muda.  

Iqbal sudah menunjukkan keistimewaan sebagai pelajar dan penyair 
sebelum pergi ke Lahore, pada 1895, untuk belajar di College Pemerintah 
(Government College). Di sana ia belajar kebudayaan Islam dan 
kesusasteraan literatur Arab dari seorang orientalis terkemuka, Sir Thomas 
Arnold. Pada pergantian abad ia memperoleh gelar master dalam filsafat dan 

                                                         
9
 Miss Luce ± Claude Maitre, Pengantar ke Pemikiran Iqbal, terj. Djohan Effendi 
(Bandung: Mizan, 1989), h. 13 



Pemikiran Politik Mohammad Iqbal �5RGOL\DK�.KX]D¶L����������������������������������������������������� 183 

mulai memberi kuliah Filsafat dan bahasa Inggris di tempat ia kuliah 
sekaligus menulis puisi bergaya tradisional tentang alam dan cinta dalam lirik 
khas Urdu.

10
 Tulisan-tulisannya mencerminkan pertumbuhannya sebagai 

seorang Muslim, studinya tentang kebudayan Islam, minatnya terhadap 
tasawuf melalui ayahnya, ketertarikannya terhadap kebangkitan Islam masa 
itu (Sayid Akhmad Khan dan Jamaluddin al-Afghani) dan komitmennya pada 
nasionalisme India berdasarkan solidaritas Muslim-Hindu.

11
  

Atas saran gurunya, Sir Thomas Arnold, Iqbal melanjutkan studi ke 
luar negeri. Di Inggris, melalui  Trinity College Universitas Cambridge Iqbal 
di bawah bimbingan Prof. Mc. Taggart memperoleh materi tentang Hegel, 
Kant, dan kepercayaan tentang pribadi yang abadi. Sedangkan dari James 
Ward, Iqbal menerima materi doktrin pluralisme spiritual. Kedua guru Iqbal 
juga memberikan materi mengenai empirisme Inggris, rasionalisme Jerman, 
Spinoza Belanda, doktirn Nietzsche dan Marxis, romanticism, lembaga dan 
ideologi politik Eropa, serta konsep-konsep  dan tradisi hukumnya.

12
 Dari 

universitas ini Iqbal memperoleh gelar  di bidang filsafat moral. 

Selama di Cambridge, Iqbal aktif dalam pertemuan dengan masyarakat 
Muslim termasuk Muslim India yang berada di Inggris. Ia mengajukan ide 
tentang perubahan kongres di India menjadi Pan-Islam. Secara intens ia 
menemui para ilmuan dan mengadakan berbagai diskursus tentang persoaln-
persoalan ilmu pengetahuan dan filsafat, dan terus menimba ilmu dalam 
aneka macam ilmu di perspustakan-perpustakaan Cambridge, London dan 
Berlin. Ia menyampaikan kuliah  tentang Islam berkenaan dengan tasawuf, 
pengaruh Islam terhadap peradaban Eropa, demokrasi Islam dan intelek 
manusia. Iqbal melanjutkan studi ke Jerman di universitas Munich untuk 
meyelesaikan gelar doktornya di bidang filsafat. 

Disertasi Iqbal dengan judul The Development of Metaphysic in Persia 
selesai pada 4 November 1907 di bawah bimbingan F. Homel. Ini 
merupakan karya filsafat di mana kemampuan Iqbal dalam meneliti dan 
keluasannya dalam bidang filsafat diakui orang untuk pertama kalinya.

13
 

                                                         
10

Wilfred Cantwell Smith, Modern Islam in India: A Social Analysis (London: Victor 
Gollancz, 1946), h. 101; Lihat pula Lini S. May, Iqbal His Life and Times (Lahore: 
SH. Muhammad Ashraf, 1974), h. 60-1 

11
 Robert D. Lee, Mencari Islam Autentik : Dari Nalar Puitis Iqbal hinga Nalar 
Kritis Arkoun, terj. Ahmad Baiquni (Mizan: Bandung, Cet. I, 2000), h. 70 

12
 Lini S. May, Iqbal His Life ... h. 64-5 

13
 $EGXO� :DKKDE� µ$]]DP�� )LOVDIDW� GDQ� 3XLVL� ,TEDO�� WHUM�� $KPDG� 5RIL¶� 8VPDQ�
(Bandung: Pustaka, Cet. I, 1985), h. 23-5; Lihat pula Khalifah Abdul Hakim, 



                                                                    Volume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194 

 

184 

Iqbal kembali lagi ke London untuk mempelajari hukum dan lulus 
keadvokatan. Untuk beberapa lama ia juga masuk di School of Political 
Sciences.

14
 

Hasil perjalanan intelektualnya di dunia Barat mendorong Iqbal untuk 
merumuskan kembali pemikiran-pemikirannya yang ia sumbangkan kepada 
umat Islam, khususnya di India Pakistan. Setidaknya, ada tiga hal yang 
mendorongnya untuk berbuat demikian. Pertama, vitalitas yang luar biasa 
dan aktivitas kehidupan orang Barat. Kedua, ia memperoleh visi tentang 
banyak hal yang belum diimpikan oleh dunia Timur, tetapi sudah dikerjakan 
oleh Barat. Sebenarnya, potensi dunia Timur cukup memungkinkan untuk itu, 
bahkan bisa lebih dari itu. Ketiga, kehidupan orang Eropa yang 
individualistik dan materialistik sering memunculkan kompetisi yang keras 
tanpa mengenal nilai-nilai etika dan moral, membuat Iqbal mengkritik Barat. 
Baginya, banyak hal yang positif dari Eropa, tetapi Eropa bukanlah contoh 
yang baik. Dalam beberapa hal, Eropa memang baik, tetapi Islam 
mengajarkan lebih baik.

15
   

Menjelang kembali dari Eropa, Iqbal menulis sajak-sajak yang 
membuka zaman baru seperti Syikwa dan Jawab-i- Syikwa (Keluhan dan 
Jawaban terhadap Keluhan) yang menjadi saksi tentang perubahan yang 
terjadi dalam dirinya. Ia merumuskan risalahnya untuk pertama kali dalam 
Asrar-i Khudi (Rahasia Pribadi), memberikan gambaran tentang tema pusat 
filsafat Iqbal tentang individualitas. Rumus-i Bekhudi (Misteri Peniadaan 
Diri) membicarakan tentang kebangkitan kembali setiap individu dalam 
masyarakat Islam yang sejati. Bang-i- Dara (Panggilan Lonceng), sebuah 
kumpulan sajak dalam bahasa Urdu, Thought and Reflection of Iqbal yang 
diedit oleh S.A. Vahid mengungkapkan konsep Iqbal tentang negara Islam 
dan masih banyak lagi. Karya filsafat Iqbal yang terpenting dan cukup 
terkenal adalah The Reconsruction of Religious Thought in Islam 
(Pembangunan Kembali Pemikiran Keagamaan dalam Islam). 

                                                                                                                                    
³5HQDLVVQFH� LQ� ,QGR-3DNLVWDQ´� �FRQWLQXHG�� GDODP�0�0��6KDULI� �HG���A. History of  
Muslim Philosophy (German: Otto Harrasowitz, 1966), h. 1615-6 

14
2HVPDQ� 5DOLE\�� ³6HGLNLW� WHQWDQJ� ,TEDO´�� GDODP�0RKDPPDG� ,TEDO�� Pembangunan 
Kembali Alam Pikiran Islam, terj. Oesman raliby (Jakarta : Bulan Bintang, 1983), 
h. 15 

15
A. Mukti Ali, Alam Pikiran Islam Modern di India dan Pakistan (Bandung: Mizan, 
1993), h.30-1 



Pemikiran Politik Mohammad Iqbal �5RGOL\DK�.KX]D¶L����������������������������������������������������� 185 

3  Gagasan Iqbal tentang Politik dan Negara Islam Modern yang 
Dicita-citakan 

a. Islam, Masyarakat dan Negara  

Karier politik Iqbal dimulai pada 1927 ketika terpilih sebagai anggota 
legislatif  (Punjab). Tiga tahun kemudian ia terpilih sebagai Ketua Muslim 
League. Visi politik Iqbal makin transparan ketika ia berpidato, sambil 
PHQVLWLU�(UQHV�5HQDQ�³EDKZD�PDQXVLD�WLGDN�GDSDW�GLSHUEXGDN�EDLN�ROHh ras, 
agama, batas-batas sungai atau barisan gunung-JXQXQJ´�

16
 Sekelompok besar 

manusia, yang mempunyai pikiran sehat dengan hati yang penuh semangat, 
dapat saja membentuk suatu kesadaran moral yang biasa disebut bangsa.

17
 

³6D\D��NDWD�,TEDO´��LQJLQ�PHOLKDW�Punjab, daerah Perbatasan Utara, Sindi dan 
Bulukistan bergabung menjadi satu negara. Ide dan tujuan membentuk negara 
tersendiri adalah sebagai wadah perjuangan bagi umat Islam India, lebih dari 
itu, negara dan masyarakat Islam adalah locus di mana pribadi seorang 
Muslim dapat diwujudkan. Negara dengan demikian, merupakan kebutuhan 
bagi individu untuk mengatur kekuatannya. Oleh karena itu, menurut Iqbal, 
berfungsinya suatu negara harus dilihat sejauh mana kekuatan-kekuatan 
dalam masyarakat  itu dapat dikontrol. Kontrol bukanlah berarti 
pengekangan, tetapi penyaluran kekuatan-kekuatan  sedemikian rupa 
sehingga individu-individu itu menjadi semakin kuat dan dilandasi semangat 
ajaran tauhid. Tauhid adalah prinsip yang mempersatukan masyarakat, 
sumber persamaan, solidaritas dan kemerdekaan. Tauhid adalah jiwa dan 
tubuh masyarakat kita.

18
  

Pemahaman sentral Iqbal atas persamaan dan persaudaraan sampai 
pada kesimpulan bahwa demokrasi adalah cita-cita politik yang paling 
penting dalam Islam. Karena bentuk pemerintahan ini memungkinkan pada 
manusia kebebasan   yang diperlukan guna mengembangkan segala 
kemungkinan  dalam kodratnya, seraya membatasi kebebasannya hanya demi 
kepentingan masyarakat. Keberhasilan suatu sistem demokrasi hanya 
bergantung pada kesediaan para anggota yang selalu tunduk pada hukum 
Tuhan. Untuk mewujudkan cita-cita tersebut diperlukan bimbingan seorang 
pemimpin besar. Sayangnya, Iqbal tidak menjelaskan bagaimana pemimpin 
itu akan memperoleh kekuasaan dalam suatu negara modern. Ketika 
berbicara tentang demokrasi, kalau demokrasi diartikan sebagai kekuasaan 

                                                         
16
2VPDQ� 5DOLE\�� ³6HGLNLW� WHQWDQJ� ,TEDO´� GDODP� 0RKDPPDG� ,TEDO�� Pembangunan 
Kembali ... p. 25 

17
 S.A. Vahid, Iqbal, His Art and Thought (Lahore: S.H. Ashraf, 1948), h. 29 

18
 Mohammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (London : 
Oxford University Press, 1934), h. 152 



                                                                    Volume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194 

 

186 

rakyat Iqbal tidak menaruh harapan pada demokrasi, tetapi kalau demokrasi 
dipandang sebagai prasyarat terjadinya kemungkinan-kemungkinan baru, dia 
menyetujui. Iqbal mengkritik demokrasi itu sendiri, karena cenderung 
memperkuat semangat percaya kepada hukum yang dapat menggantikan 
sudut pandang moral murni, dan menyamaartikan sesuatu yang ideal dengan 
sesuatu yang salah.

19
  

Pandangan tentang demokrasi membawa pada sikap nasionalismenya. 
Ia menentang nasionalisme sebagaimana dipahami di Eropa, bukan karena, 
kalau paham itu dibiarkan berkembang di India lalu mengurangi keuntungan 
materi bagi umat Islam, tetapi karen ia melihat dalam paham itu tertanam 
benih-benih materialisme yang atheis sebagai bahaya terbesar bagi umat 
manusia dewasa ini. Patriotisme adalah suatu berkah yang sepenuhnya 
bersifat fitri dan mempunyai tempat dalam kehidupan moral manusia.

20
 

Nasionalisme yang berlebih-lebihan mempersempit kemungkinan-
kemungkinan untuk memelihara dan mengembangkan naluri kehidupan. 

Bagi Iqbal, nasionalisme mengenai dunia Islam menimbulkan arti 
khusus di India,  di mana Muslim minoritas. Ia meragukan nasionalisme 
dapat terwujud karena ideal keagamaan yang diwahyukan dalam Islam ... 
Secara organik berkaitan dengan struktur sosial yang diciptakannya.

21
 

6WUXNWXU�VRVLDO�,VODP�LWX�PHQFDNXS�QHJDUD��KXNXP�GDQ�V\DUL¶DW��1DVLRQDOLVPH�
apa pun yang menentang solidaritas sosial Islam dan  kehidupannya tidak 
bisa diterima. Islam dapat menerima batas-batas yang memisahkan satu 
daerah dengan yang lain dan dapat menerima perbedaan bangsa hanya untuk 
memudahkan soal hubungan sesama mereka. Batas dan perbedaan bangsa 
tidak boleh mempersempit cakrawala pandangan sosial umat Islam. Dunia 
Islam merupakan satu rumpun keluarga yang terdiri dari republik-republik 
itu. Dengan demikian, Iqbal bukanlah seorang nasionalis dalam arti sempit, 
tetapi seorang Pan-Islamis. 

Tidak semua orang setuju dengan ide nasionalisme Iqbal, yang 
menolak seperti: Abu Hasan Ali Nadwi dan Al-Maududi, serta kebanyakan 
ulama di India mengemukakan argumentasi bahwa nasionalisme dan Islam 
merupakan dua ideologi yang saling berlawanan. Nasionalisme bertindak 
sebagai partikularisme yang berlawanan dengan universalisme Islam. Apapun 

                                                         
19

 Ali Ihsan Fauzi dan Nurul Agustina,  (ed.), Sisi Manusiawi Iqbal (Bandung: 
Mizan, 1992), h. 131 

20
 Osmar Raliby, Sedikit tentang Iqbal ... h. 28 

21
 John L. Esposito, Islam and Politics��$OLK�EDKDVD�<RHVRHI�6RX¶\E��-DNDUWD��%XODQ�
Bintang, 1990), h. 120 



Pemikiran Politik Mohammad Iqbal �5RGOL\DK�.KX]D¶L����������������������������������������������������� 187 

bentuk nasionalisme itu. Sedangkan Abdul Kalam Azad, lebih menghendaki  
³Composite Nasionalisme´�� WHUGLUL� DWDV� PDV\DUDNDW� +LQGX� GL� DQDN� EHQXD�
India.

22
 Sekalipun dengan alasan yang berbeda, Azad belakangan setuju 

dengan Nadwi dan Maududi dan kebanyakan ulama menentang pembentukan 
Pakistan sebagai negara Muslim yang terpisah dan hingga akhir hayatnya 
Azad bergabung dengan nasionalisme India.  

 

b Negara Islam Modern yang dicita-citakan 

,TEDO� GDODP� NDU\DQ\D� ³Political Thought in Islam´��PHQJXQJNDSNDQ�
EDKZD� ´&LWD-cita politik Islam adalah terbentuknya suatu bangsa yang lahir 
GDUL� SHOHEXUDQ� GDUL� VHPXD� UDV´�

23
 Terpadunya ikatan batin masyarakat ini 

timbul tidak dari kesatuan etnis atau geografis, tapi dari kesatuan cita-cita 
politik dan agamanya. Keanggotaan atau kewarganegaraannya didasarkan 
DWDV� VXDWX� ³SHUQ\DWDDQ� NHVDWXDQ� SHQGDSDW´�� \DQJ� EHUDNKLU� ELOD� NRQGLVL� LQL�
tidak berlaku  lagi. Secara kewilayahan, pemerintahan Islam adalah 
transnasional, yang meliputi seluruh dunia. Walaupun upaya orang Arab 
untuk menegakkan suatu tatanan Pan Islam yang demikian gagal melalui 
penaklukan pembentukannya, akan tetapi merupakan cita-cita yang akan 
dapat dilaksanakan. Sesungguhnya negara Islam yang ideal memang masih 
dalam benih. 

Kehidupan komunitas-komunitas politik modern, sebagian besar 
memperoleh ekspresinya dalam lembaga-lembaga umum, Hukum dan 
Pemerintah, dan berbagai lingkungan sosiologis ... terus menerus 
bersinggungan satu sama lain.

24
  

Iqbal memberikan jawaban atas keberatan-keberatan mereka yang 
khawatir akan kehilangan kedaulatan negara masing-masing seharusnya tidak 
perlu terjadi, karena struktur negara Islam akan ditetapkan tidak dengan 
kekutan fisik, tapi daya kekuatan spiritual dari suatu cita-cita bersama. 

Kendati Iqbal telah telah mengungkapkan suatu semangat Pan Islam, ia 
menyadari bahwa zamannya masih masih mengharuskannya untuk 
penyesuaian dan kesabaran.  

Guna menciptakan suatu kesatuan Islam yang benar-benar efektif, 
semua negeri Islam pertama kali harus merdeka, dan kemudian secara 

                                                         
22

 Ibid., h. 126 
23

 ,TEDO�� ³3ROLWLFDO� 7KXRJKW� LQ� ,VODP´� � GDODP� 6�$�� 9DKLG (ed.), Thought and 
Reflection of Iqbal (Lahore: S.M. Ashraf, 1964), h 60 

24
 Ibid., 



                                                                    Volume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194 

 

188 

keseluruhan mereka harus menyusun diri di bawah Khalifah. Apakah 
hal yang demikian mungkin pada saat ini?, Bila tidak hari ini orang 
harus menunggu.

25
 

Untuk itu, masyarakat Muslim perlu menyusun strategi : pertama, 
memperoleh kemerdekaan, mengurus dan membereskan urusannya sendiri 
sehingga masing-masing mempunyai kekuatan untuk mencapai tujuan; kedua, 
bersatu dengan ikatan spiritual Islam. 

Tampak bagi saya bahwa Tuhan lambat laun akan menyadarkan kita 
tentang kebenaran bahwa Islam bukan nasionalisme maupun 
imperialisme, tetapi suatu liga bangsa-bangsa yang mengikuti batas-
batas buatan (manusia) dan perbedaan-perbedaan rasional, tetapi tidak 
mungkin untuk membatasi cakrawala sosial para anggotanya.

26
  

Iqbal tetap berpendapat bahwa setiap Muslim memerlukan komunitas 
Islam guna perkembangannya. Ia menolak  pendapat bahwa Islam dapat 
dijadikan hanya sekadar etika pribadi yang terpisah dari lingkungan sosio-
politik. cita-cita keagamaan Islam adalah organis dalam pertaliannya dengan 
tatanan sosial yang diciptakannya. Penolakan terhadap satu aspek, akhirnya 
akan menyebabkan penolakan pada aspek lain. Muslim India berhak untuk 
berkembang penuh dan bebas atas dasar garis-garis kebudayaan dan 
tradisinya sendiri, di tanah airnya sendiri sebagimana cita-citanya. 

Saya ingin melihat Punjab, Provinsi Perbataasan Laut, Sindi dan 
Bulukistan menjadi satu dalam suatu negara Muslim India Barat Laut 
yang terkonsolidasi tampaknya bagi saya merupakan tujuan akhir 
kaum Muslim, setidak-tidaknya bagi umat Islam di India Barat Laut.

27
  

Iqbal adalah orang yang pertama kali menyerukan dibaginya India, 
sehingga kaum Muslimin mempunyai tanah air yang khusus bagi mereka. 
Sebab tidak mungkin penduduk India hidup sebagai satu kelompok dan dua 
kelompok yang tolong menolong, dan jalan terbaik yang biasa mengantarkan 
pada perdamaian di India dalam kondisi yang demikian, hendaknya negeri ini 
dibagi berdasarkan prinsip-prinsip ras, keagamaan, dan bahasa. 

Di mata Iqbal, terbentuknya negara  Islam (Islamic State) adalah 
sebuah keniscayaan, obsesi ini didasarkan pada beberapa faktor: 

                                                         
25

 Mohammad Iqbal, The Reconstruction of ... h. 151 
26

 Ibid., 
27

A.H. Al-%L¶UXQL��Makers of Pakistan and Modern Moslim India (Lahore: S. H. 
Ashraf, 1950), h. 180 



Pemikiran Politik Mohammad Iqbal �5RGOL\DK�.KX]D¶L����������������������������������������������������� 189 

1) Bentrok teologis antara Hindu ± Muslim yang demikian akut. 

2) Penetrasi dan tekanan keras imperialisme Inggris yang berkepanjangan. 

Menurut Iqbal, umat Islam akan bisa melepaskan diri dari 
keterkungkungan jika berada dalam satu negara kesatuan Islam, pemikiran di 
atas dilatar-belakangi oleh beberapa hal : 

1) Konservatisme umat Islam, karena tidak kurang dari lima ratus tahun umat 
Islam tenggelam dalam kejumudan,

28
 dan kajiannya hanya berkutat pada : 

PDWDQ�� V\DUL¶DK�� KDV\LDK� GDP� PXNKWDVKDU�� GDQ� Q\DULV� WLGDN� GDSDW�
menyelesaikan masalah umat Islam sendiri; 

2) Di saat belajar di Eropa, ia melihat betapa besar filsafat Barat sudah 
mengalami kemajuan yang amat pesat, sehingga Iqbal sendiri cenderung 
menggunakan pisau bedah sistem Barat dalam menggugah umat Islam 
dari tidur nyenyaknya; 

3) Sebuah keprihatinan yang ia lihat, bahwa secara sosio kultural bangsa 
India dihuni oleh mayoritas masyarakat Hindu; 

4) Imperialisme Inggris yang berkepanjangan. 
 

4 Refleksi Dan Evaluasi 

Iqbal adalah salah seorang tokoh utama dalam sejarah Islam. 
Kepribadiannya begitu mendalam dan kental, sehingga sulit diukur melalui 
satu dimensi dari kehidupannya. Ia seorang ilmuan dan filsuf, dan pada saat 
yang sama penyair besar. Seperti ungkapan M.M. Sharif :  

³6\DLU-syair dan filsafat Iqbal adalah kedua-duanya hebat sekali. 
Syairnya telah menjadi demikian karena filsafatnya, dan filsafatnya 
telah menjadi demikian karena syairnya. Pada Iqbal filsafat dan syair 
itu tak dapat dipisah-pisahkan, telah disatupadukan sebagaimana 
belum pernah tejadi sebelumnya pada ahli pikir yang mana pun, juga 
WLGDN�SDGD�'DQWH´�

29
  

Haidar Bagir pun memberi penilaian, bahwa setiap upaya kaum 
Muslim masa kini untuk melakukan pekerjaan mahabesar yang sama, mesti 

                                                         
28

Mohammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (London: 
Oxford University Press, 1934), h. 6-7 

29
0�0��6KDULI��³,TEDO¶V�&RQFHSWLRQ�RI�*RG´�GDODP�Iqbal As A Thinker (Lahore: SH. 
Muhammad Ashraf, 1991), h. 99 



                                                                    Volume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194 

 

190 

berangkat dari kajian terhadap pemikiran-pemikiran tokoh ini: kalaupun 
bukan substansinya, kita dapat belajar banyak dari sikapnya sebagai seorang 
intelektual dan ilmuan.

30
 Karya-karya Iqbal sampai saat ini masih menjadi 

rujukan baik bagi peneliti dan pengkaji di Timur maupun Barat secara kritis. 

Mohammad Iqbal juga disebut-sebut sebagai Bapak Pakistan, karena 
dialah sebenarnya disigner awal terbentuknya negara Islam Pakistan yang 
terpisah dari India.. Di saat orang banyak meragukan impian Iqbal, dia telah 
melangkah jauh menuju pembentukan satu negara merdeka dan berdaulat 
sendiri bagi umat Islam, di sana akhirnya dinamakan secara tepat Republik 
Islam Pakistan kurang dari 25 tahun setelah Iqbal wafat. Orang yang merasa 
sangat berhutang pada Iqbal adalah Muhammad Ali Jinnah yang ikut 
memperjuangkan terwujudnya Negara Islam Pakistan. 

Mohammad Iqbal juga disebut-sebut sebagai Bapak Pakistan, karena 
dialah sebenarnya desainer awal terbentuknya negara Islam Pakistan yang 
terpisah dari India. Di saat orang banyak meragukan impian Iqbal, dia telah 
melangkah  jauh menuju pembentukan satu negara merdeka dan berdaulat 
sendiri bagi umat Islam. Di sana, yang akhirnya, secara tepat dinamai 
Republik Islam Pakistan, kurang dari 25 tahun setelah wafat Iqbal. Orang 
yang merasa sangat berhutang kepada Iqbal dalam hal ini adalah Muhammad 
Ali Jinnah yang ikut memperjuangkan terwujudnya negara Islam Pakistan. 

Sebagai manusia, pemikir maupun ilmuan seperti kata pepatah tak ada 
gading yang tak retak, termasuk Mohammad Iqbal juga memiliki kelemahan 
sebagaimana semua kelompok modernis. Pada batas tertentu, dalam masalah 
yang mendasar mengenai integritas intelektual, dia tidak berbuat apa-apa 
untuk memberikan koreksi dan sering menyetujui begitu saja kesalahan besar 
dalam pemikiran semua kelompok modernis. Al-Maududi menyatakan:  

Tetapi Iqbal dengan segala kejeniusannya dalam bersyair, tidak pernah 
lepas dari berbagai bahaya. Sayang sekali bahwa tulisan-tulisannya 
tidak pernah sepi dari berbagai hal yang kontradiktif. Ia telah melalui 
berbagai fase yang berbeda dalam perkembangan pemikiran selama 
hidupnya. Ia tidak dapat membentuk pemikiran Islam yang jernih 
kecuali tahun-tahun terakhir dari kehidupannya. Di tahun-tahun 

                                                         
30
+DLGDU� %DJLU�� ³3HQJDQWDU´� GDODP� 0RKDPPDG� ,TEDO�� Metafisika Persia, terj. 
Joebaar Ayoeb (Bandung: Mizan, Cet. III, 1995), h. 11  



Pemikiran Politik Mohammad Iqbal �5RGOL\DK�.KX]D¶L����������������������������������������������������� 191 

pertama dari kehidupannya, pemikiran Islamnya bercampur dan 
dipengaruhi oleh pemikiran-pemikiran Barat.

31
 

Beberapa ungkapan Iqbal yang sering kontradiktif, misalnya, ia 
berkata bahwa kebangkitan Islam yang dinanti-nantikan  itu harus meniru 
langkah-langkah Turki dan berbuat seperti  mereka dan meninjau kembali 
warisan-warisan pemikiran Islam, meskipun sebelumnya Iqbal menyatakan 
keberatannya dengan pemisahan antara penyelesaian negara dengan masalah-
masalah agama yang dilakukan oleh kelompok nasionalis Turki seperti 
Mustafa Kemal Ataturk (1881-������ \DQJ� PHQ\DWDNDQ� �� ³7LGDN� DGD�
peradaban kedua: peradaban berarti peradaban Eropa, dan harus diimpor 
GHQJDQ� VHJDOD� EXQJD� GDQ� RQDNQ\D´.

32
  Iqbal telah terjebak oleh apa yang 

dikhawatirkannya sendiri, yaitu kesilauan daripada fenomena luar daripada 
peradaban Barat. Ia menolak nasionalisme, tetapi menerima sosialisme, di 
mana keduanya bukan bersumber dari Islam. Dia menghendaki bahwa prinsip 
Islam dalam menghadapi perubahan dan dinamika adalah ijtihad dengan 
mengutip ayat Al-4XU¶DQ�XQWXN�PHQGXNXQJ�DODVDQ-alasannya. Lantas, apakah 
kutipan-kutipan Al-4XU¶DQ� LWX� PHZDNLOL� VHPXD� DMDUDQ� $O-4XU¶DQ�PHQJHQDL�
hal-hal yang dibicarakan? dan apakah makna ayat tersebut hanya dengan 
makna ucapan-ucapan Iqbal? Iqbal merupakan figur bagi kelompok Islam 
Modern di India. Tetapi ditilik dari segi pemikirannya merupakan figur yang 
tidak dapat memenuhi harapannya karena pemikiran yang kontradiktif. 

Pernyataan Iqbal dengan impiannya untuk mendirikan negara Islam 
yang ia sebut sebagai bukan Nasionalisme dan Imperialisme, tetapi negeri 
yang dibagi berdasarkan prinsip-prinsip ras, keagamaan, dan bahasa. Hal ini 
jelas akan menghilangkan sifat-sifat toleransi terhadap bangsa dan agama 
lain, hal ini juga sangat bertentangan dengan pesan-pesannya yang senantiasa 
ia kumandangkan bahwa pesan Islam merupakan ajaran  yang tidak mengenal 
batas-batas ras, agama, dan geografs, tetapi mengandung prinsip-prinsip 
universal.  

 

5 Kesimpulan 

Iqbal hidup selama periode antar-dua zaman, masyarakat feodal lama 
dan kapitalis modern. Berkat tempat kelahirannya, pendidikannya, dan 
perjalanannya ke Eropa, ia dapat menilai kelebihan dan kekurangan kedua 

                                                         
31

 Bushomi M. said, Mafhum Tajdid al-Din, Alih Bahasa Mahsun al-Mundzir 
(Gontor: PSIA, IPD, 1992), h. 138-9 

32
Mohammad Arkoun, Rethinking Islam, trans. Robert D. Lee (Oxford : Westview 
Press, 1994), h. 25 



                                                                    Volume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194 

 

192 

sistem tersebut. Ia mengagumi prestasi-prestasi Barat, dinamisnya, tradisi 
intelektual dan kemajuan-kemajuan teknologinya Tetapi, iapun mengecam 
imperialisme Eropa. Karena itu ia menganjurkan kembali ke Islam, dalam 
rangka membangun suatu alternatif Islam untuk masyarakat Muslim modern. 

Iqbal menghubungkan melemahnya Islam dengan komunitas Muslim 
yang menyimpang dari prinsip-prinsip Islam. Oleh karena itu, ia 
mengobarkan kembali akan semangat dinamis Islam. Peristiwa-peristiwa 
yang terjadi selama hidupnya menghendaki beberapa perubahan., ini tidak 
berarti mengabaikan seluruh cita-cita Pan Islam. Ia menyerukan agar tiap-tiap 
Muslim menggalang solidaritas dan saling berhubungan seperti liga bangsa-
bangsa, suatu liga yang berakar dalam cita-cita bersama anggotanya. 
Kesamaan pendapat ini akan timbul pemahaman yang penuh dengan cita-cita 
bersama. Setia kawan, dan hukum yang akhirnya dapat menghindari jebakan-
jebakan nasionalisme yang bersifat memecah belah dengan 
kecenderungannya terhadap disintegrasi masyarakat. 

Iqbal, merupakan pelopor dari reformisme Islam masa kini. 
Penekanannya pada kesatuan dan totalitas pandangan dunia Islam, dan 
seruannya untuk suatu pembangunan kembali pemikiran dan praktik Islam, 
merupakan dasar-dasar acuan  bagi para reformis Islam mutakhir. Bagi Iqbal, 
obat bagi suatu masyarakat yang tertinggal adalah suatu sintesa  baru dari 
ilmu-ilmu Barat dan Islam, yang akan merupakan jembatan antara tradisi dan 
modernitas. Ini tetap menjadi kebutuhan  yang terasa, tetapi sukar dipahami, 
dan terus merupakan tantangan utama bagi reformis masa kini yaitu 
PXQFXOQ\D�³PRGHUQLWDV�,VODP´� 

------------------ 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, M. Amin. 1996. Studi Agama: Normativitas atau Historisitas. 
Yogyakarta. Pustaka Pelajar.  

Ali, A. Mukti. 1993. Alam Pikiran Islam Modern di India dan Pakistan. 
Bandung. Mizan.  



Pemikiran Politik Mohammad Iqbal �5RGOL\DK�.KX]D¶L����������������������������������������������������� 193 

Arkoun, Mohammad. 1993. Rethinking Islam. Trans. Robert D. Lee. Oxford. 
Wesview Prress,  

µ$]]DP��$EGXO�:DKKDE��������Filsafat dan Puisi Iqbal���7HUM��$KPDG�5RIL¶�
Usman. Bandung. Pustaka.  

Basthami, M. Said. 1984. Tajdid al-Din��.XDLW��'DU�'D¶ZDK,  

%L¶UXQL��$�+���������Makers of Pakistan and Modern Moslim India. Lahore : 
S.H. Ashraf.  

Esposito, John L.. 1990. Islam and Politics. Alih Bahasa Yoesof Souyb. 
Jakarta. Bulan Bintang.  

Fauzi, Ali Ihsan dan Nurul Agustina. 1992. Sisi Manusiawi Iqbal. Bandung. 
Mizan. 

Iqbal, Mohammad, 1934. The Reconstruction of religious Thought in Islam. 
Lahore. S.H. Ashraf. 

_____ 1983. Pembangunan Kembali Pemikiran dalam Islam. Terj. Oesman 
Raliby. Jakarta. Bulan Bintang.  

Iqbal, S.A. Vahid.. 1948. His Art and Thought. Lahore. S.H. Ashraf,  

_____ 1964. (ed.) Thought and Reflection of Iqbal. Lahore. S.H. Ashraf  

Kant, Immanuel. 1965. Critique of Pure Reason. Trans. Norman Kemp 
6PLWK��1HZ�<RUN��67��0DUWLQ¶V�3UHVV�� 

Lee, Robert D.. 2000. Mencari Islam Autentik dari Nalar Puitis Iqbal 
hingga Nalar Kritis Arkoun. Bandung. Mizan. 

Luce, Miss± Claude Maitre. 1989. Pengantar ke Pemikiran Iqbal. Terj. 
Djohan Effendi. Bandung. Mizan.  

Madjid, Nurcholish. 1996. Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta. 
Paramadina. 

May, Lini S.. 1974. Iqbal His Life and Times. Lahore. S.H. Ashraf,  

Rahman, Budhy Munawar. 2001. Islam Pluralis. Jakarta. Paramadina,  

Rahman, Fazlur. 1987. Metode dan Alternatif Neo-Modernisme. Penyunting 
Taufik Adnan Amal. Bandung. Mizan.  

_____ 1985. Islam dan Modernitas tentang Transformasi Intelektual. Terj. 
Ahsin Muhammad. Bandung. Pustaka.  



                                                                    Volume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194 

 

194 

Rais, M. Amin, dalam John L. Esposito. 1984. Islam dan Pembaharuan. 
Terj. Machnun Husein. Jakarta. Rajawali Press.  

Sharif, M.M. (ed.) 1966. The History of Muslim Philosophy. German. Otto 
Harrasamitz.  

Smith, Wilfred Cantwell. 1946. Modern Islam in India: A Social Analysis. 
London. Victor  Gallancz.  


