PEMIKIRAN POLITIK MOHAMMAD IQBAL
Rodliyah Khuza’i™

Abstrtrak

Igbal telah melalui berbagai fase yang berbeda dalam perkembangan
pemikiran selama hidupnya. la seperti dikatakan Al-Maududi, tidak dapat
membentuk pemikiran Islam yang jernih kecuali tahun-tahun terakhir dari
kehidupannya. Di tahun-tahun pertama kehidupannya, pemikiran islamnya
bercampur dan dipengaruhi oleh pemikiran-pemikiran Barat.

Kata kunci : Pemikiran Islam, Pemikiran Barat, Politik.

1 Pendahuluan

Perbincangan tentang modernisme dan pembaharuan dalam Islam, atau
lebih tepatnya pembaharuan pemikiran Islam, hampir selalu dilatarbelakangi
setidaknya oleh dua hal: Pertama, adanya kesenjangan antara Islam sebagai
doktrin dengan Islam yang mewujud sebagai peradaban atau dengan bahasa
lain antara normativitas ajaran dan historisitas pemahaman dan
pengamalannya.’ Antara ultimate values dalam Islam dengan kondisi-kondisi
sekarang memerlukan penerjemahan-penerjemahan. Dari sudut pandang
sosiologi pengetahuan, diketahui bahwa dalam Islam yang teoretis maupun
yang praktis itu, pada hakikatnya termuat berbagai bentuk hubungan teori dan
praktik politik. Sebab, Islam yang pada dirinya sendiri (numena) tidak ada
yang tahu kecuali Allah sendiri, sehingga Islam yang dirumuskan adalah
Islam yang ditafsirkan. Istilah lain adalah Islam” fenomena.” Bagaimana

Rodhyah Khu’i, Dra., M.Ag., adalah dosen tetap Fakultas Ushuluddin UNISBA

' Lihat Nurcholish Mad_]ld Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina,
1994) dan M. Amin Abdullah, Studi Agama Normativitas atau Historisitas
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996)

Immanuel Kant dalam menengahi pertentangan antra Rasionalisme dan Empirisme
menjelaskan  hubungan langsung antara pengetahuan dan objek disebut
“pengamatan”. Apa yang diamati itu bukan bendanya sendiri (das ding an sich)
melainkan salinan atau copy yang disebut “penampakan” atau “gejala-gejala” nya
(fenomen). Hanya gejalalah yang dikenal, sedangkan “benda dalam dirinya sendiri”
tinggal suatu x tetap tak dikenal” (numena) Lihat Immanuel Kant, Critique of Pure
Reason, trans. Norman Kemp Smith (New York: St. Martin’s Press, 1965), h. 165

Pemikiran Politik Mohammad Igbal (Rodliyah Khuza’i) 179



seseorang menafsigkannya tergantung dari berbagai kepentingan politis, baik
disadari atau tidak.’

Ide pembaharuan juga sering dikaitkan dengan hadits Rasulullah Saw.
yang diriwayatkan Abu Daud dan lain-lainnya.

Dari Abu Hurairah ra. bahwasanya Rasulullah Saw. bersabda,
“Sesungguhnya Allah (selalu) mengutus (membangkitkan) bagi umat
ini setiap seratus tahun ada seorang pembaharu bagi agama umatnya”.
HR. Abu Daud, al-Thabrani, Hakim dan Baihaqi

Hadits tersebut memperkenalkan istilah fajdid atau tajdid al-Din yang
secara terminologis dimaknai sebagai al-ihya wa al-i’adah, yakni
menghidupkan dan memurnikan ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an
dan Sunnah.

Dalam perkembangan historisnya, pembaharuan Islam yang
merupakan tuntutan internal dan eksternal itu telah melalui dinamika yang
unik. Secara umum, pembaharuan dalam Islam dibagi dalam dua tahap.
Tahap pertama, ialah upaya dan proses pembaharuan yang hampir
merupakan kesadaran tuntutan internal, karena pada masa ini belum terjadi
kontak langsung dengan dunia dan pemikiran Barat. Pada tahap ini
pembaharuan pemikiran Islam berupa penyadaran kepada umat Islam untuk
kembali kepada Al-Qur’an dan Al-Sunnah secara murni, dengan corak
literalis dan skriptualis, yang sering disebut dengan Salafiyah. Tokoh-
tokohnya adalah Ibn Taimiyah (1263-1328 M.) dan Muhammad Abd
Wahhab (w. 1792) di Timur Tengah, dan Syeh Ahmad

Sirhindi (w. 1625 M.) dan Syah Waliyullah (w. 1792 M.) di India.*
Fazlur Rahman memasukkan model pembaharuan ini dalam Revivalis
Pramodernis.’

3 Budhy Munawar-Rahman, Islam Pluralis (Jakarta:Paramadina, 2001), h. 266
M. Amien Rais |, “Kata Pengantar” dalam John . Esposr[o Islam dan
Pembaharuan, terj. Machnun Husein (Jakarta: Rajawali Press, 1984), h. vii-ix
Lebih lanjut Amién menjelaskan bahwa gerakan pembaharuan sebelum periode
modern tersebut hampir memiliki kesamaan dasar, yaiyu (1) Gerakan-gerakan
kebangkitan datang dari masyarakat sendiri dan terutama didorong oleh ajaran
Islam sendiri bukan karena sentuhan dan desakan Barat; (2) Gerakan-gerakan itu
pada dasarnya melakukan kritik terhadap sufisme yang cenderung menjauhi tugas-
tugas manusia Muslim dalam pergumulan sosial dan dunia konkrit. Sufisme
dipandang sebagai sebab terbesar yang menjadikan masyarakat Islam mandeg,
statis, beku dan kehilangan elan vital kreativitasnya; (3) hampir semua gerakan

180 J|Lisbasnlume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194



Tahap kedua adalah upaya dan proses pembaharuan pemikiran Islam
yang selain tuntutan internal, juga dipengaruhi sentuhan pemikiran Barat.
Dalam hal ini Fazlur Rahman membagi lagi dalam dua fase, yaitu
modernisme klasik dan modernisme kontemporer. Modernisme klasik, yang
lahir pada pertengahan abad 19 dan awal abad 20 ditandai dengan perluasan
cakupan ijtihad, seperti hubungan antara akal dan wahyu, pembaharuan
sosial, terutama pendidikan dan status wanita, serta pembaharuan politik dan
bentuk pemerintahan yang representatif serta konstitusional.

Usaha Modernisme Klasik untuk menciptakan kaitan yang baik antara
pranata-pranata Barat dengan tradisi Islam melalui Al-Qur’an dan Al-
Sunnah dipandang sebagai prestasi yang besar.” Tokoh-tokoh utama
Modernisme ini, antara lain, Sayyid Ahmad Khan, Sayyld Amir Alj,
Jamaluddin al—Afgham dan Syaikh Muhammad Abduh.’ Sedangkan
Modernisme Kontemporer sebagai kelanjutan dari Modernisme Klasik, tetapi
sekaligus sebagai reaksi dari padanya. Pemikirannya tentang demokrasi,
modernisasi pendidikan Islam, serta pandangannya bahwa Islam itu
mencakup segala aspek kehidupan, baik individual maupun kolektif adalah
merupakan kelanjutan gagasan Modernisme Klasik, tetapi usahanya untuk
mengkritik dan membedakan diri dari Barat adalah merupakan reaksi dari
Modernisme Klasik. Hanya saja Modernisme Kontemporer tidak mampu
mengembangkan metodologi apa pun yang menegaskan posisinya, selain dari
usaha membedakan Islam dari Barat.®

pembaharuan di atas menekankan mutlak perlunya rekonstruksi sosio-moral dan

sosio-etnik masyarakat Islam agar sesuai atau paling tidak lebih mendekati Islam

ideal; (4) semua gerakan pembaharuan Islam pada fase ini mengobarkan semangat

ijtihad , yaitu menggunakn akal fikiran dalam memecahkan masalah-masalah yang

timbul dalam masyarakat Islam dengan referensi utama Al-Qur’an dan Al- Sunnah.

Penutupan pintu ijtihad hanya akan membuat umat Islam akan mengalami

kejumudan dan kemandegan berfikir dan hal ini bertentangan dengan spirit Al-

Qur’an itu sendiri; (5) Pada umumnya gerakan-gerakan ini menekankan pentingnya

jihad untuk mencapai tujuan-tujuan mereka. Jihad atau badzlul Juhud adalah

melakukan pengerahan total dari segenap dana dan daya umat untuk merealisasikan
s cita-cita pembaharuan.

Fazlur Rahman, Metode dan Alternatlf Neomoa’ermsme Islam, Penyunting: Taufik

Adnan Amal (Bandung Mizan, 1987), h

® Ibid., h. 18-9

Fazlur Rahman, Islam dan Modernitas, tentang Transformasi Intelektual, terj.
¢ Ahsin Mohammad (Bandung: Pustaka, 1985), h. 57-8

Fazlur Rahman, Metode dan ... h. 18

Pemikiran Politik Mohammad Igbal (Rodliyah Khuza'i) 181



Tidak kalah pentingnya dalam membahas gerakan pembaharuan ini
adalah daerah-daerah yang menjadi kantong-kantong pembaharuan Islam.
Salah satu kantong pembaharuan yang cukup penting dikaji adalah Pakistan
atau lebih luas lagi India-Pakistan, dengan salah satu tokoh utamanya Sir
Mohammad Igbal. Nama yang satu ini oleh Fazlur Rahman dikategorikan
dalam kelompok Modernisme Kontemporer (Reformisme Modernis).

Di tengah krisis pemikiran Islam, di India (Lahore: sekarang Pakistan)
muncul seorang penyair, pembaharu (mujaddid) yang dikenal dengan
tawarannya tentang personalistik; kesiapan individu dalam membentuk
sebuah komunitas Muslim yang utuh dengan menggelindingkan gagasan
person to person nya sebagai basik kekuatan Islam. Pembaharu ini adalah
Mohamamd Igbal, dalam menggugah ketertiduran umat Islam ia
mengemukakan bahwa banyak orang-orang kafir yang lebih baik
dibandingkan dengan sekian banyak orang Muslim yang hanya mendengkur
dan tidur di Masjid. Ia memimpikan terbentuknya sebuah negara Islam yang
merdeka terbebas dari berbagai macam kungkungan.

2 Riwayat Hidup Mohammad Igbal dan Karya-karyanya

Mohammad Igbal, lahir pada 24 Dzul Hijjah1289/22 Februari 1873, di
Sialkot, Punjab, dan meninggal pada tanggal 20 April 1938. Keluarga Igbal
berasal dari keturunan kasta Brahma, Kasymir. Kurang lebih tiga abad lalu,
ketika dinasti Mughal, sebuah dinasti Islam terbesar berkuasa di India, salah
seorang nenek moyang Igbal masuk Islam.

Ketika Igbal tumbuh, India sedang terkoyak-koyak oleh Kasta, oleh
pertentangan Muslim-Hindu, yang dipertajam dengan munculnya Arya
Samay yang mewakili ekstrimis Hindu, juga terbaginya loyalitas di antara
Muslim dan Hindu dari budaya lama ke budaya baru. Perlawanan India
terhadap imperialis Inggris masih terus berjalan, lahirnya Muslim modern di
satu sisi, dan hilangnya kekuatan, keagungan, kekayaan dan gairah hidup di
sisi lain, pada waktu itu, turut membentuk dan mewarnai diri Igbal muda.

Igbal sudah menunjukkan keistimewaan sebagai pelajar dan penyair
sebelum pergi ke Lahore, pada 1895, untuk belajar di College Pemerintah
(Government College). Di sana ia belajar kebudayaan Islam dan
kesusasteraan literatur Arab dari seorang orientalis terkemuka, Sir Thomas
Arnold. Pada pergantian abad ia memperoleh gelar master dalam filsafat dan

9 Miss Luce — Claude Maitre, Pengantar ke Pemikiran Igbal, terj. Djohan Effendi
(Bandung: Mizan, 1989), h. 13
182 J|Lisbasnlume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194



mulai memberi kuliah Filsafat dan bahasa Inggris di tempat ia kuliah
sekaligus menulls puisi bergaya tradisional tentang alam dan cinta dalam lirik
khas Urdu."’ Tulisan-tulisannya mencerminkan pertumbuhannya sebagai
seorang Muslim, studinya tentang kebudayan Islam, minatnya terhadap
tasawuf melalui ayahnya, ketertarikannya terhadap kebangkitan Islam masa
itu (Sayid Akhmad Khan dan Jamaluddin al-Afghani) dan komltmennya pada
nasionalisme India berdasarkan solidaritas Muslim-Hindu.""

Atas saran gurunya, Sir Thomas Arnold, Igbal melanjutkan studi ke
luar negeri. Di Inggris, melalui Trinity College Universitas Cambridge Igbal
di bawah bimbingan Prof. Mc. Taggart memperoleh materi tentang Hegel,
Kant, dan kepercayaan tentang pribadi yang abadi. Sedangkan dari James
Ward, Igbal menerima materi doktrin pluralisme spiritual. Kedua guru Igbal
juga memberikan materi mengenai empirisme Inggris, rasionalisme Jerman,
Spinoza Belanda, doktirn Nietzsche dan Marxis, romanticism, lemba%a dan
ideologi politik Eropa, serta konsep-konsep dan tradisi hukumnya. = Dari
universitas ini Igbal memperoleh gelar di bidang filsafat moral.

Selama di Cambridge, Igbal aktif dalam pertemuan dengan masyarakat
Muslim termasuk Muslim India yang berada di Inggris. Ia mengajukan ide
tentang perubahan kongres di India menjadi Pan-Islam. Secara intens ia
menemul para ilmuan dan mengadakan berbagai diskursus tentang persoaln-
persoalan ilmu pengetahuan dan filsafat, dan terus menimba ilmu dalam
aneka macam ilmu di perspustakan-perpustakaan Cambridge, London dan
Berlin. Ia menyampaikan kuliah tentang Islam berkenaan dengan tasawuf,
pengaruh Islam terhadap peradaban Eropa, demokrasi Islam dan intelek
manusia. Igbal melanjutkan studi ke Jerman di universitas Munich untuk
meyelesaikan gelar doktornya di bidang filsafat.

Disertasi Igbal dengan judul The Development of Metaphysic in Persia
selesai pada 4 November 1907 di bawah bimbingan F. Homel. Ini
merupakan karya filsafat di mana kemampuan Igbal dalam meneliti dan
keluasannya dalam bidang filsafat diakui orang untuk pertama kalinya.

OWilfred Cantwell Smith, Modern Islam in India: A Social Analysis (London: Victor
Gollancz, 1946), h. 101; Lihat pula Lini S. May, Igbal His Life and Times (Lahore:
11SH Muhammad Ashraf 1974), h. 60-1
Robert D. Lee, Mencari Islam Autentik : Dari Nalar Puitis Igbal hinga Nalar
Krms Arkoun, terj. Ahmad Baiquni (Mizan: Bandung, Cet. I, 2000), h. 70
L1n1$ May, Iqbal His Life ... h. 64-5
" Abdul Wahhab ‘Azzam, Filsafat dan Puisi Igbal, terj. Ahmad Rofi’ Usman
(Bandung: Pustaka, Cet. I, 1985), h. 23-5; Lihat pula Khalifah Abdul Hakim,

Pemikiran Politik Mohammad Igbal (Rodliyah Khuza'i) 183



Igbal kembali lagi ke London untuk mempelajari hukum dan lulus
keadvokaltfn. Untuk beberapa lama ia juga masuk di School of Political
Sciences.

Hasil perjalanan intelektualnya di dunia Barat mendorong Igbal untuk
merumuskan kembali pemikiran-pemikirannya yang ia sumbangkan kepada
umat Islam, khususnya di India Pakistan. Setidaknya, ada tiga hal yang
mendorongnya untuk berbuat demikian. Pertama, vitalitas yang luar biasa
dan aktivitas kehidupan orang Barat. Kedua, ia memperoleh visi tentang
banyak hal yang belum diimpikan oleh dunia Timur, tetapi sudah dikerjakan
oleh Barat. Sebenarnya, potensi dunia Timur cukup memungkinkan untuk itu,
bahkan bisa lebih dari itu. Ketiga, kehidupan orang Eropa yang
individualistik dan materialistik sering memunculkan kompetisi yang keras
tanpa mengenal nilai-nilai etika dan moral, membuat Igbal mengkritik Barat.
Baginya, banyak hal yang positif dari Eropa, tetapi Eropa bukanlah contoh
yang baik. Dalam beberapa hal, Eropa memang baik, tetapi Islam
mengajarkan lebih baik."

Menjelang kembali dari Eropa, Igbal menulis sajak-sajak yang
membuka zaman baru seperti Syikwa dan Jawab-i- Syikwa (Keluhan dan
Jawaban terhadap Keluhan) yang menjadi saksi tentang perubahan yang
terjadi dalam dirinya. Ia merumuskan risalahnya untuk pertama kali dalam
Asrar-i Khudi (Rahasia Pribadi), memberikan gambaran tentang tema pusat
filsafat Igbal tentang individualitas. Rumus-i Bekhudi (Misteri Peniadaan
Diri) membicarakan tentang kebangkitan kembali setiap individu dalam
masyarakat Islam yang sejati. Bang-i- Dara (Panggilan Lonceng), sebuah
kumpulan sajak dalam bahasa Urdu, Thought and Reflection of Igbal yang
diedit oleh S.A. Vahid mengungkapkan konsep Igbal tentang negara Islam
dan masih banyak lagi. Karya filsafat Igbal yang terpenting dan cukup
terkenal adalah The Reconsruction of Religious Thought in Islam
(Pembangunan Kembali Pemikiran Keagamaan dalam Islam).

“Renaissnce in Indo-Pakistan” (continued) dalam M.M. Sharif (ed). A. History of
Muslzm Philosophy (German: Otto Harrasowitz, 1966), h. 1615-6
*Oesman Raliby, “Sedikit tentang Iqbal”, dalam Mohammad Igbal, Pembangunan
hKeﬁ_ball Alam Pikiran Islam, terj. Oesman raliby (Jakarta : Bulan Bintang, 1983),
SA. Mukti Ali, Alam Pikiran Islam Modern di India dan Pakistan (Bandung: Mizan,
1993), h.30-1
184 J|Lisbasnlume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194



3 Gagasan Igbal tentang Politik dan Negara Islam Modern yang
Dicita-citakan

a. Islam, Masyarakat dan Negara

Karier politik Igbal dimulai pada 1927 ketika terpilih sebagai anggota
legislatif (Punjab). Tiga tahun kemudian ia terpilih sebagai Ketua Muslim
League. Visi politik Igbal makin transparan ketika ia berpidato, sambil
mensitir Ernes Renan “bahwa manusia tidak dapat diperbudak baik oleh ras,
agama, batas-batas sungai atau barisan gunung-gunung”.” Sekelompok besar
manusia, yang mempunyai pikiran sehat dengan hati yang penuh semanga,
dapat saja membentuk suatu kesadaran moral yang biasa disebut bangsa.'
“Saya, kata Igbal”, ingin melihat Punjab, daerah Perbatasan Utara, Sindi dan
Bulukistan bergabung menjadi satu negara. Ide dan tujuan membentuk negara
tersendiri adalah sebagai wadah perjuangan bagi umat Islam India, lebih dari
itu, negara dan masyarakat Islam adalah locus di mana pribadi seorang
Muslim dapat diwujudkan. Negara dengan demikian, merupakan kebutuhan
bagi individu untuk mengatur kekuatannya. Oleh karena itu, menurut Igbal,
berfungsinya suatu negara harus dilihat sejauh mana kekuatan-kekuatan
dalam masyarakat itu dapat dikontrol. Kontrol bukanlah berarti
pengekangan, tetapi penyaluran kekuatan-kekuatan  sedemikian rupa
sehingga individu-individu itu menjadi semakin kuat dan dilandasi semangat
ajaran tauhid. Tauhid adalah prinsip yang mempersatukan masyarakat,
sumber persamaan, solidaritas dan kemerdekaan. Tauhid adalah jiwa dan
tubuh masyarakat kita.'®

Pemahaman sentral Igbal atas persamaan dan persaudaraan sampai
pada kesimpulan bahwa demokrasi adalah cita-cita politik yang paling
penting dalam Islam. Karena bentuk pemerintahan ini memungkinkan pada
manusia kebebasan yang diperlukan guna mengembangkan segala
kemungkinan dalam kodratnya, seraya membatasi kebebasannya hanya demi
kepentingan masyarakat. Keberhasilan suatu sistem demokrasi hanya
bergantung pada kesediaan para anggota yang selalu tunduk pada hukum
Tuhan. Untuk mewujudkan cita-cita tersebut diperlukan bimbingan seorang
pemimpin besar. Sayangnya, Igbal tidak menjelaskan bagaimana pemimpin
itu akan memperoleh kekuasaan dalam suatu negara modern. Ketika
berbicara tentang demokrasi, kalau demokrasi diartikan sebagai kekuasaan

'Osman Raliby, “Sedikit tentang Iqbal” dalam Mohammad Igbal, Pembangunan
Kembali ... p. 25

:; S.A. Vahid, Igbal, His Art and Thought (Lahore: S.H. Ashraf, 1948), h. 29
Mohammad Igbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (London :
Oxford University Press, 1934), h. 152

Pemikiran Politik Mohammad Igbal (Rodliyah Khuza'i) 185



rakyat Igbal tidak menaruh harapan pada demokrasi, tetapi kalau demokrasi
dipandang sebagai prasyarat terjadinya kemungkinan-kemungkinan baru, dia
menyetujui. Igbal mengkritik demokrasi itu sendiri, karena cenderung
memperkuat semangat percaya kepada hukum yang dapat menggantikan
sudut pandang moral murni, dan menyamaartikan sesuatu yang ideal dengan
sesuatu yang salah.

Pandangan tentang demokrasi membawa pada sikap nasionalismenya.
Ia menentang nasionalisme sebagaimana dipahami di Eropa, bukan karena,
kalau paham itu dibiarkan berkembang di India lalu mengurangi keuntungan
materi bagi umat Islam, tetapi karen ia melihat dalam paham itu tertanam
benih-benih materialisme yang atheis sebagai bahaya terbesar bagi umat
manusia dewasa ini. Patriotisme adalah suatu berkah yang sepenuhnya
bersifat fitri dan mempunyai tempat dalam kehidupan moral manusia.
Nasionalisme yang berlebih-lebihan  mempersempit kemungkinan-
kemungkinan untuk memelihara dan mengembangkan naluri kehidupan.

Bagi Igbal, nasionalisme mengenai dunia Islam menimbulkan arti
khusus di India, di mana Muslim minoritas. Ia meragukan nasionalisme
dapat terwujud karena ideal keagamaan yang diwahyukan dalam Islam ..,
Secara organik berkaitan dengan struktur sosial yang diciptakannya.”'
Struktur sosial Islam itu mencakup negara, hukum dan syari’at. Nasionalisme
apa pun yang menentang solidaritas sosial Islam dan kehidupannya tidak
bisa diterima. Islam dapat menerima batas-batas yang memisahkan satu
daerah dengan yang lain dan dapat menerima perbedaan bangsa hanya untuk
memudahkan soal hubungan sesama mereka. Batas dan perbedaan bangsa
tidak boleh mempersempit cakrawala pandangan sosial umat Islam. Dunia
Islam merupakan satu rumpun keluarga yang terdiri dari republik-republik
itu. Dengan demikian, Igbal bukanlah seorang nasionalis dalam arti sempit,
tetapi seorang Pan-Islamis.

Tidak semua orang setuju dengan ide nasionalisme Igbal, yang
menolak seperti: Abu Hasan Ali Nadwi dan Al-Maududi, serta kebanyakan
ulama di India mengemukakan argumentasi bahwa nasionalisme dan Islam
merupakan dua ideologi yang saling berlawanan. Nasionalisme bertindak
sebagai partikularisme yang berlawanan dengan universalisme Islam. Apapun

' Ali Thsan Fauzi dan Nurul Agustina, (ed.), Sisi Manusiawi Igbal (Bandung:
Mizan, 1992), h. 131

20 Osmar Raliby, Sedikit tentang Igbal ... h. 28
2! John L. Esposito, Islam and Politics. "Alih bahasa Yoesoef Sou’ yb (Jakarta: Bulan
Bintang, 1990), h. 120

186 J|Lisbasnlume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194



bentuk nasionalisme itu. Sedangkan Abdul Kalam Azad, lebih menghendaki
“Comgoszte Nasionalisme”, terdiri atas masyarakat Hindu di anak benua
India.”™ Sekalipun dengan “alasan yang berbeda, Azad belakangan setuju
dengan Nadwi dan Maududi dan kebanyakan ulama menentang pembentukan
Pakistan sebagai negara Muslim yang terpisah dan hingga akhir hayatnya
Azad bergabung dengan nasionalisme India.

b Negara Islam Modern yang dicita-citakan

Igbal dalam karyanya “Political Thought in Islam”, mengungkapkan
bahwa ”Cita-cita politik Islam adalah terbentuknya suatu bangsa yang lahir
dari peleburan dari semua ras”.> Terpadunya ikatan batin masyarakat ini
timbul tidak dari kesatuan etnis atau geografis, tapi dari kesatuan cita-cita
politik dan agamanya. Keanggotaan atau kewarganegaraannya didasarkan
atas suatu “pernyataan kesatuan pendapat”, yang berakhir bila kondisi ini
tidak berlaku  lagi. Secara kewilayahan, pemerintahan Islam adalah
transnasional, yang meliputi seluruh dunia. Walaupun upaya orang Arab
untuk menegakkan suatu tatanan Pan Islam yang demikian gagal melalui
penaklukan pembentukannya, akan tetapi merupakan cita-cita yang akan
dapat dilaksanakan. Sesungguhnya negara Islam yang ideal memang masih
dalam benih.

Kehidupan komunitas-komunitas politik modern, sebagian besar
memperoleh ekspresinya dalam lembaga-lembaga umum, Hukum dan
Pemerintah, dan berbagai _lingkungan sosiologis ... terus menerus
bersinggungan satu sama lain.

Igbal memberikan jawaban atas keberatan-keberatan mereka yang
khawatir akan kehilangan kedaulatan negara masing-masing seharusnya tidak
perlu terjadi, karena struktur negara Islam akan ditetapkan tidak dengan
kekutan fisik, tapi daya kekuatan spiritual dari suatu cita-cita bersama.

Kendati Igbal telah telah mengungkapkan suatu semangat Pan Islam, ia
menyadari bahwa zamannya masih masih mengharuskannya untuk
penyesuaian dan kesabaran.

Guna menciptakan suatu kesatuan Islam yang benar-benar efektif,
semua negeri Islam pertama kali harus merdeka, dan kemudian secara

2 Ibid., h. 126
Iqbal “Political Thuoght in Islam” dalam S.A. Vahid (ed.), Thought and
Reﬂectwn of Igbal (Lahore: S.M. Ashraf, 1964), h 60
* Ibid

Pemikiran Politik Mohammad Igbal (Rodliyah Khuza’i) 187



keseluruhan mereka harus menyusun diri di bawah Khalifah. Apakah
hal yang demikian mungkin pada saat ini?, Bila tidak hari ini orang
harus menunggu.

Untuk itu, masyarakat Muslim perlu menyusun strategi : pertama,
memperoleh kemerdekaan mengurus dan membereskan urusannya sendiri
sehingga masing-masing mempunyai kekuatan untuk mencapai tujuan; kedua,
bersatu dengan ikatan spiritual Islam.

Tampak bagi saya bahwa Tuhan lambat laun akan menyadarkan kita
tentang kebenaran bahwa Islam bukan nasionalisme maupun
imperialisme, tetapi suatu liga bangsa-bangsa yang mengikuti batas-
batas buatan (manusia) dan perbedaan-perbedaan rasional, tetapi tidak
mungkin untuk membatasi cakrawala sosial para anggotanya.

Igbal tetap berpendapat bahwa setiap Muslim memerlukan komunitas
Islam guna perkembangannya. Ia menolak pendapat bahwa Islam dapat
dijadikan hanya sekadar etika pribadi yang terpisah dari lingkungan sosio-
politik. cita-cita keagamaan Islam adalah organis dalam pertaliannya dengan
tatanan sosial yang diciptakannya. Penolakan terhadap satu aspek, akhirnya
akan menyebabkan penolakan pada aspek lain. Muslim India berhak untuk
berkembang penuh dan bebas atas dasar garis-garis kebudayaan dan
tradisinya sendiri, di tanah airnya sendiri sebagimana cita-citanya.

Saya ingin melihat Punjab, Provinsi Perbataasan Laut, Sindi dan
Bulukistan menjadi satu dalam suatu negara Muslim India Barat Laut
yang terkonsolidasi tampaknya bagi saya merupakan tujuan akhlr
kaum Muslim, setidak-tidaknya bagi umat Islam di India Barat Laut.*’

Igbal adalah orang yang pertama kali menyerukan dibaginya India,
sehingga kaum Muslimin mempunyai tanah air yang khusus bagi mereka.
Sebab tidak mungkin penduduk India hidup sebagai satu kelompok dan dua
kelompok yang tolong menolong, dan jalan terbaik yang biasa mengantarkan
pada perdamaian di India dalam kondisi yang demikian, hendaknya negeri ini
dibagi berdasarkan prinsip-prinsip ras, keagamaan, dan bahasa.

Di mata Igbal, terbentuknya negara Islam (Islamic State) adalah
sebuah keniscayaan, obsesi ini didasarkan pada beberapa faktor:

2 Mohammad Igbal, The Reconstruction of ... h. 151
1bid.,

A H. ALBY’ runi, Makers of Pakistan and Modern Moslim India (Lahore: S. H.
Ashraf, 1950), h. 180

188 J|Lisbasnlume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194



1) Bentrok teologis antara Hindu — Muslim yang demikian akut.
2) Penetrasi dan tekanan keras imperialisme Inggris yang berkepanjangan.

Menurut Igbal, umat Islam akan bisa melepaskan diri dari
keterkungkungan jika berada dalam satu negara kesatuan Islam, pemikiran di
atas dilatar-belakangi oleh beberapa hal :

1) Konservatisme umat Islam, karena tidak kurang dari lima ratus tahun umat
Islam tenggelam dalam kejumudan,” dan kajiannya hanya berkutat pada :
matan, syari’ah, hasyiah dam mukhtashar, dan nyaris tidak dapat
menyelesaikan masalah umat Islam sendiri;

2) Di saat belajar di Eropa, ia melihat betapa besar filsafat Barat sudah
mengalami kemajuan yang amat pesat, sehingga Igbal sendiri cenderung
menggunakan pisau bedah sistem Barat dalam menggugah umat Islam
dari tidur nyenyaknya;

3) Sebuah keprihatinan yang ia lihat, bahwa secara sosio kultural bangsa
India dihuni oleh mayoritas masyarakat Hindu;

4) Imperialisme Inggris yang berkepanjangan.

4 Refleksi Dan Evaluasi

Igbal adalah salah seorang tokoh utama dalam sejarah Islam.
Kepribadiannya begitu mendalam dan kental, sehingga sulit diukur melalui
satu dimensi dari kehidupannya. Ia seorang ilmuan dan filsuf, dan pada saat
yang sama penyair besar. Seperti ungkapan M.M. Sharif :

“Syair-syair dan filsafat Igbal adalah kedua-duanya hebat sekali.
Syairnya telah menjadi demikian karena filsafatnya, dan filsafatnya
telah menjadi demikian karena syairnya. Pada Igbal filsafat dan syair
itu tak dapat dipisah-pisahkan, telah disatupadukan sebagaimana
belum pernah tejadi sebelumnya pada ahli pikir yang mana pun, juga
tidak pada Dante”.”

Haidar Bagir pun memberi penilaian, bahwa setiap upaya kaum
Muslim masa kini untuk melakukan pekerjaan mahabesar yang sama, mesti

“Mohammad Igbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (London:

5 Oxford University Press, 1934), h. 6-7

"M.M. Sharif, “Igbal’s Conception of God” dalam Igbal As A Thinker (Lahore: SH.
Muhammad Ashraf, 1991), h. 99

Pemikiran Politik Mohammad Igbal (Rodliyah Khuza'i) 189



berangkat dari kajian terhadap pemikiran-pemikiran tokoh ini: kalaupun
bukan substansinya, kita dapat belajar banyak dari sikapnya sebagai seorang
intelektual dan ilmuan.”® Karya-karya Igbal sampai saat ini masih menjadi
rujukan baik bagi peneliti dan pengkaji di Timur maupun Barat secara kritis.

Mohammad Igbal juga disebut-sebut sebagai Bapak Pakistan, karena
dialah sebenarnya disigner awal terbentuknya negara Islam Pakistan yang
terpisah dari India.. Di saat orang banyak meragukan impian Igbal, dia telah
melangkah jauh menuju pembentukan satu negara merdeka dan berdaulat
sendirt bagi umat Islam, di sana akhirnya dinamakan secara tepat Republik
Islam Pakistan kurang dari 25 tahun setelah Igbal wafat. Orang yang merasa
sangat berhutang pada Igbal adalah Muhammad Ali Jinnah yang ikut
memperjuangkan terwujudnya Negara Islam Pakistan.

Mohammad Igbal juga disebut-sebut sebagai Bapak Pakistan, karena
dialah sebenarnya desainer awal terbentuknya negara Islam Pakistan yang
terpisah dari India. Di saat orang banyak meragukan impian Igbal, dia telah
melangkah jauh menuju pembentukan satu negara merdeka dan berdaulat
sendirt bagi umat Islam. Di sana, yang akhirnya, secara tepat dinamai
Republik Islam Pakistan, kurang dari 25 tahun setelah wafat Igbal. Orang
yang merasa sangat berhutang kepada Igbal dalam hal ini adalah Muhammad
Ali Jinnah yang ikut memperjuangkan terwujudnya negara Islam Pakistan.

Sebagai manusia, pemikir maupun ilmuan seperti kata pepatah tak ada
gading yang tak retak, termasuk Mohammad Igbal juga memiliki kelemahan
sebagaimana semua kelompok modernis. Pada batas tertentu, dalam masalah
yang mendasar mengenai integritas intelektual, dia tidak berbuat apa-apa
untuk memberikan koreksi dan sering menyetuj ui begitu saja kesalahan besar
dalam pemikiran semua kelompok modernis. Al-Maududi menyatakan:

Tetapi Igbal dengan segala kejeniusannya dalam bersyair, tidak pernah
lepas dari berbagai bahaya. Sayang sekali bahwa tulisan-tulisannya
tidak pernah sepi dari berbagai hal yang kontradiktif. Ia telah melalui
berbagai fase yang berbeda dalam perkembangan pemikiran selama
hidupnya. Ia tidak dapat membentuk pemikiran Islam yang jernih
kecuali tahun-tahun terakhir dari kehidupannya. Di tahun-tahun

*Haidar Bagir, “Pengantar” dalam Mohammad Igbal, Metafisika Persia, terj.
Joebaar Ayoeb (Bandung: Mizan, Cet. III, 1995), h. 11
190 J|Lisbasnlume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194



pertama dari kehidupannya, pemikiran Islamnya bercampur dan
dipengaruhi oleh pemikiran-pemikiran Barat.”!

Beberapa ungkapan Igbal yang sering kontradiktif, misalnya, ia
berkata bahwa kebangkitan Islam yang dinanti-nantikan itu harus meniru
langkah-langkah Turki dan berbuat seperti mereka dan meninjau kembali
warisan-warisan pemikiran Islam, meskipun sebelumnya Igbal menyatakan
keberatannya dengan pemisahan antara penyelesaian negara dengan masalah-
masalah agama yang dilakukan oleh kelompok nasionalis Turki seperti
Mustafa Kemal Ataturk (1881-1938) yang menyatakan : “Tidak ada
peradaban kedua: peradaban berarti ?eradaban Eropa, dan harus diimpor
dengan segala bunga dan onaknya”.** Igbal telah terjebak oleh apa yang
dikhawatirkannya sendiri, yaitu kesilauan daripada fenomena luar daripada
peradaban Barat. Ia menolak nasionalisme, tetapi menerima sosialisme, di
mana keduanya bukan bersumber dari Islam. Dia menghendaki bahwa prinsip
Islam dalam menghadapi perubahan dan dinamika adalah ijtihad dengan
mengutip ayat Al-Qur’an untuk mendukung alasan-alasannya. Lantas, apakah
kutipan-kutipan Al-Qur’an itu mewakili semua ajaran Al-Qur’an mengenai
hal-hal yang dibicarakan? dan apakah makna ayat tersebut hanya dengan
makna ucapan-ucapan Igbal? Igbal merupakan figur bagi kelompok Islam
Modern di India. Tetapi ditilik dari segi pemikirannya merupakan figur yang
tidak dapat memenuhi harapannya karena pemikiran yang kontradiktif.

Pernyataan Igbal dengan impiannya untuk mendirikan negara Islam
yang ia sebut sebagai bukan Nasionalisme dan Imperialisme, tetapi negeri
yang dibagi berdasarkan prinsip-prinsip ras, keagamaan, dan bahasa. Hal ini
jelas akan menghilangkan sifat-sifat toleransi terhadap bangsa dan agama
lain, hal ini juga sangat bertentangan dengan pesan-pesannya yang senantiasa
ia kumandangkan bahwa pesan Islam merupakan ajaran yang tidak mengenal
batas-batas ras, agama, dan geografs, tetapi mengandung prinsip-prinsip
universal.

5 Kesimpulan

Igbal hidup selama periode antar-dua zaman, masyarakat feodal lama
dan kapitalis modern. Berkat tempat kelahirannya, pendidikannya, dan
perjalanannya ke Eropa, ia dapat menilai kelebihan dan kekurangan kedua

! Bushomi M. said, Mafhum Tajdid al-Din, Alih Bahasa Mahsun al-Mundzir
(Gontor: PSIA, IPD, 1992), h. 138-9

*Mohammad Arkoun, Rethinking Islam, trans. Robert D. Lee (Oxford : Westview
Press, 1994), h. 25

Pemikiran Politik Mohammad Igbal (Rodliyah Khuza'i) 191



sistem tersebut. la mengagumi prestasi-prestasi Barat, dinamisnya, tradisi
intelektual dan kemajuan-kemajuan teknologinya Tetapi, iapun mengecam
imperialisme Eropa. Karena itu ia menganjurkan kembali ke Islam, dalam
rangka membangun suatu alternatif Islam untuk masyarakat Muslim modern.

Igbal menghubungkan melemahnya Islam dengan komunitas Muslim
yang menyimpang dari prinsip-prinsip Islam. Oleh karena itu, ia
mengobarkan kembali akan semangat dinamis Islam. Peristiwa-peristiwa
yang terjadi selama hidupnya menghendaki beberapa perubahan., ini tidak
berarti mengabaikan seluruh cita-cita Pan Islam. Ia menyerukan agar tiap-tiap
Muslim menggalang solidaritas dan saling berhubungan seperti liga bangsa-
bangsa, suatu liga yang berakar dalam cita-cita bersama anggotanya.
Kesamaan pendapat ini akan timbul pemahaman yang penuh dengan cita-cita
bersama. Setia kawan, dan hukum yang akhirnya dapat menghindari jebakan-
jebakan  nasionalisme yang  bersifat memecah belah  dengan
kecenderungannya terhadap disintegrasi masyarakat.

Igbal, merupakan pelopor dari reformisme Islam masa Kkini.
Penekanannya pada kesatuan dan totalitas pandangan dunia Islam, dan
seruannya untuk suatu pembangunan kembali pemikiran dan praktik Islam,
merupakan dasar-dasar acuan bagi para reformis Islam mutakhir. Bagi Igbal,
obat bagi suatu masyarakat yang tertinggal adalah suatu sintesa baru dari
ilmu-ilmu Barat dan Islam, yang akan merupakan jembatan antara tradisi dan
modernitas. Ini tetap menjadi kebutuhan yang terasa, tetapi sukar dipahami,
dan terus merupakan tantangan utama bagi reformis masa kini yaitu
munculnya “modernitas Islam”.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. 1996. Studi Agama: Normativitas atau Historisitas.
Yogyakarta. Pustaka Pelajar.

Ali, A. Mukti. 1993. Alam Pikiran Islam Modern di India dan Pakistan.
Bandung. Mizan.

192 J|Lisbasnlume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194



Arkoun, Mohammad. 1993. Rethinking Islam. Trans. Robert D. Lee. Oxford.
Wesview Prress,

‘Azzam, Abdul Wahhab. 1985. Filsafat dan Puisi Igbal.. Terj. Ahmad Rofi’
Usman. Bandung. Pustaka.

Basthami, M. Said. 1984. Tajdid al-Din. Kuait. Dar Da’wabh,

Bi’runi. A.H.. 1950. Makers of Pakistan and Modern Moslim India. Lahore :
S.H. Ashraf.

Esposito, John L.. 1990. Islam and Politics. Alih Bahasa Yoesof Souyb.
Jakarta. Bulan Bintang.

Fauzi, Ali Ihsan dan Nurul Agustina. 1992. Sisi Manusiawi Igbal. Bandung.
Mizan.

Igbal, Mohammad, 1934. The Reconstruction of religious Thought in Islam.
Lahore. S.H. Ashraf.

1983. Pembangunan Kembali Pemikiran dalam Islam. Terj. Oesman
Raliby. Jakarta. Bulan Bintang.

Igbal, S.A. Vahid.. 1948. His Art and Thought. Lahore. S.H. Ashraf,
_ 1964. (ed.) Thought and Reflection of Igbal. Lahore. S.H. Ashraf

Kant, Immanuel. 1965. Critique of Pure Reason. Trans. Norman Kemp
Smith. New York. ST. Martin’s Press.

Lee, Robert D.. 2000. Mencari Islam Autentik dari Nalar Puitis Igbal
hingga Nalar Kritis Arkoun. Bandung. Mizan.

Luce, Miss— Claude Maitre. 1989. Pengantar ke Pemikiran Igbal. Terj.
Djohan Effendi. Bandung. Mizan.

Madjid, Nurcholish. 1996. Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta.
Paramadina.

May, Lini S.. 1974. Igbal His Life and Times. Lahore. S.H. Ashraf,
Rahman, Budhy Munawar. 2001. Islam Pluralis. Jakarta. Paramadina,

Rahman, Fazlur. 1987. Metode dan Alternatif Neo-Modernisme. Penyunting
Taufik Adnan Amal. Bandung. Mizan.

_ 1985. Islam dan Modernitas tentang Transformasi Intelektual. Terj.
Ahsin Muhammad. Bandung. Pustaka.

Pemikiran Politik Mohammad Igbal (Rodliyah Khuza'i) 193



Rais, M. Amin, dalam John L. Esposito. 1984. Islam dan Pembaharuan.
Terj. Machnun Husein. Jakarta. Rajawali Press.

Sharif, M.M. (ed.) 1966. The History of Muslim Philosophy. German. Otto
Harrasamitz.

Smith, Wilfred Cantwell. 1946. Modern Islam in India: A Social Analysis.
London. Victor Gallancz.

194 J|Lisbasnlume XIX No. 2 April - Juni 2003 : 179 - 194



