PENDIDIKAN MISTIKAL : SUATU UPAYA KE ARAH
PENCAPAIAN KUALITAS DIRI YANG INTEGRATIF

Dudung Abdurrahman”
Abstrak

Makalah ini memiliki tujuan utama untuk menjelaskan metode-metode
mistikal yang digunakan untuk mencapai kualitas diri yang integratif. Diri
memiliki tiga (3) komponen yaitu mind, body, dan soul. Ketiga komponen
tersebut harus dikembangkan secara seimbang dalam proses pendidikan
individual. Tujuan proses pendidikan Islami adalah proses untuk
“memanusiakan” manusia, sehingga subyek didik mampu menyadari ayat-
ayat Allah dalam makro kosmos dan mikro kosmos. Pencapaian tujuan
pendidikan tersebut dicapai dengan memberikan 3 (tiga) landasan filosofis,
vaitu : (i) kesatuan tubuh dan jiwa, (ii) evolusi kesadaran, dan (iii) kembali
kepada Tuhan. Selanjutnya terdapat 3 (tiga) metoda yang harus dilakukan,
yaitu : (i) maksimalisasi pengaruh tubuh terhadap jiwa, (ii) maksimalisasi
pengaruh jiwa terhadap tubuh, dan (iii) bimbingan ke arah pengalaman
mistikal.

Sebagai penjabaran lebih lanjut dari pengalaman mistikal, maka
terdapat berbagai metode mistikal yang diambil dari berbagai tradisi agama
Islam (tasawuf), termasuk sufisme Jawa dan tradisi India Kuno (Yoga).
Dalam tradisi Tasawuf, sejumlah praktik dasar sufi yang harus diamalkan
adalah : (i) berpuasa, (ii) mengasingkan diri (‘uzlah) atau berkhalwat, (iii)
adab, dalam arti berperilaku atau bertatakrama yang baik kepada orang
lain, (iv) pelayanan; memberi layanan terhadap orang lain dengan rasa
syukur atas kesempatan melayani dan ketulusan, (v) berdzikir, mengingat
Tuhan dengan beragam ungkapan dan teknik yang dikembangkan para sufi
pengikut tarekat, dan (vi) mengingat mati dengan merenungkan datangnya
malaikat maut.

Dalam tradisi sufisme Jawa, terdapat 3 (tiga) klasifikasi laku yang
biasa dilakukan oleh masyarakat (Jawa), yaitu : pertama, Nyepi atau
Nyepen; mengasingkan diri ke tempat sunyi, seperti : puncak gunung,
pinggir sungai, dalam gua, atau ke tengah hutan. Kedua, menunda

” Dudung Abdurrahman, SE., M.Si., adalah dosen tetap Fakultas Ekonomi
Unisba

Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian 149
Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)



pemenuhan kebutuhan badaniah atau menyakiti diri sendiri, seperti :
berjaga sepanjang malam (lek-lekan), merendam di sungai (kungkum),
berpuasa, sesirik, ngebleng, pati geni, atau tapa. Ketiga, ngalap berkah
dengan menziarahi makam-makam wali dan petilasan tokoh-tokoh sejarah.
Tradisi India Kuno yang bercorak ajaran Hindu mewariskan Yoga sebagai
metoda untuk menyatukan Atman (body, mind, dan soul) dan Brahman
(outer cosmic).

Kata kunci : pendidikan, diri integratif, pengalaman misikal, tasawuf,
metode mistikal.

1. Pendahuluan
1.1 Latar Belakang

Pendidikan merupakan persoalan hidup dan kehidupan manusia
sepanjang hayatnya, baik sebagai individu, kelompok, atau sebagai bangsa
(Fadjar, 1993). Dengan demikian, pendidikan memiliki posisi strategis
dalam kehidupan manusia. Posisi strategis pendidikan itu menurut Shane
(1973) sebagaimana dikutip Fadjar (1993) disebabkan pendidikan memiliki
4 (empat) potensi yang berpengaruh secara signifikan terhadap kehidupan
masa depan. Pertama, pendidikan menyediakan wahana implementasi nilai-
nilai dan hasrat-hasrat masyarakat yang berubah untuk mengantisipasi
keadaan masa depan. Kedua, pendidikan dapat dipakai untuk
menanggulangi masalah-masalah sosial tertentu, seperti pemberantasan
kebodohan, penyediaan tenaga kerja terampil, peningkatan taraf hidup
ekonomi. Ketiga, pendidikan memiliki kemampuan untuk menerapkan ide-
ide alternatif yang baru. Keempat, pendidikan adalah cara terbaik yang
dapat ditempuh masyarakat untuk membimbing perkembangan manusia,
baik secara psikis maupun fisik.

Namun, masih menurut Shane (dalam Fadjar, 1993), posisi strategis
pendidikan itu dapat menjadi suatu aktivitas yang negatif bagi kemanusiaan.
Sumbangan negatif bagi kemanusiaan itu terjadi jika: pertama, komitmen
para pengelolanya adalah komitmen mikro, sektarian, dan berdimensi jangka
pendek. Komitmen mikro ini terimplementasi pada tujuan yang mendasari
sikap dan perilaku manajerial. Lembaga pendidikan digunakan untuk
mempolarisasi manusia (sektarian) atas dasar perbedaan status sosial,
ekonomi, politik, warna kulit, agama, dan lainnya. Kedua, pendidikan dapat
menjadi aktivitas negatif bagi kemanusiaan jika tidak dikelola secara
profesional, melainkan penuh dengan kepalsuan dan kejemuan. Anak didik

150 JIlnbay Volume XX No. 2 April — Juni 2004 : 149 - 163



tidak diajarkan tentang bagaimana menjadi “manusia” dengan menanamkan
nilai-nilai kedisiplinan, keberanian, kejujuran, kebersihan, keteraturan,
kebijaksanaan, dan sebagainya.

Dalam konteks ajaran Islam, Madjid (1993) menyatakan bahwa
pendidikan harus berujung pada pelaksanaan Tuhan agar kita beribadah dan
berpikir (lihat QS 34:36). Selanjutnya Madjid (1993) menyatakan bahwa
tujuan akhir pendidikan dalam pandangan Islam dapat disimpulkan dalam
eskatologi atau pandangan masa depan bahwa setiap individu diharapkan
mampu memahami ayat-ayat Allah di seluruh cakrawala (makro kosmos)
dari dalam diri mereka sendiri (mikro kosmos) sehingga menjadi jelas bagi
manusia itu bahwa Dia itu benar adanya (lihat QS 41:53). Pencapaian tujuan
pendidikan tersebut tidak mungkin diserahkan kepada paradigma pendidikan
Barat yang justru sedang mengalami kehancuran pada segi-segi filosofis dan
praktisnya.

Tafsir (2004) meyatakan bahwa bukan suatu apologi murahan bila
orang mengatakan bahwa budaya Barat sudah hancur. Selanjutnya Tafsir
(2004) menjelaskan kelemahan manusia Barat modern adalah sikap
mendewakan rasio manusia secara berlebihan. Pendewaan rasio
mengakibatkan adanya kecenderungan yang kuat untuk menyisihkan seluruh
norma dan nilai yang berdasarkan agama dalam memandang kenyataan
kehidupan. Manusia modern yang mewarisi sifat positivistik ini cenderung
menolak keterkaitan antara substansi jasmani dan substansi rohani manusia.
Mereka juga menolak adanya kehidupan akhirat. Manusia terasing tanpa
batas, kehilangan orientasi, sebagai akibatnya lahirlah trauma kejiwaan dan
ketidakstabilan hidup.

Dalam rangka mencapai tujuan pendidikan sebagaimana telah
disebutkan di atas (QS 34:36, dan QS 41:53), maka Rakhmat (1993)
menegaskan pentingnya mengembalikan dimensi mistikal dalam kehidupan
manusia ke dalam situasi belajar. Karena sepanjang sejarah, agama
memberikan jalan sistematis untuk memperoleh pengalaman mistikalal,
maka kita dapat merujuk kepada ajaran-ajaran agama yang bersifat
mistikalal. Agama yang mensucikan, yang mengantarkan subjek didik pada
proses kembali kepada Tuhan (ruju’), yang membimbing mereka dalam
kerinduan mereka untuk kembali kepada Al Mashiir (Rakhmat, 1993).
Berdasarkan alasan tersebut, maka perlu dikemukakan suatu paradigma
pendidikan yang “fit” dengan kebutuhan tersebut. Penulis mengajukan suatu
paradigma metodik-didaktik yang dinamakan Pendidikan Mistikalal.

Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian 151
Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)



Terdapat 3 (tiga) asumsi yang mendasari konsep Pendidikan
Mistikalal (selanjutnya disingkat PM) dalam keseluruhan alur pemikiran
makalah ini. Pertama, makalah ini harus dipandang sebagai upaya
embrional menuju pengembangan suatu kerangka konseptual pendidikan
yang “distinct” dan “unique” diantara berbagai pemikiran pendidikan yang
telah ada sebelumnya. Dalam rangka memenuhi karakteristik tersebut, maka
penulis melihat dimensi mistikal dalam pendidikan belum mendapatkan
perhatian yang memadai.

Kedua, pemilihan kata mistikal diharapkan tidak menimbulkan apriori
dan prasangka negatif terhadap makalah ini. Kata ini dipilih karena memiliki
medan makna (semantic field) yang paling tepat untuk mewadahi penjelasan
yang ingin disampaikan. Sekaligus pula terkandung niat untuk meluruskan
pengertian kata tersebut yang sudah mengalami pergeseran makna menjadi
sesuatu yang berkonotasi negatif, buruk, atau rendah (pejorative). Padahal
makna asalnya mengandung sesuatu yang bersifat positif dan mulia. Ketiga,
makalah ini muncul dari kesadaran penulis tentang perlunya suatu pemikiran
dalam pendidikan yang lebih memberikan ruang terhadap dimensi
emosional, spiritual, atau batin individu manusia yang seringkali luput dari
perhatian, karena lebih menekankan pada dimensi intelektualitas,
rasionalitas, atau bahkan penampilan fisik individu manusia.

Kecenderungan untuk memberikan perhatian pada dimensi batin,
emosi, jiwa, ruh atau spiritual dalam pendidikan sebenarnya sudah terlihat
secara jelas dengan munculnya sejumlah pemikiran pendidikan yang
komprehensif, misalnya Pendidikan Ruhani dari Ali Abdul Halim Mahmud,
Manajemen Ruh dari Kamal Al Haydari, dan Pendidikan Alternatif Model
SMA Muthahhari yang dikemukakan oleh Jalaluddin Rakhmat. Gagasan
utama makalah ini juga berada dalam arah yang sama dengan pemikiran-
pemikiran tersebut.

Tingkat analisis (level of analysis) pendidikan mistikal difokuskan
pada level diri, bukan kelompok atau organisasi. Tingkat analisis diri ini
memiliki arti penting yang signifikan dalam kajian pendidikan, karena
kualitas diri merupakan sasaran inti dari sistem pendidikan. Terdapat 3 (tiga)
anggapan dasar tentang diri dalam konteks ajaran Islam, yaitu : (i) diri
memiliki kebebasan untuk memilih penggunaan potensinya, (ii) diri
memikul tanggung jawab secara perorangan terhadap apapun yang
dilakukannya, dan (iii) balasan Allah terhadap setiap diri tergantung pada
kinerjanya, baik secara kuantitatif maupun kualitatif. Dengan demikian,

152 JIlnbay Volume XX No. 2 April — Juni 2004 : 149 - 163



pendidikan mistikal diharapkan menjadi wahana pengembangan diri menuju
kualitas diri yang integratif.

1.2 Rumusan Masalah

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, merumuskan masalah
sebagai berikut :
(1) Apa komponen dan karakteristik diri yang integratif?
(2) Bagaimana kedudukan dan karakteristik konsep Pendidikan Mistikal?
(3) Bagaimanakah metode-metode mistikal dalam perolehan kualitas diri
yang integratif?

1.3 Tujuan Penulisan

Tujuan utama penulisan adalah menjelaskan bagaimana seseorang
memperoleh atau mendapatkan kualitas diri yang integratif melalui latihan-
latihan dan usaha-usaha yang bersifat mistis. Dengan kata lain, tujuan utama
PM terletak pada aspek metodik-filosofis dari suatu proses pendidikan.

Namun, sebelum memaparkan masalah tersebut, penulis akan
membahas dulu konsep diri yang integratif. Selanjutnya, pembahasan
tentang karakteristik dan kedudukan pendidikan mistikal.

2. Pembahasan
2.1 Komponen dan Pengembangan Diri

Manusia sebagai diri adalah manusia individual, bukan manusia
sosial. Manusia diri (selanjutnya disebut Diri) merupakan subyek hukum
yang memiliki hak dan kewajiban. Hak dan kewajiban tersebut muncul
ketika Diri berinteraksi dengan dirinya sendiri, orang lain, lembaga-lembaga
sosial, dan alam. Tentu saja, terdapat interaksi Diri dengan Tuhannya. Model
interaksi dasar yang integratif ini akan memberikan orientasi tujuan yang
jelas bagi setiap Diri tentang apa tujuan hidupnya dan bagaimana langkah-
langkah pencapaiannya.

Diri itu sendiri terdiri atas sejumlah komponen yang saling berkaitan.
Literatur Yoga dalam tradisi India Kuno menyebutkan Diri itu terdiri atas
Body (Tubuh), Mind (Pikiran), dan Soul (Jiwa). Ketiganya disebut dengan
atman, dan Yoga berarti suatu upaya untuk mencapai kesatuan (unity) ketiga
komponen tersebut. Lebih jauh lagi, yoga juga berusaha mencapai kesatuan

Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian 153
Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)



antara Afman dengan Brahman. Brahman berarti lingkungan diluar Asman,
termasuk alam semesta dan penciptanya (Yogaleaf, 2004). Sedangkan
Wibowo (2004) menjelaskan Diri terdiri atas potensi Spiritual, Emosional,
Intelektual, dan Fisik. Semua komponen tersebut memiliki kebutuhannya
sendiri. Pemenuhan kebutuhan setiap komponen diri itu harus dilakukan
secara seimbang, berproses, dan berkelanjutan. Proses pemenuhan
kebutuhan-kebutuhan diri itulah yang disebut dengan pengembangan diri.

Proses pendidikan memiliki peran strategis dalam memberikan
pemahaman dan praktek penyatuan komponen-komponen diri tersebut.
Pendidikan Mistikal diharapkan dapat menjadi tawaran metodologis
alternatif dalam rangka pengembangan diri tersebut.

2.2 Pendidikan Mistikal : Kedudukan dan Sifat

Sebagaimana telah dijelaskan pada bagian awal makalah ini, PM
bertujuan menyajikan aspek metodik bagaimana mencapai kualitas diri yang
integratif. Fungsi komplementarisnya terletak pada tawaran metodologis
alternatif dalam memperoleh kualitas diri yang integratif.

Mengapa disebut tawaran metodologis alternatif ? Karena KM
menawarkan dimensi yang terlupakan dalam sistem pengetahuan manusia,
yaitu mistikal. Sampai di sini maka kita tidak bisa menghindarkan diri untuk
tidak membahas aspek pengetahuan sebagai bagian dari filsafat ilmu,
sehingga dapat diketahui sifat dari pendidikan mistikal ini. Istilah mistikal
berasal dari mystical (Inggris), yang secara harfiah berarti gaib, ajaib, penuh
rahasia, kebatinan. Ada juga istilah mysticism yang berarti tasawuf atau
kebatinan (Echols & Sadly, 1996). Hornby mendefinisikan mysticism
sebagai, “the teaching of belief that knowledge of Real Truth and of God
may be obtained through meditation or spiritual insight, independently of the
mind and the senses” (Simuh, 1996). Jadi, mysticism merupakan keyakinan
atau ajaran yang menyatakan bahwa pengetahuan tentang kebenaran sejati
dan Tuhan dapat diperoleh melalui meditasi atau pengalaman spiritual, tanpa
menggunakan rasio dan panca indera. Berdasarkan penjelasan tersebut
mistikal merupakan salah jenis pengetahuan yang dimiliki oleh manusia.

Dalam makalah ini pembahasan mistikal difokuskan pada fungsinya
sebagai salah satu jenis pengetahuan. Pengetahuan mistikal seringkali
diabaikan dalam diskursus ilmiah, karena dominasi pengetahuan ilmiah yang
bersifat empiris, dan positivistik. Tafsir (1990) secara eksplisit mengakui
keberadaan pengetahuan mistikal ini. Menurut Tafsir (1990) terdapat 3 (tiga)

154 JIlnbay Volume XX No. 2 April — Juni 2004 : 149 - 163



macam pengetahuan manusia, yaitu : (i) sains, (ii) filsafat, dan (iii) mistikal.
Ketiga jenis pengetahuan ini memiliki obyek, paradigma, metode, dan
ukuran yang berbeda-beda seperti tampak dalam tabel 1.

Tabel 1
Klasifikasi Pengetahuan Manusia
Macam Obyek Paradigma Metode Ukuran
Sains Empiris Positivistik Ilmiah Logis dan bukti empiris
Filsafat Abstrak logis Logis Rasio Logis
Mistikal Abstrak supralogis Mistis Latihan | Rasa

Sumber : Ahmad Tafsir, Filsafat Umum, Bandung : Remaja Rosda Karya, 1990, h.15

Berdasarkan tabel 1 di atas, pengetahuan mistikal ini berbeda dengan
filsafat dan sains. Dua hal yang paling menarik dalam pengetahuan ini
adalah ukuran dan metodenya. Penggunaan rasa sebagai ukuran kebenaran
pengetahuan memang menjadi sangat kontroversial, apalagi pada kalangan
yang terdidik dalam tradisi olah pikir (academic). Dalam kajian filsafat,
terdapat aliran pemikiran yang mendukung gagasan ini. Henry Bergson
menyebut rasa itu dengan intuisi, Imanuel Kant menyebutnya moral, orang
sufi Islam menyebutnya qalb, dzauq, atau irfan. Makalah ringkas ini jelas
tidak bermaksud menjelaskan persoalan yang sangat kompleks ini. Salah
satu argumentasi sederhana mengapa pengetahuan mistikal ini harus
dimunculkan adalah karena kebutuhan untuk memandang manusia secara
utuh (integratif). Manusia memiliki komponen fisik, rasio, dan rasa (batin).
Namun, perhatian besar dicurahkan pada aspek fisik dan rasio saja,
akibatnya manusia modern mengalami keterasingan (alienasi) dengan
dirinya sendiri, dengan orang lain, dan akhirnya dengan Tuhan sebagai The
Real Truth (Fromm, 1998). Untuk memperoleh pengetahuan mistikal, maka
metode yang digunakan adalah latihan (practice; exercise). Dalam istilah
Jawa, metode ini dikenal sebagai “laku” (Soeprapto, 1989). Aspek metodik
“laku” ini yang akan digunakan untuk memperoleh kualitas diri yang
integratif. Dalam makalah ini istilah metoda laku dan metode mistikal
digunakan secara substitutif.

Mungkin timbul pertanyaan mengapa metode mistikal digunakan
untuk memperoleh kualitas diri yang integratif, padahal mistikal merupakan
pengetahuan? Terdapat 2 (dua) alasan, yaitu : (i) latihan merupakan metode
yang menyediakan kesempatan untuk mempertajam dan mengasah dimensi
rasa (batin), dan (ii) metode mistikal bersifat komplementer (melengkapi)
terhadap metode yang menekankan pada olah pikir (rasio; penguasaan

Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian 155
Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)




konsep dan keahlian teknis). Jadi, metode latihan memang “dipinjam” untuk
memperoleh kemampuan pendidikan individual yang diperlukan untuk bisa
menjadi diri yang ‘masagi’ (utuh).

Berdasarkan seluruh uraian di atas, maka penulis perlu menyampaikan
dulu definisi pendidikan mistikal. Pendidikan mistikal diartikan sebagai
suatu proses pengembangan komponen-komponen diri dengan menggunakan
riyadhah (latihan-latihan) untuk meningkatkan kemampuan rasa yang
bercorak Ilahiyah. Pendidikan mistikal harus memiliki dasar-dasar filosofis
dan metoda yang kuat agar mampu mencapai tujuan pendidikan yang
diharapkan, yaitu kualitas diri integratif yang menyadari keberadaan Allah
dalam makro kosmos dan mikro kosmos kehidupannya. Dengan
menggunakan model pendidikan alternatif yang dikemukakan oleh
Jalaluddin Rahmat, maka terdapat 3 (tiga) dasar filosofis PM, yaitu : (i)
kesatuan antara tubuh dan jiwa, (ii) evolusi kesadaran (evolution of
consciosness), dan (iii) kembali kepada Tuhan.

Dalam filosofi pertama (Rakhmat, 1993; 2003) terdapat 2 (dua)
realitas yang diyakini kebenarannya. Pertama, terdapat hubungan interaktif
yang sangat erat antara tubuh dan jiwa. Hal ini berarti bahwa kita dapat
mempengaruhi perubahan fungsi fisik dengan mengubah jiwa, atau
mempengaruhi perubahan psikologis dengan memanipulasi proses tubuh.
Dalam konteks Yoga, dapat dibuktikan pada beragam postur (asanas) dan
teknik bernafas yang bisa menghasilkan kondisi psikis tertentu yang
diinginkan. Kedua, tubuh dan jiwa manusia ternyata memiliki kemampuan
transformasi yang jauh lebih fleksibel dan lebih besar daripada yang dapat
kita bayangkan. Walaupun, tentu saja, transformasi kemampuan itu harus
dicapai melalui kerja keras, ketekunan, dan komitmen tinggi terhadap hasil.

Filosofi kedua, evolusi kesadaran, menjelaskan tentang tahap-tahap
kesadaran yang dilalui oleh manusia Diri dari wujud psikofisik menuju
wujud Tuhan sebagai peta pengembangan kesadaran (Rakhmat, 1993;2003).
Pendidikan harus meletakkan subyek didik pada proses dialektika sejarah
yang panjang. Pendidikan harus dapat mengantarkan subyek didik melalui
semua tahap kesadaran. Salah satu tahap kesadaran yang selama ini justru
dikesampingkan dalam sistem pendidikan kita adalah kesadaran mistikal
yang mengantarkan pada filosofi ketiga.

Filosofi ketiga, kembali kepada Tuhan. Kehidupan manusia di dunia
ini sesungguhnya merupakan sebuah “perjalanan untuk kembali” kepada
Tuhan. Perjalanan kembali kepada Tuhan itu dilakukan dengan cara

156 JIlnbay Volume XX No. 2 April — Juni 2004 : 149 - 163



mengaktualkan nama-nama Tuhan yang telah tersimpan secara laten dalam
fitrah diri. Dengan demikian, pendidikan adalah proses untuk menuju
kesempurnaan. Proses ini tidak ada batasnya, dan manusia mempunyai
potensi yang tidak terbatas untuk mencapai kesempurnaan tersebut. Kita
semua sedang bergerak menuju Allah. Pendidikan adalah upaya untuk
merealisasikan asma Allah dalam diri manusia (at takhallaqu bi asma’
Allah).

Selanjutnya, berdasarkan 3 filosofi dasar tersebut, kita dapat
merumuskan 3 (tiga) metode dalam proses pembelajaran, yaitu : (i)
maksimalisasi pengaruh tubuh terhadap jiwa, (ii) maksimalisasi pengaruh
jiwa terhadap proses psikofisik dan psikososial, dan (iii) bimbingan ke arah
pengalaman mistikal. Maksimalisasi pengaruh tubuh terhadap jiwa dapat
dilakukan dengan berbagai cara, di antaranya adalah :

a.mengupayakan lingkungan fisik yang menyenangkan dan nyaman,

b.penggunaan musik dalam situasi belajar untuk menciptakan kondisi
“relaxed focus” atau kondisi “sersan” (serius tapi santai), dan

c.melakukan latihan-latihan fisik yang sangat menantang dan “kelihatan”
berbahaya untuk menumbuhkan “rasa mampu” mengatasi masalah atau
ketakutannya (fear factor).

Maksimalisasi pengaruh jiwa dapat dilakukan dengan berbagai cara
psikologis diantaranya :

a.modeling (uswah hasanah, contoh yang baik). Jika seseorang berhasil
menemukan model (contoh, idola) yang tepat, maka dia akan berusaha
menjadi seperti model itu. Orang itu akan mengalami perubahan, baik
secara ruhaniyah maupun jasmaniyah.

b.Menanamkan rasa bangga. Bangsa-bangsa yang berhasil membangun
peradaban adalah mereka yang merasa menjadi manusia pilihan atau
istimewa. Pendidikan harus menanamkan pada subyek didik bahwa
mereka bukan orang sembarangan. Al-Qur’an menyebut orang Muslim
sebagai “kuntum khaira ummah” (QS 3:110) bertujuan untuk menanamkan
rasa bangga (pride).

c¢. Berpikir positif. Setiap diri harus memiliki pandangan yang positif tentang
diri Anda, pekerjaan Anda, dan pandangan orang lain pada diri dan
pekerjaan anda. Juga berpikir positif atas perbuatan Allah kepada diri.

d.Menghindari kritik yang deskruktif. Manusia memiliki kapasitas belajar
yang mengagumkan, dan yang memperlambat atau menghancurkan

Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian 157
Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)



kapasitas itu adalah kritikan, cemoohan, atau komentar negatif dari orang
lain terhadap apa yang dilakukannya.

2.3 Metode-Metode Mistikal (‘Laku’)

Metode-metode mistikal berasal dari tradisi keagamaan atau ritual.
Tujuannya yang hakiki adalah untuk mendekatkan diri kepada sesuatu yang
transenden, sehingga bisa merasakan kehadirannya secara batiniah dan
mewujudkan sifat-sifat-Nya dalam hidup keseharian. Semua agama memiliki
aspek ritus dalam sistem ajarannya, bahkan pada beberapa jenis ritual
terdapat kesamaan gerak atau manifestasinya (misalnya: puasa dikenal oleh
penganut Islam, Hindu, Budha, dan Kristen). Perlu juga disadari bahwa
penggunaan aspek ritual keagamaan sebagai metode pencapaian tujuan
tertentu diluar tujuan keagamaan memang berpotensi besar mengundang
para penentang, karena menganggap niatnya sudah tidak “murni” lagi untuk
mengabdi kepada Tuhan. Namun, keberatan tersebut tidak perlu ada jika
kegiatan tersebut dipandang dengan berpikir positif. Gordon Allport
menyatakan dengan cara ini justru akan menumbuhkan kesadaran spiritual
pada setiap individu yang terhujam dalam hati dan rasa, sehingga
mewujudkan keberagamaan (religiusitas) yang instrinsik, dan bukan
religiusitas yang ekstrinsik (Rakhmat, 1991).

Menurut Soeprapto (1989) terdapat 4 (empat) tingkatan laku yang
harus dijalani, yaitu : (i) laku badaniah (fisik), (ii) laku kehendak (sembah
rasa), (iii) laku jiwa (sembah jiwa), dan (iv) laku rasa (sembah agama).
Empat tingkatan laku ini tertuang dalam literatur sufisme Jawa, yaitu Serat
Wedhatama yang ditulis oleh Mangkunegoro IV pada tahun 1853
(Hadisutjipto, 1979). Pertama, tingkat yang paling dasar adalah pengolahan
diri dengan jalan menghilangkan kotor yang melekat pada badan,
memelihara dan menjaga kesucian badan. Cara membersihkannya dengan
menggunakan air. Langkah ini dilakukan untuk mempersiapkan badan agar
mampu menjadi satu dengan tekad untuk mencapai tujuan. Dengan
demikian, seluruh kegiatan harus selalu terarah kepada tujuan yang ingin
dicapai (Soeprapto, 1989:26).

Kedua, laku kehendak yang dijalankan untuk menyucikan batin
dengan cara mengekang hawa nafsu. Diawali dengan selalu berlaku tertib,
teliti, hati-hati, tepat, dan tekun betapa pun berat dan sulitnya, sehingga
akhirnya menjadi kebiasaan (habit). Dalam melakukan segala perbuatan
selalu ingat dan waspada (Soeprapto, 1989 : 31). Jika dijalankan dengan

158 JIlnbay Volume XX No. 2 April — Juni 2004 : 149 - 163



sungguh-sungguh maka akan menghilangkan segala penghalang yang
menghambat pandangan lahir dan batin. Dengan demikian, laku kehendak
ini akan mengarahkan manusia untuk bisa melihat jalan yang benar,
memahami substansi masalah, dan realitas objektif, sehingga mampu
memberikan pemecahan masalah secara tepat.

Ketiga, laku kejiwaan yang ditujukan kepada aspek psikis. Laku jiwa
ini dilakukan dengan menyatukan 3 (tiga) alam, yaitu : (i) alam semesta, (ii)
manusia sebagai pribadi, dan (iii) alam metafisik. Manusia harus berusaha
menjadi satu dengan alam semesta dan alam metafisik supaya selalu tertuju
ke alam keabadian (Hadisutjipto, 1975). Kesatuan tersebut dapat tercipta jika
manusia memperhatikan dirinya, dan menjauhkan dari segala hal duniawi
dengan melakukan silencing (berdiam, mernenung, meditation), introspeksi
secara benar, sehingga bisa menyatu dalam gerak alam dan masuk ke alam
metafisik (di luar jangkauan indera). Dalam diri manusia terdapat sumber
hidup yang dapat dijadikan tujuan laku jiwa yaitu kalbu (hati) yang terbuka.
Dengan cara ini, seseorang bisa memperoleh pengetahuan yang benar
tentang dirinya sendiri yang tidak terpisahkan dengan pengetahuan tentang
alam semesta dan alam metafisik. Hal ini dimungkinkan karena jiwa
manusia mampu menjadi subyek yang melakukan instrospeksi, retrospeksi,
dan propeksi terhadap unsur-unsur abstrak dari manusia dan alam semesta
(Soeprapto, 1989).

Pemikiran yang senada penulis temukan pada pemikiran Marzan
(1999) yang menyebutkan 3 (tiga) tahap yang dilakukan untuk mencapai apa
yang disebutnya transformational self-management leadership, yaitu : (i)
introspection, (ii) transformation, dan (iii) linking. Tahap pertama
merupakan upaya silencing (perenungan) untuk melihat kedalam diri sendiri,
looking to inside, melihat hati dan kalbu. Tahap kedua melakukan
transormasi (perubahan) dari alam fisik ke alam metafisik. Dan tahap ketiga,
menghubungkan (linking) antara diri sendiri (microcosmos; jagad alit)
dengan alam semesta (macrocosmos; jagad gede) dan alam keabadian
metafisik. Tiga tahap ini akan mengantarkan seseorang pada kualitas
transformational  self-management  leadership,  yang  merupakan
pengungkapan lain dari pendidikan mistikal seperti yang dimaksud oleh
penulis.

Keempat, laku religius (sembah rasa). Laku ini merupakan kegiatan
melepaskan diri dari segala keterbatasan. Seluruh kegiatan hanya diarahkan
kepada alam transendental atau alam keabadian atau alam ilahiah

Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian 159
Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)



(Soeprapto, 1989). Dengan laku ini seseorang akan benar-benar mengerti apa
tujuan hidup, karena seseorang akan selalu ingat kepada “sangkan paraning
dumadi” (asal usulnya dan tempat kembalinya). Inilah laku yang tertinggi
yang harus dicapai oleh individu manusia.

Empat tingkatan laku tersebut di atas merupakan penjelasan filosofis
atas tahap-tahap yang harus dilalui oleh seseorang yang hendak memperoleh
kualitas pendidikan individual. Dalam prakteknya, terdapat cara-cara laku
yang ditempuh secara lahiriah untuk mencapai kualitas diri integratif
tersebut. Soehardi (1986) menyebutkan 3 (tiga) klasifikasi laku yang biasa
dilakukan oleh masyarakat (Jawa), yaitu : pertama, Nyepi atau Nyepen;
mengasingkan diri ke tempat sunyi, seperti puncak gunung, pinggir sungai,
dalam gua, atau ke tengah hutan. Kedua, menunda pemenuhan kebutuhan
badaniah atau menyakiti diri sendiri, seperti : berjaga sepanjang malam (lek-
lekan), merendam di sungai (kungkum), berpuasa, sesirik, ngebleng, pati
geni, atau tapa. Ketiga, ngalap berkah dengan menziarahi makam-makam
wali dan petilasan tokoh-tokoh sejarah.

Berbagai agama memiliki tradisi ritual seperti ini. Metode laku yang
berkembang pada budaya Jawa itu sesungguhnya berasal dari ajaran Islam
(tasawuf) yang sudah berakulturasi dengan budaya Jawa. Dalam ajaran Islam
yang lainnya, dikenal adanya doa-doa tertentu (wirid) yang diyakini mampu
memberikan kekuatan dan kemampuan tertentu pada orang yang
mengamalkannya. Shalat juga digunakan sebagai metode untuk memperoleh
sesuatu, karena diyakini bisa mendatangkan pengaruh tertentu (misalnya
shalat Tahajud, shalat Dhuha, shalat Istisqo’, atau shalat Hajar). Bukankah
Al-Qur’an sendiri menyuruh orang Islam untuk menjadikan Shalat dan
Shabar sebagai media pertolongan berbagai masalah yang dihadapi Diri (QS
2:153). Demikian pula halnya dengan dzikir, puasa, dan menjalankan amalan
tharigat tertentu (Simuh, 1996).

Khusus mengenai puasa, Rakhmat (2004) menegaskannya sebagai
wahana menuju pendewasaan spiritual. Puasa adalah bentuk ritual yang ada
pada setiap agama. Mengapa demikian? Pertama, karena puasa merupakan
alat untuk mendekatkan diri kepada Allah, dan hakekat keberagaman adalah
upaya untuk mendekatkan diri kepada Allah. Sehingga puasa dapat
ditemukan pada seluruh agama di dunia ini. Kedua, karena agama
memenuhi kebutuhan ruhani atau kebutuhan spiritual kita. Selanjutnya,
Rakhmat mengutip hasil penelitian di Barat terhadap sekelompok orang yang
berpuasa. Setelah beberapa hari berpuasa mereka menjadi bisa berpikir lebih

160 JIlnbay Volume XX No. 2 April — Juni 2004 : 149 - 163



filosofis. Orang yang berpuasa itu mulai berpikir sesuatu yang abstrak.
Pikirannya tidak lagi terbatas pada hal-hal yang konkret saja.

Dalam konteks tasawuf, para sufi juga berusaha untuk melakukan
sejumlah amalan yang diharapkan dapat ‘mendekatkan diri’ kepada Allah,
bahkan sekaligus dapat menjadi terapi psikospiritual (Frager, 2003).
Tasawuf tanpa amalan hanyalah omong kosong. Praktik tasawuf bertujuan
untuk mengubah sifat-sifat buruk kepribadian, untuk membuka hati, untuk
berhubungan dengan kearifan mendalam di dalam diri, dan untuk
mendekatkan diri kepada Allah, demikian penjelasan Frager (2003)
selanjutnya. Praktik dasar sufi harus diamalkan adalah : (i) berpuasa, (ii)
mengasingkan diri (‘uzlah) atau berkhalwat, (iii) adab, dalam arti berperilaku
atau bertatakrama yang baik kepada orang lain, (iv) pelayanan memberi
layanan terhadap orang lain dengan rasa syukur atas kesempatan melayani
dan ketulusan, (v) berdzikir, mengingat Tuhan dengan beragam ungkapan
dan teknik yang dikembangkan para sufi pengikut tarekat, dan (vi)
mengingat mati dengan merenungkan datangnya malaikat maut.

3. Penutup

Makalah ringkas ini tentu memerlukan proses elaborasi yang lebih
lanjut untuk bisa memberikan pemahaman yang utuh tentang metode
mistikal dalam memperoleh kualitas pendidikan individual. Gagasan
utamanya adalah bagaimana menempatkan dimensi mistikal kedalam
wacana manajemen secara umum, dan dalam pendidikan secara khusus.
Pengakuan dimensi mistikal ke dalam wacana pendidikan akan melengkapi
(complementary) kekosongan paradigma epistomologis yang berlaku selama
ini. Di samping itu, pengakuan dimensi mistikal ini akan memperbaiki cara
pandang terhadap manusia, dari partialistik menjadi integralistik, sehingga
individu manusia memiliki kesadaran utuh tentang makna dan tujuan
hidupnya.

Sejumlah pertanyaan harus dijawab dalam proses elaborasi tersebut,
misalnya : bagaimana menyediakan landasan kerangka filsafat ilmunya
sehingga dimensi mistikal yang abstrak supralogis ini dapat dijelaskan secara
logis? Kerangka metodologis apa yang cocok dipakai dalam penelitian-
penelitian di bidang ini? Bagaimana operasionalisasi konstruk-konstruk yang
abstrak itu akan diteliti? Perlukah penyusunan alat ukur (measurement)
terhadap konstruk abstrak tadi? Jika perlu, bagaimana cara mengukurnya?

Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian 161
Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)



Jika metode ini bisa diajarkan (learnable), bagaimana cara mengajarkannya?
Berapa lama? Dimana dan siapa yang mengajarkan?

Bagi penulis, bidang kajian ini sangat menantang dan menarik
(exciting), dan sepanjang pengamatan penulis, masih sangat jarang yang
membahasnya dalam kaitannya dengan bidang manajemen (khususnya
pendidikan), sehingga jika ini ditindaklanjuti dengan serius akan menjadi
aliran pemikiran manajemen (pendidikan) yang distinct dan genuine, di
tengah-tengah melimpahnya pemikiran di bidang ini yang sudah hampir
jenuh dan cenderung mengalami penyeragaman (uniformity). Dengan
menggunakan kerangka product life cycle (PLC), kerangka pendidikan
mistikal akan meremajakan kembali (rejuvenate) siklus pemikiran
pendidikan yang hampir memasuki tahap decline. Kajian pendukung untuk
bidang ini sebenarnya berlimpah. Kita dapat menggunakan sumber utama
dari hasil-hasil pemikiran keagamaan (studi agama) dan filsafat, ditambah
studi-studi di bidang sosiologi dan antropologi budaya.

DAFTAR PUSTAKA

Buku

Al-Qur’an Al Karim, terjemahan Departemen Agama Republik Indonesia.

Al Ha}glagi, Kamal. 2004. Manajemen Ruh. Cetakan Pertama. Bogor : Penerbit

ahaya.

Echols, John M. dan Hassan Shadily. 1996. Kamus Inggris-Indonesia. Cetakan
XXIII, Jakarta : Gramedia Pustaka Utama.

Fragner, Robert. 2003. Hati, Diri, dan Jiwa, terjemahan Hasmiyah Rauf,
cetakan II, Jakarta : Serambi.

Fromm, Eric. 1997. Escape from Freedom. Terjemahan oleh Kamdani. Cetakan
I, Yogyakarta : Pustaka Pelajar.

Hadisutjipto, S. 1975. Serat Wedhatama, Surakarta : Sadu Budi.

Mahmud, Ali Abdul Halim. 2000. Pendidikan Ruhani (At Tarbiyah al Ruhiyah).
Terjemahan Abdul Hayyie al Khattani, Jakarta : Gema Insani Press.

Rahmat Jalaluddin. 1991. Islam Alternatif. Bandung : Mizan.

Simuh, 1996. Sufisme Jawa : Transformasi Tasawuf Islam ke Mistikal Jawa.
Cetakan 2, Yogyakarta : Bentang.

Simuh, 1996. Tasawuf dan Perkembangannya dalam Islam. Cetakan pertama,
Jakarta : Rajawali Pers.

162 JIlnbay Volume XX No. 2 April — Juni 2004 : 149 - 163



Tafsir, Ahmad. 1990. Filsafat Umum : Akal dan Hati Sejak Thales sampai
William James. Bandung : Remaja Rosda Karya.

Tafsir, Ahmad dkk. 2004. Cakrawala Pemikiran Pendidikan Islam. Cetakan
pertama, Bandung : Mimbar Pustaka.

Wibowo, B.S.dkk. 2004. Sharpening Our Concept and Tools, cetakan ke-4,
Bandung : Syamil Media dan Lembaga Manajemen Terapan Trustco.

Laporan Penelitian dan Makalah

Fajar, Malik. 1993. “Pendidikan, Prestasi dan Dunia Kerja”. Makalah pada
Seminar Pendidikan Alternatif yang diselenggarakan Jurusan MKDU
FPIPS IKIP Bandung dan Yayasan Muthahhari, 13 April 1993.

Madjid, Nurcholish. 1993. “Pandangan Dasar Islam tentang Pendidikan”.
Makalah pada Seminar Pendidikan Alternatif yang diselenggarakan
Jurusan MKDU FPIPS IKIP Bandung dan Yayasan Muthahhari, 13 April
1993.

Marzan, Bienvenido. 1999. “Emerging Values on Human Resources
Development : Trends, Prospect and Challenges”. Materi Presentasi pada
Kuliah Umum yang diselenggarakan QUE Manajemen Fakultas Ekonomi
UGM, 22 April 1999.

Rakhmat, Jalaluddin. 1993. ‘“Pendidikan Alternatif : Model SMA Muthahhari”.
Makalah pada Seminar Pendidikan Alternatif yang diselenggarakan
Jurusan MKDU FPIPS IKIP Bandung dan Yayasan Muthahhari, 13 April
1993.

Rakhmat, Jalaluddin. 2004. “Pendidikan Alternatif : dari Dasar Filosofis ke
Metode Inovatif Model SMA Plus Muthahhari”. Makalah pada Pesantren
Calon Sarjana Unisba yang diselenggarakan Universitas Islam Bandung,
Pebruari 2004.

Soeprapto, Sri. 1989. “Metode ‘laku’ sebagai Cara untuk Memperoleh
Pengetahuan. Fakultas Filsafat UGM, Yogyakarta”.

Soehardi. 1986. “Tirakat : Suatu Tinjauan “Laku” Mistikal dalam Masyarakat
Jawa. Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara
(Javanologi), Yogyakarta.

Situs Internet
http://www.hathayogalesson.com
http://www.yogaleaf.com

Rahmat Jalaluddin. 2004. Puasa Menuju Pendewasaan Spiritual.
http://www.bahteraiman.com

Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian 163
Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)



