
Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian                                                      149 

Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)           

PENDIDIKAN MISTIKAL : SUATU UPAYA KE ARAH 
PENCAPAIAN KUALITAS DIRI YANG INTEGRATIF 

 
Dudung Abdurrahman

**
 

 
Abstrak 

Makalah ini memiliki tujuan utama untuk menjelaskan metode-metode 
mistikal yang digunakan untuk mencapai kualitas diri yang integratif. Diri 
memiliki tiga (3) komponen yaitu mind, body, dan soul. Ketiga komponen 
tersebut harus dikembangkan secara seimbang dalam proses pendidikan 
individual. Tujuan proses pendidikan Islami adalah proses untuk 
³PHPDQXVLDNDQ´�PDQXVLD�� VHKLQJJD�VXE\HN�GLGLN�PDPSX�PHnyadari ayat-
ayat Allah dalam makro kosmos dan mikro kosmos. Pencapaian tujuan 
pendidikan tersebut dicapai dengan memberikan 3 (tiga) landasan filosofis, 
yaitu : (i) kesatuan tubuh dan jiwa, (ii) evolusi kesadaran, dan (iii) kembali 
kepada Tuhan. Selanjutnya terdapat 3 (tiga) metoda yang harus dilakukan, 
yaitu : (i) maksimalisasi pengaruh tubuh terhadap jiwa, (ii) maksimalisasi 
pengaruh jiwa terhadap tubuh, dan (iii) bimbingan ke arah pengalaman 
mistikal. 

Sebagai penjabaran lebih lanjut dari pengalaman mistikal, maka 
terdapat berbagai metode mistikal yang diambil dari berbagai tradisi agama 
Islam (tasawuf), termasuk sufisme Jawa dan tradisi India Kuno (Yoga). 
Dalam tradisi Tasawuf, sejumlah praktik dasar sufi yang harus diamalkan 
adalah : (i) berpuasa, (ii) PHQJDVLQJNDQ�GLUL��µX]ODK��DWDX�EHUNKDOZDW���LLL��
adab, dalam arti berperilaku atau bertatakrama yang baik kepada orang 
lain, (iv) pelayanan; memberi layanan terhadap orang lain dengan rasa 
syukur atas kesempatan melayani dan ketulusan, (v) berdzikir, mengingat 
Tuhan dengan beragam ungkapan dan teknik yang dikembangkan para sufi 
pengikut tarekat, dan (vi) mengingat mati dengan merenungkan datangnya 
malaikat maut. 

Dalam tradisi sufisme Jawa, terdapat 3 (tiga) klasifikasi laku yang 
biasa dilakukan oleh masyarakat (Jawa), yaitu : pertama, Nyepi atau 
Nyepen; mengasingkan diri ke tempat sunyi, seperti : puncak gunung, 
pinggir sungai, dalam gua, atau ke tengah hutan. Kedua, menunda 

                                                 
**

 Dudung Abdurrahman, SE., M.Si., adalah dosen tetap Fakultas Ekonomi 

Unisba 



150                                                                    Volume XX No. 2 April ± Juni 2004 : 149 - 163 

 

pemenuhan kebutuhan badaniah atau menyakiti diri sendiri, seperti : 
berjaga sepanjang malam (lek-lekan), merendam di sungai (kungkum), 
berpuasa, sesirik, ngebleng, pati geni, atau tapa. Ketiga, ngalap berkah 
dengan menziarahi makam-makam wali dan petilasan tokoh-tokoh sejarah. 
Tradisi India Kuno yang bercorak ajaran Hindu mewariskan Yoga sebagai 
metoda untuk menyatukan Atman (body, mind, dan soul) dan Brahman 
(outer cosmic). 

Kata kunci  : pendidikan, diri integratif, pengalaman misikal, tasawuf, 
metode mistikal. 

 

1. Pendahuluan    
1.1 Latar Belakang 

Pendidikan merupakan persoalan hidup dan kehidupan manusia 
sepanjang hayatnya, baik sebagai individu, kelompok, atau sebagai bangsa 
(Fadjar, 1993). Dengan demikian, pendidikan memiliki posisi strategis 
dalam kehidupan manusia. Posisi strategis pendidikan itu menurut Shane 
(1973) sebagaimana dikutip Fadjar (1993) disebabkan pendidikan memiliki 
4 (empat) potensi yang berpengaruh secara signifikan terhadap kehidupan 
masa depan. Pertama, pendidikan menyediakan wahana implementasi nilai-
nilai dan hasrat-hasrat masyarakat yang berubah untuk mengantisipasi 
keadaan masa depan. Kedua, pendidikan dapat dipakai untuk 
menanggulangi masalah-masalah sosial tertentu, seperti pemberantasan 
kebodohan, penyediaan tenaga kerja terampil, peningkatan taraf hidup 
ekonomi. Ketiga, pendidikan memiliki kemampuan untuk menerapkan ide-
ide alternatif yang baru. Keempat, pendidikan adalah cara terbaik yang 
dapat ditempuh masyarakat untuk membimbing perkembangan manusia, 
baik secara psikis maupun fisik. 

Namun, masih menurut Shane (dalam Fadjar, 1993), posisi strategis 
pendidikan itu dapat menjadi suatu aktivitas yang negatif bagi kemanusiaan. 
Sumbangan negatif bagi kemanusiaan itu terjadi jika: pertama, komitmen 
para pengelolanya adalah komitmen mikro, sektarian, dan berdimensi jangka 
pendek. Komitmen mikro ini terimplementasi pada tujuan yang mendasari 
sikap dan perilaku manajerial. Lembaga pendidikan digunakan untuk 
mempolarisasi manusia (sektarian) atas dasar perbedaan status sosial, 
ekonomi, politik, warna kulit, agama, dan lainnya. Kedua, pendidikan dapat 
menjadi aktivitas negatif bagi kemanusiaan jika tidak dikelola secara 
profesional, melainkan penuh dengan kepalsuan dan kejemuan. Anak didik 



Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian                                                      151 

Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)           

WLGDN�GLDMDUNDQ�WHQWDQJ�EDJDLPDQD�PHQMDGL�³PDQXVLD´�GHQJDQ�PHQDQDPNDQ�
nilai-nilai kedisiplinan, keberanian, kejujuran, kebersihan, keteraturan, 
kebijaksanaan, dan sebagainya. 

Dalam konteks ajaran Islam, Madjid (1993) menyatakan bahwa 
pendidikan harus berujung pada pelaksanaan Tuhan agar kita beribadah dan 
berpikir (lihat QS 34:36). Selanjutnya Madjid (1993) menyatakan bahwa 
tujuan akhir pendidikan dalam pandangan Islam dapat disimpulkan dalam 
eskatologi atau pandangan masa depan bahwa setiap individu diharapkan 
mampu memahami ayat-ayat Allah di seluruh cakrawala (makro kosmos) 
dari dalam diri mereka sendiri (mikro kosmos) sehingga menjadi jelas bagi 
manusia itu bahwa Dia itu benar adanya (lihat QS 41:53). Pencapaian tujuan 
pendidikan tersebut tidak mungkin diserahkan kepada paradigma pendidikan 
Barat yang justru sedang mengalami kehancuran pada segi-segi filosofis dan 
praktisnya. 

Tafsir (2004) meyatakan bahwa bukan suatu apologi murahan bila 
orang mengatakan bahwa budaya Barat sudah hancur. Selanjutnya Tafsir 
(2004) menjelaskan kelemahan manusia Barat modern adalah sikap 
mendewakan rasio manusia secara berlebihan. Pendewaan rasio 
mengakibatkan adanya kecenderungan yang kuat untuk menyisihkan seluruh 
norma dan nilai yang berdasarkan agama dalam memandang kenyataan 
kehidupan. Manusia modern yang mewarisi sifat positivistik ini cenderung 
menolak keterkaitan antara substansi jasmani dan substansi rohani manusia. 
Mereka juga menolak adanya kehidupan akhirat. Manusia terasing tanpa 
batas, kehilangan orientasi, sebagai akibatnya lahirlah trauma kejiwaan dan 
ketidakstabilan hidup. 

Dalam rangka mencapai tujuan pendidikan sebagaimana telah 
disebutkan di atas (QS 34:36, dan QS 41:53), maka Rakhmat (1993) 
menegaskan pentingnya mengembalikan dimensi mistikal dalam kehidupan 
manusia ke dalam situasi belajar. Karena sepanjang sejarah, agama 
memberikan jalan sistematis untuk memperoleh pengalaman mistikalal, 
maka kita dapat merujuk kepada ajaran-ajaran agama yang bersifat 
mistikalal. Agama yang mensucikan, yang mengantarkan subjek didik pada 
proses kembali kepada Tuhan �UXMX¶�, yang membimbing mereka dalam 
kerinduan mereka untuk kembali kepada Al Mashiir (Rakhmat, 1993). 
Berdasarkan alasan tersebut, maka perlu dikemukakan suatu paradigma 
SHQGLGLNDQ�\DQJ�³ILW´�GHQJDQ�NHEXWXKDQ�WHUVHEXW��3HQXOLV�PHQJDMXNDQ�VXDWX�
paradigma metodik-didaktik yang dinamakan Pendidikan Mistikalal. 



152                                                                    Volume XX No. 2 April ± Juni 2004 : 149 - 163 

 

Terdapat  3 (tiga) asumsi yang mendasari konsep Pendidikan 
Mistikalal (selanjutnya disingkat PM) dalam keseluruhan alur pemikiran 
makalah ini. Pertama, makalah ini harus dipandang sebagai upaya 
embrional menuju pengembangan suatu kerangka konseptual pendidikan 
yang ³GLVWLQFW´�dan ³XQLTXH´ diantara berbagai pemikiran pendidikan yang 
telah ada sebelumnya. Dalam rangka memenuhi karakteristik tersebut, maka 
penulis melihat dimensi mistikal dalam pendidikan belum mendapatkan 
perhatian yang memadai. 

Kedua, pemilihan kata mistikal diharapkan tidak menimbulkan apriori 
dan prasangka negatif terhadap makalah ini. Kata ini dipilih karena memiliki 
medan makna (semantic field) yang paling tepat untuk mewadahi penjelasan 
yang ingin disampaikan. Sekaligus pula terkandung niat untuk meluruskan 
pengertian kata tersebut yang sudah mengalami pergeseran makna menjadi 
sesuatu yang berkonotasi negatif, buruk, atau rendah (pejorative). Padahal 
makna asalnya mengandung sesuatu yang bersifat positif dan mulia. Ketiga, 
makalah ini muncul dari kesadaran penulis tentang perlunya suatu pemikiran 
dalam pendidikan yang lebih memberikan ruang terhadap dimensi 
emosional, spiritual, atau batin individu manusia yang seringkali luput dari 
perhatian, karena lebih menekankan pada dimensi intelektualitas, 
rasionalitas, atau bahkan penampilan fisik individu manusia. 

Kecenderungan untuk memberikan perhatian pada dimensi batin, 
emosi, jiwa, ruh atau spiritual dalam pendidikan sebenarnya sudah terlihat 
secara jelas dengan munculnya sejumlah pemikiran pendidikan yang 
komprehensif, misalnya Pendidikan Ruhani dari Ali Abdul Halim Mahmud, 
Manajemen Ruh dari Kamal Al Haydari, dan Pendidikan Alternatif Model 
SMA Muthahhari yang dikemukakan oleh Jalaluddin Rakhmat. Gagasan 
utama makalah ini juga berada dalam arah yang sama dengan pemikiran-
pemikiran tersebut. 

Tingkat analisis (level of analysis) pendidikan mistikal difokuskan 
pada level diri, bukan kelompok atau organisasi. Tingkat analisis diri ini 
memiliki arti penting yang signifikan dalam kajian pendidikan, karena 
kualitas diri merupakan sasaran inti dari sistem pendidikan. Terdapat 3 (tiga) 
anggapan dasar tentang diri dalam konteks ajaran Islam, yaitu : (i) diri 
memiliki kebebasan untuk memilih penggunaan potensinya, (ii) diri 
memikul tanggung jawab secara perorangan terhadap apapun yang 
dilakukannya, dan (iii) balasan Allah terhadap setiap diri tergantung pada 
kinerjanya, baik secara kuantitatif maupun kualitatif. Dengan demikian, 



Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian                                                      153 

Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)           

pendidikan mistikal diharapkan menjadi wahana pengembangan diri menuju 
kualitas diri yang integratif. 

 

1.2 Rumusan Masalah 

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, merumuskan masalah 
sebagai berikut : 
(1)  Apa komponen dan karakteristik diri yang integratif? 
(2)  Bagaimana kedudukan dan karakteristik konsep Pendidikan Mistikal? 
(3)  Bagaimanakah metode-metode mistikal dalam perolehan kualitas diri 

yang integratif? 

 

1.3 Tujuan Penulisan 

Tujuan utama penulisan adalah menjelaskan bagaimana seseorang 
memperoleh atau mendapatkan kualitas diri yang integratif melalui latihan-
latihan dan usaha-usaha yang bersifat mistis. Dengan kata lain, tujuan utama 
PM terletak pada aspek metodik-filosofis dari suatu proses pendidikan. 

Namun, sebelum memaparkan masalah tersebut, penulis akan 
membahas dulu konsep diri yang integratif. Selanjutnya, pembahasan 
tentang karakteristik dan kedudukan pendidikan mistikal. 
 

2. Pembahasan 
2.1 Komponen dan Pengembangan Diri 

Manusia sebagai diri adalah manusia individual, bukan manusia 
sosial. Manusia diri (selanjutnya disebut Diri) merupakan subyek hukum 
yang memiliki hak dan kewajiban. Hak dan kewajiban tersebut muncul 
ketika Diri berinteraksi dengan dirinya sendiri, orang lain, lembaga-lembaga 
sosial, dan alam. Tentu saja, terdapat interaksi Diri dengan Tuhannya. Model 
interaksi dasar yang integratif ini akan memberikan orientasi tujuan yang 
jelas bagi setiap Diri tentang apa tujuan hidupnya dan bagaimana langkah-
langkah pencapaiannya. 

Diri itu sendiri terdiri atas sejumlah komponen yang saling berkaitan. 
Literatur Yoga dalam tradisi India Kuno menyebutkan Diri itu terdiri atas 
Body (Tubuh), Mind (Pikiran), dan Soul (Jiwa). Ketiganya disebut dengan 
atman, dan Yoga berarti suatu upaya untuk mencapai kesatuan (unity) ketiga 
komponen tersebut. Lebih jauh lagi, yoga juga berusaha mencapai kesatuan 



154                                                                    Volume XX No. 2 April ± Juni 2004 : 149 - 163 

 

antara Atman dengan Brahman. Brahman berarti lingkungan diluar Atman, 
termasuk alam semesta dan penciptanya (Yogaleaf, 2004). Sedangkan 
Wibowo (2004) menjelaskan Diri terdiri atas potensi Spiritual, Emosional, 
Intelektual, dan Fisik. Semua komponen tersebut memiliki kebutuhannya 
sendiri. Pemenuhan kebutuhan setiap komponen diri itu harus dilakukan 
secara seimbang, berproses, dan berkelanjutan. Proses pemenuhan 
kebutuhan-kebutuhan diri itulah yang disebut dengan pengembangan diri. 

Proses pendidikan memiliki peran strategis dalam memberikan 
pemahaman dan praktek penyatuan komponen-komponen diri tersebut. 
Pendidikan Mistikal diharapkan dapat menjadi tawaran metodologis 
alternatif dalam rangka pengembangan diri tersebut. 

 

2.2 Pendidikan Mistikal : Kedudukan dan Sifat 

Sebagaimana telah dijelaskan pada bagian awal makalah ini, PM 
bertujuan menyajikan aspek metodik bagaimana mencapai kualitas diri yang 
integratif. Fungsi komplementarisnya terletak pada tawaran metodologis 
alternatif dalam memperoleh kualitas diri yang integratif. 

Mengapa disebut tawaran metodologis alternatif ? Karena KM 
menawarkan dimensi yang terlupakan dalam sistem pengetahuan manusia, 
yaitu mistikal. Sampai di sini maka kita tidak bisa menghindarkan diri untuk 
tidak membahas aspek pengetahuan sebagai bagian dari filsafat ilmu, 
sehingga dapat diketahui sifat dari pendidikan mistikal ini. Istilah mistikal 
berasal dari mystical (Inggris), yang secara harfiah berarti gaib, ajaib, penuh 
rahasia, kebatinan. Ada juga istilah mysticism yang berarti tasawuf atau 
kebatinan (Echols & Sadly, 1996). Hornby mendefinisikan mysticism 
sebagai, ³WKH� WHDFKLQJ� RI� EHOLHI� WKDW� NQRZOHGJH� RI� 5HDO� 7UXWK� DQG� RI�*RG�
may be obtained through meditation or spiritual insight, independently of the 
PLQG�DQG�WKH�VHQVHV´�(Simuh, 1996). Jadi, mysticism merupakan keyakinan 
atau ajaran yang menyatakan bahwa pengetahuan tentang kebenaran sejati 
dan Tuhan dapat diperoleh melalui meditasi atau pengalaman spiritual, tanpa 
menggunakan rasio dan panca indera. Berdasarkan penjelasan tersebut 
mistikal merupakan salah jenis pengetahuan yang dimiliki oleh manusia. 

Dalam makalah ini pembahasan mistikal difokuskan pada fungsinya 
sebagai salah satu jenis pengetahuan. Pengetahuan mistikal seringkali 
diabaikan dalam diskursus ilmiah, karena dominasi pengetahuan ilmiah yang 
bersifat empiris, dan positivistik. Tafsir (1990) secara eksplisit mengakui 
keberadaan pengetahuan mistikal ini. Menurut Tafsir (1990) terdapat 3 (tiga) 



Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian                                                      155 

Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)           

macam pengetahuan manusia, yaitu : (i) sains, (ii) filsafat, dan (iii) mistikal. 
Ketiga jenis pengetahuan ini memiliki obyek, paradigma, metode, dan 
ukuran yang berbeda-beda seperti tampak dalam tabel 1. 

 
Tabel 1 

Klasifikasi Pengetahuan Manusia 
Macam Obyek Paradigma Metode Ukuran 

Sains Empiris Positivistik Ilmiah Logis dan bukti empiris 
Filsafat Abstrak logis Logis Rasio Logis 
Mistikal Abstrak supralogis Mistis Latihan Rasa 

Sumber : Ahmad Tafsir, Filsafat Umum, Bandung : Remaja Rosda Karya,1990, h.15 

Berdasarkan tabel 1 di atas, pengetahuan mistikal ini berbeda dengan 
filsafat dan sains. Dua hal yang paling menarik dalam pengetahuan ini 
adalah ukuran dan metodenya. Penggunaan rasa sebagai ukuran kebenaran 
pengetahuan memang menjadi sangat kontroversial, apalagi pada kalangan 
yang terdidik dalam tradisi olah pikir (academic). Dalam kajian filsafat, 
terdapat aliran pemikiran yang mendukung gagasan ini. Henry Bergson 
menyebut rasa itu dengan intuisi, Imanuel Kant menyebutnya moral, orang 
sufi Islam menyebutnya qalb, dzauq, atau irfan. Makalah ringkas ini jelas 
tidak bermaksud menjelaskan persoalan yang sangat kompleks ini. Salah 
satu argumentasi sederhana mengapa pengetahuan mistikal ini harus 
dimunculkan adalah karena kebutuhan untuk memandang manusia secara 
utuh (integratif). Manusia memiliki komponen fisik, rasio, dan rasa (batin). 
Namun, perhatian besar dicurahkan pada aspek fisik dan rasio saja, 
akibatnya manusia modern mengalami keterasingan (alienasi) dengan 
dirinya sendiri, dengan orang lain, dan akhirnya dengan Tuhan sebagai The 
Real Truth (Fromm, 1998). Untuk memperoleh pengetahuan mistikal, maka 
metode yang digunakan adalah latihan (practice; exercise). Dalam istilah 
-DZD��PHWRGH�LQL�GLNHQDO�VHEDJDL�³ODNX´��6RHSUDSWR���������$VSHN�PHWRGLN�
³ODNX´� LQL� \DQJ� DNDQ� GLJXQDNDQ� XQWXN� PHPSHUROHK� NXDOLWDV� GLUL� \DQJ�
integratif. Dalam makalah ini istilah metoda laku dan metode mistikal 
digunakan secara substitutif. 

Mungkin timbul pertanyaan mengapa metode mistikal digunakan 
untuk memperoleh kualitas diri yang integratif, padahal mistikal merupakan 
pengetahuan? Terdapat 2 (dua) alasan, yaitu : (i) latihan merupakan metode 
yang menyediakan kesempatan untuk mempertajam dan mengasah dimensi 
rasa (batin), dan (ii) metode mistikal bersifat komplementer (melengkapi)  
terhadap metode yang menekankan pada olah pikir (rasio; penguasaan 



156                                                                    Volume XX No. 2 April ± Juni 2004 : 149 - 163 

 

NRQVHS�GDQ�NHDKOLDQ�WHNQLV���-DGL��PHWRGH�ODWLKDQ�PHPDQJ�³GLSLQMDP´�XQWXN�
memperoleh kemampuan pendidikan individual yang diperlukan untuk bisa 
PHQMDGL�GLUL�\DQJ�µPDVDJL¶��XWXK�� 

Berdasarkan seluruh uraian di atas, maka penulis perlu menyampaikan 
dulu definisi pendidikan mistikal. Pendidikan mistikal diartikan sebagai 
suatu proses pengembangan komponen-komponen diri dengan menggunakan 
riyadhah (latihan-latihan) untuk meningkatkan kemampuan rasa yang 
bercorak Ilahiyah. Pendidikan mistikal harus memiliki dasar-dasar filosofis 
dan metoda yang kuat agar mampu mencapai tujuan pendidikan yang 
diharapkan, yaitu kualitas diri integratif yang menyadari keberadaan Allah 
dalam makro kosmos dan mikro kosmos kehidupannya. Dengan 
menggunakan model pendidikan alternatif yang dikemukakan oleh 
Jalaluddin Rahmat, maka terdapat 3 (tiga) dasar filosofis PM, yaitu : (i) 
kesatuan antara tubuh dan jiwa, (ii) evolusi kesadaran (evolution of 
consciosness), dan (iii) kembali kepada Tuhan. 

Dalam filosofi pertama (Rakhmat, 1993; 2003) terdapat 2 (dua) 
realitas yang diyakini kebenarannya. Pertama, terdapat hubungan interaktif 
yang sangat erat antara tubuh dan jiwa. Hal ini berarti bahwa kita dapat 
mempengaruhi perubahan fungsi fisik dengan mengubah jiwa, atau 
mempengaruhi perubahan psikologis dengan memanipulasi proses tubuh. 
Dalam konteks Yoga, dapat dibuktikan pada beragam postur (asanas) dan 
teknik bernafas yang bisa menghasilkan kondisi psikis tertentu yang 
diinginkan. Kedua, tubuh dan jiwa manusia ternyata memiliki kemampuan 
transformasi yang jauh lebih fleksibel dan lebih besar daripada yang dapat 
kita bayangkan. Walaupun, tentu saja, transformasi kemampuan itu harus 
dicapai melalui kerja keras, ketekunan, dan komitmen tinggi terhadap hasil. 

Filosofi kedua, evolusi kesadaran, menjelaskan tentang tahap-tahap 
kesadaran yang dilalui oleh manusia Diri dari wujud psikofisik menuju 
wujud Tuhan sebagai peta pengembangan kesadaran (Rakhmat, 1993;2003). 
Pendidikan harus meletakkan subyek didik pada proses dialektika sejarah 
yang panjang. Pendidikan harus dapat mengantarkan subyek didik melalui 
semua tahap kesadaran. Salah satu tahap kesadaran yang selama ini justru 
dikesampingkan dalam sistem pendidikan kita adalah kesadaran mistikal 
yang mengantarkan pada filosofi ketiga. 

Filosofi ketiga, kembali kepada Tuhan. Kehidupan manusia di dunia 
ini sesungguhnya merupakan sebuah ³SHUMDODQDQ� XQWXN� NHPEDOL´� NHSDGD�
Tuhan. Perjalanan kembali kepada Tuhan itu dilakukan dengan cara 



Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian                                                      157 

Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)           

mengaktualkan nama-nama Tuhan yang telah tersimpan secara laten dalam 
fitrah diri. Dengan demikian, pendidikan adalah proses untuk menuju 
kesempurnaan. Proses ini tidak ada batasnya, dan manusia mempunyai 
potensi yang tidak terbatas untuk mencapai kesempurnaan tersebut. Kita 
semua sedang bergerak menuju Allah. Pendidikan adalah upaya untuk 
merealisasikan asma Allah dalam diri manusia �DW� WDNKDOODTX� EL� DVPD¶�
Allah). 

Selanjutnya, berdasarkan 3 filosofi dasar tersebut, kita dapat 
merumuskan 3 (tiga) metode dalam proses pembelajaran, yaitu : (i) 
maksimalisasi pengaruh tubuh terhadap jiwa, (ii) maksimalisasi pengaruh 
jiwa terhadap proses psikofisik dan psikososial, dan (iii) bimbingan ke arah 
pengalaman mistikal. Maksimalisasi pengaruh tubuh terhadap jiwa dapat 
dilakukan dengan berbagai cara, di antaranya adalah : 

a. mengupayakan lingkungan fisik yang menyenangkan dan nyaman, 

b. penggunaan musik dalam situasi belajar untuk menciptakan kondisi 
³relaxed focus´�DWDX�NRQGLVL�³VHUVDQ´��VHULXV�WDSL�VDQWDL���GDQ 

c. melakukan latihan-ODWLKDQ� ILVLN� \DQJ� VDQJDW� PHQDQWDQJ� GDQ� ³NHOLKDWDQ´�
EHUEDKD\D� XQWXN� PHQXPEXKNDQ� ³UDVD� PDPSX´� PHQJDWDVL� PDVDODK� DWDX�
ketakutannya (fear factor). 

Maksimalisasi pengaruh jiwa dapat dilakukan dengan berbagai cara 
psikologis diantaranya : 

a. modeling (uswah hasanah, contoh yang baik). Jika seseorang berhasil 
menemukan model (contoh, idola) yang tepat, maka dia akan berusaha 
menjadi seperti model itu. Orang itu akan mengalami perubahan, baik 
secara ruhaniyah maupun jasmaniyah. 

b. Menanamkan rasa bangga. Bangsa-bangsa yang berhasil membangun 
peradaban adalah mereka yang merasa menjadi manusia pilihan atau 
istimewa. Pendidikan harus menanamkan pada subyek didik bahwa 
mereka bukan orang sembarangan. Al-4XU¶DQ� PHQ\HEXW� RUDQJ� 0XVOLP�
VHEDJDL�³kuntum khaira ummah´��46��������EHUWXMXDQ�XQWXN�PHQDQDPNDQ�
rasa bangga (pride). 

c. Berpikir positif. Setiap diri harus memiliki pandangan yang positif tentang 
diri Anda, pekerjaan Anda, dan pandangan orang lain pada diri dan 
pekerjaan anda. Juga berpikir positif atas perbuatan Allah kepada diri. 

d. Menghindari kritik yang deskruktif. Manusia memiliki kapasitas belajar 
yang mengagumkan, dan yang memperlambat atau menghancurkan 



158                                                                    Volume XX No. 2 April ± Juni 2004 : 149 - 163 

 

kapasitas itu adalah kritikan, cemoohan, atau komentar negatif dari orang 
lain terhadap apa yang dilakukannya. 

 

2.3 Metode-0HWRGH�0LVWLNDO��µ/DNX¶� 

Metode-metode mistikal berasal dari tradisi keagamaan atau ritual. 
Tujuannya yang hakiki adalah untuk mendekatkan diri kepada sesuatu yang 
transenden, sehingga bisa merasakan kehadirannya secara batiniah dan 
mewujudkan sifat-sifat-Nya dalam hidup keseharian. Semua agama memiliki 
aspek ritus dalam sistem ajarannya, bahkan pada beberapa jenis ritual 
terdapat kesamaan gerak atau manifestasinya (misalnya: puasa dikenal oleh 
penganut Islam, Hindu, Budha, dan Kristen). Perlu juga disadari bahwa 
penggunaan aspek ritual keagamaan sebagai metode pencapaian tujuan 
tertentu diluar tujuan keagamaan memang berpotensi besar mengundang 
para peneQWDQJ��NDUHQD�PHQJDQJJDS�QLDWQ\D�VXGDK�WLGDN�³PXUQL´�ODJL�XQWXN�
mengabdi kepada Tuhan. Namun, keberatan tersebut tidak perlu ada jika 
kegiatan tersebut dipandang dengan berpikir positif. Gordon Allport 
menyatakan dengan cara ini justru akan menumbuhkan kesadaran spiritual 
pada setiap individu yang terhujam dalam hati dan rasa, sehingga 
mewujudkan keberagamaan (religiusitas) yang instrinsik, dan bukan 
religiusitas yang ekstrinsik (Rakhmat, 1991). 

Menurut Soeprapto (1989) terdapat 4 (empat) tingkatan laku yang 
harus dijalani, yaitu : (i) laku badaniah (fisik), (ii) laku kehendak (sembah 
rasa), (iii) laku jiwa (sembah jiwa), dan (iv) laku rasa (sembah agama). 
Empat tingkatan laku ini tertuang dalam literatur sufisme Jawa, yaitu Serat 
Wedhatama yang ditulis oleh Mangkunegoro IV pada tahun 1853 
(Hadisutjipto, 1979). Pertama, tingkat yang paling dasar adalah pengolahan 
diri dengan jalan menghilangkan kotor yang melekat pada badan, 
memelihara dan menjaga kesucian badan. Cara membersihkannya dengan 
menggunakan air. Langkah ini dilakukan untuk mempersiapkan badan agar 
mampu menjadi satu dengan tekad untuk mencapai tujuan. Dengan 
demikian, seluruh kegiatan harus selalu terarah kepada tujuan yang ingin 
dicapai (Soeprapto, 1989:26). 

Kedua, laku kehendak yang dijalankan untuk menyucikan batin 
dengan cara mengekang hawa nafsu. Diawali dengan selalu berlaku tertib, 
teliti, hati-hati, tepat, dan tekun betapa pun berat dan sulitnya, sehingga 
akhirnya menjadi kebiasaan (habit). Dalam melakukan segala perbuatan 
selalu ingat dan waspada (Soeprapto, 1989 : 31). Jika dijalankan dengan 



Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian                                                      159 

Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)           

sungguh-sungguh maka akan menghilangkan segala penghalang yang 
menghambat pandangan lahir dan batin. Dengan demikian, laku kehendak 
ini akan mengarahkan manusia untuk bisa melihat jalan yang benar, 
memahami substansi masalah, dan realitas objektif, sehingga mampu 
memberikan pemecahan masalah secara tepat. 

Ketiga, laku kejiwaan yang ditujukan kepada aspek psikis. Laku jiwa 
ini dilakukan dengan menyatukan 3 (tiga) alam, yaitu : (i) alam semesta, (ii) 
manusia sebagai pribadi, dan (iii) alam metafisik. Manusia harus berusaha 
menjadi satu dengan alam semesta dan alam metafisik supaya selalu tertuju 
ke alam keabadian (Hadisutjipto, 1975). Kesatuan tersebut dapat tercipta jika 
manusia memperhatikan dirinya, dan menjauhkan dari segala hal duniawi 
dengan melakukan silencing (berdiam, mernenung, meditation), introspeksi 
secara benar, sehingga bisa menyatu dalam gerak alam dan masuk ke alam 
metafisik (di luar jangkauan indera). Dalam diri manusia terdapat sumber 
hidup yang dapat dijadikan tujuan laku jiwa yaitu kalbu (hati) yang terbuka. 
Dengan cara ini, seseorang bisa memperoleh pengetahuan yang benar 
tentang dirinya sendiri yang tidak terpisahkan dengan pengetahuan tentang 
alam semesta dan alam metafisik. Hal ini dimungkinkan karena jiwa 
manusia mampu menjadi subyek yang melakukan instrospeksi, retrospeksi, 
dan propeksi terhadap unsur-unsur abstrak dari manusia dan alam semesta 
(Soeprapto, 1989). 

Pemikiran yang senada penulis temukan pada pemikiran Marzan 
(1999) yang menyebutkan 3 (tiga) tahap yang dilakukan untuk mencapai apa 
yang disebutnya transformational self-management leadership, yaitu : (i) 
introspection, (ii) transformation, dan (iii) linking. Tahap pertama 
merupakan upaya silencing (perenungan) untuk melihat kedalam diri sendiri, 
looking to inside, melihat hati dan kalbu. Tahap kedua melakukan 
transormasi (perubahan) dari alam fisik ke alam metafisik. Dan tahap ketiga, 
menghubungkan (linking) antara diri sendiri (microcosmos; jagad alit) 
dengan alam semesta (macrocosmos; jagad gede) dan alam keabadian 
metafisik. Tiga tahap ini akan mengantarkan seseorang pada kualitas 
transformational self-management leadership, yang merupakan 
pengungkapan lain dari pendidikan mistikal seperti yang dimaksud oleh 
penulis. 

Keempat, laku religius (sembah rasa). Laku ini merupakan kegiatan 
melepaskan diri dari segala keterbatasan. Seluruh kegiatan hanya diarahkan 
kepada alam transendental atau alam keabadian atau alam ilahiah 



160                                                                    Volume XX No. 2 April ± Juni 2004 : 149 - 163 

 

(Soeprapto, 1989). Dengan laku ini seseorang akan benar-benar mengerti apa 
tujuan hidup, karena seseorang akan selalu ingat kepada ³VDQJNDQ�SDUDQLQJ�
GXPDGL´� (asal usulnya dan tempat kembalinya). Inilah laku yang tertinggi 
yang harus dicapai oleh individu manusia. 

Empat tingkatan laku tersebut di atas merupakan penjelasan filosofis 
atas tahap-tahap yang harus dilalui oleh seseorang yang hendak memperoleh 
kualitas pendidikan individual. Dalam prakteknya, terdapat cara-cara laku 
yang ditempuh secara lahiriah untuk mencapai kualitas diri integratif 
tersebut. Soehardi (1986) menyebutkan 3 (tiga) klasifikasi laku yang biasa 
dilakukan oleh masyarakat (Jawa), yaitu : pertama, Nyepi atau Nyepen; 
mengasingkan diri ke tempat sunyi, seperti puncak gunung, pinggir sungai, 
dalam gua, atau ke tengah hutan. Kedua, menunda pemenuhan kebutuhan 
badaniah atau menyakiti diri sendiri, seperti : berjaga sepanjang malam (lek-
lekan), merendam di sungai (kungkum), berpuasa, sesirik, ngebleng, pati 
geni, atau tapa. Ketiga, ngalap berkah dengan menziarahi makam-makam 
wali dan petilasan tokoh-tokoh sejarah. 

Berbagai agama memiliki tradisi ritual seperti ini. Metode laku yang 
berkembang pada budaya Jawa itu sesungguhnya berasal dari ajaran Islam 
(tasawuf) yang sudah berakulturasi dengan budaya Jawa. Dalam ajaran Islam 
yang lainnya, dikenal adanya doa-doa tertentu (wirid) yang diyakini mampu 
memberikan kekuatan dan kemampuan tertentu pada orang yang 
mengamalkannya. Shalat juga digunakan sebagai metode untuk memperoleh 
sesuatu, karena diyakini bisa mendatangkan pengaruh tertentu (misalnya 
shalat Tahajud, shalat Dhuha, shalat ,VWLVTR¶��atau shalat Hajat). Bukankah 
Al-4XU¶DQ� VHQGLUL� PHQ\XUXK� RUDQJ� ,VODP� XQWXN� PHQMDGLNDQ� 6KDODW� GDQ�
Shabar sebagai media pertolongan berbagai masalah yang dihadapi Diri (QS 
2:153). Demikian pula halnya dengan dzikir, puasa, dan menjalankan amalan 
thariqat tertentu (Simuh, 1996). 

Khusus mengenai puasa, Rakhmat (2004) menegaskannya sebagai 
wahana menuju pendewasaan spiritual. Puasa adalah bentuk ritual yang ada 
pada setiap agama. Mengapa demikian? Pertama, karena puasa merupakan 
alat untuk mendekatkan diri kepada Allah, dan hakekat keberagaman adalah 
upaya untuk mendekatkan diri kepada Allah. Sehingga puasa dapat 
ditemukan pada seluruh agama di dunia ini. Kedua, karena agama 
memenuhi kebutuhan ruhani atau kebutuhan spiritual kita. Selanjutnya, 
Rakhmat mengutip hasil penelitian di Barat terhadap sekelompok orang yang 
berpuasa. Setelah beberapa hari berpuasa mereka menjadi bisa berpikir lebih 



Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian                                                      161 

Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)           

filosofis. Orang yang berpuasa itu mulai berpikir sesuatu yang abstrak. 
Pikirannya tidak lagi terbatas pada hal-hal yang konkret saja. 

Dalam konteks tasawuf, para sufi juga berusaha untuk melakukan 
VHMXPODK� DPDODQ� \DQJ� GLKDUDSNDQ� GDSDW� µPHQGHNDWNDQ� GLUL¶� NHSDGD� $OODK��
bahkan sekaligus dapat menjadi terapi psikospiritual (Frager, 2003). 
Tasawuf tanpa amalan hanyalah omong kosong. Praktik tasawuf bertujuan 
untuk mengubah sifat-sifat buruk kepribadian, untuk membuka hati, untuk 
berhubungan dengan kearifan mendalam di dalam diri, dan untuk 
mendekatkan diri kepada Allah, demikian penjelasan Frager (2003) 
selanjutnya. Praktik dasar sufi harus diamalkan adalah : (i) berpuasa, (ii) 
PHQJDVLQJNDQ�GLUL��µX]ODK��DWDX�EHUNKDOZDW���LLL��DGDE��GDODP�DUWL�EHUSHULODNX�
atau bertatakrama yang baik kepada orang lain, (iv) pelayanan memberi 
layanan terhadap orang lain dengan rasa syukur atas kesempatan melayani 
dan ketulusan, (v) berdzikir, mengingat Tuhan dengan beragam ungkapan 
dan teknik yang dikembangkan para sufi pengikut tarekat, dan (vi) 
mengingat mati dengan merenungkan datangnya malaikat maut. 

 

3. Penutup 

Makalah ringkas ini tentu memerlukan proses elaborasi yang lebih 
lanjut untuk bisa memberikan pemahaman yang utuh tentang metode 
mistikal dalam memperoleh kualitas pendidikan individual. Gagasan 
utamanya adalah bagaimana menempatkan dimensi mistikal kedalam  
wacana manajemen secara umum, dan dalam pendidikan secara khusus. 
Pengakuan dimensi mistikal ke dalam wacana pendidikan akan melengkapi 
(complementary) kekosongan paradigma epistomologis yang berlaku selama 
ini. Di samping itu, pengakuan dimensi mistikal ini akan memperbaiki cara 
pandang terhadap manusia, dari partialistik menjadi integralistik, sehingga 
individu manusia memiliki kesadaran utuh tentang makna dan tujuan 
hidupnya. 

Sejumlah pertanyaan harus dijawab dalam proses elaborasi tersebut, 
misalnya : bagaimana menyediakan landasan kerangka filsafat ilmunya 
sehingga dimensi mistikal yang abstrak supralogis ini dapat dijelaskan secara 
logis? Kerangka metodologis apa yang cocok dipakai dalam penelitian-
penelitian di bidang ini? Bagaimana operasionalisasi konstruk-konstruk yang 
abstrak itu akan diteliti? Perlukah penyusunan alat ukur (measurement) 
terhadap konstruk abstrak tadi? Jika perlu, bagaimana cara mengukurnya? 



162                                                                    Volume XX No. 2 April ± Juni 2004 : 149 - 163 

 

Jika metode ini bisa diajarkan (learnable), bagaimana cara mengajarkannya? 
Berapa lama? Dimana dan siapa yang mengajarkan? 

Bagi penulis, bidang kajian ini sangat menantang dan menarik 
(exciting), dan sepanjang pengamatan penulis, masih sangat jarang yang 
membahasnya dalam kaitannya dengan bidang manajemen (khususnya 
pendidikan), sehingga jika ini ditindaklanjuti dengan serius akan menjadi 
aliran pemikiran manajemen (pendidikan) yang distinct dan genuine, di 
tengah-tengah melimpahnya pemikiran di bidang ini yang sudah hampir 
jenuh dan cenderung mengalami penyeragaman (uniformity). Dengan 
menggunakan kerangka product life cycle (PLC), kerangka pendidikan 
mistikal akan meremajakan kembali (rejuvenate) siklus pemikiran 
pendidikan yang hampir memasuki tahap decline. Kajian pendukung untuk 
bidang ini sebenarnya berlimpah. Kita dapat menggunakan sumber utama 
dari hasil-hasil pemikiran keagamaan (studi agama) dan filsafat, ditambah 
studi-studi di bidang sosiologi dan antropologi budaya. 

-------------------- 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Buku 
Al-4XU¶DQ�$O�.DULP��WHUMHPDKDQ�'HSDUWHPHQ�$JDPD�5HSXEOLN�,QGRQHVLD� 
Al Haydari, Kamal. 2004. Manajemen Ruh. Cetakan Pertama. Bogor : Penerbit 

Cahaya. 
Echols, John M. dan Hassan Shadily. 1996. Kamus Inggris-Indonesia. Cetakan 

XXIII, Jakarta : Gramedia Pustaka Utama. 
Fragner, Robert. 2003. Hati, Diri, dan Jiwa, terjemahan Hasmiyah Rauf, 

cetakan II, Jakarta : Serambi. 
Fromm, Eric. 1997. Escape from Freedom. Terjemahan oleh Kamdani. Cetakan 

I, Yogyakarta : Pustaka Pelajar. 
Hadisutjipto, S. 1975. Serat Wedhatama, Surakarta : Sadu Budi. 
Mahmud, Ali Abdul Halim. 2000. Pendidikan Ruhani (At Tarbiyah al Ruhiyah). 

Terjemahan Abdul Hayyie al Khattani, Jakarta : Gema Insani Press. 
Rahmat Jalaluddin. 1991. Islam Alternatif. Bandung : Mizan. 
Simuh, 1996.  Sufisme Jawa : Transformasi Tasawuf Islam ke Mistikal Jawa. 

Cetakan 2, Yogyakarta : Bentang. 
Simuh, 1996. Tasawuf dan Perkembangannya dalam Islam. Cetakan pertama, 

Jakarta : Rajawali Pers. 



Pendidikan Mistikal : Suatu Upaya Ke Arah Pencapaian                                                      163 

Kualitas Diri Yang Integratif (Dudung Abdurrahman)           

Tafsir, Ahmad. 1990. Filsafat Umum : Akal dan Hati Sejak Thales sampai 
William James. Bandung : Remaja Rosda Karya. 

Tafsir, Ahmad dkk. 2004. Cakrawala Pemikiran Pendidikan Islam. Cetakan 
pertama, Bandung : Mimbar Pustaka. 

Wibowo, B.S.dkk. 2004. Sharpening Our Concept and Tools, cetakan ke-4, 
Bandung : Syamil Media dan Lembaga Manajemen Terapan Trustco. 

Laporan Penelitian dan Makalah 
)DMDU�� 0DOLN�� ������ ³3HQGLGLNDQ�� 3UHVWDVL� GDQ� 'XQLD� .HUMD´�� Makalah pada 

Seminar Pendidikan Alternatif yang diselenggarakan Jurusan MKDU 
FPIPS IKIP Bandung dan Yayasan Muthahhari, 13 April 1993. 

0DGMLG�� 1XUFKROLVK�� ������ ³3DQGDQJDQ� 'DVDU� ,VODP� WHQWDQJ� 3HQGLGLNDQ´��
Makalah pada Seminar Pendidikan Alternatif yang diselenggarakan 
Jurusan MKDU FPIPS IKIP Bandung dan Yayasan Muthahhari, 13 April 
1993. 

0DU]DQ�� %LHQYHQLGR�� ������ ³(PHUJLQJ� 9DOXHV� RQ� +XPDQ� 5HVRXUFHV�
'HYHORSPHQW���7UHQGV��3URVSHFW�DQG�&KDOOHQJHV´��0DWHUL�3UHVHQWDVL�SDGD�
Kuliah Umum yang diselenggarakan QUE Manajemen Fakultas Ekonomi 
UGM, 22 April 1999. 

5DNKPDW��-DODOXGGLQ��������³3HQGLGLNDQ�$OWHUQDWLI� ��0RGHO�60$�0XWKDKKDUL´��
Makalah pada Seminar Pendidikan Alternatif yang diselenggarakan 
Jurusan MKDU FPIPS IKIP Bandung dan Yayasan Muthahhari, 13 April 
1993. 

5DNKPDW�� -DODOXGGLQ�� ������ ³3HQGLGLNDQ� $OWHUQDWLI� �� GDUL� 'DVDU� )LORVRILV� NH�
0HWRGH�,QRYDWLI�0RGHO�60$�3OXV�0XWKDKKDUL´��Makalah pada Pesantren 
Calon Sarjana Unisba yang diselenggarakan Universitas Islam Bandung, 
Pebruari 2004. 

6RHSUDSWR�� 6UL�� ������ ³0HWRGH� µODNX¶� VHEDJDL� &DUD� XQWXN� 0HPSHUROHK�
Pengetahuan. Fakultas Filsafat 8*0��<RJ\DNDUWD´� 

6RHKDUGL��������³7LUDNDW���6XDWX�7LQMDXDQ�³/DNX´�0LVWLNDO�GDODP�0DV\DUDNDW�
Jawa. Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara 
(Javanologi), Yogyakarta.  

 
Situs Internet 
http://www.hathayogalesson.com 
http://www.yogaleaf.com 
Rahmat Jalaluddin. 2004. Puasa Menuju Pendewasaan Spiritual. 

http://www.bahteraiman.com   


