ISRAF DAN TABDZIR:
KONSEPSI ETIKA-RELIGIUS DALAM AL QUR’AN
DAN PERSPEKTIF MATERIALISME-KONSUMERISME

Dudung Abdurrahman”

Abstrak

Konsep israf dan tabdzir merupakan sebagian dari konsep etika-
religius dalam Al Qur’an. Etika-religius adalah prinsip-prinsip moral yang
memandu perilaku manusia secara etis menurut pandangan-dunia suatu
agama. Terdapat 3 (tiga) kategori yang berbeda tentang konsep-konsep
etika-religius dalam Al Qur’an, yaitu: (i) kategori yang menunjukkan dan
menguraikan sifat Tuhan, (ii) kategori yang menjelaskan berbagai aspek
sikap fundamental manusia terhadap Tuhan, dan (iii) kategori yang
menunjukkan tentang prinsip-prinsip dan aturan-aturan tingkah laku yang
jadi milik dan hidup di dalam masyarakat Islam. Kategori pertama disebut
Etika Ketuhanan. Sedangkan kategori kedua dan ketiga disebut Etika
Kemanusiaan.

Dua konsep tersebut berbicara tentang perilaku atau tindakan
manusia (action-oriented), yang bermakna negatif, destruktif, dan abuse.
Tindakan individu (termasuk tindakan yang negatif) dilakukan dalam suatu
relasi atau interaksi dengan “pihak lain” (others). Terdapat 4 (empat) jenis
relasi individu dengan pihak lain, yaitu: (i) Tuhan (Relasi Personal-
Transendental), (ii) Manusia lain (Interaksi Sosial), (iii) Benda-benda
kebutuhan material (Relasi Kebendaan), (iv) Lingkungan Alam, termasuk
flora, fauna, dan makhluk lainnya (Relasi Kealaman). Cakupan makna atau
medan makna (semantic field) israf jauh lebih luas dibandingkan dengan
tabdzir. tabdzir hanya menunjukkan pola relasi kebendaan, sedangkan israf
mencakup semua pola relasi yang ada. Relasi kebendaan itu ditunjukkan
dalam gaya hidup seseorang dalam berhubungan dengan dunia
materialistik.

Secara formal eksoterik (syari'at), Islam tidak pernah melarang
dan membatasi pemilikan dan pengkonsumsian materi oleh seseorang.
Namun, dari sudut moral spiritual yang esoterik (hakikat), orang-orang suci
adalah mereka yang mampu mengambil jarak dan menahan diri untuk

" Dudung Abdurrahman,SE.,M.Si., adalah dosen tetap Fakultas Ekonomi Unisba

israf Dan tabdzir: Konsepsi Etika-Religius Dalam Al Qur’an 65
Dan Perspektif Materialisme-Konsumerisme (Dudung Abdurrahman)



tidak melakukan israf dan tabdzir. Materialisme yang tidak ditaklukkan
untuk membangun kehidupan akhirat dengan mentasarufkannya bagi
kemaslahatan sesama dapat menjauhkan jati dirinya yang spiritual dari
tujuannya semula, yaitu Tuhan. Materialisme merupakan fenomena
konsumsi yang melahirkan konsumerisme dan menjadi bagian dari gaya
hidup modern saat ini.

Kata Kunci: Etika-religius, israf, tabdzir, Relasi Kebendaan, Gaya
hidup, Materialisme-konsumerisme.

1. Pengantar

Al-Qur’an sebagai pedoman hidup manusia, tidak hanya mengungkap
persoalan akidah atau ibadah semata, melainkan mengupas pula persoalan
etika, Ia (Al-Qur’an) bagaikan batu permata yang memiliki beberapa sudut,
dari sudut mana orang melihatnya, ia akan memancarkan cahaya, baik
ekonomi, sosial, dan iptek, maupun filsafat

Tulisan ini bertujuan untuk memahami konsepsi etika religius dalam
Al Qur’an tentang israf dan tabdzir, kemudian berusaha memahami
relevansinya dengan ideologi materialisme-konsumerisme dalam realitas
kehidupan modern saat ini. Dalam rangka mewujudkan tujuan ini, maka
pembahasan makalah disusun sebagai berikut: (i) kajian semantik konsep
israf dan tabdzir dalam Al Qur’an, (ii) Islam dan materialisme, dan (ii1)
materialisme—konsumerisme sebagai gaya hidup.

2. Kajian Semantik Konsep israf Dan tabdzir

Konsep israf dan tabdzir merupakan sebagian dari konsep etika-
religius dalam Al Qur’an. Konsep etika religius (ethico-religious)
dikemukakan oleh Toshihiko Izutsu dalam buku Konsep-Konsep Etika
Religius dalam Al Qur’an (Tiara Wacana, 1993). Etika-religius adalah
prinsip-prinsip moral yang memandu perilaku manusia secara etis menurut
pandangan-dunia suatu agama. Bagi umat Islam, Al Qur’an merupakan
sumber utama prinsip-prinsip tersebut. Izutsu membedakan 3 (tiga) kategori
yang berbeda tentang konsep-konsep etika-religius dalam Al Qur’an, yaitu:
(i) kategori yang menunjukkan dan menguraikan sifat Tuhan, (ii) kategori
yang menjelaskan berbagai aspek sikap fundamental manusia terhadap
Tuhan, dan (iii) kategori yang menunjukkan tentang prinsip-prinsip dan
aturan-aturan tingkah laku yang jadi milik dan hidup di dalam masyarakat

66 Jlibar Volume XXI No. 1 Januari — Maret 2005 : 65 - 80



Islam. Kelompok pertama terdiri atas apa yang disebut A4/ Asmaa’ Al Husnaa
(nama-nama Tuhan yang baik), seperti ‘Al Rahmaan’, ‘Al Rahiim’, ‘Akbar’,
atau Al ‘Aziz’, yang menguraikan aspek khusus yang dimiliki oleh Tuhan,
pada hakikatnya bersifat etik. Kelompok konsep ini dikembangkan oleh ahli
teologi menjadi teori tentang sifat-sifat Tuhan atau Etika Ketuhanan (Izutsu,
1993).

Kelompok kedua dan ketiga disebut oleh Izutsu sebagai Etika
Kemanusiaan. Kelompok kedua menyangkut hubungan etik dasar antara
manusia dan Tuhan. Menurut Izutsu, Tuhan bersifat etik dan tindakanNya
terhadap manusia dengan cara yang etik membawa kepada pengertian yang
sangat penting bahwa manusia diharapkan untuk merespon dengan cara yang
etik. Dengan mengatakan bahwa seseorang harus bersikap seperti itu
terhadap Tuhan dalam merespons sikap-Nya terhadap umat manusia, dan
manusia harus bertindak dengan cara sedemikian rupa berdasarkan perintah
dan larangan Tuhan, maka keduanya itu merupakan ajaran etik dan agama.
Kelompok kedua ini diuraikan sebagai konsep Etika Keagamaan, seperti
konsep Kufr, Sholih, Birr, Fasad, Ma ruf dan Munkar, Khayr dan Syarr, Hsn
dan Su’, Fahsya'lFahisya’, Thoyyib dan Khabits, Haram dan Halal (semua
konsep- konsep ini dibahas secara panjang lebar oleh Izutsu dalam bukunya).
Kelompok ketiga berhubungan dengan sikap etik antara seorang manusia
dan sesama manusia yang hidup di dalam masyarakat yang sama. Kehidupan
sosial seseorang diatur oleh seperangkat prinsip moral beserta semua
derivatifnya. Peraturan-peraturan ini membentuk apa yang bisa kita sebut
dengan Sistem Etika Sosial, yang kemudian pada periode pasca-Qur’anik
dikembangkan menjadi sistem hukum Islam berskala besar (Izutsu, 1993).

Ketiga kelompok tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi memiliki
hubungan sangat erat. Keterkaitan tersebut, menurut Izutsu, karena
pandangan-dunia Al Qur’an pada dasarnya adalah teosentrik. Gambaran
tentang Tuhan meliputi seluruh pandangan tersebut dan tidak ada yang
terlepas dari ilmu dan pengawasan-Nya. Secara semantik hal ini berarti
bahwa tidak ada konsep utama dalam Al Qur’an yang bebas dari konsep
tentang Tuhan, dan konsep-konsep kunci dalam bidang Etika Kemanusiaan
tidak lain sebagai refleksi semu dari sifat Tuhan itu sendiri, atau mengacu
pada suatu respons khusus yang berasal dari perbuatan Tuhan. Semua
konsep yang masuk ke dalam kategori Etika keagamaan dapat diringkaskan
ke dalam 2 (dua) konsep dasar yang sangat different yaitu: (i) keyakinan
mutlak terhadap Tuhan, dan (ii) ketakutan yang sungguh-sungguh kepada-

israf Dan tabdzir: Konsepsi Etika-Religius Dalam Al Qur’an 67
Dan Perspektif Materialisme-Konsumerisme (Dudung Abdurrahman)



Nya. Dua konsep dasar ini menunjukkan interaksi dinamis antara Tuhan dan
manusia.

Izutsu (1993) juga menyatakan ada 2 (dua) level analisis dari konsep-
konsep etika-religius dalam Al Qur’an, yaitu tingkat primer (primary level),
dan tingkat sekunder (secondary level). Pada tingkat primer, kata-kata
tersebut bersifat deskriptif. Sedangkan pada tingkat sekunder, kata-kata itu
bersifat evaluatif. Dengan demikian, suatu istilah etik dalam Al Qur’an dapat
dianalisis secara primer maupun sekunder. Metode analisis yang digunakan
oleh Izutsu untuk melakukan kajian semantik terhadap sejumlah konsep
etika-religius dalam Al Qur’an akan dijadikan panduan dalam memahami
konsep israf dan tabdzir. Secara ringkas, metode analisis yang digunakan
Izutsu dalam menganalisis konsep-konsep etika-religius disampaikan pada
uraian singkat berikut: “dengan mengumpulkannya bersama-sama,
membandingkannya, dan menghubungkan semua istilah yang menyerupai,
melawankannya, dan menghubungkannya satu sama lain, maka
sesungguhnya tidak ada cara yang lebih baik bagi kita untuk menerapkan
uusaha analisis data Al Qur’an”.(Izutsu, 1993: 43)

Konsep israf dan tabdzir, menurut penulis, dapat dimasukkan ke
dalam kategori kedua etika-religius dalam Al Qur’an, yaitu FEtika
Keagamaan sebagai bagian dari etika kemanusiaan. Upaya pertama adalah
mencoba mengumpulkan sebaran konsep-konsep tersebut dalam Al Qur’an.
Tabel 1 menyajikan sebaran konsep israf dan tabdzir dalam berbagai
perubahan bentuk katanya.

Berdasarkan analisis semantik yang dilakukan pada ayat-ayat tersebut,
maka dapat disajikan kesimpulan dan penjelasan sebagai berikut:

1) Semua ayat tentang dua konsep tersebut berbicara tentang perilaku atau
tindakan manusia. Singkat kata, israf dan tabdzir sudah bersifat action-
oriented, yang bermakna negatif, destruktif, dan abuse. Dalam konteks
psikologi, suatu tindakan itu berarti sudah melampaui tahapan sikap
(attitude), yang terdiri dari komponen kognitif, evaluatif, dan tindakan
yang masih berupa niat/intention (Greenberg, 2000).

2) Tindakan individu (apapun tindakannya, termasuk tindakan yang negatif)
pasti dilakukan dalam suatu relasi atau interaksi dengan pihak lain
(others). Secara umum, bagi seorang Muslim, pihak lain itu adalah Tuhan
(kita sebut saja Relasi Personal-Transendental), Manusia lain (kita sering
sebut dengan Interaksi Sosial), Benda-benda kebutuhan material (kita

68 Jlibar Volume XXI No. 1 Januari — Maret 2005 : 65 - 80



sebut saja Relasi Kebendaan), dan Lingkungan Alam, termasuk flora,
fauna, dan makhluk lainnya (kita sebut saja sebagai Relasi Kealaman).

3)Semua perilaku manusia yang tercakup dalam kelompok Etika
Kemanusiaan dimanifestasikan dalam berbagai pola relasi atau interaksi
sebagaimana disebutkan dalam point 2 di atas, sesungguhnya
menunjukkan gaya hidup (life style) yang sangat beragam dalam
kehidupan modern saat ini. Gaya hidup dalam konteks ini tidak lain dari
pola perilaku manusia dalam relasi kebendaan. Pilliang (1998)
menjelaskan bahwa gaya hidup berarti karakteristik seseorang yang dapat
diamati, yang menandai sistem nilai dan sikap terhadap diri sendiri dan
lingkungannya. Karakteristik tersebut berkaitan dengan pola penggunaan
waktu, uang, ruang, dan objek-objek yang berkaitan dengan semuanya,
seperti cara berpakaiaan, cara makan, cara berbicara; kebiasaan di rumabh,
kebiasaan di kantor, kebiasaan belanja; pilihan tema, pilihan restoran; tata
rambut, tata ruang, tata busana, dan sebagainya. Jadi, gaya hidup
merupakan “kombinasi dan totalitas dari cara, tata, kebiasaan, pilihan,
serta objek-objek yang mendukungnya, yang pelaksanaannya dilandasi
oleh sistem nilai atau sistem kepercayaan tertentu” (Pilliang, 1998: 209).

4) Berdasarkan klasifikasi pola relasi atau interaksi pada butir 2 tersebut,
maka rentang cakupan makna atau medan makna (semantic field) konsep
israf jauh lebih luas dibandingkan dengan konsep tabdzir. Konsep tabdzir
hanya menunjukkan pola relasi atau interaksi antara seseorang (manusia)
dengan orang lain dalam pola relasi kebendaan, sedangkan konsep israf
mencakup semua pola relasi yang ada. Tabel 2 menyajikan medan makna
konsep israf dan tabdzir berdasarkan pola relasi atau interaksi yang
dikandungnya.

5) Konsep israf diungkapkan dalam ragam perubahan kata yang lebih
variatif daripada konsep tabdzir. Hal ini menunjukkan cakupan
penggunaan konsep israf yang lebih luas dalam menunjukkan pola
perilaku manusia.

6)Jika dikaitkan dengan tingkatan nafsu untuk memenuhi keinginan
(syahwat) kebendaan, maka tingkat destruktifnya terhadap potensi
keruhanian manusia dapat diurutkan sebagai berikut: nafsu berhias
(tazyin), nafsu kemewahan (israf), dan nafsu penghamburan atau tabdzir
(Masdar, 1991).

Dengan menyadari cakupan makna yang luas dari konsep israf, maka
jika ingin membandingkannya secara seimbang dengan konsep tabdzir,

israf Dan tabdzir: Konsepsi Etika-Religius Dalam Al Qur’an 69
Dan Perspektif Materialisme-Konsumerisme (Dudung Abdurrahman)



penulis akan memfokuskan pada relasi kebendaan (material) saja. Dengan
demikian, dua konsep ini akan dianalisis dalam perspektif relasi kebendaan
(material). Singkat kata, israf dan fabdzir merupakan konsep etika-religius
yang terkait dengan relasi kebendaan. Untuk kepentingan tersebut, maka
perlu dijelaskan dulu apa materialisme dan bagaimana materialisme dalam
ajaran Islam.

3. Islam Dan Materialisme

Materialisme didefinisikan sebagai “the importance one attaches to
their worldly possessions® (Muncy & Eastman, 1998). Bagi seorang
materialist, “possessions are central to his or her life in that he or she feels
that increased consumption increases his or her satisfaction with life”
(Fourner & Richins, 1991). Dengan kata lain, kepuasan dan kebahagiaan
berbanding lurus dengan kepemilikan. Semakin banyak kepemilikan maka
semakin tinggi kepuasan hidup. Demikian juga sebaliknya. Singkat kata,
materialisme merupakan suatu fenomena konsumsi. Materialisme dapat
menjadi suatu masalah dalam situasi dimana tujuan konsumsi secara fisik
mengalahkan semua tujuan pengembangan diri dan interaktif yang lainnya.
Namun, hal itu bukan berarti semua hasrat material itu jelek. Dalam
kenyataannya, pencarian dan perolehan materi merupakan hal yang alamiah,
wajar, dan sehat dalam kehidupan seseorang.

Richin dan Dawson (1992) menguraikan materialisme sebagai ‘a
consumer value’ (nilai konsumen) yang memiliki 3 (tiga) komponen, yaitu:
(i) centrality (acquisition centrality), (ii) happiness (acquisition as the
pursuit of happiness), and (iii) success (possession-defined success).
Komponen pertama menunjukkan sejauhmana kepemilikan menjadi fokus
sentral dalam kehidupan seseorang. Komponen kedua menunjukkan
sejauhmana  kepemilikan menjadi sangat vital bagi kesejahteraan dan
kepuasan konsumen materialistik dalam kehidupan. Komponen ketiga
menunjukkan sejauhmana peran yang dimainkan kepemilikan sebagai bukti
keberhasilan. Jadi, dalam konseptualisasi Richins dan Dawson (1992) nilai
kepemilikan bagi orang yang materialistik terletak pada kemampuannya
untuk meningkatkan status dan menggambarkan self-image (citra diri) yang
diharapkan.

Terdapat sejumlah hasil riset empiris yang menunjukkan bahwa
materialisme berhubungan dengan sejumlah variabel demografis dan
perilaku. Belk (1985) menemukan bahwa responden ‘blue collar’ (karyawan

70 Jllibayr Volume XXI No. 1 Januari — Maret 2005 : 65 - 80



rendahan) memiliki skor paling tinggi dalam skala materialisme, sedangkan
responden yang berasal dari lembaga keagaamaan memiliki skor paling
rendah. Juga ditemukan bahwa semakin tinggi skor seseorang dalam skala
materialisme (semakin materialistik), maka semakin kurang kebahagiaaan
dalam hidupnya. Richins dan Dawson (1992) menemukan bahwa semakin
tinggi skor seseorang dalam skala materialisme, maka semakin rendah
keinginan orang itu untuk membagikan (share) apa yang mereka miliki, baik
berupa uang maupun kepemilikan (menjadi lebih kikir). Keengganan untuk
memberi dan berbagi ini terjadi dalam kontribusi terhadap organisasi-
organisasi amal dan lingkungan, juga termasuk membantu keluarga dan
teman. Terakhir, Fourner dan Richins (1991) menemukan bahwa sebagian
besar orang menggambarkan orang yang materialistik dalam berbagai istilah
yang negatif dan socially-undesirable.

Dalam kaitannya dengan etika (termasuk etika-religius konsep israf
dan tabdzir), hasrat kepemilikan dapat menjadi fokus dalam kehidupan
seseorang schingga menjadi lebih penting daripada agama, teman, dan
pencapaian lainnya. Dalam memperoleh kebahagian melalui kepemlhkan
konsumen yang lebih materialistik akan lebih cenderung mengabaikan
aturan-aturan etika untuk memperoleh kepemilikan. Keadaan ini sesuai
dengan hasil riset Ferrel dan Gresham (1985) yang berpendapat bahwa
manajer yang merasa ditekan untuk berhasil akan memiliki kecenderungan
untuk melakukan suatu perilaku yang tidak etis. Bagi konsumen
materialistik, mereka memiliki tekanan yang lebih besar untuk memiliki
sesuatu agar menjadi bahagia daripada konsumen yang kurang materialistik.
Jadi, semakin besar kemungkinan bagi konsumen materialistik untuk
melakukan tindakan tidak etis agar memperoleh sebanyak mungkin
kepemilikan yang diinginkan. Dengan demikian, pertanyaaan penting yang
dapat diajukan adalah apakah orang yang lebih materialistik memiliki
standar etika yang berbeda dibandingkan dengan konsumen yang kurang
materialistik?.

Bagian selanjutnya merupakan tulisan dari Masdar F. Mas’udi yang
dinilai cocok untuk menjelaskan topik ini. Mengklaim dirinya sebagai
agama fitrah, Islam  mencoba meletakkan kekayaan materi pada
proporsinya. Bergumul dengan hal-hal duniawi, bagaimanapun tidak
mungkin dihindari oleh manusia sebagai makhluk yang berdarah daging.
Tapi, karena hakikat manusia itu bukanlah pada daging dan darahnya,
melainkan pada ruhaninya, maka janganlah manusia memandang materi
belaka sebagai tujuan hidupnya. Mencari keduniaan dan menguasai

israf Dan tabdzir: Konsepsi Etika-Religius Dalam Al Qur’an 71
Dan Perspektif Materialisme-Konsumerisme (Dudung Abdurrahman)



(memiliki)-nya  semata-mata untuk keduniaan, dikecamnya sebagai
kebodohan yang nyata. Ayat-ayat Al-Qur'an, terutama yang dicanangkan
pada periode peletakan dasar keimanan (ayat Makiyah), begitu jelas
kutukannya terhadap pandangan sekularisme dan materialisme yang
mempertuhankan benda, "Berlomba untuk menumpuk kekayaan telah
membuat kalian lupa (akan hakikat hidup), sampai kalian masuk ke liang
kubur" (QS Al-Takatsur:1,2). "Celakalah setiap orang yang  suka
mengumpat dan  mencaci; yang  menghimpun  materi  dan
menghitung-hitungnya.  Dikiranya  kekayaan  itulah  yang  akan
mengekalkan hidupnya" (QS Al-Humazah: 1,2,3). "Wa ma 'l-hayat-u
'I-dunnya illa mata’-u 'l-ghurur - Kehidupan duniawi itu semata
kesenangan yang menipu” (QS. Ali 'Imran: 185). Oleh sebab itu, dengan
keterbukaannya terhadap aspirasi kebendaan, Al-Qur'an tidak pernah satu
kali menggesa manusia untuk memiliki dan  menumpuk kekayaan
materi sebanyak-banyaknya. Boleh jadi alasannya sederhana: tanpa
digesa dengan ayat suci pun manusia sudah bergegas mencari dan
menumpuknya  atas dorongan nafsunya sendiri. Maka, yang sering
dipesankan Al-Qur'an justru agar manusia selalu bersikap kritis dan
waspada terhadap godaan materi. Materi itu perlu dan boleh dicari. Tapi
bukan sebagai tujuan, melainkan sebagai sarana untuk mengaktualisasikan
hakikat dirinya yang ruhani.

Untuk itu Tuhan menyatakan, apa yang Dia ciptakan di bumi ini,
yang kesemuanya bersifat material duniawi, adalah untuk memenuhi
keperluan umat manusia, seluruhnya. "Huwa 'l-ladzi khalaga lakum ma fi
'l-ardli jami'an - Dialah yang menciptakan apa-apa yang ada di bumi
untuk kalian semuanya" (QS. Al-Bagarah: 29). Ayat seperti ini, yang
dinyatakan tidak hanya sekali, jelas membenarkan manusia untuk bergumul
dengan materi dan memilikinya. Akan tetapi, bersama dengan pembenaran
itu, ada dua prinsip yang kebanyakan orang justru cenderung
melupakannya. Pertama, tersedianya materi adalah untuk dikuasai
oleh manusia sebagai sarana bagi aktualisasi hakikat dirinya yang ruhani.
Jangan sampai dibalik, hakikat diri yang ruhani justru dikorbankan bagi
khayalan-khayalannya yang bersifat materi. Prinsip kedua, pemanfaatan
sarana materi yang tersedia di bumi Tuhan ini bukan monopoli satu
golongan, tapi hak bagi manusia seluruhnya. Apa pun kedudukannya,
dimana pun tinggalnya, dan kapan pun angkatan generasionalnya, setiap
manusia berhak mengambil manfaat dari kekayaan di bumi ini.

72 Jllibayr Volume XXI No. 1 Januari — Maret 2005 : 65 - 80



Dari prinsip pertama tersebut, dapat ditarik suatu kaidah bahwa
apa yang menjadi hak suci setiap orang, yang secara legal-formal maupun
moral-spiritual tak dapat diganggu gugat dari kekayaan materi yang
diambil dari bumi Tuhan, adalah apa yang menjadi bagiannya, dalam arti
yang menjadi kebutuhan bagi kelangsungan dan perkembangan dirinya
secara fisikal maupun mental. Tidak seorang, dengan dalih kepentingan
negara sekalipun, tidak boleh merampas hak suci itu. Bahkan terhadap
pribadi yang bersangkutan, Al-Qur'an mengingatkan untuk tidak
meremehkannya. "... Jangan kamu abaikan apa yang jadi bagian dirimu
dari anugerah materi itu." Peringatan tentang hak-hak material setiap
manusia ini dinyatakan menyusul seruan Al-Qur'an agar setiap fasilitas
material hendaknya selalu ditasarufkan untuk meraih capaian-capaian
spiritual ukhrawi. "Wa abtaghi fi ma ataka 'l-Lah-u 'l-dar-a 'l-akhirah -
Seharusnya kamu mencari negeri akhirat (keluhuran spiritual) dari apa saja
yang Allah anugerahkan kepadamu (QS. Al-Qashash: 77).

Bagian atau kebutuhan material manusia sebagai makhluk fisikal yang
pemenuhannya merupakan hak suci setiap orang meliputi: pangan,
sandang, papan, pengobatan, dan keseimbangan lingkungan. Sedang
kebutuhan manusia secara mental spiritual, suatu kebutuhan yang
sebenarnya tidak secara mutlak bersifat kebendaan, adalah  pendidikan,
informasi,  kebebasan berkeyakinan, dan menyatakan diri. Dalam
khasanah pemikiran umat Islam, kedua jenis kebutuhan tersebut, secara
hirarkis, dibagi menjadi tiga tingkatan. Pertama, kebutuhan dlaruri, atau
elementer, yaitu suatu kebutuhan yang jika tidak terpenuhi, dapat
mengakibatkan kebinasaan eksistensi manusia yang bersangkutan secara
fisik maupun mental. Kedua, kebutuhan haji, komplementer, yaitu suatu
kebutuhan yang jika tidak terpenuhi tidak sampai mengancam eksistensi
akan tetapi dapat mendatangkan  kesulitan dalam perkembangannya.
Ketiga, kebutuhan takmili, suplementer, yaitu kebutuhan yang jika
tidak terpenuhi tidak mendatangkan kesulitan, apalagi kebinasaan,
akan tetapi kurang memberikan kemudahan dan kelengkapan.

Di atas kebutuhan rakmili, yang ada adalah keinginan. Berbeda
dengan kebutuhan (needs/hawaij)  yang bersumber pada kesadaran
manusia untuk mengaktualisasikan hakikat dirinya yang spiritual dan
transendental, keinginan (wants/syahawat) pijakannya adalah nafsu
manusia semata-mata sebagai makhluk kebendaan dan kekinian. Pada
tingkat yang awal keinginan ini terkait dengan nafsu berhias (fazyin),

israf Dan tabdzir: Konsepsi Etika-Religius Dalam Al Qur’an 73
Dan Perspektif Materialisme-Konsumerisme (Dudung Abdurrahman)



menyusul kemudian nafsu kemewahan (israf), dan terakhir nafsu
penghamburan (tabdzir).

Secara formal eksoterik (syari'at), Islam tidak pernah melarang
dengan menghukum haram pemilikan dan pengkonsumsian materi oleh
seseorang di luar tiga tingkat kebutuhan tersebut di atas. Mungkin karena
larangan seperti itu tidak praktis dan susah kontrolnya. Akan tetapi dari
sudut moral spiritual yang esoterik (hakikat), pesan Islam agar manusia
mengambil jarak daripadanya sangatlah jelas. Yang disebut orang-orang
suci, dalam pandangannya adalah mereka yang mampu menangkap pesan
pengambilan jarak tadi dan menahan diri untuk tidak sampai terseret ke
tingkat tazyin, apalagi israf dan tabdzir. Mereka sadar, kekayaan
materi/duniawi  yang tidak ditaklukkan untuk membangun kehidupan
akhirat dengan mentasarufkannya bagi kemaslahatan sesama dapat
menjauhkan jati dirinya yang spiritual dari tujuannya semula, yakni Tuhan.

Sementara itu, realitas spiritual yang batiniah tidak bisa dianggap
terpisah dengan realitas sosial yang lahiriah. Pemilikan materi dan
pengkonsumsiannya oleh sementara orang di atas kebutuhan takmili-nya,
bukan saja dapat membahayakan perjalanan spiritual yang bersangkutan
menuju Tuhan. Akan tetapi pada saat yang sama bisa berarti penjegalan
terhadap orang lain untuk memperoleh apa yang menjadi hak-haknya. Oleh
sebab itu, apabila sering dikatakan bahwa kefakiran sangat berbahaya
karena bisa menyebabkan kekufuran, kekayaan yang berkelimpahan
tentunya jauh lebih berbahaya. Ia tidak saja menyebabkan pada pribadi
yang bersangkutan, tapi sekaligus kekufuran pada pribadi-pribadi lain
yang menjadi korbannya.

Selanjutnya, setelah menjelaskan materialisme sebagai bagian dari
konsep israf dan tabdzir, maka diperoleh kesimpulan bahwa materialisme
sebenarnya merupakan fenomena konsumsi. Oleh karena itu, pada bagian
berikutnya akan dibahas konsumerisme sebagai bagian dari gaya hidup
modern saat ini.

4. Materialisme-Konsumerisme Sebagai Gaya Hidup

Sebagaimana telah dijelaskan pada bagian sebelumnya. Pada intinya,
gaya hidup merupakan karakteristik seseorang yang dapat diamati, yang
menandai sistem nilai serta sikap terhadap diri sendiri dan aspek-aspek
lingkungannya. Materialisme merupakan fenomena konsumsi. Akibatnya,

74 Jllibayr Volume XXI No. 1 Januari — Maret 2005 : 65 - 80



materialisme dan konsumerisme memang tidak dapat dipisahkan, karena
keduanya seperti induk dan anaknya.

Konsumsi sendiri diartikan sebagai suatu proses menghabiskan atau
mentransformasikan nilai-nilai yang tersimpan dalam suatu objek. Pilliang
(1998) menyatakaan bahwa konsumsi dapat dilihat dari 2 (dua) sudut
pandang, yaitu: (i) proses objektifikasi, dan (ii) fenomena bawah sadar
(unconscious). Proses objektifikasi adalah proses eksternalisasi dan
internalisasi diri melalui objek-objek sebagai medianya. Di sini, terjadi
proses menciptakan nilai-nilai melalui objek-objek, dan kemudian
memberikan pengakuan serta menerima nilai-nilai tersebut. Ungkapan “aku
berbicara dengan pakaianku” adalah contoh bagaimana objektifikasi terjadi
pada busana sebagai objek yang menciptakan nilai-nilai. Dengan kata lain,
suatu objek dapat menentukan status, prestise, dan simbol-simbol sosial
tertentu bagi para pemakainya. Objek membentuk perbedaan-perbedaan
sosial dan menaturalisasikannya melalui perbedaan-perbedaan pada tingkat
pertandaan.

Di pihak lain, konsumsi dapat juga dipandang sebagai satu fenomena
bawah sadar. Dalam konteks ini, konsumsi adalah suatu proses reproduksi
hasrat (desire) dan reproduksi pengalaman bawah sadar yang bersifat
primordial. Dalam hal ini, konsumsi mengingatkan seseorang kembali pada
rangsangan-rangsangan bawah sadar yang dialami pertama kali secara
primordial. Rangsangan bawah sadar tersebut misalnya dalam bentuk
kesenangan seksual yang timbul pertama kali dalam berhubungan dengan
objek seksual (menyusui). Konsumsi adalah substitusi atau pengganti dari
kesenangan yang hilang tersebut yang tersimpan dalam bentuk bawah sadar.

Konsumsi sebagai suatu sistem diferensiasi (sistem pembentukan
perbedaan-perbedaan status, simbol, dan prestise sosial manandai datangnya
masyarakat konsumen. Dalam era konsumerisme, masyarakat hidup dalam
suatu bentuk relasi subyek dan obyek yang baru, yaitu relasi konsumerisme.
Dalam masyarakat consumer, objek-objek konsumsi dipandang sebagai
ekspresi diri atau eksternalisasi para consumer (bukan melalui kegiatan
penciptaan), dan sekaligus sebagai internalisasi nilai-nilai sosial budaya yang
terkandung di dalamnya. Membeli dan memiliki, di dalam masyarakat
consumer, memberi rasa mengontrol. Terdapat suatu perasaan kebebasan
tertentu yang dimiliki oleh subyek di balik tindakan konsumsinya. Namun,
konsumerisme skizofrenik merusak kealamiahan kegiatan konsumsi ini. Itu
terjadi ketika kegiatan konsumsi didasarkan pada kegairahan dan ekstasi

israf Dan tabdzir: Konsepsi Etika-Religius Dalam Al Qur’an 75
Dan Perspektif Materialisme-Konsumerisme (Dudung Abdurrahman)



dalam pergantian objek-objek konsumsi semata, bukan pada makna-makna
yang diciptakan dalam mengkonsumsi sesuatu objek. Sebagaimana halnya
dalam komunikasi, yang dicari dalam komunikasi bukan lagi pesan-pesan
dan informasi, melainkan kegairahan dalam berkomunikasi itu sendiri,
dalam bermain dengan tanda, citraan, dan medianya.

Dalam konsumsi yang dilandasi oleh nilai tanda dan citraan daripada
nilai utilitas, logika yang mendasarinya bukan lagi logika kebutuhan (needs)
melainkan logika hasrat (desire). Bila kebutuhan dapat dipenuhi, setidaknya
secara parsial, melalui objek-objek, maka tidak demikian halnya dengan
hasrat (desire). Hasrat tidak akan pernah terpenuhi. Deleuze dan Guattari
(dalam Pilliang, 1998) menegaskan bahwa, “hasrat atau hawa nafsu tidak
akan pernah terpenuhi, karena ia selalu direproduksi dalam bentuk yang
lebih tinggi oleh suatu mesin hasrat (desiring machine). Mesin hasrat adalah
istilah untuk menjelaskan reproduksi perasaan kekurangan (lack) di dalam
diri secara terus menerus. Sekali hasrat dipenuhi lewat substitusi objek-objek
hasrat, maka yang muncul hanya hasrat yang lebih tinggi, yang lebih
sempurna lagi. Selanjutnya Deleuze dan Guattari menjelaskan bahwa,
“Manusia mempunyai hasrat terhadap suatu objek bukan disebabkan
kekurangan alamiah terhadap objek tersebut, akan tetapi perasaan
kekurangan yang kita produksi dan reproduksi kembali”.

Jenis konsumsi seperti inilah yang dikatakan israf dan tabdzir.
Berupaya menghindarinya merupakan suatu langkah mendekatkaan diri
dengan Tuhan. Dalam uraian Masdar F. Mas’udi dinyatakan bahwa, “Akan
tetapi dari sudut moral spiritual yang esoterik (hakikat), pesan Islam agar
manusia mengambil jarak daripadanya sangatlah jelas. Yang disebut
orang-orang suci, dalam pandangannya adalah mereka yang mampu
menangkap pesan pengambilan jarak tadi dan menahan diri untuk tidak
sampai terseret ke tingkat tazyin, apalagi israf dan tabdzir. Mereka sadar,
kekayaan materi/duniawi yang tidak ditaklukkan untuk membangun
kehidupan akhirat dengan mentasarufkannya bagi kemaslahatan sesama
dapat menjauhkan jati dirinya yang spiritual dari tujuannya semula, yakni
Tuhan”.

5. Kesimpulan

Berdasarkan uraian yang telah disampaikan di atas, maka dapat ditarik
sejumlah kesimpulan sebagai berikut:

76 Jllibayr Volume XXI No. 1 Januari — Maret 2005 : 65 - 80



1) Israf dan tabdzir merupakan konsep etika-religius yang berkonotaasi
negatif, destruktif bagi kemanusiaan, sehingga harus dihindari oleh
manusia.

2) Konsep israf lebih luas daripada konsep tabdzir dalam konteks pola
interaksi atau relasi dengan pihak lain (others). Konsep israf meliputi
relasi personal-transendental, relasi sosial, relasi kebendaan, dan relasi
kealaman. Sedangkan konsep tabdzir hanya memiliki pola relasi
kebendaan dan sosial saja.

3) Konsep israf dan tabdzir terjadi dalam relasi kebendaan, melalui
materialisme yang menganggap bahwa kebahagiaan hidup seseorang
ditentukan oleh kepemilikan orang tersebut terhadap objek-objek.

4) Materialisme terjadi dalam fenomena konsumsi, sehingga menghasilkan
gaya hidup konsumerisme. Gaya hidup konsumerisme menjadikan
aktivitas konsumsi sebagai objektifikasi dan fenomena

israf Dan tabdzir: Konsepsi Etika-Religius Dalam Al Qur’an 77
Dan Perspektif Materialisme-Konsumerisme (Dudung Abdurrahman)



DAFTAR BACAAN

Al Qur’an Al Kariim.

Abdul Baqi, Muhammad Fuad. 1982. Al Mu jam Al Mufahras li Alfaazhi Al
Qur’an Al Kariim. Istambul: Al Maktabah Al Islamiyah.

Greenberg, Jerald A. 2000. Behavior in Organizations. 7" edition. New
York: Prentice Hall.

Izutsu, Toshihiko. 1994. Konsep-Konsep Etika Religius dalam Al Qur’an.
Yogyakarta: Tiara Wacana.

Mas’udi, Masdar F. 1991. Hak Milik dan Ketimpangan Sosial: Telaah
Sejarah dan Kerasulan, dalam Kontekstualisasi Doktrin Islam Dalam
Sejarah (Editor: Budhy Munawar-Rachman). Jakarta : Penerbit
Yayasan Paramadina

Muncy, James A. & Eastman, Jacqueline K. 1998. Materialism and
Consumer Ethics: An Exploratory Study, Journal of Business Ethics,
17: 137-145.

Pilliang, Yasraf Amir. 1998. Dunia Yang Dilipat: Realitas Kebudayaaan
Menjelang Millenium Ketiga dan Matinya Postmodernisme. Bandung:
Mizan.

78 Jllibayr Volume XXI No. 1 Januari — Maret 2005 : 65 - 80



Lampiran

Tabel 1
Sebaran Konsep israf dan tabdzir dalam Al Qur’an
KONSEP | PERUBAHAN | KATEGORI FREKUENSI | SEBARAN
BENTUK KALIMAT/KATA LOKASI
ISRAF Asrafa Fi’il madhi 1 QS 20: 127
Asrafuu Fi’il madhi 1 QS 39:53
Tusrifuu Fi’il mudhaari 2 QS 6: 141
QS 7: 31
Yusrif F1’il mudhaari | QS 17:33
Yusrifuu Fi’il mudhaari 1 QS 25: 67
Israafaa Mashdar 1 QS 4:6
Israafanaa Mashdar 1 QS 3: 147
Musrifu Isim fa’il 2 QS 40: 28
QS 40: 38
Musrifuuna Isim fa’il 3 QS 5:32
QS 7: 81
QS 36: 19
Musrifiina Isim fa’il 10 QS 6: 141
Isim fa’il QS 7:31
Isim fa’il QS 10: 12
Isim fa’il QS 10: 83
Isim fa’il QS 21:9
Isim fa’il QS 26: 151
Isim fa’il QS 40: 43
Isim fa’il QS 43:5
Isim fa’il QS 44: 31
Isim fa’il QS 51:34
TABDZIR | Tubadzdziru F1’il mudhari 1 QS 17:26
Tabdziiraa Mashdar 1 QS 17:26
Mubadzdziriina | Isim fa’il 1 QS 17: 27
Sumber: M. Fu’ad ‘AbdulBaaqi, A Mu’jam Al Mufahras li Alfaazh Al Qur’aan Al

Kariim, Istambul: Al Maktabah Islaamiyyah.

israf Dan tabdzir: Konsepsi Etika-Religius Dalam Al Qur’an
Dan Perspektif Materialisme-Konsumerisme (Dudung Abdurrahman)

79




Tabel 2

Pola Relasi atau Interaksi pada Konsep israf dan tabdzir

KONSEP PERUBAHAN | POLA RELASI/INTERAKSI SEBARAN
BENTUK LOKASI

ISRAF Asrafa Relasi personal-transendental QS 20: 127
Asrafuu Relasi personal- transendental QS 39: 53
Tusrifuu Relasi kebendaan dan kealaman | QS 6: 141

Relasi kebendaan QS 7:31
(makan/minum)
Yusrif Relasi sosial (tindak pidana) QS 17: 33
Yusrifuu Relasi sosial dan kebendaan QS 25: 67
(infaq)
Israafaa Relasi Sosial dan Kebendaan QS 4:6
Israafanaa Relasi Sosial dan Kebendaan QS 3: 147
Musrifu Relasi personal- transendental QS 40: 28
Relasi personal- transendental QS 40: 34
Musrifuuna Relasi sosial, kebendaan, & QS 5:32
kealamaan
Relasi kebendaan dan sosial QS 7: 81
(sex)
Relasi personal- transendental QS 36: 19
Musrifiina Relasi kebendaan dan kealaman | QS 6: 141
Relasi kebendaan QS 7:31
(makan/minum)
Relasi personal- transendental QS 10: 12
Relasi sosial (kekuasaan QS 10: 83
Fir’aun)
Relasi personal- transendental QS 21:9
Relasi sosial (kekuasaan) QS 26: 151
Relasi personal- transendental QS 40: 43
Relasi personal- transendental QS 43:5
Relasi personal- transendental QS 44: 31
Relasi personal- transendental QS 51: 34
(siksa)

TABDZIR Tubadzdziru Relasi sosial dan kebendaan QS 17: 26
Tabdziiraa Relasi sosial dan kebendaan QS 17: 26
Mubadzdziriina | Relasi sosial dan kebendaan QS 17:27

80 Jlibar Volume XXI No. 1 Januari — Maret 2005 : 65 - 80




