KAIDAH KUALIFIKASI INTELEKTUAL
MUFASIR DAN URGENSINYA

Alfurqon
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Jember, Indonesia
el_furqan@yahoo.co.id

Abstract: Koran has condemned those who do not pay
attention to abortion, and that the companions themselves
often do not know or understand the meaning of different
opinions in the words of God, so that from their early
discussions have arisen in the interpretation of the Koran.
Being an authoritative expert on the interpretation of the
Koran is a noble task and position. As commentators not only
to explain the verses are not clear, but also explain the law and
all its consequences as the main guidelines of Muslims. But
commentators are not as easy as imagined. There are
conditions of knowledge and personality that must be met.
This is important because the Prophet himself has given strict
guidelines for those who want to interpret the verses of the
Koran are not stuck on subjectivity and personal interests. This
article tries to discuss the intellectual and personality
prerequisites that must be owned by an interpreter as seen by
scholars.

Keywords: Intellectual, qualification, interpretation.

Pendahuluan

Al-Qur’an yang merupakan sumber utama ajaran Islam, berfungsi
sebagai petunjuk ke jalan yang sebaik-baiknya.! Al-Qur’an diturunkan
demi kebahagian hidup manusia di dunia dan akhirat. Petunjuk-petunjuk
tersebut banyak bersifat umum dan global, sehingga penjelasan dan
penjabarannya dibebankan kapada Nabi Muhammad.” Di samping itu, al-
Qur’an juga memerintahkan umat manusia untuk memerhatikan ayat-

lal-Qur’an, 17 (al-Isrd’): 9.
2Ibid., 16 (al-Nahl): 44., 4 (al-Nisd’): 105.

Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis
Volume 1, Nomor 2, Desember 2011


mailto:el_furqan@yahoo.co.id

ayat al-Qur’an.” Dengan mendengarkan dan memerhatikan ayat-ayat al-
Qur’an dapat mengantarkan kepada keyakinan dan kebenaran ilahi, juga
menemukan alternatif-alternatif baru melalui pengintegrasian ayat-ayat
tersebut dengan perkembangan situasi masyarakat tanpa mengorbankan
prinsip-prinsip ajaran atau mengabaikan prinsip-prinsip yang tidak
termasuk dalam wewenang 7#hdd.

Pada saat al-Qur’an diturunkan, Rasulullah berfungsi sebagai
mubayyin (pemberi penjelasan). Rasulullah menjelaskan kepada para
sahabat-sahabatnya tentang arti dan kandungan al-Qur’an, khususnya
menyangkut ayat-ayat yang tidak dipahami atau samar artinya. Keadaan
ini berlangsung sampai dengan wafatnya Rasulullah, walaupun harus
diakui bahwa penjelasannya tidak semua kita ketahui akibat tidak
sampainya riwayat-riwayat tentangnya atau karena memang Rasulullah
sendiri tidak menjelaskan semua kandungan al-Qur’an.

Kalau pada masa Rasulullah, para sahabat menanyakan persoalan-
persoalan yang tidak jelas kepadanya, maka setelah wafatnya Rasulullah,
mereka melakukan ijtihad, khususnya mereka yang mempunyai
kemampunan semacam ‘Ali b. Abi Talib, Ibn ‘Abbas, Ubay b. Ka‘b, dan
Ibn Mas‘ad.

Sementara sahabat ada yang bertanya mengenai beberapa masalah
berkenaan dengan kisah nabi-nabi atau kisah-kisah yang tercantum di
dalam al-Qur’an kepada tokoh-tokoh .44/ a/-Kitib yang memeluk Islam,
seperti ‘Abd Allah b. Salam, Ka‘b b. al-Ahbar, dan lain-lain. Inilah yang
merupakan benih lahirnya s iiyar.

Di samping itu, para tokoh tafsir dari kalangan sahabat yang
disebutkan di atas mempunyai murid-murid dari kalangan tabi’in,
khususnya di tempat-tempat mereka tinggal. Sehingga lahirlah tokoh-
tokoh tafsir dari kalangan #ibi7n di kota-kota tersebut, seperti Sa‘id b.
Jubayr, Mujahid b. Jabr di Mekkah, yang ketika itu berguru kepada Ibn
‘Abbas. Kemudian Muhammad b. Ka‘b, Zayd b. Aslam di Madinah yang
ketika itu berguru kepada Ubay b. Ka‘b. Serta Hasan al-Basri, Amir al-
Shabi di Irak yang ketika itu berguru kepada ‘Abd Allah b. Mas‘ad.
Gabungan dari tiga sumber di atas, yaitu penafsiran Rasulullah,

31bid., 39 (al-Zumar): 18., 47 (Muhammad): 24.
*Muhammad Husayn al-Dhahabi, a/-Tafsir wa al-Mufassirin, Vol. 1 (Kairo: t.p, 1987), 35.

218 Alfurqan — Kaidah Kualifikasi



penafsiran sahabat, serta penafsiran 77bi7n dikelompokkan menjadi satu
kelompok yang dinamai afsir bi al ma’thir.

Sepeninggal 7ibi‘in, hadis-hadis beredar sedemikian pesat hingga
bermunculan hadis-hadis palsu dan lemah di tengah-tengah masyarakat.
Sementara itu perubahan sosial semakin menonjol, dan timbullah
beberapa masalah yang belum pernah terjadi pada masa Nabi, sahabat,
dan #ibi‘in.

Pada mulanya usaha penafsiran ayat-ayat al-Qur’an berdasarkan
jjtihad masih sangat terbatas dan terikat dengan kaidah-kaidah bahasa
serta arti-arti yang dikandung oleh suatu kosakata. Namun sejalan dengan
lajunya perkembangan masyarakat, berkembang dan bertambah pula
porsi penekanan akal dan ijtthad dalam penafsiran ayat-ayat al-Qur’an,
sehingga bermunculan berbagai kitab atau penafsiran yang beraneka
ragam coraknya.

Kualifikasi Intelektual Mufasir

al-Qur’an telah mengecam orang-orang yang tidak memperhatikan
kandungannya, dan bahwa para sahabat sendiri seringkali tidak
mengetahui atau berbeda pendapat dalam memahami maksud firman-
firman Allah, sehingga dari mereka sejak dini telah timbul pembahasan-
pembahasan dalam penafsiran al-Qur’an.

Ibn ‘Abbas, yang dinilai sebagai salah seorang sahabat Nabi yang
paling tahu maksud firman-firman Allah, menyatakan bahwa tafsir terdiri
dari empat bagian. Pertama, yang dimengerti secara umum oleh orang-
orang Arab berdasarkan pengetahuan bahasa mereka. Kedua, yang tidak
ada alasan bagi seseorang untuk tidak mengetahuinya. Keiga, yang tidak
diketahui kecuali oleh para ulama. Kelima, yang tidak diketahui kecuali
oleh Allah.’

Dari pembagian di atas ditemukan dua jenis pembatasan, yaitu
pembatasan menyangkut materi ayat-ayat dan menyangkut pembatasan
syarat-syarat penafsir. Dari segi materi terlihat bahwa ada ayat-ayat al-
Qur’an yang tidak dapat diketahui kecuali oleh Allah atau Rasul-Nya.
Pengecualian ini mengandung beberapa kemungkinan.

SAhmad Shirbasi, Qissat al-Tafsir (Kaito: Dar al-Qalam, 1962), 87-90.
®Badr al-Din b. Muhammad b. ‘Abd Allah al-Zarkashi, a/’-Burhin fi ‘Ulim al-Qur'dn
(Mesir: al-Halabi, 1957), 164.

Jurnal Mutawatir | Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011 219



Terdapat ayat-ayat yang tidak mungkin dijangkau pengertiannya
oleh seseorang, seperti Ya-sin, Alif-lin-mim, dan sebagainya. Pendapat ini
berdasarkan firman Allah yang membagi ayat-ayat al-Qur’an kepada ayat
mubkam dan mutashibih (Al “Imran [3]: 7). Artinya, ada ayat-ayat yang
hanya diketahui secara umum artinya, atau sesuai dengan bentuk
redaksinya, tetapi tidak dapat didalami maksudnya, seperti masalah
metefisika, perincian ibadah az sich, dan sebagainya yang tidak termasuk
dalam wilayah pemikiran atau jangkuan akal manusia.

Dari segi syarat mufasir, khusus bagi penafsiran yang mendalam
dan menyeluruh, ditemukan banyak syarat. Secara umum dan pokok
dapat disimpulkan sebagai berikut: Pertama, pengetahuan tentang bahasa
Arab dalam berbagai aspeknya. Kedua, pengetahuan tentang ilmu-ilmu al-
Qur’an, sejarah turunya, hadis-hadis Nabi, dan ushul fikih. Ketga,
pengetahuan tentang prinsip-prinsip pokok keagamaan. Keempat,
pengetahuan tentang disiplin ilmu yang menjadi materi bahasan ayat.
Kelima, bagi mereka yang tidak memenuhi syarat-syarat di atas tidak
dibenarkan untuk menafsirkan al-Qut’an.

Meski demikian, para ulama berbeda pendapat dalam menentukan
apa saja yang menjadi syarat bagi seorang mufasir. Menurut Jum‘ah ‘Ali
‘Abd al-Qadir, syarat yang harus dipenuhi seorang mufasir adalah:

1. Akidah yang schat, melepas diri dari kungkungan hawa nafsu,
memulai penafsiran dengan cara menafsirkan al-Qur’an dengan al-
Qur’an, menafsirkan al-Quran dengan al-Sunnah. Jika tidak
mendapatkan tafsir dari al-Sunnah, maka mencari tafsir melalui
pendapat sahabat. Kemudian seorang mufasir harus merujuk kepada
pada pendapat para 7ibi‘n.

2. Menguasai bahasa Arab.

Menguasai ilmu-ilmu yang berkaitan yang berkaitan dengan al-Qur’an.

4. Mempunyai pemahaman yang mendalam dan ketelitian yang bisa
mengaitkan antar kandungan ayat serta mengambil suatu pengertian
yang sesuai dengan semangat syariat.”

Sementara itu Quraish Shihab menekankan dua hal yang harus
digarisbawahi dalam konteks menafsirkan al-Qut’an.

bl

"Jalal al-Din al-Suyuati, al-Itgan fi ‘Uliim al-Qur'dan (Mesir: al-Azhar, t.th), 3.
8Roem Rawi, Menafsir Ulnm Al-Qur'an: Upaya Apresiasi Tema-tema Pokok Ulum Al-Qur'an
(Surabaya: Al-Fath Press, 2004), 60.

220 | Alfurqan — Kaidah Kualifikasi



1. Menafsirkan berbeda dengan berdakwa atau berceramah berkaitan
dengan tafsir ayat al-Qur’an. Seseorang yang tidak memenuhi syarat-
syarat di atas, tidak berarti terlarang untuk menyampaikan uraian
tafsir, selama uraian yang dikemukakannya berdasarkan pemahaman
para ahli tafsir yang telah memenuhi syarat di atas. Seorang mahasiswa
yang membaca kitab tafsir semacam tafsir an-Nzr karya prof. Hasby
Ash-Shiddiqiey, atau tafsit a/~Azhar karya Hamka, kemudian
menyampaikan kesimpulan tentang apa yang dibacanya, tidaklah
berfungsi menafsirkan ayat. Dengan demikian, syarat yang dimaksud
di atas tidak harus dipenuhinya. Tetepi, apabila ia bediri untuk
mengemukakan pendapat-pendapatnya dalam bidang tafsir, maka apa
yang dilakukannya tidak dapat direstui, karena besar kemungkinan ia
akan terjerumus ke dalam kesalahan-kesalahan yang menyesatkan.

2. Faktor-faktor yang mengakibatkan kekeliruan dalam menafsirkan
antara lain diakibatkan karena: Perfama, subyektivitas mufasir. Kedua,
kekeliruan dalam menerapkan metode atau kaidah. Ke#ga, kedangkalan
dalam ilmu-ilmu alat. Keempat, kedangkalan pengetahuan tentang
materi uraian (pembicaraan) ayat. Kelma, tidak memperhatikan
kontek, baik asbib al-nuzil, hubungan antar ayat, maupun kondisi
sosial masyarakat. Keenam, tidak memperhatiakan siapa pembicara dan
terhadap siapa pembicara ditujukan.’

Karena itu, dewasa ini, akibat semakin luasnya ilmu pengetahuan,
dibutuhkan kerja keras sama para pakar dalam berbagai disiplin ilmu
untuk bersama-sama menafsirkan al-Qut’an. Muhammad ‘Abduh (1849-
1905), salah seorang ahli tafsir yang paling mengandalkan akal, menganut
prinsip tidak menafsirkan ayat-ayat yang kandungannya tidak terjangkau
oleh pikiran manusia, tidak pula ayat-ayat yang samar atau tidak
terperinci oleh al-Qur’an.

Ketika Muhammad ‘Abduh menafsirkan firman Allah dalam QS.
al-Qari‘ah [101]: 6-7; Fa amma man thagulat mawazinub fa buwa fi Tshab
radiyah (dan adapun orang-orang yang berat timbangan (kebaikan)nya,
maka dia berada dalam kehidupan yang memuaskan)."’ ‘Abduh menulis,

"Muhammad Quraish Shihab, Mewbumikan Al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyn dalam
Kebidupan Masyarakat (Bandung: Penerbit Mizan, 1998), 79.

Departemen Agama RI, A~LQur'an dan Terjemabannya (Semarang: Toha Putra, 2000),
1281.

Jurnal Mutawatir | Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011 221



“Cara Tuhan dalam menimbang amal perbuatan, dan apa yang wajar
diterima sebagai balasan pada hari itu, tiada lain kecuali apa yang
diketahui oleh-Nya, bukan atas dasar apa yang kita ketahui, maka
hendaklah kita menyerahkan permasalahnnya kepada Allah atas dasar
keimanannya”." Bahkan ‘Abduh kadang tidak menguaraikan arti satu
kosakata yang tidak jelas, dan menganjurkan untuk tidak perlu
membahasnya sebagaimana yang ditempuh sahabat ‘Umar b. al-Khattab
ketika membaca; Wa figibah wa abba (QS. ‘Abasa [80]: 31) yang berbicara
tentang aneka ragam nikmat Tuhan kepada makhluk-makhluk-Nya."

Ibn Taymiyah mengecam keras mereka yang menafsirkan al-
Qur’an hanya bersandar pada akal semata. Ia mengutip sebuah hadis
Nabi, Man gila fi al-Qur'an bi ghayr ‘ilm falyatabawwa’ maq‘adab min al-nar”
(Barangsiapa berkata tentang al-Qur’an tanpa ilmu maka hendaknya
mengambil tempat duduknya di neraka), Man qdla fi al-Quran bi rayib fa
asib fagad akhta’* (Barangsiapa menafsirkan al-Qur'an dengan pikirannya
sekalipun betul maka sesungguhnya dia telah salah).” Lebih lanjut
Shaykh al-Islam Ibn Taymiyah menetapkan beberapa syarat bagi para
mufasir dalam sub judul _Adawit al-Tafsir (perangkat penfsiran). la
menyebutkan lima belas macam cabang ilmu yang harus dikuasai oleh
seorang yang hendak menafsitkan al-Qur’an, yaitu % al-lughab, nabw,
ishtigaq, al-ma‘ant, al-bayan, al-badi, al-gird’at, al-‘agidah, usil al-figh, asbab al-
nuzil, al-gisas, ndsikh wa mansikh, figh, badith, dan % al-mawbibah (lmu
anugerah Allah kepada orang yang mengamalkan apa yang diketahuai).'’

Kriteria keilmuan yang ditentukan oleh Ibn Taymiyah itu
disepakati oleh al-Suyuati dalam kitab a/Tahir fi ‘Uliim al Tafsir. Sementara
itu, ‘Abd al-Mun‘im al-Namr menyebutkan syarat-syarat yang mirip di
atas. Dikatakan mirip karena dia hanya menyebutkan sepuluh syarat saja,

Muhammad ‘Abduh, Tafsir Juz Amma (Mesir: Dar al-Hilal, 1962), 139.

12]bid., 26.

BMuhammad b. ‘Isd b. Saurah al-Tirmidhi, Sunan al-Tirmidhi, Vol. 5 (Mesir: Shirkah
Maktabah wa Matbu‘ah Mustafa al-Babi al-Halabi, 1975), 199.

14Tbid., 200. Aba Dawud Sulayman b. al-Ash‘ath, Sunan Abi Dawnd, Vol. 3 (Beirut: al-
Maktabah al-‘astiyah, t.th), 320.

15Taqiy al-Din Abt ‘Abbas b. Taymiyah, Mugadimal fi Usil al-Tafsir (Beirat: Maktabah
al-Hayat, 1980), 46.

16Tbid., 14.

222 Alfurqan — Kaidah Kualifikasi



sedangkan lima bidang lainnya vyaita % wusil al-din, ndsikh-mansiikh, figh,

badith, dan m mawhibah tidak dipersyaratkan. Di lain pihak, AbG A‘la al-

Mawdidi memberi kelonggaran atas upaya penafsiran al-Qur’an dengan

menyaratkan pengamalan ajaran al-Qur’an. Pemikiran al-Mawdadi ini

terasa agak aneh karena seorang mufasir haruslah aktif dalam bidang
dakwah dan pergerakan. Hal itu, masih menurut al-Mawdudi, karena
secara historis al-Qur’an diturunkan dalam kondisi yang penuh kegiatan
dan perjuangan dakwah sepanjang hidup Nabi." al-Mawdtdi seolah
mengabaikan aspek intelektual (keilmuan) dalam penafsiran al-Qur’an.

Hal ini tentu bertentangan dengan sabda Nabi yang melarang

menafsirkan al-Qur’an tanpa ilmu. Allah dan Rasul-Nya mengharamkam

berbicara atas nama Allah tanpa ilmu, sebagaimana firman Allah dalam

QS. al-A‘raf [7]: 33; Wa an tagili ‘ald allah ma li ta'lamin (dan

(mengharamkan) mengada-ada terhadap Allah apa yang tidak kamu

ketahui),'® dan QS. al-Istd’ [17]: 36; Wa /i taqf ma lays laka bih Gm (Dan

janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai pengetahuan
tentangnya)."”
Muhammad Husayn al-Dhahabi dalam disertasinya a/-Tafsir wa al-

Mufasirin menulis syarat-syarat mufasir menurut pandangan sahabat.

1. Mengetahui ilmu bahasa dan rahasianya, sebab dengan pengetahuan
ilmu bahasa yang baik akan membantu memahami ayat-ayat yang
tidak bisa dipahami kecuali dengan bahasa Arab.

2. Mengetahui adat istiadat dan kebiasaan orang Arab, karena
mengetahui kebaiasaan orang Arab akan membantu memahami ayat-
ayat yang mempunyai hubungan dengan kebiasaan mereka. Seperti
firman Allah dalam QS. al-Tawbah [9]: 37; Innami al-nasi’ ziyadabh fi al-
kufr yudall bih al-ladbina kafari yuhillinah ‘ama wa yuharriminah ‘dma
liymwati’n ‘iddab ma harram allab fayubillii ma harram allih zuyyin labum si’
a'‘mdlihim wa allah 1d yahdi al-qawm al-kdfirin (Sesungguhnya mengundur-
undurkan bulan Haram itu adalah menambah kekafiran. Disesatkan
orang-orang yang kafir dengan mengundur-undurkan itu, mereka
menghalalkannya pada suatu tahun dan mengharamkannya pada

"Roem Rawi, Menafsir Ulnm Al-Qur'an, 61.
18Departemen Agama RI, A~LQur'an dan Terjemabhannya, 294.
19Tbid., 544.

Jurnal Mutawatir | Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011 223



tahun yang lain, agar mereka dapat mempersesuaikan dengan bilangan
yang Allah mengharamkannya, maka mereka menghalalkan apa yang
diharamkan Allah. (setan) menjadikan mereka memandang perbuatan
mereka yang buruk itu. dan Allah tidak memberi petunjuk kepada
orang-orang yang kafir).”’ Ayat ini tidak mungkin bisa dipahami
kecuali dengan mengetahui kebiasaan orang Arab Jahiliyah ketika al-
Qur’an diturunkan.

3. Mengetahui keadaan orang Yahudi dan Nasrani pada saat al-Qur’an
diturunkan. Dengan memahami kebiasaan orang Yahudi dan orang
Nasrani membantu memahami ayat yang menunjukkan perbuatan
mereka dan menolak mereka.

4. Mengetahui asbab al-nuzil. al-Dhahabi mengutip perkataan al-Wahidi
yang mengatakan bahwa tidak mungkin memahami tafsir ayat tanpa
memahami kisahnya dan menerangkan turunnya. Ibn Dagiq al-Id
menyatakan bahwa menerangkan asbib al-nuzil adalah cara yang kuat
untuk memahami makna al-Qur’an. Peryataan ini senada dengan yang
nyatakan Ibn Taymiyah bahwa mengetahui asbib al-nuzil dapat
membantu memahami ayat, sebab dengan mengetahui asbib al nuzil
akan memahami akibat.

5. Mempunyai pemahaman yang kuat dan pengetahuan yang luas.
Adapun mempunyai pemahaman yang kuat dan pengetahuan yang
luas merupakan karunia Allah yang diberikan kepada hamba-Nya yang
dikehendaki. Banyak ayat al-Qur’an yang samar maknanya dan hanya
bisa dipahami mereka yang mempunyai pemahaman dan cahaya
basirah. Ibn ‘Abbas adalah orang yang sangat kompetan dalam hal ini,
karena Nabi pernah mendoakannya, Alabumma faqqib fi al-din wa
allimh al-ta’wil (Ya Allah jadikanlah dia faham dalam urusan agama
dan ajari dia tafsir).”

Dalam abad pertama Islam, para ulama sangat berhati-hati dalam
menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Seorang pernah bertanya kepada Abu
Bakr tentang makna abba dalam ayat Wa fagibah wa abba (QS. ‘Abasa [80]:
31). Abu Bakr menjawab, “Di bumi apa aku berpijak, dan di langit mana
aku berteduh bila aku mengatakan di dalam al-Qur’an dengan

20Tbid., 368.
2al-Dhahabi, a/-Tafsir wa al-Mufasirin, Vol. 1, 59.

224 Alfurqan — Kaidah Kualifikasi



pendapatku”. Bahkan sebagian ulama bila ditanya mengenai pengertian
suatu ayat, mereka tiak memberikan jawaban suatu apapun. Diriwayatkan
oleh Imam Malik bahwa Sa‘ld b. Musayyab, bila ditanya mengenai tafsir
suatu ayat, ia berkata, “Kami tidak berbicara mengenai al-Qur’an
sedikitpun”. Demikian halnya dengan Sali b. ‘Abd Allah b. ‘Umar, al-
Qasim b. Abt Bakar, Nafi’, dan lain-lain.

Menilik jejak para a/l-salaf al-silih, sebenarnya tidak diperlukan sikap
kritis dan cara berpikiran filosofi dalam memahami ayat-ayat al-Qur’an.
Dalam suatu riwayat disebutkan bahwa ‘Umar b. al-Khattab marah besar
dengan seorang yang selalu bertanya tentang ayat-ayat mutashibib. Al-
Darami meriwatkan dari Sulayman b. Yasar.

Sef 385 512 o) el Tl gt e ey gasd (&0l 28 L U J S8

O PN ES T NER I S (A v N K BNt A NS
it gl 6 U AL s B Uon 4 Jesd ek sz 6l 2 06 mjw u@\j,J\
.wg 3 Aot 3 el sl B ales
Seorang laki-laki yang bernama Sabigh datang ke Madinah, kemudian
bertanya tentang ayat-ayat mutashibih. Maka ‘Umar mengirim utusan
dan sebelumnya ia telah menyiapkan sebatang pelepah pohon kurma
untuk memukulnya. ‘Umar bertanya, “Siapa anda?” Ia menjawab, “Saya
‘Abd Allah Sabigh”. ‘Umar lantas memukulnya. Orang tersebut
berteriak, “Saya adalah hamba Allah, wahai ‘Umar”. ‘Umar memukuli
kepalanya dan dia pun berkata, “Wahai ‘Umar, cukup! Sesungguhnya
telah pergi apa yang ada di kepalaku”. Dalam riwayat lain, orang
tersebut berkata, “Wahai Amir al-Mukminin, jika engkau ingin
membunuhku, bunuhlah aku dengan cara yang baik, tapi jika engkau
ingin mengeluarkan setan dari kepalaku, maka sesungguhnya setan itu

telah keluar”.*

Pada abad-abad berikutnya, sebagian ulama berpendapat bahwa
setiap orang boleh menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an selama ia memiliki

.u

syarat-syarat tertentu seperti menguasai #ahw, satf, baldghabh, ishtigaq, ‘il
usiil al-din, qird’t, asbib al nuzil, ndsikh-mansikh, dan lain sebagainya.”

2Abt Muhammad ‘Abd Allah b. ‘Abd al-Rahman al-Datimi, Swnan al-Dérami, Vol. 1
(Mekkah: Dar al-Ma‘na li al-Nashr wa al-Tawzi‘, 2000), 252.
23Shihab, Membumikan Al-Qur'an, 46.

Jurnal Mutawatir | Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011 225



Masalah fanatisme mazhab sering menjadi sebab tidak obyektif dan
ilmiahnya mufasir dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Sikap asabiyah
yang berlebihan menjadikan tafsir sangat tendensius dan tidak obyektif.
Penafsiran yang didasarkan fanatik golongan sering dipakai untuk
menyerang musuh-musuh politik atau memojokkan orang yang tidak
sepaham. Sebagai misal, kelompok Shi‘ah yang selalu memojokkan Abu
Bakr, ‘Umar b. Al-Khattab, Uthman b. ‘Affan, dan juga ‘Aishah. Shaykh
al-Islam Ibn Taymiyah dalam Majmii* al-Fatdwi meletakkan sub judul Mzn
Aja’ib Tafsir al-Rafidah (Keanehan Tafsir kaum Rafidah). Dalam bab ini ia
memberi beberapa contoh penafsiran kaum Rafidah.** Di antaranya
penafsiran terhadap QS. al-Masad [111]: 1; Tabbat yadi abi lahab wa tabbat.
Menurut mereka, maksud dari ayat ini adalah merujuk pada AbG Bakr
dan ‘Umar. Kata bagarah ditafsirkan dengan ‘Aishah dalam firman Allah
QS. al-Baqarah [2]: 67; Wa idh gdla misa ligawmib inn allah ya'murnkum an
tadhbahii bagarah. Kata aimmat al-kufr dalam QS. al-Tawbah [9]: 12; Wa
qatilii aimmat al-kufr innabum li ayman labum la‘allabum yantabin ditafsirkan
dengan Talhah dan Zubayr. Kata al-bahrayn dalam QS. al-Rahman [55]:
19; Maraj al-bahrayn yaltagiyin ditafsikan dengan ‘Ali dan Fatimah. Kata
In’l’ dan marjan dalam QS. al-Rahman [55]: 22 mereka tafsirkan dengan
Hasan dan Husayn. Sedangkan kata iwdm dalam QS. Ya-sin [30]: 12; Wa
kull shay’ absaynab fi imam mubin ditafsirkan dengan ‘Ali b. Abi Talib.
Penafsiran ini jelas merupakan bentuk dari rasa fanattk membela
golongan secara membabi buta sehingga sangat tendensius.”

Pada era modern ini, menjadi mufasir terasa sangat berat karena
seperangkat syarat keilmuan yang harus dipenuhi. Saat ini disiplin ilmu
sudah dipetakan menjadi lebih spesialis. Nyaris sulit didapati seorang
mufasir dengan kemampuan keilmuan yang ideal seperti yang disyaratkan

%Rdfidah adalah bentuk plural dati rawdfid yang berarti orang-orang yang menolak.
Sebutan réfidah mengandung makna negatif yang diberikan oleh kaum Sunni terhadap
pihak Shi‘ah lantaran mereka mengingkari keabsahan tiga Khalifah pertama dalam Islam
yang mendahului ‘All b. Abi Talib. Sedangkan kalangan Sunni menyebut tiga kalifah
pertma tersebut bersama ‘All, sebagai Khulafi’ al Raishidin (empat Khalifah yang lurus
tertunjuki). Kalangan Shi‘ah meyakini bahwasannya jabatan &ba/ifah merupakan hak ‘Ali
dan anak keturunannya. Sehingga mereka mamandang Aba Bakr, ‘Umar, dan ‘Uthman
sebagai perampas atau sebagai perampok hak tersebut.

2T'aqiy al-Din Ahmad b. Taymiyah, Majmisi* al-Fatawi (Pakistan: Dar al-Wafa’, t.th), 193.

226 Alfurqan — Kaidah Kualifikasi



para ulama terdahulu. Sosok seperti Ibn Jarir, Ibn Kathir, al-Baghawi,
Ibn Taymiyah, Ibn ‘Atiyah, al-Tabari, al-Qurtubi bagaikan barang langka.
Beberapa kitab tafsir yang beredar sangat dipengarui oleh kecenderungan
disiplin ilmu penulisnya. Sehingga muncul tafsir dengan beragam corak,
seperti tafsir dengan corak filsafat, sufi, ilmiah sampai tafsir kebencian.
Lantas apakah penafsiran ayat-ayat al-Qur’an sudah berhenti sampai di
sini? Dengan kemajuan zaman dan masalah-masalah kekinian yang selalu
muncul yang perlu segera dijawab, maka penulis meyakini bahwa
penafsiran ayat-ayat tidak boleh berhenti. Tafsir muwdi? adalah solusi
tepat untuk menjawab pelbagai masalah di atas. Mengingat keterbatasan
ilmu seseorang untuk menjadi mufasir, maka penafsiran kolektif dari
berbagai disiplin ilmu bisa menjadi solusi alternatif.

Kesimpulan

Al-Qur’an adalah petunjuk bagi umat manusia dan sebagai kitab
yang diturunkan agar manusia keluar dari kegelapan menuju terang
benderang (QS. Ibrahim [14]: 1). Salah satu ayatnya menerangkan bahwa
manusia tadinya merupakan satu kesatuan (ummah wahidah), tetapi sebagai
akibat pertumbuhan penduduk yang pesat, maka timbullah persoalan-
persoalan baru yang menimbulkan silang pendapat. Sejak itu Allah
mengutus Nabi dan menurunkan Kitab Suci agar mereka dapat
menyelesaikan perselisihan mereka serta menemukan jalan keluar bagi
problem-problem mereka (QS. al Bagarah [2]: 213)

Agar al-Qur'an berguna sesuai dengan fungsi-fungsi yang
digambarkan di atas, al-Qur’an memerintakan manusia mempelajari dan
memahaminya (QS. Sad [38]: 29), sehingga mereka menemukan
petunjuknya baik yang yang tersurat dan tersirat terhadap apa yang dapat
mengantarkan mereka menuju kebenaran.

Ayat-ayat al-Qur’an sebagian ada yang mubkam dan mutashibib (QS.
Al “Imran [3]: 7). Ayat-ayat mutashibih memerlukan penafsiran untuk
menjelaskan maksud yang tersembunyi. Maka bagi mufasir ada
petsyaratan yang harus dipenuhi berdasarkan kesepakan para ulama. Di
antaranya menguasai ilmu Jughab, nabw, sarf, balighah, ishtigaq, ‘ilm usil al-
din, qird’at, al-ndsikh wa al-mansikh, asbib al-nuzsil, dan lain sebagainya.
Tanpa menguasai syarat-syarat tersebut, tidak diperkenankan bagi
seorang untuk menafsirkan al-Qur’an. Nabi Muhammad mengecam

Jurnal Mutawatir | Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011 | 227



keras bagi mereka yang menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an tanpa ilmu.
Meski begitu, fanatisme golongan dan mazhab sering dituding sebagai
sebab ketidakobyektifan dan ilmiahnya penafsiran terhadap ayat-ayat al-
Qur’an. Seperti penafsiran kaum Shi‘ah terhadap beberapa ayat al-
Qur’an. Mereka menafsirkan ayat-ayat tersebut untuk menyerang musuh-
musuh mereka.

Daftar Rujukan

‘Abduh, Muhammad. Tafsir Juz Amma. Mesir: Dar al Hilal, 1962.

Abt Dawud, Sulayman b. al-Ash‘ath. Sunan Abi Dawud, Vol. 3. Beirut: al-
Maktabah al-‘Astiyah, t.th.

Departemen Agama RI, A~Qur'an dan Terjemabhannya. Semarang: Toha
Putra, 2000.

Darimi (al), AbG Muhammad ‘Abd Allah b. ‘Abd al-Rahman. Sunan al-
Diérami, Vol. 1. Mekkah: Dar al-Ma‘na 1i al-Nashr wa al-Tawzi’,
2000.

Dhahabi (al), Muhammad Husayn. a/-Tafsir wa al-Mufasirin. Kairo: t.p.,
1987.

Ibn Taymiyah, Taqiy al-Din Abt ‘Abbas. Majmii‘ al-Fatawa. Pakistan: Dar
al-Wafa’, t.th.

. Mugaddimab fi Usil al Tafsir. BeirGt: Maktabah al Hayat, 1980.

Rowi, Roem. Menafsir Ulnm al-Qur'an: Upaya Apresiasi Tema-tema Pokok
Ulnm al-Qur’an. Surabaya: Al-Fath Press, 2004.

Suyutl (al), Jalal al-Din. a~Itgan fi ‘Uliim al-Qur’an. Mesir: al-Azhar, t.th.

Shihab, Muhammad Quraish. Mewbumikan Al-Quran, Fungsi dan Peran
Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung: Penerbit Mizan, 1998.

Shirbasi, Ahmad. Qissat al-Tafsir. Kairo: Dar al-Qalam, 1962.

Tabari (al), Muhammad b. Jarir. Jami‘ al-Bayin fi Ta'wil al-Qur'an. Beirut:
Mua’asasah Risalah, 2000.

Tirmidhi (al), Muhammad b. “Isi b. Sawrah. Swnan al-Tirmidhi, Vol. 5.
Mesir: Shirkah Maktabah wa Matba‘ah Mustafa al-Babi al-Halabi,
1975.

Zarkashi (al), Badr al-Din b. Muhammad b. ‘Abd Allah. a/-Burhdin fi ‘Uliin
al-Qur’an. Mesir: al-Halabi, 1957.

228 Alfurqan — Kaidah Kualifikasi



