
 

Mutawâtir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 
Volume 1, Nomor 2, Desember 2011 

KAIDAH KUALIFIKASI INTELEKTUAL 

MUFASIR DAN URGENSINYA 

 
Alfurqon 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Jember, Indonesia 
el_furqan@yahoo.co.id 

 
Abstract: Koran has condemned those who do not pay 
attention to abortion, and that the companions themselves 
often do not know or understand the meaning of different 
opinions in the words of God, so that from their early 
discussions have arisen in the interpretation of the Koran. 
Being an authoritative expert on the interpretation of the 
Koran is a noble task and position. As commentators not only 
to explain the verses are not clear, but also explain the law and 
all its consequences as the main guidelines of Muslims. But 
commentators are not as easy as imagined. There are 
conditions of knowledge and personality that must be met. 
This is important because the Prophet himself has given strict 
guidelines for those who want to interpret the verses of the 
Koran are not stuck on subjectivity and personal interests. This 
article tries to discuss the intellectual and personality 
prerequisites that must be owned by an interpreter as seen by 
scholars. 
Keywords: Intellectual, qualification, interpretation. 

 
Pendahuluan 

Al-Qur‟an yang merupakan sumber utama ajaran Islam, berfungsi 
sebagai petunjuk ke jalan yang sebaik-baiknya.1 Al-Qur‟an diturunkan 
demi kebahagian hidup manusia di dunia dan akhirat. Petunjuk-petunjuk 
tersebut banyak bersifat umum dan global, sehingga penjelasan dan 
penjabarannya dibebankan kapada Nabi Muh }ammad.2 Di samping itu, al-
Qur‟an juga memerintahkan umat manusia untuk memerhatikan ayat-

                                                           

1al-Qur‟ân, 17 (al-Isrâ‟): 9.  
2Ibid., 16 (al-Nah}l): 44., 4 (al-Nisâ‟): 105. 

mailto:el_furqan@yahoo.co.id


 

218|Alfurqan – Kaidah Kualifikasi  

ayat al-Qur‟an.3 Dengan mendengarkan dan memerhatikan ayat-ayat al-
Qur‟an dapat mengantarkan kepada keyakinan dan kebenaran ilahi, juga 
menemukan alternatif-alternatif baru melalui pengintegrasian ayat-ayat 
tersebut dengan perkembangan situasi masyarakat tanpa mengorbankan 
prinsip-prinsip ajaran atau mengabaikan prinsip-prinsip yang tidak 
termasuk dalam wewenang ijtihâd. 

Pada saat al-Qur‟an diturunkan, Rasulullah berfungsi sebagai 
mubayyin (pemberi penjelasan). Rasulullah menjelaskan kepada para 
sahabat-sahabatnya tentang arti dan kandungan al-Qur‟an, khususnya 
menyangkut ayat-ayat yang tidak dipahami atau samar artinya. Keadaan 
ini berlangsung sampai dengan wafatnya Rasulullah, walaupun harus 
diakui bahwa penjelasannya tidak semua kita ketahui akibat tidak 
sampainya riwayat-riwayat tentangnya atau karena memang Rasulullah 
sendiri tidak menjelaskan semua kandungan al-Qur‟an. 

Kalau pada masa Rasulullah, para sahabat menanyakan persoalan-
persoalan yang tidak jelas kepadanya, maka setelah wafatnya Rasulullah, 
mereka melakukan ijtihad, khususnya mereka yang mempunyai 
kemampunan semacam „Alî b. Abî T }âlib, Ibn „Abbâs, Ubay b. Ka„b, dan 
Ibn Mas„ûd. 

Sementara sahabat ada yang bertanya mengenai beberapa masalah 
berkenaan dengan kisah nabi-nabi atau kisah-kisah yang tercantum di 
dalam al-Qur‟an kepada tokoh-tokoh Ahl al-Kitâb yang memeluk Islam, 
seperti „Abd Allâh b. Salâm, Ka„b b. al-Ah}bâr, dan lain-lain. Inilah yang 
merupakan benih lahirnya isrâ’ilîyât.4 

Di samping itu, para tokoh tafsir dari kalangan sahabat yang 
disebutkan di atas mempunyai murid-murid dari kalangan tabi‟in, 
khususnya di tempat-tempat mereka tinggal. Sehingga lahirlah tokoh-
tokoh tafsir dari kalangan tâbi‘în di kota-kota tersebut, seperti Sa„îd b. 
Jubayr, Mujâhid b. Jabr di Mekkah, yang ketika itu berguru kepada Ibn 
„Abbâs. Kemudian Muh{ammad b. Ka„b, Zayd b. Aslam di Madinah yang 
ketika itu berguru kepada Ubay b. Ka„b. Serta H {asan al-Bas}rî, Amîr al-
Sha„bî di Irak yang ketika itu berguru kepada „Abd Allâh b. Mas„ûd. 
Gabungan dari tiga sumber di atas, yaitu penafsiran Rasulullah, 

                                                           

3Ibid., 39 (al-Zumar): 18., 47 (Muh }ammad): 24. 
4Muh}ammad H {usayn al-Dhahabî, al-Tafsîr wa al-Mufassirûn, Vol. 1 (Kairo: t.p, 1987), 35. 



 

219|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

penafsiran sahabat, serta penafsiran tâbi‘în dikelompokkan menjadi satu 
kelompok yang dinamai tafsîr bi al ma’thûr.5  

Sepeninggal tâbi‘în, hadis-hadis beredar sedemikian pesat hingga 
bermunculan hadis-hadis palsu dan lemah di tengah-tengah masyarakat. 
Sementara itu perubahan sosial semakin menonjol, dan timbullah 
beberapa masalah yang belum pernah terjadi pada masa Nabi, sahabat, 
dan tâbi‘în. 

Pada mulanya usaha penafsiran ayat-ayat al-Qur‟an berdasarkan 
ijtihad masih sangat terbatas dan terikat dengan kaidah-kaidah bahasa 
serta arti-arti yang dikandung oleh suatu kosakata. Namun sejalan dengan 
lajunya perkembangan masyarakat, berkembang dan bertambah pula 
porsi penekanan akal dan ijtihad dalam penafsiran ayat-ayat al-Qur‟an, 
sehingga bermunculan berbagai kitab atau penafsiran yang beraneka 
ragam coraknya. 
 
Kualifikasi Intelektual Mufasir 

al-Qur‟an telah mengecam orang-orang yang tidak memperhatikan 
kandungannya, dan bahwa para sahabat sendiri seringkali tidak 
mengetahui atau berbeda pendapat dalam memahami maksud firman-
firman Allah, sehingga dari mereka sejak dini telah timbul pembahasan-
pembahasan dalam penafsiran al-Qur‟an. 

Ibn „Abbâs, yang dinilai sebagai salah seorang sahabat Nabi yang 
paling tahu maksud firman-firman Allah, menyatakan bahwa tafsir terdiri 
dari empat bagian. Pertama, yang dimengerti secara umum oleh orang-
orang Arab berdasarkan pengetahuan bahasa mereka. Kedua, yang tidak 
ada alasan bagi seseorang untuk tidak mengetahuinya. Ketiga, yang tidak 
diketahui kecuali oleh para ulama. Kelima, yang tidak diketahui kecuali 
oleh Allah.6 

Dari pembagian di atas ditemukan dua jenis pembatasan, yaitu 
pembatasan menyangkut materi ayat-ayat dan menyangkut pembatasan 
syarat-syarat penafsir. Dari segi materi terlihat bahwa ada ayat-ayat al-
Qur‟an yang tidak dapat diketahui kecuali oleh Allah atau Rasul-Nya. 
Pengecualian ini mengandung beberapa kemungkinan. 
                                                           

5Ah}mad Shirbasî, Qis}s}at al-Tafsîr (Kairo: Dâr al-Qalam, 1962), 87-90. 
6Badr al-Dîn b. Muh }ammad b. „Abd Allâh al-Zarkashî, al-Burhân fî ‘Ulûm al-Qur’ân 
(Mesir: al-H{alabî, 1957), 164. 



 

220|Alfurqan – Kaidah Kualifikasi  

Terdapat ayat-ayat yang tidak mungkin dijangkau pengertiannya 
oleh seseorang, seperti Yâ-sîn, Alîf-lâm-mîm, dan sebagainya. Pendapat ini 
berdasarkan firman Allah yang membagi ayat-ayat al-Qur‟an kepada ayat 
muh}kam dan mutashâbih (Âl „Imrân [3]: 7).7 Artinya, ada ayat-ayat yang 
hanya diketahui secara umum artinya, atau sesuai dengan bentuk 
redaksinya, tetapi tidak dapat didalami maksudnya, seperti masalah 
metefisika, perincian ibadah an sich, dan sebagainya yang tidak termasuk 
dalam wilayah pemikiran atau jangkuan akal manusia. 

Dari segi syarat mufasir, khusus bagi penafsiran yang mendalam 
dan menyeluruh, ditemukan banyak syarat. Secara umum dan pokok 
dapat disimpulkan sebagai berikut: Pertama, pengetahuan tentang bahasa 
Arab dalam berbagai aspeknya. Kedua, pengetahuan tentang ilmu-ilmu al-
Qur‟an, sejarah turunya, hadis-hadis Nabi, dan ushul fikih. Ketiga, 
pengetahuan tentang prinsip-prinsip pokok keagamaan. Keempat, 
pengetahuan tentang disiplin ilmu yang menjadi materi bahasan ayat. 
Kelima, bagi mereka yang tidak memenuhi syarat-syarat di atas tidak 
dibenarkan untuk menafsirkan al-Qur‟an. 

Meski demikian, para ulama berbeda pendapat dalam menentukan 
apa saja yang menjadi syarat bagi seorang mufasir. Menurut Jum„ah „Alî 
„Abd al-Qâdir, syarat yang harus dipenuhi seorang mufasir adalah: 
1. Akidah yang sehat, melepas diri dari kungkungan hawa nafsu, 

memulai penafsiran dengan cara menafsirkan al-Qur‟an dengan al-
Qur‟an, menafsirkan al-Qur‟an dengan al-Sunnah. Jika tidak 
mendapatkan tafsir dari al-Sunnah, maka mencari tafsir melalui 
pendapat sahabat. Kemudian seorang mufasir harus merujuk kepada 
pada pendapat para tâbi‘în. 

2. Menguasai bahasa Arab. 
3. Menguasai ilmu-ilmu yang berkaitan yang berkaitan dengan al-Qur‟an. 
4. Mempunyai pemahaman yang mendalam dan ketelitian yang bisa 

mengaitkan antar kandungan ayat serta mengambil suatu pengertian 
yang sesuai dengan semangat syariat.8 

Sementara itu Quraish Shihab menekankan dua hal yang harus 
digarisbawahi dalam konteks menafsirkan al-Qur‟an. 
                                                           

7Jalâl al-Dîn al-Suyût}î, al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân (Mesir: al-Azhâr, t.th), 3. 
8Roem Rawi, Menafsir Ulum Al-Qur’an: Upaya Apresiasi Tema-tema Pokok Ulum Al-Qur’an 
(Surabaya: Al-Fath Press, 2004), 60. 



 

221|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

1. Menafsirkan berbeda dengan berdakwa atau berceramah berkaitan 
dengan tafsir ayat al-Qur‟an. Seseorang yang tidak memenuhi syarat-
syarat di atas, tidak berarti terlarang untuk menyampaikan uraian 
tafsir, selama uraian yang dikemukakannya berdasarkan pemahaman 
para ahli tafsir yang telah memenuhi syarat di atas. Seorang mahasiswa 
yang membaca kitab tafsir semacam tafsir an-Nûr karya prof. Hasby 
Ash-Shiddiqiey, atau tafsir al-Azhar karya Hamka, kemudian 
menyampaikan kesimpulan tentang apa yang dibacanya, tidaklah 
berfungsi menafsirkan ayat. Dengan demikian, syarat yang dimaksud 
di atas tidak harus dipenuhinya. Tetepi, apabila ia bediri untuk 
mengemukakan pendapat-pendapatnya dalam bidang tafsir, maka apa 
yang dilakukannya tidak dapat direstui, karena besar kemungkinan ia 
akan terjerumus ke dalam kesalahan-kesalahan yang menyesatkan. 

2. Faktor-faktor yang mengakibatkan kekeliruan dalam menafsirkan 
antara lain diakibatkan karena: Pertama, subyektivitas mufasir. Kedua, 
kekeliruan dalam menerapkan metode atau kaidah. Ketiga, kedangkalan 
dalam ilmu-ilmu alat. Keempat, kedangkalan pengetahuan tentang 
materi uraian (pembicaraan) ayat. Kelima, tidak memperhatikan 
kontek, baik asbâb al-nuzûl, hubungan antar ayat, maupun kondisi 
sosial masyarakat. Keenam, tidak memperhatiakan siapa pembicara dan 
terhadap siapa pembicara ditujukan.9 

Karena itu, dewasa ini, akibat semakin luasnya ilmu pengetahuan, 
dibutuhkan kerja keras sama para pakar dalam berbagai disiplin ilmu 
untuk bersama-sama menafsirkan al-Qur‟an. Muh {ammad „Abduh (1849-
1905), salah seorang ahli tafsir yang paling mengandalkan akal, menganut 
prinsip tidak menafsirkan ayat-ayat yang kandungannya tidak terjangkau 
oleh pikiran manusia, tidak pula ayat-ayat yang samar atau tidak 
terperinci oleh al-Qur‟an. 

 Ketika Muh {ammad „Abduh menafsirkan firman Allah dalam QS. 
al-Qâri„ah [101]: 6-7; Fa ammâ man thaqulat mawâzînuh fa huwa fî ‘îshah 
râd }iyah (dan adapun orang-orang yang berat timbangan (kebaikan)nya, 
maka dia berada dalam kehidupan yang memuaskan).10 „Abduh menulis, 
                                                           

9Muh}ammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 
Kehidupan Masyarakat (Bandung: Penerbit Mizan, 1998), 79. 
10Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Semarang: Toha Putra, 2006), 
1281.  



 

222|Alfurqan – Kaidah Kualifikasi  

“Cara Tuhan dalam menimbang amal perbuatan, dan apa yang wajar 
diterima sebagai balasan pada hari itu, tiada lain kecuali apa yang 
diketahui oleh-Nya, bukan atas dasar apa yang kita ketahui, maka 
hendaklah kita menyerahkan permasalahnnya kepada Allah atas dasar 
keimanannya”.11 Bahkan „Abduh kadang tidak menguaraikan arti satu 
kosakata yang tidak jelas, dan menganjurkan untuk tidak perlu 
membahasnya sebagaimana yang ditempuh sahabat „Umar b. al-Khat}t}âb 
ketika membaca; Wa fâqihah wa abbâ (QS. „Abasa [80]: 31) yang berbicara 
tentang aneka ragam nikmat Tuhan kepada makhluk-makhluk-Nya.12  

Ibn Taymîyah mengecam keras mereka yang menafsirkan al-
Qur‟an hanya bersandar pada akal semata. Ia mengutip sebuah hadis 
Nabi, Man qâla fî al-Qur’ân bi ghayr ‘ilm falyatabawwa’ maq‘adah min al-nâr13 
(Barangsiapa berkata tentang al-Qur‟an tanpa ilmu maka hendaknya 
mengambil tempat duduknya di neraka), Man qâla fî al-Qur’ân bi ra’yih fa 
as}âb faqad akht}a’14 (Barangsiapa menafsirkan al-Qur‟an dengan pikirannya 
sekalipun betul maka sesungguhnya dia telah salah).15 Lebih lanjut 
Shaykh al-Islâm Ibn Taymîyah menetapkan beberapa syarat bagi para 
mufasir dalam sub judul Adawât al-Tafsîr (perangkat penfsiran). Ia 
menyebutkan lima belas macam cabang ilmu yang harus dikuasai oleh 
seorang yang hendak menafsirkan al-Qur‟an, yaitu ‘ilm al-lughah, nah {w, 

ishtiqâq, al-ma‘ânî, al-bayân, al-badî‘, al-qirâ’ât, al-‘aqîdah, us}ûl al-fiqh, asbâb al-

nuzûl, al-qis}as, nâsikh wa mansûkh, fiqh, h}adîth, dan ‘ilm al-mawhûbah (ilmu 
anugerah Allah kepada orang yang mengamalkan apa yang diketahuai).16 

Kriteria keilmuan yang ditentukan oleh Ibn Taymîyah itu 
disepakati oleh al-Suyût }î dalam kitab al-T{âhir fî ‘Ulûm al Tafsîr. Sementara 
itu, „Abd al-Mun„im al-Namr menyebutkan syarat-syarat yang mirip di 
atas. Dikatakan mirip karena dia hanya menyebutkan sepuluh syarat saja, 

                                                           

11Muh}ammad „Abduh, Tafsîr Juz Amma (Mesir: Dâr al-Hilâl, 1962), 139. 
12Ibid., 26. 
13Muh}ammad b. „Îsâ b. Saurah al-Tirmidhî, Sunan al-Tirmidhî, Vol. 5 (Mesir: Shirkah 
Maktabah wa Mat }bu„ah Mus }t}afâ al-Bâbî al-H{alabî, 1975), 199. 
14Ibid., 200. Abû Dâwud Sulaymân b. al-Ash„ath, Sunan Abî Dâwud, Vol. 3 (Beirut: al-
Maktabah al-„as}rîyah, t.th), 320. 
15Taqiy al-Dîn Abû „Abbâs b. Taymîyah, Muqadimah fî Us }ûl al-Tafsîr (Beirût: Maktabah 
al-H{ayât, 1980), 46. 
16Ibid., 14. 



 

223|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

sedangkan lima bidang lainnya yaitu ‘ilm us{ûl al-dîn, nâsikh-mansûkh, fiqh, 

h }adîth, dan ‘ilm mawhûbah tidak dipersyaratkan. Di lain pihak, Abû A„lâ al-
Mawdûdî memberi kelonggaran atas upaya penafsiran al-Qur‟an dengan 
menyaratkan pengamalan ajaran al-Qur‟an. Pemikiran al-Mawdûdî ini 
terasa agak aneh karena seorang mufasir haruslah aktif dalam bidang 
dakwah dan pergerakan. Hal itu, masih menurut al-Mawdûdî, karena 
secara historis al-Qur‟an diturunkan dalam kondisi yang penuh kegiatan 
dan perjuangan dakwah sepanjang hidup Nabi.17 al-Mawdûdî seolah 
mengabaikan aspek intelektual (keilmuan) dalam penafsiran al-Qur‟an. 
Hal ini tentu bertentangan dengan sabda Nabi yang melarang 
menafsirkan al-Qur‟an tanpa ilmu. Allah dan Rasul-Nya mengharamkam 
berbicara atas nama Allah tanpa ilmu, sebagaimana firman Allah dalam 
QS. al-A„râf [7]: 33; Wa an taqûlû ‘alâ allâh mâ lâ ta‘lamûn (dan 
(mengharamkan) mengada-ada terhadap Allah apa yang tidak kamu 
ketahui),18 dan QS. al-Isrâ‟ [17]: 36; Wa lâ taqf mâ lays laka bih ‘ilm (Dan 
janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai pengetahuan 
tentangnya).19

 

Muh{ammad H {usayn al-Dhahabî dalam disertasinya al-Tafsîr wa al-
Mufasirûn menulis syarat-syarat mufasir menurut pandangan sahabat. 
1. Mengetahui ilmu bahasa dan rahasianya, sebab dengan pengetahuan 

ilmu bahasa yang baik akan membantu memahami ayat-ayat yang 
tidak bisa dipahami kecuali dengan bahasa Arab.  

2. Mengetahui adat istiadat dan kebiasaan orang Arab, karena 
mengetahui kebaiasaan orang Arab akan membantu memahami ayat-
ayat yang mempunyai hubungan dengan kebiasaan mereka. Seperti 
firman Allah dalam QS. al-Tawbah [9]: 37; Innamâ al-nasî’ ziyâdah fî al-

kufr yud}all bih al-ladhîna kafarû yuh }illûnah ‘âmâ wa yuh }arrimûnah ‘âmâ 
liyuwât }i’û ‘iddah mâ h }arram allâh fayuh }illû mâ h}arram allâh zuyyin lahum sû’ 
a‘mâlihim wa allâh lâ yahdî al-qawm al-kâfirîn (Sesungguhnya mengundur-
undurkan bulan Haram itu adalah menambah kekafiran. Disesatkan 
orang-orang yang kafir dengan mengundur-undurkan itu, mereka 
menghalalkannya pada suatu tahun dan mengharamkannya pada 

                                                           

17Roem Rawi, Menafsir Ulum Al-Qur’an, 61. 
18Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 294.  
19Ibid., 544.  



 

224|Alfurqan – Kaidah Kualifikasi  

tahun yang lain, agar mereka dapat mempersesuaikan dengan bilangan 
yang Allah mengharamkannya, maka mereka menghalalkan apa yang 
diharamkan Allah. (setan) menjadikan mereka memandang perbuatan 
mereka yang buruk itu. dan Allah tidak memberi petunjuk kepada 
orang-orang yang kafir).20 Ayat ini tidak mungkin bisa dipahami 
kecuali dengan mengetahui kebiasaan orang Arab Jâhilîyah ketika al-
Qur‟an diturunkan. 

3. Mengetahui keadaan orang Yahudi dan Nasrani pada saat al-Qur‟an 
diturunkan. Dengan memahami kebiasaan orang Yahudi dan orang 
Nasrani membantu memahami ayat yang menunjukkan perbuatan 
mereka dan menolak mereka. 

4. Mengetahui asbâb al-nuzûl. al-Dhahabî mengutip perkataan al-Wâh}idî 
yang mengatakan bahwa tidak mungkin memahami tafsir ayat tanpa 
memahami kisahnya dan menerangkan turunnya. Ibn Daqîq al-Îd 
menyatakan bahwa menerangkan asbâb al-nuzûl adalah cara yang kuat 
untuk memahami makna al-Qur‟an. Peryataan ini senada dengan yang 
nyatakan Ibn Taymîyah bahwa mengetahui asbâb al-nuzûl dapat 
membantu memahami ayat, sebab dengan mengetahui asbâb al nuzûl 
akan memahami akibat.  

5. Mempunyai pemahaman yang kuat dan pengetahuan yang luas. 
Adapun mempunyai pemahaman yang kuat dan pengetahuan yang 
luas merupakan karunia Allah yang diberikan kepada hamba-Nya yang 
dikehendaki. Banyak ayat al-Qur‟an yang samar maknanya dan hanya 
bisa dipahami mereka yang mempunyai pemahaman dan cahaya 
bas}îrah. Ibn „Abbâs adalah orang yang sangat kompetan dalam hal ini, 
karena Nabi pernah mendoakannya, Allahumma faqqih fî al-dîn wa 
‘allimh al-ta’wîl (Ya Allah jadikanlah dia faham dalam urusan agama 
dan ajari dia tafsir).21

 

Dalam abad pertama Islam, para ulama sangat berhati-hati dalam 
menafsirkan ayat-ayat al-Qur‟an. Seorang pernah bertanya kepada Abû 
Bakr tentang makna abbâ dalam ayat Wa fâqihah wa abbâ (QS. „Abasa [80]: 
31). Abû Bakr menjawab, “Di bumi apa aku berpijak, dan di langit mana 
aku berteduh bila aku mengatakan di dalam al-Qur‟an dengan 

                                                           

20Ibid., 368.  
21al-Dhahabî, al-Tafsîr wa al-Mufasirûn, Vol. 1, 59. 



 

225|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

pendapatku”. Bahkan sebagian ulama bila ditanya mengenai pengertian 
suatu ayat, mereka tiak memberikan jawaban suatu apapun. Diriwayatkan 
oleh Imâm Mâlik bahwa Sa„îd b. Musayyab, bila ditanya mengenai tafsir 
suatu ayat, ia berkata, “Kami tidak berbicara mengenai al-Qur‟an 
sedikitpun”. Demikian halnya dengan Sali b. „Abd Allâh b. „Umar, al-
Qâsim b. Abû Bakar, Nâfi‟, dan lain-lain. 

Menilik jejak para al-salaf al-s}âlih}, sebenarnya tidak diperlukan sikap 
kritis dan cara berpikiran filosofi dalam memahami ayat-ayat al-Qur‟an. 
Dalam suatu riwayat disebutkan bahwa „Umar b. al-Khat}t}âb marah besar 
dengan seorang yang selalu bertanya tentang ayat-ayat mutashâbih. Al-
Dâramî meriwatkan dari Sulaymân b. Yasâr. 
 

أَنَّ رَجُلًا يُ قَالُ لَهُ صَبِيغٌ قَدِمَ الْمَدِينَةَ، فَجَعَلَ يَسْأَلُ عَنْ مُتَشَابِهِ الْقُرْآنِ، فَأَرْسَلَ إِليَْهِ عُمَرُ وَقَدْ أعََدَّ 
فَأَخَذَ عُمَرُ عُرْجُو ً مِنْ تلِْكَ . أََ  عَبْدُ ااَِّ صَبِيغٌ : مَنْ أَْ َ   قاَلَ : لَهُ عَراَجَِ  النَّْ لِ، فَ قَالَ 

يََ أمَِيَر الْمُؤْمِنَِ  : فَجَعَلَ لَهُ َ رْ ً َ  َّ َ مَِ  رَأْسُهُ، فَ قَالَ . أََ  عَبْدُ ااَِّ عُمَرُ : الْعَراَجِِ  فََ رَبهَُ وَقاَلَ 
. َ سْبُكَ قَدْ ذَهَبَ الَّذِى كُنُْ  أَجِدُ فِِ رَأْسِ 

Seorang laki-laki yang bernama S {abîgh datang ke Madinah, kemudian 
bertanya tentang ayat-ayat mutashâbih. Maka „Umar mengirim utusan 
dan sebelumnya ia telah menyiapkan sebatang pelepah pohon kurma 
untuk memukulnya. „Umar bertanya, “Siapa anda?” Ia menjawab, “Saya 
„Abd Allâh S {abîgh”. „Umar lantas memukulnya. Orang tersebut 
berteriak, “Saya adalah hamba Allah, wahai „Umar”. „Umar memukuli 
kepalanya dan dia pun berkata, “Wahai „Umar, cukup! Sesungguhnya 
telah pergi apa yang ada di kepalaku”. Dalam riwayat lain, orang 
tersebut berkata, “Wahai Amîr al-Mukminîn, jika engkau ingin 
membunuhku, bunuhlah aku dengan cara yang baik, tapi jika engkau 
ingin mengeluarkan setan dari kepalaku, maka sesungguhnya setan itu 
telah keluar”.22 

Pada abad-abad berikutnya, sebagian ulama berpendapat bahwa 
setiap orang boleh menafsirkan ayat-ayat al-Qur‟an selama ia memiliki 
syarat-syarat tertentu seperti menguasai nah}w, s}arf, balâghah, ishtiqâq, ‘ilm 
us{ûl al-dîn, qirâ’ât, asbâb al nuzûl, nâsikh-mansûkh, dan lain sebagainya.23 

                                                           

22Abû Muh}ammad „Abd Allâh b. „Abd al-Rah}mân al-Dârimî, Sunan al-Dâramî, Vol. 1 
(Mekkah: Dâr al-Ma„nâ li al-Nashr wa al-Tawzî„, 2000), 252. 
23Shihab, Membumikan Al-Qur’an, 46. 



 

226|Alfurqan – Kaidah Kualifikasi  

Masalah fanatisme mazhab sering menjadi sebab tidak obyektif dan 
ilmiahnya mufasir dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur‟an. Sikap as}abîyah 
yang berlebihan menjadikan tafsir sangat tendensius dan tidak obyektif. 
Penafsiran yang didasarkan fanatik golongan sering dipakai untuk 
menyerang musuh-musuh politik atau memojokkan orang yang tidak 
sepaham. Sebagai misal, kelompok Shî„ah yang selalu memojokkan Abû 
Bakr, „Umar b. Al-Khat}t}ab, Uthmân b. „Affân, dan juga „Âishah. Shaykh 
al-Islâm Ibn Taymîyah dalam Majmû‘ al-Fatâwâ meletakkan sub judul Min 
Ajâ’ib Tafsîr al-Râfidah (Keanehan Tafsir kaum Râfidah). Dalam bab ini ia 
memberi beberapa contoh penafsiran kaum Râfidah.24 Di antaranya 
penafsiran terhadap QS. al-Masad [111]: 1; Tabbat yadâ abî lahab wa tabbat. 
Menurut mereka, maksud dari ayat ini adalah merujuk pada Abû Bakr 
dan „Umar. Kata baqarah ditafsirkan dengan „Âishah dalam firman Allah 
QS. al-Baqarah [2]: 67; Wa idh qâla mûsâ liqawmih inn allâh ya’murukum an 
tadhbah}û baqarah. Kata aimmat al-kufr dalam QS. al-Tawbah [9]: 12; Wa 
qatilû aimmat al-kufr innahum lâ aymân lahum la‘allahum yantahûn ditafsirkan 

dengan T{alh }ah dan Zubayr. Kata al-bah}rayn dalam QS. al-Rah}mân [55]: 
19; Maraj al-bah}rayn yaltaqiyân ditafsikan dengan „Âlî dan Fat }imah. Kata 
lu’lu’ dan marjân dalam QS. al-Rah}mân [55]: 22 mereka tafsirkan dengan 
H{asan dan H {usayn. Sedangkan kata imâm dalam QS. Yâ-sîn [36]: 12; Wa 

kull shay’ ah}s}aynâh fî imâm mubîn ditafsirkan dengan „Âlî b. Abî T {âlib. 
Penafsiran ini jelas merupakan bentuk dari rasa fanatik membela 
golongan secara membabi buta sehingga sangat tendensius.25 

Pada era modern ini, menjadi mufasir terasa sangat berat karena 
seperangkat syarat keilmuan yang harus dipenuhi. Saat ini disiplin ilmu 
sudah dipetakan menjadi lebih spesialis. Nyaris sulit didapati seorang 
mufasir dengan kemampuan keilmuan yang ideal seperti yang disyaratkan 

                                                           

24Râfid }ah adalah bentuk plural dari rawâfid yang berarti orang-orang yang menolak. 
Sebutan râfidah mengandung makna negatif yang diberikan oleh kaum Sunnî terhadap 
pihak Shî„ah lantaran mereka mengingkari keabsahan tiga Khalifah pertama dalam Islam 
yang mendahului „Alî b. Abî T {âlib. Sedangkan kalangan Sunnî menyebut tiga kalifah 
pertma tersebut bersama „Alî, sebagai Khulafâ’ al Râshidûn (empat Khalifah yang lurus 
tertunjuki). Kalangan Shî„ah meyakini bahwasannya jabatan khalîfah merupakan hak „Alî 
dan anak keturunannya. Sehingga mereka mamandang Abû Bakr, „Umar, dan „Uthmân 
sebagai perampas atau sebagai perampok hak tersebut. 
25Taqiy al-Dîn Ah{mad b. Taymîyah, Majmû‘ al-Fatâwâ (Pakistan: Dâr al-Wafâ‟, t.th), 193.  



 

227|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

para ulama terdahulu. Sosok seperti Ibn Jarîr, Ibn Kathîr, al-Baghawî, 
Ibn Taymîyah, Ibn „At{îyah, al-T}abarî, al-Qurt}ubî bagaikan barang langka. 
Beberapa kitab tafsir yang beredar sangat dipengarui oleh kecenderungan 
disiplin ilmu penulisnya. Sehingga muncul tafsir dengan beragam corak, 
seperti tafsir dengan corak filsafat, sufi, ilmiah sampai tafsir kebencian. 
Lantas apakah penafsiran ayat-ayat al-Qur‟an sudah berhenti sampai di 
sini? Dengan kemajuan zaman dan masalah-masalah kekinian yang selalu 
muncul yang perlu segera dijawab, maka penulis meyakini bahwa 
penafsiran ayat-ayat tidak boleh berhenti. Tafsîr muwdû‘î adalah solusi 
tepat untuk menjawab pelbagai masalah di atas. Mengingat keterbatasan 
ilmu seseorang untuk menjadi mufasir, maka penafsiran kolektif dari 
berbagai disiplin ilmu bisa menjadi solusi alternatif. 
 
Kesimpulan 

Al-Qur‟an adalah petunjuk bagi umat manusia dan sebagai kitab 
yang diturunkan agar manusia keluar dari kegelapan menuju terang 
benderang (QS. Ibrâhîm [14]: 1). Salah satu ayatnya menerangkan bahwa 
manusia tadinya merupakan satu kesatuan (ummah wâh}idah), tetapi sebagai 
akibat pertumbuhan penduduk yang pesat, maka timbullah persoalan-
persoalan baru yang menimbulkan silang pendapat. Sejak itu Allah 
mengutus Nabi dan menurunkan Kitab Suci agar mereka dapat 
menyelesaikan perselisihan mereka serta menemukan jalan keluar bagi 
problem-problem mereka (QS. al Baqarah [2]: 213) 

Agar al-Qur‟an berguna sesuai dengan fungsi-fungsi yang 
digambarkan di atas, al-Qur‟an memerintakan manusia mempelajari dan 
memahaminya (QS. S {âd [38]: 29), sehingga mereka menemukan 
petunjuknya baik yang yang tersurat dan tersirat terhadap apa yang dapat 
mengantarkan mereka menuju kebenaran. 

Ayat-ayat al-Qur‟an sebagian ada yang muh}kam dan mutashâbih (QS. 
Âl „Imrân [3]: 7). Ayat-ayat mutashâbih memerlukan penafsiran untuk 
menjelaskan maksud yang tersembunyi. Maka bagi mufasir ada 
persyaratan yang harus dipenuhi berdasarkan kesepakan para ulama. Di 
antaranya menguasai ilmu lughah, nah{w, s {arf, balâghah, ishtiqâq, ‘ilm us}ûl al-
dîn, qirâ’ât, al-nâsikh wa al-mansûkh, asbâb al-nuzûl, dan lain sebagainya. 
Tanpa menguasai syarat-syarat tersebut, tidak diperkenankan bagi 
seorang untuk menafsirkan al-Qur‟an. Nabi Muh }ammad mengecam 



 

228|Alfurqan – Kaidah Kualifikasi  

keras bagi mereka yang menafsirkan ayat-ayat al-Qur‟an tanpa ilmu. 
Meski begitu, fanatisme golongan dan mazhab sering dituding sebagai 
sebab ketidakobyektifan dan ilmiahnya penafsiran terhadap ayat-ayat al-
Qur‟an. Seperti penafsiran kaum Shî„ah terhadap beberapa ayat al-
Qur‟an. Mereka menafsirkan ayat-ayat tersebut untuk menyerang musuh-
musuh mereka.  
 
Daftar Rujukan 
„Abduh, Muh}ammad. Tafsîr Juz Amma. Mesir: Dâr al H {ilâl, 1962. 
Abû Dâwud, Sulaymân b. al-Ash„ath. Sunan Abî Dâwud, Vol. 3. Beirut: al-

Maktabah al-„As}rîyah, t.th. 
Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya. Semarang: Toha 

Putra, 2006. 
Dârimî (al), Abû Muh }ammad „Abd Allâh b. „Abd al-Rah}mân. Sunan al-

Dâramî, Vol. 1. Mekkah: Dâr al-Ma„nâ li al-Nashr wa al-Tawzî‟, 
2000. 

Dhahabî (al), Muh }ammad H {usayn. al-Tafsîr wa al-Mufasirûn. Kairo: t.p., 
1987. 

Ibn Taymîyah, Taqiy al-Dîn Abû „Abbâs. Majmû‘ al-Fatâwâ. Pakistan: Dâr 
al-Wafâ‟, t.th. 

_______. Muqaddimah fî Us }ûl al Tafsîr. Beirût: Maktabah al H{ayât, 1980. 
Rowi, Roem. Menafsir Ulum al-Qur’an: Upaya Apresiasi Tema-tema Pokok 

Ulum al-Qur’an. Surabaya: Al-Fath Press, 2004. 
Suyût}î (al), Jalâl al-Dîn. al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân. Mesir: al-Azhâr, t.th. 
Shihab, Muhammad Quraish. Membumikan Al-Qur’an, Fungsi dan Peran 

Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung: Penerbit Mizan, 1998. 
Shirbasî, Ah }mad. Qis{s{at al-Tafsîr. Kairo: Dâr al-Qalam, 1962. 
T{abarî (al), Muh {ammad b. Jarîr. Jâmi‘ al-Bayân fî Ta’wîl al-Qur’ân. Beirut: 

Mua‟asasah Risâlah, 2000. 
Tirmidhî (al), Muh }ammad b. „Îsâ b. Sawrah. Sunan al-Tirmidhî, Vol. 5. 

Mesir: Shirkah Maktabah wa Mat }ba„ah Mus}t}afâ al-Bâbî al-H{alabî, 
1975. 

Zarkashî (al), Badr al-Dîn b. Muh }ammad b. „Abd Allâh. al-Burhân fî ‘Ulûm 

al-Qur’ân. Mesir: al-H{alabî, 1957. 
 


