DAKWAH ALTERNATIF DI ERA GLOBAL :
SUATU PENDEKATAN PERUBAHAN SOSIAL

Alex Sobur™
Abstrak

Tema-tema dakwah selama ini umumnya muncul dengan pendekatan
yang parsial, tidak menyeluruh, tidak sistemik, dan lebih bersifat seremo-
nial. Dakwah yang hanya bergerak pada tataran ajaran ritual dan formal,
dapat menimbulkan adanya pemahaman keagamaan yang tidak mampu
membangun kaitan antar aqidah, ibadah, akhlak, dan muamalah. Sudah
saatnya, persepsi masyarakat tentang dakwah harus berubah. Dakwah tidak
lagi dipahami hanya sebagai kegiatan menyampaikan ajaran Islam secara
lisan, tetapi juga da’wah bil-qalam, lukisan, bahkan dengan da’wah bil-hal.
Dalam pemahaman yang mutakhir, dakwah dapat meliputi segala bentuk
kegiatan, termasuk kegiatan pendidikan kemasyarakatan dan pembangunan.

Islam adalah agama dakwah, karena kebenaran yang terkandung
dalam Islam, menurut kodratnya harus tersiar dan harus dapat dihadirkan
secara bersahabat. Ini penting, sebab upaya penyebaran pesan-pesan
keagamaan harus mampu menawarkan alternatif dalam membangun
dinamika masa depan ummat, yaitu melalui cara dan strategi yang lentur,
kreatif, dan bijak.

Dalam kondisi masyarakat yang sedang mengalami transisi global,
maka dakwah Islam harus diarahkan kedua jurus lapisan masyarakat, yaitu
masyarakat bawah dan atas. Pendekatan dakwah ke lapisan bawah berupa
da’wah bil-hal, dengan fokus pada pencegahan kecenderungan masyarakat
ke arah kekufuran. Sedangkan dakwah ke lapisan atas dilakukan dengan
mempelajari berbagai kecenderungan masyarakat yang tengah berubah ke
arah modern-industrial, yang dikhawatirkan menjurus ke proses sekularisasi
sebagai akibat dari proses keterasingan dan ketiadaan pegangan. Alternatif
dakwah dapat ditempuh dengan pendekatan : ukhuwah, multidialog, dan
alternatif media.

Kata Kunci : dakwah alternatif, ukhuwah, multidialog, media.

*‘Naskah Juara II LKTI Dosen Unisba Tahun Akademik 2000/2001
“ Alex Sobur, Drs.,M.Si adalah dosen tetap Fakultas Ilmu Komunikasi UNISBA.

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 413



1 Pendahuluan
1.1 Latar Belakang Masalah

Ummat manusia dan bangsa Indonesia saat ini tengah mengalami
pergantian abad, memasuki abad XXI. Karakteristik abad ini, sebagaimana
banyak dikemukakan para ahli, adalah abad di mana ilmu pengetahuan dan
teknologi akan semakin memasyarakat; sarana komunikasi dan teknologi
informasi akan makin canggih menghubungkan ummat manusia di manapun
dengan lebih mudah. Berbagai media massa : audio, audio-visual, cetakan,
termasuk CD-ROM dan internet akan memasuki semua rumah tangga
bangsa kita. Interaksi antarbangsa makin intensif; kemajemukan masyarakat
bukan lagi kenyataan negara-negara tertentu seperti Indonesia atau Amerika.
Pluralisme adalah kenyataan sehari-hari di seluruh dunia, kecuali —
meminjam ungkapan Tarmizi Taher (1997) — mungkin di Vatikan, Makkah
dan Madinah.

Di Indonesia, selain jumlah penduduk yang bertambah rata-rata
3.000.000 lebih per tahun, jumlah penduduk terus bertambah sampai angka
200 juta pada bulan Maret 1997, juga masyarakat industri akan semakin
menampakkan dirinya. Jumlah penduduk perkampungan akan makin
berkurang diganti oleh mayoritas masyarakat perkotaan; baik karena
urbanisasi maupun karena perkampungan yang berubah menjadi urbanized.
Di masa itu, kita juga akan melihat perubahan bahwa warga masyarakat
yang bekerja di sektor industri jasa dan perdagangan; sementara masyarakat
yang relatif terdidik akan semakin tinggi jumlahnya; rata-rata masyarakat
berpendidikan SD akan diganti dengan rata-rata lulusan SLTP karena
program wajib belajar 9 tahun. Berbagai bentuk industri dan bisnis akan
makin berubah oleh karena kita memasuki Era Perdagangan Bebas ASEAN
mulai 2003 dan Era Perdagangan Bebas Dunia di Tahun 2020 ke atas.

Begitulah, memasuki abad XXI, terjadi kecenderungan global
bercirikan keterbukaan dan transparansi di segala bidang kehidupan, dengan
diiringi revolusi komunikasi dan informasi, serta adanya percepatan
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi (iptek). Kini, kita tengah
menyaksikan sekaligus terlibat dalam revolusi global ummat manusia. Kita
sedang berubah. Bukan saja dalam lembaga-lembaga kita, dalam kendaraan
yang kita beli, dalam baju yang kita pakai, tetapi juga dalam perilaku kita
sebagai manusia. Premis pokok dari revolusi komunikasi ialah bahwa
ledakan komunikasi mutakhir—komputer, satelit, tape, disk,
microprocessor, dan jasa radio serta telepon baru—tampaknya sedang

414 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



mengubah karakteristik lingkungan manusia. Tendensi dan perkembangan
peradaban material dalam revolusi komunikasi keempat ini telah menyihir
penduduk dunia; baik dari kalangan awam, manajer, politisi maupun para
pemikir. Mantera-mantera : kecepatan, akselerasi, instant communication,
jaringan internasional, dan meminjam istilah Kenichi Ohmae (1991), the
borderless world, dunia tanpa batas. Karena itu, benarlah apa yang
dikemukakan Frederick William dalam The Communications Revolution-
nya, “seperti sudah kita alami berkali-kali dalam sejarah kita, kita tengah
menyesuaikan diri dengan perubahan lingkungan”. (William, 1982).

Frederick William menyebut perubahan itu sebagai revolusi, karena
percepatannya yang makin lama makin tinggi. Manusia yang pertama
muncul kira-kira 36.000 tahun lalu. Diperlukan waktu dua belas ribu tahun
sesudah itu untuk menemukan cara melukis pada dinding gua. Tidak ada
penemuan teknologi komunikasi selama 18.000 tahun lagi. Pada tahun 4000
SM, ditemukan tulisan yang pertama. Pada tahun 1000 SM, manusia
mengenal abjad untuk pertama kali. Percetakan ditemukan pada abad 1453
M dan mulai 1900 M terjadilah runtutan penemuan komunikasi yang
menakjubkan. Selama satu abad terakhir ini, manusia telah menciptakan
teknologi komunikasi yang jauh lebih banyak dari apa yang diciptakan
selama 360 abad sebelumnya. Perubahan masih terus berlangsung dengan
akselerasi eksponensial. Apa yang terjadi pada perilaku manusia menghadapi
revolusi dahsyat ini ?.

Dalam kelimpahruahan informasi, dalam hipersirkuit komunikasi,
dalam hutan rimba citraan yang bersifat transparan, apa yang diperoleh oleh
manusia justru bukan peningkatan kualitas kemanusiaan spritualitas,
sebaiknya sebuah ironi kemanusiaan dan spiritual”, kata Piliang (1999:104).
Orang digairahkan dengan ekstasi memandang, menonton, mendengar,
(televisi, video, fashion show), akan tetapi, apa yang ditawarkan lebih
banyak berupa kekosongan, kehampaan, orang disuguhkan dengan aneka
ragam bujukan, rayuan, kesenangan, kepuasan, namun apa yang diperoleh
tak lebih dari rasa ketidakpastian abadi.

Para ilmuwan sosial melihat, masyarakat kita merupakan sebuah
masyarakat yang sedang berubah, dari masyarakat tradisional menjadi
masyarakat modern. Atau dengan istilah Emile Durkheim, hubungan warga
dalam masyarakat kita sedang berubah dari solidaritas mekanis menjadi
solidaritas organis. Kalau dulu solidaritas didasarkan pada persamaan nilai-

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 415



nilai budaya, maka sekarang orang lebih berbicara tentang kebersamaan
kepentingan (Budiman, dalam Affandi, 1996:44).

Bersamaan dengan terjadinya modernisasi di masyarakat kita, terjadi
juga proses alienasi. Solidaritas organis yang menghubungkan orang
berdasarkan fungsinya, membuat orang merasa terisolir. Semuanya menjadi
kurang “mesra”, hubungan jadi bersifat pragmatis dan instrumental. Keadaan
ini menimbulkan arus balik; orang kembali merindukan sebuah hubungan
yang bersifat primordial, atau solidaritas yang bersifat mekanis. Inilah yang
membuat munculnya pengelompokan-pengelompokan baru yang didasarkan
pada ras, etnik, dan agama.

Dengan memperlihatkan perubahan-perubahan yang bakal dan sedang
terjadi, dalam bentuk yang sangat cepat, maka dalam pengertian apa pun
memerlukan perubahan dan penyesuaian. Perubahan dan penyesuaian itu
tentu saja akan menyangkut, bentuk, media, isi, dan paradigma yang
mendasarinya.

Proses perubahan masyarakat yang berlangsung sebagai akibat dari
modernisasi kehidupan, tampaknya belum dapat terantisipasi oleh gerakan
dakwah yang selama ini dilakukan, khususnya oleh para da’i. Terpaan media
massa yang hanya menyebarkan pesan-pesan yang kurang—atau bahkan
tidak—menguntungkan bagi pembinaan ummat, akhirnya dapat menggeser
peran-peran sosial para pemimpin agama. Aktivitas dakwah konvensional
yang hanya mengandalkan media tradisional, selain tidak lagi mampu
menyentuh kebutuhan masyarakat kontemporer, juga secara perlahan-lahan
akan kehilangan fungsi-fungsi sosial-keagamaan yang biasa diperankannya,
sehingga seperti dikatakan Miftah Faridl, “karena percepatan peningkatan
kualitas dakwah tidak sebanding dengan gerak perubahan sosial yang terjadi
di masyarakat, maka gilirannya hal itu dapat mendorong munculnya
problema-problema sosial yang kian kompleks” (Faridl, dalam Muhtadi, dan
Handajani, ed, 2000:x).

Dalam kaitan ini, apa yang dikatakan Jalaluddin Rakhmat mungkin
ada benarnya bahwa informasi yang kita terima tidak pernah netral. “Dalam
informasi itu sudah terkandung nilai-nilai, misi, dan pandangan hidup”,
katanya (Rakhmat, 1991:74). Informasi memang selalu merupakan
perumusan realitas dari perspektif tertentu. Informasi adalah formulasi. Bila
kita tidak menyadari hal ini, kita dapat terjebak pada pandangan dunia yang
salah. Tindakan kita akan salah juga.

416 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



Lantas, bagaimana kita, khususnya para juru dakwah, menyambut
tantangan zaman sehubungan datangnya era globalisasi itu ? Tulisan ini
hendak mencoba menguak masa kini dan masa depan masyarakat Kkita,
khususnya ummat Islam, mengungkapkan problematika dan strategi dakwah
sehubungan dengan datangnya sebuah era baru yang menyebabkan
terjadinya perubahan sosial tersebut.

1.2 Identifikasi Masalah

Berdasarkan latar belakang sebagaimana diuraikan di atas, maka
dipandang perlu untuk mengidentifikasi beberapa masalah yang akan
dibahas kemudian. Masalah-masalah tersebut adalah :

(1) Apa yang menjadi problematika dakwah Islam sehubungan dengan
masalah-masalah sosial yang berkembang pada beberapa waktu terakhir
ini ? Dengan kata lain, apa yang menjadi penyebab belum efektifnya
kegiatan dakwah Islam selama ini, baik di tingkat konseptual maupun
pada tingkat operasional ?

(2) Apa sebetulnya yang dimaksud dengan dakwah, dan bagaimana persepsi
masyarakat tentang konsep dakwabh itu ?

(3) Mengapa Islam sering disebut-sebut sebagai agama dakwah, dan
bagaimana sosok Islam harus dihadirkan ?

(4) Pola dakwah yang bagaimana yang bisa dijadikan alternatif guna
menambah tantangan perubahan sosial di Indonesia sebagai konsekuensi
dari kemajuan teknologi komunikasi di era globalisasi sekarang ini ?

1.3 Tujuan Penulisan

Secara garis besar, tulisan ini bertujuan untuk mendapatkan pelbagai
masukan berharga dari hasil kajian dan telaah pustaka yang bisa dijadikan
pijakan konseptual bagi upaya-upaya pendekatan dakwah yang lebih
berhasil.

Untuk lebih jelasnya, tulisan ini bertujuan :

(1) Memperoleh gambaran singkat tentang berbagai problema dakwah yang
kerap ditemui di dalam masalah sosial yang berkembang beberapa waktu

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 417



terakhir ini dan sebab-sebab belum efektifnya pola kegiatan dakwah
Islam, baik di tingkat konseptual maupun pada tingkat operasional.

(2) Memperoleh informasi dan penjelasan tentang hakikat serta memperoleh
gambaran lebih lengkap mengenai persepsi masyarakat tentang konsep
dakwah.

(3) Mendapat penjelasan yang lebih utuh tentang Islam sebagai agama
dakwah dan sosok kehadiran Islam dalam berbagai situasi.

(4) Mencari bentuk tentang berbagai pola alternatif dakwah yang bisa
dikembangkan untuk bisa menjawab tantangan perubahan sosial sebagai
akibat dari kemajuan teknologi komunikasi di era global seperti yang
tengah berlangsung sekarang ini.

2 Pembahasan
2.1 Problematika Dakwah di Indonesia

Harus kita akui, sejak dua dasawarsa terakhir ini dakwah Islamiyah
tampak begitu semarak. Jumlah masjid bertambah, jumlah calon jamaah haji
meningkat, jumlah zakat/infag/sadaqah cenderung menaik. Banyak majelis
taklim bermunculan. Banyak lembaga pendidikan didirikan. Pesantren baru
berdiri di mana-mana. Para ustadz, kiai, dan da’i mampu menembus
berbagai sektor kehidupan masyarakat. Bahkan dunia artispun sanggup
dirambah. Dari kalangan artis sendiri, lahir penyeru-penyeru Islam yang
andal.

Gaung Islam tak hanya terbatas di masjid-masjid dan madrasah saja,
tetapi juga di hotel-hotel berbintang, di media cetak, di layar kaca, bahkan di
“lautan” on-line, internet. Kelompok-kelompok Islam yang lebih fleksibel --
baik yang tradisional, maupun tidak-- hadir secara on-line. Semangat
keislaman pun menyala di mana-mana.

Namun angka-angka kuantitatif tersebut seakan-akan tidak ada
artinya, ketika kita diterpa “badai” krisis moneter --yang pada gilirannya
juga mengungkap berbagai kebobrokan kita sebagai bangsa. Seakan-akan
apa yang sudah dikerjakan selama ini dalam berbagai bentuk kegiatan
dakwah—majelis taklim, ceramah-ceramah agama melalui media elektronik,
tulisan-tulisan keagamaan melalui media cetak—sekadar “membuang air
kelaut” atau arang habis bisa binasa” (Yusuf, 2000:20).

418 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



Ternyata tema-tema dakwah selama ini hanya muncul dalam
pendekatan yang parsial, tidak menyeluruh, dan tidak sistemik. Atau, seperti
dilukiskan Romli (Pikiran Rakyat, 2/11/2000), gelombang besar dakwah
Islam tersebut tampaknya belum menghasilkan tatanan yang kokoh.
Mungkin baru bersifat seremonial. Belum menjadi kenyataan yang jelas dan
membanggakan. “Dakwah pada umumnya masih bergerak pada dataran
ajaran ritual dan formal” (Faridl, 2000:ix). Akibatnya adalah timbulnya
pemahaman keagamaan yang tidak mampu membangun kaitan antara
aqidah, ibadah, akhlak, dan muamalah. Aqidah ummat memang sudah
bertahuid, tetapi akhlaknya belum mencerminkan akhlak Islam. Ibadah
ummat memang sudah taat dan tertib, tetapi muamalah-nya belum mentaati
prinsip-prinsip muamalah yang diajarkan oleh Islam. Ekonominya masih
Yahudi, politiknya masih Machiaveli; kebudayaannya masih hedonistik,
materialistik, dan sekularistik.

Bila dikaitkan dengan fenomena semakin maraknya aktivitas (formal)
dakwah, khususnya pada dua dasawarsa terakhir, maka sekurang-kurangnya
ada tiga agenda persoalan penting sehubungan dengan kenyataan masih
rendahnya tingkat apresiasi masyarakat muslim, terutama dalam bidang
sosial politik sebagai salah satu instrumen penting kehidupan bermasyarakat
dan bernegara. Ketiga agenda tersebut adalah : (1) berkaitan dengan pola-
pola pengembangan dakwah yang selama ini dilakukan oleh para juru
dakwabh, baik secara individual maupun kelembagaan; (2) berkenaan dengan
cakupan materi yang disampaikan pada setiap kesempatan dakwah
dilakukan; dan (3) berkenaan dengan pentingnya dirumuskan suatu
pendekatan alternatif dalam memperkenalkan Islam secara komprehensif.

Fenomena tersebut seolah mengindikasikan masih teralienasinya
dakwah dari kehidupan nyata masyarakat. Padahal secara sosiologis dakwah
Islam merupakan salah satu pranata yang tidak bisa dipisahkan dari pranata-
pranata sosial lainnya, khususnya pada komunitas yang mayoritas
berpenduduk Muslim. Sebagai contoh, di bidang politik, umpamanya, terjadi
proses perubahan besar-besaran di berbagai kawasan yang menyebabkan
konflik kepentingan yang tinggi dan semakin meluasnya tuntutan akan
demokratisasi, hak-hak asasi manusia, kepastian hukum, dan keadilan sosial.
Di bidang ekonomi, terjadi proses globalisasi ekonomi yang kian
memperkokoh dominasi sistem ekonomi kapitalis—yang menimbulkan
berbagai problema kehidupan ummat manusia.

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 419



Jadi, dengan ringkas, diagnosis kegiatan dakwah di Indonesia saat ini
dapat dilukiskan sebagai berikut. Secara kuantitatif, kegiatan dakwah
mungkin sudah cukup banyak, dan hampir merata di seluruh wilayah tanah
air, kecuali di beberapa negara tempat tertentu. Namun, secara kualitatif
ternyata kegiatan tersebut tidak efektif dan tidak efisien. Sebagai indikator
dapat disebut misalnya : (1) secara kuantitatif, data statistik demografik
menunjukkan bahwa baik secara nasional, maupun di tingkat lokal,
presentasi pemeluk Islam cenderung menurun (2) secara kualitatif, Muslim
yang sadar akan keislamannya masih terbatas jumlahnya (Luthfi, : 1997:36).

Dengan ungkapan lain, kegiatan dakwah yang dilakukan oleh berbagai
pusat dakwah di Indonesia, masih lamban, baik yang berupa proses
Islamisasi internal (terhadap ummat ijabah) maupun proses Islamisasi
eksternal (terhadap ummat dakwah).

Kecenderungan perkembangan di bidang dakwah ini adalah sebagai
berikut. Secara umum, “perebutan ummat” akan makin meningkat dan kian
sengit. Dalam kompetensi ini, kegiatan dakwah akan semakin terasa
kepentingannya. Dalam kaitan ini A.M. Luthfi mencatat beberapa indikator
perkembangan di bidang dakwah yang tidak menguntungkan di masa rezim
Orde Baru, khususnya pada kurun waktu 1970-1990. Beberapa indikator
tersebut, antara lain : (1) kegiatan golongan di luar Islam makin intensif;
pengawasan atau pengaturan umara mengenai kegiatan dakwah amat ketat,
baik karena pertimbangan politis maupun karena pertimbangan sekuritas; (2)
meningkatnya isu-isu “sekularisasi”, atau “nativisasi” yang secara langsung
atau tidak langsung adalah suatu proses deislamisasi; (3) kegiatan dakwah
yang dilakukan oleh organisasi masa Islam makin menurun, sebagai imbas
hal-hal tersebut di atas dan kondisi dalam organisasi itu sendiri. (Lutfhfi,
1997:36).

Namun demikian, menurut Luthfi, ada kecenderungan perkembangan
positif di bidang dakwah, yaitu kegiatan dakwah di kampus-kampus
perguruan tinggi. Kecuali pembatasan-pembatasan yang semakin ketat,
dakwah di kampus ini merupakan kecenderungan semakin meningkat.

Sebagai rekapitulasi umum, dapat disimpulkan bahwa kecuali untuk
sebagian objek dakwah yang bersifat khusus, seperti generasi muda
terpelajar dan mungkin juga sebagian kelompok intelektual serta kelompok
etnik tertentu, secara kuantatif maupun kualitatif, proses Islamisasi masih
jauh lebih lambat dan lamban dibanding proses deislamisasi. Hal ini terlihat
nyata terutama pada objek dakwah umum, yaitu lapis dakwah masyarakat.

420 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



Kenyataan dan kecenderungan kegiatan dakwah tersebut, terjadi
karena beberapa penyebab, yang secara garis besar dikelompokkan ke dalam
(1) kondisi luar yang tidak kondusif, (2) invaliditas dari dalam sendiri.
Kondisi luar yang dimaksud, antara lain adalah situasi yang tidak kondusif.
Sementara dari dalam, berupa invaliditas adalah : (a) metode dan media; (b)
sarana (termasuk dana); (c) da’i dan pengelola dakwah; serta (4)
perencanaan, koordinasi, dan organisasi.

Sumber atau penyebab invaliditas tersebut, antara lain, meliputi hal-
hal sebagai berikut :

(1) Pada tingkat konseptual, pemahaman hakikat dakwah dan para da’i dan
pusat-pusat dakwah kurang proporsional, karena memandang dakwah
dalam pengertian penyiaran agama bil-lisan dan amal-amal shaleh saja,
sedangkan segi struktur sosialnya kurang mendapat perhatian.

(2) Pada tingkat operasional, tidak adanya atau lemahnya sistem
pengelolaan, khususnya bidang perencanaan dan pengorganisasian. Hal
ini terjadi, antara lain, karena akibat pemahaman yang kurang
proporsional tersebut di atas dan pemahaman yang terbatas tentang
spesifikasi serta ciri-ciri objek dan lingkungan dakwah oleh da'i dan
pusat-pusat dakwabh.

Dalam kaitan inilah berbagai komponen dakwah sumberdaya dakwah,
bentuk dakwah, kelompok sasaran, materi dakwah, dan media dakwah perlu
diberdayakan, agar proses dakwah memberikan hasil guna.

2.2 Hakikat Dakwah dan Persepsi Masyarakat Tentang Konsep
Dakwah

Literatur keislaman di tanah air kita, baik buku atau majalah, sebelum
tahun 1950-an tidak banyak menggunakan istilah atau konsep dakwah.
Sebaliknya, semenjak Dr. Hamka mempopulerkan di majalah Gema Islam,
di tahun 1950-an mulailah istilah ini menjadi bahasa sehari-hari dan terus
berkembang hingga sekarang (Taher, 1997:3).

Secara etimologis, perkataan dakwah berasal dari bahasa Arab yang
berarti : seruan, ajakan, panggilan, atau undangan (Tasmara, 1997:31;
Ya’kub, 1986:13). Secara etimologis, dakwah dalam Islam ialah “Mengajak
ummat manusia dengan hikmah kebijaksanaan untuk mengikuti petunjuk

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 421



Allah dan Rasul-Nya” (Ya’kub, 1986:13), atau ‘“Menyampaikan seruan
Islam, mengajak dan memanggil ummat manusia, agar menerima dan
mempercayai keyakinan dan pandangan hidup Islam” (Anshary, 1984:17).
Berdakwah artinya mempropagandakan keyakinan, menyerukan suatu
pandangan hidup, iman dan agama.

Jadi, dakwah pada hakikatnya adalah usaha sadar untuk mengubah
seseorang, sekelompok orang, atau suatu masyarakat, menuju ke keadaan
yang lebih baik sesuai dengan perintah Allah dan tuntutan Rasul-Nya.
“Dakwah terhadap ummat Islam Indonesia adalah segala usaha untuk
mengubah posisi, situasi, dan kondisi ummat menuju keadaan yang lebih
baik agar terpenuhi perintah-Nya untuk menjadi ummatan wasathan yang
merupakan rahmatan lil alamin”. (Luthfi, 1997:25).

Upaya mengubah suatu kelompok masyarakat dari satu keadaan
kepada keadaan yang lebih baik tidak mungkin terlaksana tanpa rencana
yang terpadu. Kegiatan-kegiatan yang dilakukan untuk menunjuk mengubah
diri menuju keadaan yang lebih baik ini sudah dan sedang dilakukan
semenjak ummat ini terbentuk 14 abad yang lalu. Tujuan akhirnya adalah
terbentuknya suatu masyarakat yang baldatun thayyibatun wa rabbun
ghafuur, yaitu suatu masyarakat mulia yang penuh dengan keampunan
(maghfirah) Allah.

Orang yang menyeru, mengajak, atau pelaksana dakwah, disebut da i.
Jika yang menyeru itu banyak (jama) disebut du’ah (Ya’qub, 1986:13).
Tetapi, mengingat bahwa proses memanggil atau menyeru tersebut juga
merupakan proses penyampaian (tabligh) atas pesan-pesan tertentu, maka
dikenal pula istilah muballigh, yaitu orang yang berfungsi sebagai
komunikator untuk menyampaikan pesan (message) kepada pihak
komunikan (Tasmara, 1997:31).

Dengan demikian secara etimologis (logat) pengertian dakwah itu
merupakan suatu proses penyampaian (fabligh) pesan-pesan tertentu yang
berupa ajakan atau seruan dengan tujuan agar orang lain memenuhi ajakan
tersebut. Itulah dakwah dalam pengertian sempit.

Dalam pengertian yang lebih luas, dakwah sebetulnya tidak semata-
mata diartikan sebagai “ajakan”, melainkan lebih kepada gawlun wa’amalun
atau dengan kata-kata dan perbuatan.

Sekarang ini, pengertian dan persepsi masyarakat tentang dakwah
sudah mengalami perubahan dan perkembangan. Dakwah tidak lagi

422 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



dipahami sebagai kegiatan menyampaikan ajaran Islam secara lisan,
misalnya seperti yang dilakukan oleh beberapa orang dalam ceramah-
ceramah. Dakwah, setelah pengertian orang tentang penggunaan alat-alat
komunikasi berkembang, maka penyampaian ajaran Islam dengan tulisan
dapat pula dinilai termasuk dakwah.

Berikutnya, penggunaan alat-alat audio-visual, seperti kaset dan film
atau pertunjukan sandiwara, untuk tujuan dakwah sudah merupakan hal
sehari-hari yang menandakan bahwa pengertian masyarakat tentang dakwah
telah berkembang jauh dari pengertian tradisional (Rahardjo, 1996:158).
Film Titian Rambut Dibelah Tujuh yang dibintangi WS Rendra, misalnya,
film ini sarat dengan pesan-pesan keislaman dan mutunya tidak seperti film-
film dakwah gaya Rhoma Irama, yang oleh Jalaluddin Rakhmat disebut-
sebut tidak memiliki kualitas dari segi film (Rackhmat, 1997:21). Film
seperti Al-Kautsar dan bahkan Tjoet Nyak Dien merupakan film dengan
nafas keislaman yang tidak dapat diragukan, punya peran besar dalam
dakwah (Assegaff, 1936:36). Film Sunan Kalijaga, Meskipun dibungkus
atau diselingi dengan fantasi dan tahayul, namun masih dapat dikatagorikan
sebagai film dakwah.

Dulu, asosiasi kita bila disebut dakwah memang selalu tergambar bil-
lisan, menggunakan mimbar pidato. Padahal, dakwah harus mempergunakan
segala-gala yang memungkinkan kita memberi penerangan sesuatu kepada
orang lain dengan jelas dan dipahami. Dakwah pada dasarnya bisa dilakukan
dengan lisan, tulisan, bahkan mungkin dengan mempergunakan perbuatan.
Maka kini, selain da wah bil-lisan, kita juga mengenal istilah da’wah bil-
galam, dan da ‘'wah bil-hal.

Meluasnya dakwah pada umumnya dilakukan dengan lisan, ceramah,
pengajian, atau bentuk-bentuk peringatan hari besar Islam, menimbulkan dua
masalah lain yang mengakibatkan munculnya istilah baru da 'wah bil-hal vs
da’wah bil-lisan. Kedua masalah itu ialah bahwa, pertama, da’wah bil-lisan
semata tidak banyak mengubah masyarakat Islam yang umumnya miskin,
terbelakang, dan kurang pendidikan, menjadi lebih baik. Masalah kedua,
da’wah bil-lisan mudah menjadi peluapan emosi dan pelampiasan hal-hal
yang mengecewakan di masyarakat yang dilakukan sementara juru dakwah
yang belum profesional. Dakwah yang tadinya diharapkan menjadi penyejuk
kehausan nilai agama, kadang berubah menjadi retorika politik dengan
sasaran aparat pemerintah, dan atau agama lain, dengan akibat meruncingnya

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 423



hubungan antaragama. Setidaknya, laten hubungan antar agama yang tidak
serasi, yang sewaktu-waktu dapat menimbulkan ledakan.

Da’wah bil-hal didefinisikan oleh para penganjurnya, umumnya di
lingkungan Departemen Agama, sebagai bentuk ajakan kepada Islam dalam
bentuk amal, kerja, nyata, baik yang sifatnya seperti mendirikan lembaga
pendidikan Islam, kerja bakti, mendirikan bangunan keagamaan,
penyantunan masyarakat secara ekonomis, kesehatan, atau bahkan acara-
acara hiburan keagamaan. Pendeknya sesuatu yang bukan pidato atau
dakwah lisan. Walaupun tidak menghilangkan dakwah lisan, bahkan juga
tidak melebihi kemerataan dakwah lisan, da 'wah bil-hal sempat meluas di
masyarakat, H.Effendi Zarkasyi, Direktur Penerangan Agama Islam tahun
1971-1983, dapat disebut sebagai diantara tokoh yang rajin mengemukakan
konsep terakhir ini (Taher, 1975:5).

Lalu, apakah da 'wah bil-lisan masih perlu ? menurut Quraish Shihab,
da'wah bil-lisan tetap dibutuhkan, karena pencapaian cita-cita sosial dimulai
dengan usaha pendalaman dan penghayatan aqgidah dan etika. Namun,
menurutnya, harus diakui bahwa hal ini tidak cukup untuk mencapai peran
sentral agama. Karena itu, kata Shihab, da’wah bil-hal sangat dibutuhkan
pula”. Hal ini terasa kepentingannya disebabkan oleh situasi dan kondisi
masyarakat kita” (Shihab, 1996:243).

Situasi dan kondisi yang dimaksud Shihab, tercermin antara lain
dalam : (a) lemahnya kemampuan kelembagaan dalam mengembangkan
swadaya masyarakat; (b) keterbatasan lapangan kerja dan ketrampilan,
khususnya di kalangan masyarakat miskin pinggiran dan perdesaan; dan (c)
keterbatasan dana, khususnya di luar kota-kota besar, dan keterbatasan
tersebut semakin besar dengan adanya pandangan sebagian masyarakat
Muslim enggan menggunakan kredit perbankan.

Dengan da’wah bil-hal diharapkan kendala tersebut dapat teratasi,
sekaligus dapat pula terpelihara identitas setiap muslim. Dalam pandangan
Quraish Shihab, selama ini, da 'wah bil-lisan mengajarkan kepada ummat
bahwa Islam datang membawa rahmat untuk seluruh alam dan tentunya
lebih-lebih lagi untuk pemeluknya”. Tetapi sangat disayangkan bahwa
kerahmatan tersebut tidak dirasakan menyentuh segi-segi kehidupan nyata
kaum Muslim”. (Shihab, 1996:244).

Hal di atas, menurut Shihab, disebabkan, antara lain, karena yang
menyentuh mereka dari ajaran agama selama ini baru pada segi-segi ibadah

424 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



ritual (ibadah murni), sedangkan segi-segi lainnya, kelaupun disentuh dan
dilaksanakan, hanya dalam bentuk individual dan tidak dalam bentuk
kolektif.

Da’wah bil-hal, lanjut Shihab, diharapkan menunjang segi-segi
kehidupan masyarakat, sehingga akhirnya ajaran Islam dapat dirasakan
“membumi” di bumi ini, dan dengan demikian cita-cita sosial Islam dapat
tercapai.

Sejak dasawarsa 1980-an, dakwah yang dimanifestasikan dalam
bentuk kegiatan pengembangan masyarakat memang telah memperoleh
sebutan da’wah bil-hal dari Majelis Ulama Indonesia (MUI). Dalam
pengertian baru itu, dakwah dapat meliputi segala bentuk kegiatan, termasuk
kegiatan pendidikan kemasyarakatan dan pembangunan. Sudah barang tentu
hal ini tidak berarti bahwa setiap kegiatan “pembangunan™ dapat disebut
dakwah. Kegiatan pembangunan dan pengembangan masyarakat dapat
disebut dakwah apabila kegiatan itu didasarkan pada filosofi dakwah, yaitu
membawa orang-orang dan masyarakat dari kekufuran”. Dalam kemiskinan,
masyarakat adalah suatu strategi untuk melenyapkan kemiskinan, setidak-
tidaknya dapat meningkatkan kemakmuran dan kesejahteraan masyarakat.
Karena itu, kegiatan ini mengandung nilai dakwah (Rahardjo, 1996:160).

Dakwah dalam kerangka sempit memiliki arti menyeru ke jalan Allah
(jalan kebenaran). Namun dalam konteks kekinian, dakwah setidak-tidaknya
memiliki dua fungsi pokok. Pertama, menyeru dan membimbing manusia
untuk menyembah Tuhan Yang Maha Esa. Kedua, mengajak dan mendorong
manusia untuk ikut serta (berpartisipasi) dalam proses pembangunan bangsa.
Menyeru kepada manusia untuk menyembah Tuhan adalah memberi arah
yang benar di dalam hidup dan dunia dan akhirat, sedangkan berpartisipasi
dalam pembangunan bangsa adalah perjuangan untuk hidup (Tirtosudiro,
dalam Rahardjo, ed.,1997:xxi).

Kedua konsep fungsi di atas haruslah berjalan seiring, sehingga terjadi
keseimbangan antara kehidupan duniawi, dan wukhrawi, antara kebutuhan
fisik, mental, dan spiritual. Keseimbangan itu akan memberikan kebahagiaan
dan keseimbangan dalam kehidupan pribadi dan dalam kehidupan berbangsa
dan bernegara. Sebaliknya, jika tidak seimbang, maka kehidupan ini akan
timpang. Pengutamaan fungsi pertama dibanding dengan fungsi kedua,
meniadakan eksistensi kita sebagai bangsa.

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 425



2.3 Islam Sebagai Agama Dakwah

Islam adalah agama dakwah (Ali, 1987:71). Hal ini disebabkan
kebenaran yang terkandung dalam ajaran Islam itu menurut kodratnya harus
tersiar. Ajaran Islam adalah universal. Islam tidak membedakan antara warna
kulit, ras dan bangsa, kedudukan sosial, sifat-sifat insidental yang melekat
pada manusia, dan menyeru untuk berbakti kepada Allah Yang Maha Esa.
Itulah sebabnya Islam menurut kodratnya harus tersiar dan diterima oleh
pelbagai kelompok ummat manusia. Kehidupan Nabi Muhammad saw
sendiri juga memberikan contoh dan suri-teladan bagi dakwah Islam.

Menyiarkan Islam adalah suatu kewajiban bagi setiap Muslim, karena
hal itu diperintah oleh Islam. Setiap Muslim harus menyiarkan agamanya,
baik yang pengetahuannya sedikit apalagi banyak, kepada orang lain yang
belum mengetahuinya. Hal ini disebabkan karena kebenaran yang
terkandung dalam dada setiap Muslim tidak akan diam, kecuali kebenaran
itu terwujud dalam pikiran, perkataan, dan perbuatannya. la tidak akan
merasa puas hingga ia menyampaikan kebenaran itu kepada setiap orang,
sehingga apa yang ia percayai benar itu, juga diterima sebagai kebenaran
oleh setiap anggota masyarakat ummat manusia.

Kiranya sudah menjadi doktrin dan komitment bahwa Muslim
memikul tanggung jawab, tugas dan kewajiban mulia untuk berdakwah atau
menjadi pendakwah. Artinya, setiap Muslim bertugas dan berkewajiban
menjadi pengajak, penyeru, atau pemanggil kepada ummat untuk
melaksanakan amar-ma’ruf dan nahi-munkar, mengajak kepada kebaikan
dan minggalkan kenistaan.

Tugas dan kewajiban mulia itu tertera jelas dalam firman-firman
Allah, diataranya :

Dan hendaklah ada di antara kamu, ummat yang berdakwah, yang
mengajak kepada kebaikan, menyuruh mengerjakan yang benar dan
melarang perbuatan salah atau kemungkaran. Mereka itulah orang-
orang yang beruntung” (Q.S. Ali Imran 104).

Adalah kamu sebaik-baiknya ummat yang diciptakan sebagai
manusia. Kamu menyuruh berbuat baik dan melarang kejahatan dan
kamu beriman kepada Allah ...” (Q.S. Ali Imran 10).

426 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



Dan siapakah yang lebih baik perkataannya, selain dari orang yang
berdakwah kepada Allah dan mengerjakan pekerjaan yang baik ...”.
(Q.S. Ha Mim Sajdah :33).

Terdapat riwayat (hadits) yang populer di kalangan ummat Islam
bahwa setiap Muslim berkewajiban untuk ber-tabligh sesuai dengan kadar
pengetahuan agamanya. Meskipun tidak persis bunyinya, al-Qur’an sendiri
memang sangat menekankan agar setiap Muslim melakukan amar ma’ruf
nahi munkar, mengajak kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran.
Praktis ayat ini merupakan perintah berdakwah bagi setiap ummat Islam.

Jadi, sejak lahirnya, Islam adalah agama dakwah, baik dalam teori
maupun praktek. Kehidupan Nabi Muhammad sendiri merupakan contoh,
Nabi Muhammad saw merupakan kepala dakwah Islam yang dapat
menembus hati orang yang belum beriman. Cara damai yang dipergunakan
untuk berdakwah Islam itu tidak dilakukan sewaktu keadaan politik dan
kekerasan tidak memungkinkan. Tetapi dakwah Islam dengan damai itu
telah diperintah Al-Qur’an, antara lain :

Dan bersabarlah terhadap apa yang mereka ucapkan dan jauhilah
mereka dengan cara yang baik, Dan biarkanlah Aku (saja) bertindak
terhadap orang-orang yang mendustakan itu, orang-orang yang

mempunyai kemewahan dan beri tangguhlah mereka barang
sebentar’ (Q.S. Al-Muzzamil, 10-11).

Memang perbincangan orang mengenai dakwah pada umumnya hanya
berkisar kepada cara, teknik, dan strategi dakwah. Perubahan dalam bentuk-
bentuk di atas agaknya merupakan upaya adaptasi terhadap lingkungan
dakwah. Langkah adaptasi timbul karena asumsi tentang adanya perubahan
sosial. Namun, sebenarnya pada da’i atau muballigh itu sendiri pada
umumnya kurang mendalami persoalan-persoalan yang terjadi dalam
masyarakat. Dengan perkataan lain, kurang ada analisis tentang perubahan-
perubahan kemasyarakatan. Sudah barang tentu ada sekelompok
cendekiawan yang melakukan analisis sosial, Tetapi, komunikasi antara
keduanya terasa masih sangat kurang, sehingga kegiatan dakwah pada
umumnya sering tidak didasarkan pada analisis-analisis tentang perspektif
perubahan sosial.

Sebagai agama dakwah, Islam merupakan tata nilai yang bergerak di
antara keharusan ajaran dan alur kebudayaan. Karena itu, dakwah dilakukan

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 427



dengan senantiasa mempertimbangkan aspek-aspek kebudayaan, selain
aspek ajaran yang menjadi subtansi informasi dalam proses tersebut.
Dakwah Islam sendiri, pada hakekatnya merupakan aktualisasi imani yang
dimanifestasikan dalam suatu sistem kegiatan manusia untuk melakukan
proses rekayasa sosial melalui usaha mempengaruhi cara merasa berpikir,
bersikap, dan berperilaku sesuai dengan tuntutan sosial dan norma ajaran
agama.

Islam, sebagai agama dakwah, harus bisa dihadirkan secara
bersahabat. Ini penting. Sebab, pada gilirannya, upaya penyebaran pesan-
pesan keagamaan itu harus mampu menawarkan satu alternatif dalam
membangun dinamika masa depan ummat, dengan menempuh cara dan
strategi yang lentur, kreatif, dan bijak. Sedang masyarakat yang menjadi
sasaran dakwah, kini bukan lagi masyarakat yang vakum, tetapi masyarakat
yang senantiasa berubah mengikuti dinamika zaman dengan segala tuntutan
dan  konsekuensinya yang menyertainya. Untuk mengantisipasi
perkembangan masyarakat seperti itu, usaha dakwah memiliki unsur-unsur :
(1) transformasi, yakni bahwa dakwah Islam merupakan kegiatan
mentransformasikan nilai-niai ajaran, (2) adaptasi, yakni bahwa proses
transformasi ajaran itu dilakukan secara adaptif, dengan memperhatikan
konteks masyarakat dimana dakwah itu hidup (Muhtadi, 2000).

2.4 Dakwah Alternatif Di Era Global dan Di Tengah Perubahan Sosial
2.4.1 Fenomena Globalisasi

“Era Global” dan teriakan globalisasi tampaknya memang kian
menggema di masyarakat Indonesia, terlebih sejak diselenggarakannya
Sidang APEC di Bogor, 1994. Diskursus globalisasi nyaris merambah
hampir semua segi kehidupan masyarakat. Bahkan, banyak kalangan merasa
ketinggalan zaman kalau tidak meneriakannya. Lalu, apa globalisasi itu ?.

Cara paling sederhana untuk mengatakan hadirnya fenomena
globalisasi, adalah dengan menunjuk pada semakin maraknya perkembangan
Kentucky, California dan Texas Fried Chiken di banyak kota di Indonesia,
semakin hiruk pikuknya acara telenovela dan film-film luar negeri di layar
televisi kita nyaris sepanjang hari, maraknya berbagai mode pakaian. John
Naisbitt dan Patricia Aburdence, dalam Megatrends 2000, menunjukkan
kesamaan gaya hidup di seluruh dunia pada abad XXI. Dari gejala sekarang
ini, setidaknya Naisbitt dan Aburdence meramalkan globalisasi dalam 3F,

428 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



yaitu food, fashion, dan fun (makanan, mode dan hiburan). Globalisasi
sebaliknya juga dapat dilukiskan di dalam semakin besarnya jumlah tenaga
kerja kita yang bekerja di luar negeri dan di dalam semakin besarnya jumlah
perusahaan kita yang melakukan “go internasional”. Namun, semua itu baru
menggambarkan tampak luar dari fenomena globalisasi. Globalisasi lebih
dari semua itu.

Di dalam bentuknya yang lebih utuh, globalisasi, meminjam ungkapan
Nasikun, baru dapat kita katakan hadir di hadapan kita ketika kita tidak lagi
dapat mengatakan adanya produk-produk dan teknologi nasional, korporasi
nasional, dan industri nasional. Globalisasi bahkan dapat dilihat sebagai
padan kata untuk mengatakan tidak adanya ekonomi nasional, matinya
ekonomi nasional, oleh tidak adanya batas-batas nasional bekerjanya sistem
ekonomi kita. Yang masih tertinggal di dalam batas-batas nasional adalah
penduduk yang membentuk suatu bangsa. Di dalam globalisasi, aset utama
yang dimiliki oleh suatu negara adalah keahlian dan wawasan warganya
atau, di dalam ungkapan yang lebih populer, adalah sumberdaya manusia
yang dimilikinya (Reich, 1991, dalam Nasikun, 2000:32).

2.4.2 Pengertian dan Proses Globalisasi

Globalisasi adalah proses menjadi global. Secara etimologis, global
berasal dari bahasa Latin, globus, yang maksudnya bulatan bumi, atau
berbentuk bulat. Globalisasi dapat diartikan sebagai keadaan menyeluruh di
muka bumi, di seluruh dunia, atau keseragaman berpikir, berpolitik,
berusaha dan sebagainya, diseluruh negara (Muis, 1999:236-237).

Roland Robertson merumuskan globalisasi sebagai ‘karakteristik
hubungan antara penduduk bumi yang melampuai batas-batas konvensional,
seperti bangsa dan negara” (Robertson, 1992:8). Dalam proses tersebut, kata
Robertson, dunia telah dimampatkan (compressed) serta terjadi intensifikasi
kesadaran terhadap dunia sebagai kesatuan utuh.

Senada dengan pendapat Robertson, Eduard Depari mendefinisikan
globalisasi sebagai “Semua proses yang merujuk kepada penyatuan seluruh
warga dunia menjadi sebuah kelompok masyarakat global” (Depari, dalam
Amal dan Armawi, ed. 1996:73). Batasan tersebut terkesan sangat
provokatif, mengingat akan sangat ideal apabila penyatuan warga dunia
menjadi sekelompok masyarakat global tercapai. Namun dalam pandangan

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 429



Depari, catatan penting yang harus diperhatikan adalah apakah globalisasi
menjamin penyatuan berasaskan harmoni sosial, dan lebih jauh lagi, apakah
penyatuan tidak bersifat semu, karena nilai-nilai sosial ekonomi, dan budya
didominasi oleh nilai-nilai yang sebenarnya asing bagi mayoritas warga
dunia.

Persoalan lain yang cukup mendasar, lanjut Depari, adalah apakah
globalisasi dimungkinkan, jika secara psikologis mayoritas warga dunia
bahkan terkucil dari pergaulan internasional dan keterlibatan mereka hanya
sebatas menjadi objek dan bukan pemeran?.

Kendati fenomena globalisasi merupakan suatu proses panjang yang
sudah terjadi sejak awal abad 15 dan berkembang melalui berbagai tahapan,
tahapan yang paling akhir, yang oleh Robertson (1992:59) disebut sebagai
tahap “ketidakpastian” baru terjadi sejak awal 1960-an dan mengungkapkan
kecenderungan krisis memasuki awal 1990-an, ketika isu multikulturalis dan
multietnisitas semakin mengemuka, ketika hak-hak asasi manusia, masalah
lingkungan, dan demokrasi menjadi isu global yang kian panas, dan ketika
konsolidasi sistem media global menjadi tuntutan negara-negara sedang
berkembang. Salah satu kehadirannya adalah persaingan bisnis pada tingkat
global yang semakin keras, yang membuat korporasi-korporasi raksasa
sekalipun tidak lagi meningkatkan keuntungan mereka, jika bukan terus
mengalami penurunan.

McGrew, seperti dikutip Hall (1992:300), menyebutkan, karakter yang
menonjol dari globalisasi adalah time-space compression. Kecepatan, atau
lajunya proses global itu, menyebabkan orang merasa dunia semakin kecil
dan jarak-jarak menjadi lebih pendek, sehingga suatu peristiwa yang terjdai
pada satu tempat mempengaruhi orang yang berada di tempat yang relatif
cukup jauh.

Memang, dalam membicarakan globalisasi, isu penyatuan dan
kedekatan atau pun konsentrasi ruang atau tempat dan waktu, selalu
merupakan topik utama. Isu konsentrasi ruang dan waktu ini selalu
dihubungkan dengan pesatnya perkembangan teknologi transportasi dan
komunikasi atau informasi.

David Havey dalam membahas isu mengenai pemahaman ruang dan
waktu telah membuat rekomendasi atau nasehat yang sederhana agar kita
belajar hidup serta menyesuaikan diri dengan konsep ruang-waktu yang baru
tersebut. Menurut Harvey :

430 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



As space appears to shrink to a ‘global’ village of telecommunications
and a ‘spaceship earth’ of economic and ecological inter-depedencies
— to use just two familiar and everyday images — and as time horizons
shorten to the point where the present is all there is, so we have to
learn to cope with a overwhelming sense of compression of our spatial
and temporal wordls (dalam Therik, 2000:45).

Jadi, seperti dikatakan, Harvey, karena ruang telah mengecil menjadi
desa telekomunikasi global, dari satu bumi yang saling bergantung secara
ekonomis dan ekologis, maka kita patut menyesuaikan diri dengan proses
penyatuan ruang dan waktu yang tengah berlangsung di dunia.

Globalisasi, sebagai suatu proses, memang mengalami akselerasi sejak
beberapa dekade terakhir ini. Tetapi, proses yang sesungguhnya sudah
berlangsung sejak jauh di masa silam, semata-mata karena adanya
predisposisi ummat manusia untuk bersama-sama hidup di satu wilayah dan
karena itu dikondisikan untuk berhubungan dan menjalin hubungan satu
sama lain. Wallerstein, salah seorang pemikir penting tentang globalisasi,
berpendapat bahwa globalisasi dimulai sejak abad ke lima belas (Robertson,
1992:14). Menurut Wallerstein, globalisasi adalah proses pembentukan
sistem kapitalis dunia. Seiring dengan terbentuknya sistem dunia ini,
kapitalisme menjadi semakin kuat. Masyarakat-masyarakat di dunia
memainkan peranannya di dalam sistem kapitalisme dunia tersebut sebagai
konsekuensi dari tempatnya dalam pembagian kerja sistemik yang mendunia
(the world systematic division of labour). Hubungan-hubungan politik dan
militer memancar dari hubungan ekonomi yang bersifat mendasar itu,
sedangkan kebudayaan dan agama, berada pada posisi pinggiran atau epi-
phenomenal (Robertson, 1992:15).

Globalisasi juga muncul bersamaan dengan penggunaan ilmu dan
teknologi (iptek) secara luas (Rahardjo, dalam Dimyati dan Wardiono, ed.
2000:4). Eropa Barat merupakan persemaian iptek yang menerapkan ilmu ke
dalam praktek sehingga dihasilkan berbagai produk teknologi yang
memberikan dinamika kepada kehidupan manusia. Dinamika dan perubahan
yang disebabkan oleh penggunaan teknologi telah mengubah kehidupan di
dunia secara akseleratif yang belum pernah dialami sebelumnya. Dalam
waktu singkat (1800:1950), iptek telah mengubah kehidupan sosial, politik,
ekonomi, dan kebudayaan dunia, dan belum pernah terjadi ribuan tahun
sebelumnya.

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 431



Akselerasi dalam kecepatan dimulai sejak digunakannya kereta uap,
disusul mobil, dan terakhir pesawat terbang. selain berbicara mengenai
akselerasi kecepatan globalisasi juga mengubah “kehidupan yang berjarak”
menjadi kehidupan bersatu”. Implikasi dari kehidupan dunia yang bersatu
inilah yang sekarang disebut dengan globalisasi. Bangsa di dunia, di sudut
yang manapun, kini sudah terhubung, terangkat, terkooptasi ke dalam satu
pola kehidupan. Kehidupan yang semula mengenal pusat-pusat yang otonom
dan menyebar, sekarang harus dipadatkan sehingga, seperti dikutip di atas,
globalisasi “refers both to the compression of the world and the
intensification of consiousness of the world as a whole..” (Robertson,
1992:8). Di dalam era globalisasi ekonomi dan informasi dewasa ini, ujar
Yasraf Amir Piliang, orang berbicara mengenai lenyapnya batas-batas
teritorial, batas-batas negara dan bangsa, batas-batas kesukuan dan
kepercayaan, batas-batas politik dan kebudayaan, yang pada waktu lalu
dianggap sebagai hambatan dalam interaksi global (Piliang, 1990:103).

Jadi jelas bahwa globalisasi itu pada dasarnya adalah suatu proses dan
bukan suatu produk akhir (end-product). Karena globalisasi merupakan
proses, dan posisi masing-masing bangsa dan proses tersebut sangat berbeda
berdasarkan pengusaan teknologi komunikasi, maka globalisasi dalam artian
fisik maupun psikologis akan menimbulkan berbagai masalah. Karena
globalisasi sebagai suatu proses tidak akan terelakan, persoalan yang
mengikutinya adalah : (1) sejauh mana suatu bangsa dapat tetap
mempertahankan jadi dirinya, kepribadiannya, di tengah-tengah derasnya
arus informasi yang dirasa masih asing bagi mayoritas bangsa tersebut ? (2)
sejauh mana globalisasi informasi tidak menjadi semacam legitimasi untuk
melakukan dominasi informasi oleh bangsa lain dan untuk membentuk
public opinion yang menyesatkan ? (3) sejauh mana globalisasi informasi
tidak menghasilkan monoculture dan mematikan nilai-nailai kultur asli
(indigenous culture) 7 (4) sejauh mana globalisasi informasi tidak malah
memperlebar senjang informasi (information-gap) antara masyarakat kota
dengan masyarakat desa ? (Depari, 1996:74). Masalahnya adalah sebagian
besar masyarakat negara-negara sedang berkembang masih mengalami
ketimpangan arus informasi yang dapat dianalisis lewat dikhotomi desa-kota.
Dengan perkataan lain, nasionalisasi informasi saja masih bermasalah,
konon lagi globalisasi.

432 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



2.4.3 Perubahan Sosial Sebagai Dampak Teknologi Komuniasi

Membicarakan perubahan sosial tidak dapat dilepaskan dari
membicarakan perubahan teknologi. Perubahan teknologi selalu akan
membawa perubahan sosial. Yang jelas, sikap, perilaku, dan kebiasaan
manusia akan banyak sekali ditentukan oleh perubahan teknologi.

Perubahan-perubahan yang terjadi di masyarakat akibat perubahan
tekonologi komunikasi, di antaranya meliputi : (1) berubahnya taa dan
perilaku masyarakat; (2) timbulnya norma-norma dan kebiasan baru; (3)
perubahan pada status/kedududkan; (4) perubahan pada tingkat kecerdasan;
(5) perubahan pada tingkat kekuasaan ekonomi/politik; (6) budaya baru,
budaya kosmopolitan (Assegaff, 1993:35).

Dalam perubahan masyarakat dewasa ini, kemajuan teknologi
merupakan sesuatu yang amat diagungkan. Untuk hidup sejahtera dan
makmur lahir batin, masyarakat kita seakan-akan menempatkan fenomena
tersebut sebagai pilihan satu-satunya. Siapa yang menguasai teknologi
canggih, dialah yang makmur, sejahtera, dan berkuasa. “Menguasai” di sini
dalam arti luas, termasuk peranan sebagai penghasil (produsen), pencipta, di
samping pemakai teknologi modern.

Namun dalam perkembangan itu, kian tampak bahwa ipteklah yang
menguasai manusia. Agama pun memperoleh alasan yang kuat untuk
memperkokoh peranannya dalam masyarakat yang sedang dikuasi oleh
kemajuan teknologi dan ilmu pengetahuan itu. Agama menilai, kemajuan
iptek amat rawan sekularisasi atau desakralisasi, kecuali ia dikendalikan oleh
agama (Muis, dalam Muhtadi dan Handajani, 2000:44).

2.4.4 Teori Perubahan Sosial

Setiap masyarakat akan selalu mengalami perubahan sosial, baik
secara cepat maupun lambat. Perubahan sosial tersebut dapat direncanakan
dan dapat pula merupakan dampak berantai dari adanya perubahan yang
mencolok di salah satu bidang kehidupan masyarakat. Misalnya, perubahan
pertumbuhan ekonomi yang cepat, perubahan sistem politik dan lain
sebagainya. Namun demikian, perubahan sosial tersebut yang sudah pasti
akan mempunyai dampak terhadap berbagai aspek kehidupan masyarakat
secara keseluruhan, tidak selalu dapat diantisipasi oleh masyarakat yang

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 433



bersangkutan, yang pada gilirannya akan mengganggu ketertiban sosial
(Mustofa, 1997).

Perubahan sosial, baik yang bersifat evolusi maupun revolusi, sama-
sama menuntut “social cost” yang harus dibayar dan melibatkan potensi
masyarakat. Dalam setiap perubahan sosial selalu mengidap “romantisme”,
dalam arti akan melibatkan emosi untuk berubah serta seni melakukan
perubahan yang diinginkan (Alkostar, 1997).

Tampaknya, sifat perubahan sosial di Indonesia semakin cepat dan
rumit akibat masuknya nilai-nilai asing yang dibawa oleh globalisasi.
Fenomena tersebut makin lama-makin “memudarkan” nilai-nilai yang
selama ini terpelihara baik dalam sistem nasional. Hal itu membuat bangsa
Indonesia —khususnya generasi muda—merasa bimbang di tengah sebuah
dunia yang sama sekali baru, yang sarat dengan nilai-nilai asing. Nilai-nilai
lama yang dianggap sudah usang, tetapi nilai-nilai baru juga belum sanggup
menjanjikan sebuah situasi hari esok yang lebih baik. Situasi “marginal” itu
membuat sebagian pemuda sering berperilaku aneh, misalnya menjadi
beringas dan gemar melakukan kekerasan (seperti tawuran).

Begitulah, disatu pihak, keharusan bagi generasi penerus untuk
senantiasa berpedoman kepada nilai-nilai budaya komunikasi tradisional
yang masih memakai paradigma non-egaliter (top-down) merupakan
keharusan untuk bisa “bertahan hidup” dalam sistem nasional, di lian pihak,
penerimaan terhadap nilai global (globalisasi) merupakan sebuah keharusan
untuk mempersiapkan mental bangsa dalam memasuki budaya komunikasi
yang lebih terbuka dan egaliter. Meski demikian, menurut Muis (2000:50),
“Nilai-nilai baru belum menjajikan sebuah alternatif pola hidup yang lebih
pas daripada nilai-nilai-nilai baru juga belum sanggup menjanjikan sebuah
alternatif pola hidup yang lebih pas daripada nilai-nilai lama. Tiap generasi
mempunyai tantangan zaman yang berbeda (berubah).

Teori perubahan sosial itu sebenarnya mengasumsikan terjadinya
progress atau “kemajuan” dalam masyarakat (Rahardjo, 1996:161). Gagasan
tentang kemajuan (idea of progress) terutama berkembang secara nyata pada
abad ke 19 Eropa Barat, walaupun bibit-bibitnya dapat ditemukan sebelum
sejak zaman Yunani Kuno dan pada Abad Pertengahan Islam mupun Kristen
dan menjelang zaman modern pada abad ke-17 dan 18. Gagasan ini dapat
dijumpai dalam pemikiran Comte, Saint Simon, Spencer, Darwin, maupun
Marx.

434 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



Teori tentang kemajuan menyangkut dua fokus perkembangan
(Rahardjo, 1996 :161). Pertama adalah perkembangan dalam “struktur atas”
atau “kesadaran” manusia tentang diri sendiri dan alam sekelilingnya, dan
kedua, perkembangan “struktur bawah” atau kondisi sosial dan material
dalam kehidupan manusia. Pemikir pertama pada zaman modern yang
berbicara mengenai kesadaran atau cara berpikir manusia adalah August
Comte. Para pemikir evolusi sosial itu sebagian besar sebenarnya mengikuti
teori Darwin yang mengemukakan suatu teori evolusi dalam biologi. Mereka
ini menerapkan teori Darwin di bidang sosial. Tetapi, menurut Dawam
Rahardjo, perlu dicatat di sini bahwa Comte mengemukakan teori evolusi
pemikirannya sebelum Darwin.

Apakah sebetulnya yang dimaksud dengan “kemajuan” ? Dalam hal
ini, setidaknya telah muncul dua interpretasi. Pertama, kemajuan dalam arti
bahwa masyarakat berjalan maju dari satu tahap ke tahap lain tanpa penilaian
bahwa tahap yang lebih lanjut itu lebih baik dari tahap sebelumnya, karena
tahap itu hanyalah merupakan hasil perubahan bentuk saja. Kedua, maju,
dalam arti bahwa tahap berikutnya lebih baik (isi atau sifatnya) dari
sebelumnya. Perubahan dari satu tahap ke tahap lainnya itu tercakup dalam
teori evolusi (ada kalanya mencakup teori tentang revolusi dan kalau tidak
demikian revolusi tergolong ke dalam teori yang tesendiri).

Sementara itu, gagasan pokok tentang evolusi dan kemajuan
(progress) menimbulkan pemikiran dan teori tentang tahap-tahap
perkembangan masyarakat. Pada pokoknya, ada dua pandangan tentang dari
mana dan ke mana perubahan itu terjadi. Pertama adalah pandangan yang
melihat adanya dua tahap saja dalam perkembangan masyarakat, yaitu
masyarakat akan bergerak dari tahap tradisional ke modern. Pada pokoknya,
masyarakat tradisional adalah masyarakat yang sederhana dan tidak
mengandung diferensiasi dalam fungsi-fungsi dan kelembagaan masyarakat-
nya. Sedangkan masyarakat modern adalah suatu masyarakat yang kompleks
dan heterogen dalam struktur sosial dan kulturalnya. Dalam situasi seperti
itu, maka pola hubungan masyarakat dalam masyarakat tradisional bersifat
“paguyuban” atau hubungan vyang akrab-emosional (gemeinschaft),
sedangkan dalam masyarakat modern sudah berubah menjadi patembayan
atau hubungan lugas-rasional (gesellschaft).

Selanjutnya, pandangan kedua melihat proses penahapan dalam
perkembangan masyarakat secara tidak sederhana itu. Setidaknya,

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 435



pandangan kedua itu melihat adanya beberapa tahap dalam perkembangan
masyarakat. August Comte, misalnya, melihat adanya tiga tahap
perkembangan masyarakat dari tahap primitif ke tahap peralihan, dan
terakhir baru tahap ilmiah. Hal ini berkaitan dengan cara berpikir sebagian
masyarakatnya. Pada tahap primitif, cara berpikir mereka bercirikan teologis.
Pada tahap berikutnya, cara berpikir masyarakat berkembang menjadi
metafisis, dan akhirnya positif.

Kemudian, teori penahapan lain, pada umumnya menyangkut
perkembangan masyarakat. Di antara yang paling penting disebut di sini
adalah teori-teori Karl Marx, Rostow, dan Alvin Tofler, Inti teori Marx
adalah bahwa masyarakat itu telah, sedang, dan akan berkembang dari tahap
komunal-primitif, perbudakan, feodal, kapitalis, sosialis, dan akhirnya
komunis sebagai tahap akhir, Penggerak dari perubahan sosial itu adalah
konflik dan perjuangan kelas, antara yang tertindas dan ditindas.

Rostow menandingi pandangan Marx. Dalam padangan Rostow,
akhirnya dari perkembangan masyarakat adalah kapitalis. Masyarakat akan
bergerak dari tahap tradisional-terbelakang ke tahap kemakmuran material
yang ditandai oleh tingkat konsumsi yang bersifat massal, melalui suatu
proses ke arah persiapan tinggal landas, masa tinggal landas, dan proses
pematangan atau konsolidasi, sebelum sampai ke tingkat terakhir yang
paling maju. Faktor penggerak kemajuan itu adalah perkembangan
kemampuan suatu bangsa dalam menghimpun faktor-faktor dan syarat-syarat
sosial, ekonomi, dan budayanya untuk mencapai pertumbuhan ekonomi.

Akhirnya, Alvin Toffler tampil dengan teori lain yang melihat
perkembangan masyarakat dari sudut perkembangan teknologi. Dari tahap
primitif, ia melihat telah terjadinya dua gelombang transformasi peradaban
manusia, yaitu Revolusi Pertanian, dan Revolusi Industri. Berdasarkan
analisisnya mengenai penemuan-penemuan di bidang teknologi, termasuk di
dalamnya teknologi sosial, negara-negara industri maju dewasa ini telah
bergerak memasuki proses transformasi gelombang ketiga yang disebutnya
sebagai abad informasi. Baik negara kapitalis maupun sosialis tengah
bergerak memasuki era itu.

Apakah manusia akan bahagia dengan semua itu ? Toffler
menyebutkan para keluarga akan merasakan tekanan perubahan. ‘“Pada
setiap rumah tangga, terjadi benturan permukaan gelombang berupa
pertikaian, serangan terhadap kekuasaan patriarkal, perubahan hubungan
antara anak dan orang tua”, katanya (Toffler, 1988:48). la kemudian, melihat

436 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



kecenderungan munculnya rasa sepi yang mencekam yang akan dijumpai
pada manusia masa depan yang berbekal kemajuan ilmu dan tekonologi itu.
Rasa sepi ini, kata Toffler, perlu dilawan dengan memupuk kehidupan
bermasyarakat yang disertai rasa loyalitas sesama, saling hormat dan saling
kasih sayang. Untuk ini, kehidupan keluarga, sekolah, dan korporasi
hendaklah diatur ulang. Oleh sebab itu, korporasi akan pecah menjadi unit-
unit kecil agar hubungan sesama manusia bertambah mesra.

Akibat dari kesepian yang mencekam ini, banyak orang akan
ketagihan heroin dan akan mencari berbagai cara misterius berupa cult,
pemujaan. Cara-cara misterius ini bisa bersifat mistik, tetapi tidak berarti
agama. Singkatnya gelombang ketiga menggambarkan suatu revolusi dalam
enerji, teknologi, keluarga, peran seks, dan komunikasi. Sementara itu,
dalam kehidupan politik akan terdapat dua tarikan : sentralisasi dan
desentralisasi kemungkinan terjadinya vakum kekuasaan. Dalam banyak hal,
kepemimpinan akan gagal.

Pemikiran John Naisbitt (bersama Patricia Aburdene, yang sama-sama
menulis buku Megatrend 2000) tidak banyak berbeda dari gambaran Toffler
di atas, Naisbitt juga menekankan kemajuan yang sangat dari teknologi,
penciutan dunia dalam arti kecepatan dan frekuensi gerak manusia dari satu
tempat ke tempat lain. Teknologi canggih akan mempermudah gerakan ini.
Tetapi, Naisbitt juga melihat meningkatnya kompetisi antar berbagai
kalangan manusia, sehingga kemajuan yang dicapai tidak otomatis akan
memberikan manfaat bagi semuanya. Kesenjangan antar berbagai kelompok,
katanya akan bertambah tajam dan lebar seperti antara yang kaya dengan
yang miskin, yang sehat dengan yang sakit, yang punya kekuasaan dengan
yang tidak punya, yang berpengetahuan tinggi dengan yang ketinggalan.
Hal-hal ini disebabkan oleh kenyataan sederhana bahwa tidak semua
manusia bertolak dari kondisi yang sama; mereka juga tidak mempunyai
peralatan yang sama; mereka tidak pula menikmati fasilitas yang sama.

2.4.5 Pendekatan Dakwah dalam Konteks Perubahan Sosial

Persoalan agama dan perubahan sosial, meski sudah banyak
dibicarakan orang, namun tetap menarik untuk diperbincangkan Kita bisa
mendekatinya dari berbagi perspektif. Namun, pertama-tama tentunya harus
jelas lebih dahulu apa yang kita maksud dengan agama dalam perbincangan
seperti ini. Yang kita maksud tentu agama sebagai fenomena sosiologis dan

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 437



sama sekali bukan agama sebagai doktrin teologis. Yang terakhir ini
meyangkut keyakinan masing-masing individu.

Ada masa ketika ulama menduduki posisi sentral di berbagai
komunitas masyarakat kita yang masih tradisional. Ulama merupakan tokoh-
tokoh serbaguna. Ia tidak hanya memimpin pelaksanaan ibadat, upacara
selamatan, atau memberikan pengajaran kepada jemaahnya. Ia juga diminta
bantuan untuk menyembuhkan orang sakit, untuk menyuburkan tanah atau
mengusir hama, melariskan dagangan, mengembalikan barang yang hilang,
dan sebagainya. Tetapi masa itu relatif sudah lewat. Mungkin masih ada
sisa-sisa di beberapa komunitas terpencil.

Bagaimana keadaan sekarang ? Ulama bukan lagi tokoh sentral.
Ulama bukan lagi tokoh serbaguna. Kalau sakit, orang pergi ke rumah sakit
atau dokter. Petani mencari pupuk dan obat hama. Orang yang kehilangan
pergi melapor ke polisi. Kenyataan ini, boleh jadi, adalah refleksi dari
perkembangan yang lebih mendasar lagi, makin kentaranya batas antara
agama dan bidang-bidang kehidupan lainnya. Persepsi tentang ulama di
kalangan generasi muda yang sudah mengecap pendidikan juga berbeda
dengan persepsi orang-orang tua mereka. Ulama di mata mereka hanyalah
salah satu tokoh di antara berbagai tokoh masyarakat (Effendi, dalam Denny,
ed. 1986:125). Karena itulah, menurut A. Muis agenda utama kelompok
generasi muda kini ialah menawarkan perubahan, pembaruan, dan
pemikiran-pemikiran alternatif (Muis, dalam Bakhari, ed, 2000:220). Bahkan
ketidakpuasan terhadap status quo di berbagai sektor yang ditetapkan oleh
tradisi kian mewarnai perilaku sosial kalangan generasi muda.

Dakwah Islam sesungguhnya berhenti pada saat penjajahan datang di
tanah air kita (Muttaqgien, 1982:47). Agama “waktu telu” di Nusa Tenggara,
Islam hanyalah sembahyang Jummat di suatu pulau di Maluku. Terpisahnya
Hindu Bali dan Muslim di Ampenan, Lombok, merupakan bukti, dakwah
Islam tidak berlangsung. Kita status quo pada saat penjajahan datang.
Berbeda dengan pengalaman sebelumnya, usaha dakwah Islam sangat pesat
sekali, sehingga dapat dilukiskan sejarah dengan tepat. Akibatnya dakwah
terhenti, maka posisi ummat Islam, ketika itu, menempati posisi yang
didakwahi orang lain, merasa dikejar-kejar orang lain.

Latar belakang sejarah sangat berpengaruh kepada sikap hidup kaum
Muslimin Indonesia, sehingga acap kali paham politiknya bertentangan
dengan ajaran Islam, meski ia shalat dan puasa. Timbulnya sejarah yang
semacam itu, di samping akibat langsung dari kalangan penjajah dan

438 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



kalangan yang tidak ingin melihat Islam maju dan dominan dalam
membangun negara ini, juga dipengaruhi oleh mereka yang mempelajari
Islam dari beberapa ayat al-Qur’an saja yang menyebabkan dirinya memiliki
ekstremitas dan kekolotan yang maksimal, sehingga menimbulkan citra yang
keliru tentang Islam.

Indonesia dewasa ini tengah dipacu dengan proses industrialisasi.
Perubahan sosial, antara lain, ditandai dengan lembaga-lembaga baru.
Lembaga-lembaga baru itu timbul mula-mula sebagai prasyarat yang
mendukung proses industrialisasi, tetapi selanjutnya — setelah industrialisasi
terjadi—akan timbul lembaga-lembaga baru sebagai dampaknya.

Sebenarnya, industrialisasi bukan hanya menimbulkan lembaga-
lembaga baru, melainkan juga mengubah sifat lembaga itu. Lembaga-
lembaga yang ada, baik lembaga-lembaga yang sudah dikenal sebagai
lembaga modern maupun tradisional, mengalami perubahan dalam tujuan
dan fungsinya. Sebagai contoh, lembaga sekolah (termasuk universitas) yang
tadinya merupakan pusat belajar dan arena pengembangan pribadi anak-anak
muda, dalam masyarakat modern dapat berubah menjadi semacam “pabrik”
untuk mencetak orang-orang yang dibutuhkan di pabrik-pabrik, kantor-
kantor, birokrasi, hotel, atau toko-toko. Dengan tujuan dan fungsi baru itu,
akan terjadi suatu pergeseran kurikulum. Pendidikan agama dan budi pekerti,
umpamanya, akan makin tidak mendapat tempat. Unsur-unsur kognitif dan
psikomotorik, mungkin akan lebih mendapat tempat dari pada unsur afektif.
Dalam sekolah, anak-anak muda “dicetak” dan bukannya diberi kesempatan
untuk mengembangkan diri menjadi manusia utuh.

Berhadapan dengan berbagai kemungkinan perubahan dan
perkembangan masyarakat, maka dengan sendirinya akan timbul berbagai
masalah dakwah Islamiyah. Pertanyaan pertama yang kemudian muncul
adalah : Dimana masyarakat Indonesia dan ummat Islam khususnys kini
berada ? Bagaimana pula sesungguhnya kondisi material mereka ? Dalam
kerangka modernisasi, pertanyaan yang lebih persis adalah : Berapa persen
yang berada di sektor modern dan berapa di sektor tradisional ? Pertanyaan
selanjutnya adalah : Bagaimana kondisi keberagamaan mereka, baik di
sektor modern maupun sektor tradisional ? Terhadap pertanyaan kedua itu,
kita akan teringat pada teori Comte, di satu pihak, dan hadits Nabi saw, di
lain pihak. Apakah benar bahwa di kalangan masyarakat modern telah terjadi
proses sekularisasi, di mana terjadi kerengangan antara iman dan ilmu

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 439



pengetahuan ? Apakah benar pula bahwa kondisi kemiskinan yang terdapat
di sebagian masyarakat Indonesia telah membawa kepada kekufuran ? Itulah
tantangan dakwah Islam di Indonesia yang harus kita jawab.

Karena itu, konsep dakwah Islam pada masa sekarang ini harus
menyadari konteks perubahan sosial tempat berlangsungnya dakwah itu.
Dalam kesadaran bahwa masyarakat Indonesia sekarang ini tengah berada
pada masa transisi, maka dakwah Islam harus diarahkan ke dua jurusan.
Jurusan pertama adalah dakwah ke lapisan bawah dan jurusan kedua ke
lapisan atas. Tema utama dakwah di lapisan bawah adalah da 'wah bil-hal,
yaitu da’wah yang terutama ditekankan pada perubahan dan perbaikan
kondisi material lapisan masyarakat yang miskin. Dengan perbaikan kondisi
material itu, diharapkan dapat dicegah kencenderungan ke arah kekufuran
atau pindah agama karena mendapatkan santunan ekonomi dari pihak lain
agama.

Selanjutnya, da’wah ke lapisan atas dilakukan dengan mempelajari
kecenderungan masyarakat yang sedang berubah ke arah modern-industrial.
Dalam proses ini dikhawatirkan bahwa proses industrialisasi dan
modernisasi akan memisahkan individu dan keluarga, komunitas, dan
lembaga keagamaan, yang akan mengakibatkan proses keterasingan dan
kehilangan pegangan. Sekalipun di satu pihak kita melihat berbagai
kemajuan dalam kehidupan keagamaan, namun kita masih melihat pula
proses sekularisasi di berbagai sektor kehidupan yang membutuhkan
perhatian dakwah Islamiyah.

2.4.6 Dakwah Alternatif

Dengan melihat latar belakang sosial budaya masyarakat Kkita,
perkembangan teknologi, komunikasi, serta proses perubahan sosial sebagai
dampak dari era globalisasi, maka usaha menemukan jalan keluar dalam
penyelesaian masalah-masalah di atas, kita bisa menawarkan alternatif
pendekatan dakwah, yakni : pendekatan ukhuwah, pendekatan multidialog,
dan alternatif media.

2.4.6.1 Pendekatan Ukhuwah

Ukhuwah Islamiyah adalah sebuah kata sifat, dan kita temukan
terjemahan bakunya menjadi “persaudaran dalam Islam”. Mungkin akan
lebih produktif jika kata sifat itu dimodifikasi menjadi kata kerja. Dengan

440 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



begitu ia bukan “persaudaraan dalam Islam” melainkan “semangat
persaudaran dalam Islam” (Sobary, dalam Hidayat dan Gaus ed, 1999:65).

Semangat dalam hal ini barangkali tidak perlu dibayangkan sebagai
membaranya jiwa atau berkobarnya emosi dalam menghadapi suatu perkara.
Ia bisa lebih datar, yaitu potret sikap istigamah dalam membangun
kecenderungan-kecenderungan menghidupkan dorongan hati untuk
menolong mencintai sesama kita. Mewujudkan makna kasih sayang,
kemurahan hati, kesediaan menolong. Kecenderungan bersikap adil-
pendeknya mengembangkan nilai kemanusiaan pada tingkat individu
maupun komunitas, bahkan pada tingkat negara, mungkin bisa disebut
elemen-elemen pembentuk semangat persaudaraan tadi.

Pendekatan ukhuwah adalah pendekatan yang lebih menitikberatkan
pada aspek subtansial kemanusiaan. Dakwah melalui pendekatan ini dapat
memasuki wilayah yang lebih dalam arti kehidupan masyarakat, sekaligus
memberikan bimbingan yang lebih didasarkan pada tuntutan faktual di mana
dakwah itu dilaksanakan. Pendekatan struktural seperti banyak dilakukan
selama ini, tampaknya tidak lagi memberikan hasil yang lebih optimal, sebab
seringkali terkesan mengesampingkan aspek-aspek kemanusiaan.

Pendekatan ukhuwah dalam proses dakwah ini sesungguhnya
merupakan pendekatan yang berorientasi ganda (Faridl, 2000:xi). Pertama,
dakwah dimaksudkan untuk menjamin terpeliharanya nilai-nilai ajaran Islam
sebagai tata aturan yang bersifat transendental. Dalam konteks ini, manusia
memainkan perannya sebagai Khalifah Allah untuk menyampaikan risalah
kaffah. Kedua dakwah dimaksudkan sebagai proses yang ditempuh dalam
membumikan nilai-nilai tersebut sesuai dengan ukuran budaya dimana
dakwah itu dilaksanakan.

2.4.6.2 Pendekatan Multidialog

Pendekatan multidialog adalah suatu pendekatan dimana dakwah
harus disampaikan secara dialogis dalam berbagai sektor. Dakwah model
pendekatan ini dalam bahasa Qur’annya disebut mujadalah, tetapi tetap
dalam rangkaian hikmah dan mauidzah hasanah. Konsekuensi dari
pendekatan dakwah multidialog, menuntut kemampuan profesionalisme dan
multidisiplin (Muhtadi, 2000:34).

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 441



Definisi etimologis dialog dari bahasa Latin dan bahasa Yunani,
adalah dialogos atau dialogomi, artinya kebalikan, lawan, bertentangan.
Sedangkan definisi terminologisnya (berdasar ilmu komunikasi) adalah
komunikasi dua arah antara orang atau lebih. Biasa pula disebut dyadic
interaction (interaksi saling mempengaruhi antara dua orang). Tetapi
pengertian “dua orang” tidak membatasi keikutsertaaan banyak orang dalam
satu dialog.

Menurut A. Muis (Pikiran Rakyat, 5/1/1999), makna “dyadic
interaction” berlaku ketika terjadi pertukaran pesan (kata-kata) antara dua
orang, sementara peserta-peserta lainnya diam. Jadi, ada pergantian
berbicara (pertukaran pesan) antara para peserta dialog. Dalam seminar-
seminar atau rapat-rapat organisasi hal seperti ini biasa terjadi.

Setidaknya, ada satu implikasi yang amat penting dalam sebuah
pendekatan dialog, yakni bahwa para peserta memiliki posisi yang sederajat
dalam arti kebebasan menyatakan pendapat atau kebebasan untuk tidak
sependapat di antara para peserta. Tujuan dialog itu sendiri bukanlah untuk
memperdulikan dari siapa pemikiran itu datang. Yang jelas kebenaran itu
sendiri datang dari Allah swt, bukan dari yang lain.

Harus diakui, Barat kini jauh lebih maju dalam banyak hal ketimbang
negara berkembang di Timur, antara lain karena Barat lebih jujur dalam
mengemban dialog (Sutanto, 1998). Mereka tidak munafik dalam berdialog,
dan melaksanakan dialog bersinambung secara lugas tulus. Dialog buat
mereka bukan cuma retorika, melainkan suatu nilai subtansial yang dihayati
secara sungguh-sungguh dan hasil-hasilnya diwujud-nyatakan secara sportif,
dengan penuh kesungguhan.

Dalam konteks dialog, dakwah pada dasarnya adalah suatu proses : (1)
pendidikan masyarakat, (2) komunikasi, (3) perubahan sosial, dan (4)
pembangunan. Sebagai konsekuensinya, kegiatan dakwah bukan sekedar
suatu dialog lisan”, melainkan juga dialog-dialog lain, seperti dialog karya,
dialog seni, dialog budaya, dan sebagainya.

Sejak semula, manusia memang didesain dan diciptakan sebagai
makhluk dialogis (Hidayat, 1999:42). Kehidupan adalah sebuah proses
dialog terus-menerus. Hidup bagi seorang manusia berarti juga berpikir,
merasa, berkreasi, dan juga berdialog. Ada kalanya manusia berdialog
dengan dirinya, dengan sesama temannya, dengan alam lingkungannya,
dengan masa lalunya, dengan bayangan di masa depannya, dengan keluh

442 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



kesahnya, dengan harapannya, dengan sukacitanya, dan pendeknya, dengan
kehidupan dan pengalaman yang menyertainya, baik yang tampak hitam,
kelabu, remang-remang, maupun yang terang-benderang.

Kita hidup bersama dalam peradaban, dan berbeda dalam
kebersamaan. Dialog antarkita terwujud hanya ketika bisa duduk sejajar
dalam dataran kekitaan. Dalam dialog, seseorang akan memberi dan
menerima. Untuk bisa melakukan dialog secara dewasa dan produktif, tentu
saja diperlukan kesabaran, pengalaman, kepercayaan diri, serta kematangan
pribadi.

Setiap individu adalah unik, suatu keunikan yang tumbuh bersama
keunikan orang lain, yang pada gilirannya melahirkan keunikan kita. Orang
yang tidak bisa menerima dan menghargai keunikan orang dan tidak mampu
lebur dalam proses dialog dengan orang lain adalah orang yang gagal
memahami diri dan sesamanya. Singkatnya, dialog yang produktif tidak akan
terwujud jika masing-masing partisipan tidak ada kesediaan untuk membuka
diri, kesediaan saling memberi dan menerima secara sukarela dan antusias.

Dalam kaitan ini, seorang juru dakwah tentu saja dituntut untuk bisa
menangkap dan menterjemahkan kecenderungan-kecenderungan seperti di
atas.

2.4.6.3 Alternatif Media
Pendekatan dakwah dengan media ini, meliputi :

(1) Media lisan (da 'wah bil-lisan), melalui : (a) komunikasi interpersonal,
(b) public speaking, dan (c¢) media elektronik (radio dan televisi, dll).

(2) Media tindakan/uswah (da 'wah bil-hal) melalui : (a) lembaga-lembaga
sosial, pendidikan, dll. (b) akhlag karimah (uswatun hasanah); (c)
melalui lembaga-lembaga politik.

(3) Media cetak (da’wah bil-qalam/bil-kitabah), melalui : (a) media cetak
seperti koran, majalah, dll. (b) lembaran-lembaran dakwah; (c) buku-
buku, dll.

Media massa, baik media cetak, maupun media elektronik, merupakan
saluran penyebaran informasi yang cukup efektif dan efisien. Efektif, karena
kekuatan daya persuasinya yang mampu menembus daya rasa pikir para

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 443



pembaca dan pendengarnya. Sedangkan dikatakan efisien, karena luas
terpaannya yang dapat menjangkau jutaan bahkan ratusan juta massa yang
secara geografis tersebar di berbagai tempat dan suasana. Karena itu,
bagaimanapun sederhananya, pada akhirnya, ia akan mampu membentuk
opini secara massal, yang sekaligus akan membingkai peta pengetahuan,
pengalaman, dan sikap setiap komunikan yang menjadi sasarannya. Karena
itu, pers memiliki peran cukup besar dalam merekayasa pola kehidupan
suatu masyarakat, termasuk salah satunya, dalam memberikan pengetahuan
dan membingkai pengalaman keagamaan.

Di lihat dari sisi dakwah, sudah pasti medium televisi jauh lebih
efektif dibandingkan dengan media-media massa lainnya (Malik, 2000:87).
Selain itu, dakwah di televisi memiliki relevansi sosiologis, mengingat
mayoritas masyarakat kita beragama Islam. Secara ekonomis, dakwah di
televisi mempunyai pangsa pasar yang potensial. Dalam pada itu, dinamika
masyarakat kota sering menjebak individu pada situasi terasing (lonely
crowd), sehingga butuh hiburan, kawan, dan keakraban. Sementara, secara
sosio-kultural, masyarakat kota pun mengalami nilai-nilai sosial yang makin
anomali. Antara nilai lama dan nilai baru, terjadi ketegangan, saling
mencaplok, dan tentu saja saling beradaptasi. Akibatnya, identitas nilai-nilai
individu maupun sosial terancam. Fungsi dakwah di televisi bisa membantu
individu dan masyarakat untuk menemukan kembali dan memperoleh nilai-
nilai yang selama ini menjadi bagian dari identitas mereka.

3 Penutup

Berdasarkan pemabahasan atas masalah-masalah pada awal tulisan,
dapat ditarik beberapa kesimpulan sebagai berikut :

(1) Tema-tema dakwah selama ini pada umumnya banyak muncul dalam
pendekatan yang parsial, tidak menyeluruh, tidak sistemik, dan lebih
bersifat seremonial. Dakwah masih bergerak pada dataran ajaran ritual
dan formal. Hal ini berakibat pada timbulnya pemahaman keagamaan
yang tidak mampu membangun kaitan antara agidah, ibadah, akhlak, dan
muamalah.

(2) Dakwah pada hakikatnya adalah usaha sadar untuk mengubah seseorang,
sekelompok orang, atau suatu masyarakat menuju keadaan yang lebih
baik sesuai dengan perintah Allah dan tuntutan Rasul-Nya. Sekarang ini,
persepsi masyarakat tentang dakwah tampaknya sudah mengalami

444 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



perubahan dan perkembangan. Dakwah tidak lagi dipahami sebagai
kegiatan menyampaikan ajaran Islam secara lisan (da 'wah bil-lisan),
tetapi juga dalam tulisan (da’wah bil-galam), lukisan, bahkan juga
dengan mempergunakan perbuatan (da 'wah bil-hal). Dalam pemahaman
yang lebih baru lagi, dakwah dapat meliputi segala bentuk kegiatan,
termasuk kegiatan pendidikan kemasyarakatan dan pembangunan.

(3) Islam adalah agama dakwah. Hal ini disebabkan karena kebenaran yang
terkandung dalam ajaran Islam itu menurut kodratnya harus tersiar. Islam
sebagai agama dakwah, harus bisa dihadirkan secara bersahabat. Hal ini
penting, sebab upaya penyebaran pesan-pesan keagamaan itu harus
mampu menawarkan alternatif dalam membangun dinamika masa depan
ummat, dengan menempuh cara dan strategi yang lentur, kreatif, dan
bijak.

(4) Konsep dakwah Islam pada masa kini harus menyadari konteks
perubahan sosial tempat berlangsungnya dakwah itu. Disebabkan
masyarakat Indonesia sekarang tengah berada pada masa transisi, maka
dakwah Islam harus diarahkan ke dua jurusan/lapisan, yakni ke
masyarakat lapisan bawah dan masyarakat lapisan atas. Pendekatan
dakwah ke lapisan bahwa adalah da 'wah bil-hal, yaitu dakwah yang lebih
ditekankan untuk mencegah adanya kecenderungan masyarakat ke arah
kekufuran. Sedangkan dakwah ke lapisan atas dilakukan dengan
mempelajari berbagai kecenderungan masyarakat yang tengah berubah ke
arah modern-industrial, yang dikhawatirkan menjurus ke proses
sekularisasi sebagai akibat dari proses keterasingan dan ketiadaan
pegangan. Alternatif dakwah yang bisa ditempuh adalah pendekatan :
ukhuwah, multidialog, dan alternatif media.

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 445



DAFTAR PUSTAKA

Ali, A. Mukti, Beberapa Persoalan Agama Dewasa ini, Rajawali Pers,
Jakarta, 1987.

Alkotsar, Artidjo, Paradigma Hukum dalam Konteks Perubahan Sosial-
Ekonomi, Jurnal Hukum, No. 7, Vol. 4, 1997, hlm. 45-56.

Anshary, Isa, Mujahid Da’wah, Cetakan Ketiga, CV Dipenogoro, Bandung,
1984.

Ardhana, Sutirman Eka, Jurnalistik Dakwah, Pustaka Pelajar, Yogyakarta,
1995.

Assegaff Djafar H, Islam dan Tantangan Abad Informasi, Media Sejahtera,
Jakarta, 1993.

Budiman, Arief, Perjuangan Politik Ummat Islam : Aliran dan Program,
dalam Afandi, Arief, (ed), Islam, Demokrasi Atas Bawah, Polemik
Strategi Perjuangan Ummat Model Gus Dur dan Amien Rais,
Pustaka Pelajar, Yogyakarta, 1996, him. 40-45.

Depari, Eduard, Globalisasi, Keterbukaan dan Ketahanan Informasi, dalam
Amal, Ichlasul dan Armaidy Armawi (ed), Keterbukaan Informasi
dan Ketahanan Nasional, Gadjah Mada University Press,
Yogyakarta, 1996, hlm. 73-84.

Effendi Djohan, Agama dalam Transformasi Masyarakat Informasi, dalam
Denny J.A. (ed). Transformasi Masyarakat Indonesia, Kelompok
Studi Proklamasi, Jakarta, 1986, hlm. 125-135.

Faridl, Miftah, Pengantar Dakwah Islam Pada Masyarakat Informasi, dalam
Muhtadi, Asep S. dan Sri Handajani, (ed), Dakwah Kontemporer,
Pola Alternatif Dakwah melalui Televisi, Pusdai, Perss, Bandung,
2000, hlm. vii-xiii.

Hall, Stuart, Globalization, dalam Hall, D. Held (eds). Modernity & Its
Futures, 1992.

Hidayat, Komaruddin, Membangun Teologi Dialogis dan Inklusivistik,
dalam Hidayat, Komaruddin dan Ahmad Gaus AF (ed), Passing
Over : Melintas Batas Agama, PT. Gramedia Pustaka Utama,
Jakarta, 1999, hlm. 37-50.

446 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



Irawanto, Budi, Meniti Buih Perubahan : Menuju Etika Masyarakat
Terbuka, Jurnal Ilmu dan Kebudayaan Unisia, No.
35/XX/1/1997, hlm. 73-81.

Luthfi, AM, Membangun Negara Sejahtera Penuh Ampunan Allah, dalam
Rahardjo M. Dawam (ed), Model Pembangunan Qaryah
Thayyibah : Suatu Pendekatan Pemerataan Pembangunan,
Intermasa, Jakarta, 1997, hlm. 25-57.

Mahayana, Dimitri, Menjemput Masa Depan, Futuristik dan Rekayasa
Masyarakat Menuju Era Global, PT Remaja Rosdakarya,
Bandung, 1999.

Malik, Dedy Djamaluddin, Mencari Solusi Dakwah Efektif di Televisi, dalam
Muhtadi, Asep S dan Sri Handajani, (ed), Dakwah Kontemporer :
Pola Alternatif Dakwah melalui Televisi, Pusdai Perss, Bandung,
2000, hlm. 87-91.

Muhtadi, Asep S., Film Memperlicin Jalan Dakwah Islam, dalam Muhtadi,
Asep S. dan Sri Hadajani (ed)., Dakwah Kontemporer : Pola
Alternatif Dakwah Melalui Televisi, Pusdai Press, Bandung, 2000,
hlm. 92-98.

—————— , Dakwah dalam Pluralisme Masyarakat Modern, dalam Muhtadi, Asep
S. dan Sri Handajani (ed). Dakwah Kontemporer : Pola Alternatif
Dakwah Kontemporer : Pola Alternatif Dakwah Melalui Televisi,
Pusdai Press, Bandung, 2000, hlm. 33-35.

Muis A., Generasi Muda di Tengah Perubahan Sosial, dalam Bakhri, Mokh.
Suaiful (ed). Titian Jalan Demokrasi : Peranan Kebebasan Pers
untuk Budaya Komunikasi Politik, Penerbit Harian Kompas,
Jakarta, 2000, hlm. 220-222.

——————— , Dakwah dalam Masyarakat Modern, dalam Muhadi, Asep S. dan Sri
Hadajani (ed). Dakwah Kontemporer : Pola Alternatif Dakwah
Melalui Televisi, Pusdai Perss, Bnadung, 2000, him. 41-45.

———————— , Jurnalistik, Hukum dan Komunikasi Massa : Menjangkau Era
Cybercommunication Milenium Ketiga, PT. Dharu Anuttama,
Jakarta, 1999.

—————————— , Dialog, Nasional, Bermafaatkah ?, Pikiran Rakyat, 5 Januari 1999.

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 447



Mustofa, Muhammad, Perubahan Sosial di Perkotaan dan Dampaknya
Terhadap Pengendalian Sosial Anak, Jurnal Sosiologi Indonesia,
No. 2/September/1997, him. 18-24.

Muttaqien, E.Z. Peranan Da’wah dalam Pembangunan Manusia, PT. Bina
Ilmu Surabaya, 1992.

Naisbitt, John & Patricia Aburdene, Megatreds 2000, Avon Books, New
York, 1991.

Nasikun, Globalisasi dan Problematika Pembangunan Hukum : Suatu
Tinjauan Sosiologis, dalam Dimyati, K. dan Kelik Wardiono, (ed),
Problema Globalisasi, Perspektif Sosiologi Hukum, Ekonomi dan
Agama, Muhammadiyah University Perss, Surakarta, 2000, hlm.
31-34.

Noer, Deliar, Masa Depan Ummat Islam : Tantangan dan Saran
Menghadapinya, dalam Rahardjo, Dawam M. (ed). Reformasi
Politik : Dinamika Politik Nasional dalam Menghadapi Arus
Politik Global, Intermasa, Jakartal997, him. 215-237.

Ohmae, Kenichi, The Borderless Word (Terjemahan), Binarupa Aksara,
Jakarta, 1991.

Piliang, Yasraf Amir, Sebuah Dunia Yang Dilipat : Realitas Kebudayaan
Menjelang Milinium Ketiga dan Matinya Posmoderniseme,
Mizan, Bandung, 1999.

Rahardjo, M. Dawam, Intelektual, Intelegensia, dan Perilaku Politik Bangsa
: Risalah Cendekiawan Muslim, Mizan, Bandung, 1996.

Rahardjo, Satjipto, Pembangunan Hukum di Indonesia dalam Konteks
Situasi Global”, Dalam Dimyati, Khudzalifah dan Kelik
Wardiono (ed), Problema Globalisasi : Perspektif Sosiologi
Hukum, Ekonomi, dan Agama, Muhammadiyah University Perss,
Surakarta, 2000, hlm. 3-19.

Rakhmat, Jalaluddin, Islam, Aktual, Refleksi-Sosial Seorang Cendekiawan
Muslim, Mizan, Bandung, 1991.

----, Film Dakwabh : Film Yang Mengubah Akhlak, dalam Rakhmat Miftah F.
(ed)., Catatan Kang Jalal; Visi Media, Politik, dan Pendidikan,
PT. Remaja Rosdakarya, Bandung, 1997, hlm. 20-25.

448 Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001



Robertson, Ronald, Globalization : Social Theory and Global Culture, Sage,
London, 1992.

Romli H.M. Usep, Memperbaiki Praktik Dakwah, Pikiran Rakyat, 2,
November 2000, hlm. 9.

Shihab, M. Quraish, Membumikan Al-Qur’an : Fungsi dan Peran Wahyu
dalam Kehidupan Masyarakat, Cetakan XII, Mizan, Bandung,
1996.

Sobary, Mohammad, “Dialog Pertanda Kecerdasan”, Pikiran Rakyat, 5 Mei
1998.

Taher Tarmizi, Dakwah Pembangunan :@ Persiapan Ummat Menghadapi
Abad 21, dalam Rahardjo M. Dawam (ed). Model Pembangunan
Qaryah  Thayyibah : Suatu  Pendekatan  Pemerataan
Pembangunan, Intermasa, Jakarta, 1997, hlm. 3-21.

Tasmara, Toto, Komunikasi Dakwah, Gaya Media Pratama, Jakarta 1997.

Therik Gerson Tom, Arus Balik Globalisasi dalam Milenium Ketiga, dalam
Sinaga, Martin L. (ed). Agama-Agama Memasuki Milinium
Ketiga, PT. Gramedia Widiasarana Indonesia, Jakarta, 2000, hlm.
33-54.

Tirtosudiro Achmad, Sambutan, dalam Rahardjo, M. Dawam, (ed). Model,
Pembangunan Qaryah Thayyibah : Suatu Pendekatan Pemerataan
Pembangunan, Intermasa, Jakarta, 1997 : hlm. xvii-xxiv.

Toffler, Alvin, Gelombang Ketiga, Alihbahasa Sri Koesdiyatinah, PT. Panja
Simpati, Jakarta, 1998.

William Federick, The Comunications Revolution, Sage, Beverly Hills,
1982.

Ya’qub, Hamzah, Publisistik Islam, Teknik Da’wah dan Leadership, CV
Dipenogoro, Bandung, 1986.

Yusuf Yunan, Masalah Dakwah Agenda Dan Solusi, dalam Muhtadi, Asep
S. dan Sri Hadajani (ed). Dakwah Kontemporer, Pola Alternatif
Dakwah Melalui Televisi, Pusdai Perss, Bandung, 2000 hlm. 19-
22.

Mimbar No. 4 Th.XVII Oktober — Desember 2001 449



