PROBLEMATIKA NASKH DALAM
DISKURSUS KAJIAN HADIS

Saifullah
Institut Agama Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya
syaif_allah75@yahoo.co.id

Abstract: In a certain problem was also still found various
editorial hadith that seem contradiction between which one
hadith the and with the other one hadith from this point was
born the discussion of naskh in the hadith. This paper finds
thas scholars divided in two on responding the naskh, namely
(1) scholars who accept the existence of naskh al-hadith and (2)
scholars who rejet the naskh al-hadith. Naskh does not reduce
the perfection of revelation because in the naskh there is no
purpose to measure the level of adherence to Allah and as a
form of God compassion in human. More over naskh can be
happen based in the indicators that all downstream to
revelation.

Keywords: Hadith, #askh, revelation, problematic.

Pendahuluan

Hadis sebagai sumber hukum Islam kedua memainkan peranan
yang sangat penting dalam menentukan solusi berbagai permasalahan
yang terjadi pada umat Islam. Berbagai produk hukum yang dihasilkan
dari hadis tersebut harus merupakan sebuah kepastian yang bisa dijadikan
sebagai pegangan, acuan dan tuntunan. Kepastian hukum tersebut tidak
boleh bersifat multi interpretatif, kontradiktif dan konfrontatif. Lebih
dari itu semua, hadis sebagai sumber hukum, harus merupakan sumber
yang valid, tidak cacat dan tidak dibuat-buat (mawdi’).

Namun pada realitanya, dalam satu masalah tertentu masih
ditemukan juga berbagai redaksi hadis yang nampak kontradiktif antara
hadis yang satu dengan hadis yang lain. Para ulama berbeda pendapat
dalam menyikapi hadis yang sepintas lalu mengindikasikan adanya
kontradiksi itu. Dari perbedaan pendapat inilah kemudian lahir
pembahasan naskh dalam hadis. Dalam menghadapi kontradiksi teks

Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis
Volume 2, Nomor 1, Juni 2012


mailto:syaif_allah75@yahoo.co.id

hadis di atas, para ulama menempuh naskh sebagai salah satu metode
untuk menyelesaikannya.

Pengertian Naskh

Secara etimologi, kata naskh dipakai dalam beberapa arti, antara lain
pembatalan, penghapusan, pengubahan, dan pemindahan dari satu
wadah ke wadah lain.' Sesuatu yang membatalkan, menghapus, dan
memindahkan disebut #dsikh, sedangkan yang dibatalkan, dihapus, dan
dipindahkan disebut mansikh. Dalam pengertian terminologinya, terdapat
perbedaan pandangan dikalangan para ulama. Para mutagaddimin
memperluas arti zaskh mencakup pembatalan hukum yang ditetapkan
terdahulu oleh hukum yang ditetapkan kemudian, pengecualian hukum
yang bersifat umum oleh hukum yang bersifat khusus, penjelasan yang
datang kemudian terhadap hukum yang bersifat sama, dan penetapan
syarat terhadap hukum terdahulu yang belum bersyarat.”

Bahkan diantara para ulama ada yang berpendapat bahwa suatu
ketetapan hukum yang ditetapkan oleh suatu kondisi tertentu telah
menjadi wansikh apabila ada ketentuan lain yang berbeda akibat adanya
kondisi yang lain, seperti perintah untuk bersabar dan menahan diri pada
periode Mekah di saat umat Islam lemah, di-z#asakh oleh perintah atau
izin berperang pada periode Madinah. Sebagaimana ada yang
beranggapan bahwa ketetapan hukum Islam yang membatalkan hukum
yang berlaku pada masa pra Islam merupakan bagian dari pengertian
naskh.

Pengertian naskh yang demikian luas ini kemudian dipersempit
oleh ulama muta'akhkbirin bahwa naskh terbatas pada ketentuan hukum
yang datang kemudian, guna membatalkan atau mencabut atau
menyatakan berakhirnya masa pemberlakuan yang terdahulu, sehingga
ketentuan hukum yang berlaku adalah yang ditetapkan terakhir.*

M. Quraish Shihab, Memwbumikan al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wabhyu dalam Kebidupan
Masyarakat (Bandung: Mizan, 1994), 143.

2Ibid., 144.

SMuhammad ‘Abd al-Azim al-Zarqani, Manabil al-Trfan fi Ulim al-Qur'an (Kairo: al-
Halabi, 1980), 254.

4Shihab, Membumikan al-Qur'an, 144.

Jurnal Mutawatir | Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012 129



Sementara itu, Ibn Kathir memberikan definisi #askh dengan ilmu
yang membahas hadis-hadis yang bertentangan dan tidak ada
kesepakatan diantara hadis-hadis yang lain, mana hadis yang ndsikh dan
mana hadis yang mansikh. Dari definisi naskh di atas, dapat disimpulkan
bahwa naskh mempunyai arti pembatalan dan penghapusan. Dengan
demikian, maka ndsikh dan mansikh hadis adalah ilmu yang membahas
tentang hadis-hadis yang secara tekstual bertentangan satu sama lain, agar
diketahui hadis yang waqbiil ma‘mil bih (diterima dan bisa diamalkan) dan
yang maqbil ghair ma‘mil bih (diterima tapi tidak bisa diamalkan).’

Dalam pembagiannya, hadis apabila dilihat dari segi kualitasnya,
yakni diterima atau ditolaknya terbagi menjadi dua,” yaitu magbil
(diterima) dan mardid (ditolak). Hadis maqbil/ ada dua macam, yaitu sahih’
dan jasan® Sedangkan dari sudut implementasinya, hadis ahad yang
maqbil (diterima) dibagi menjadi dua, yaitu hadis waqbil yang ma‘mil bib
(dapat diamalkan) dan hadis magbil yang ghayr ma‘mil bih (tidak dapat
diamalkan). Yang termasuk dalam kategori hadis wa il bih adalah hadis
mupkam, hadis mukhbtalif, hadis rdjih, dan hadis ndsikh. Sedangkan yang
termasuk hadis yang magqbil ghair ma‘miil bih adalah hadis marih, hadis
yang mansikh, dan hadis yang mutawaqquf fih.”

SM. Abdurrahman, Pergeseran Pemikiran Hadith (Jakarta: Paramadina, 1999), 162.
®Mahmud al-Tahhan, Taysir Mustalah al-Hadith (Mesir: Markaz al-Huda 1 al-Dirasah,
1415), 29.

7 Hadis yang bersambung sanadnya, diriwayatkan oleh orang yang adil dan kuat
ingatannya, tidak terdapat keganjilan dan cacat. Lihat dalam Hasbi Ash Shiddieqy,
Sejaral dan Pengantar llpn Hadits (Semarang; Pustaka Rizki Putra, 1998), 20.

8 Hadis yang naik dari derajat hadis ¢z dan tidak sampai pada derajat hadis saji)h. Baca
dalam Shams al-Din Muhammad b. Ahmad al-Dhahabi, Kifdyat al-Hafagah: Sharh al-
Mugaddimalh al-Mungizah (Aman: Maktabah al-Furqan, 2000), 63.

9Hadis mubkam adalah hadis yang telah memberi pengertian secara jelas. Hadis mukhtalif
adalah hadis yang dapat dikompromikan dari dua hadis shabih yang mengandung
pengertian yang bertentangan. Hadis 74ji) ialah yang lebih kuat dari dua hadis sabi) yang
tampak bertentangan. Hadis #dsikh adalah hadis yang menasakh (menghapus) ketentuan
hadis yang datang tedahulu. Hadis marjiih merupakan hadis yang kehujjahannya
dikalahkan oleh hadis yang lebih kuat. Hadis mansikh adalah hadis yang datang
terdahulu, yang ketentuan hukumnya telah dizasagh (dihapus) oleh hadis yang datang
kemudian. Hadis mutawaqquf fib adalah hadis yang kehujjahannya ditangguhkan, karena
terjadinya pertentangan antara satu hadis dengan hadis lainnya yang belum dapat

130 | Saifullah — Problematika Naskh



Indikator Adanya Naskh Hadis

Ulama berbeda pendapat dalam menyikapi hadis yang terindikasi
kontradiktif. Naskh adalah salah satu bentuk solusi ketika menemukan
adanya pertentangan antar hadis yang tidak dapat dikompromikan.
Metode naskh tidak bisa dilakukan tanpa adanya indikator yang
menunjukkan adanya naskh. Indikator-indikator inilah yang disebut
dengan mu‘arrifat al-naskh yang terdiri dari empat hal.

Pertama, diketahui dari keterangan Nabi Muyhammad sendiri.
Seperti hadis yang menerangkan tentang larangan dan diperbolehkannya
ziarah kubur. Hadis yang melarang wanita berziarah kubur dibatalkan
dengan hadis yang memperbolehkannya berziarah kubur."

Kedna, diketahui dari keterangan sahabat Nabi Muhammad. Seperti
hadis yang memerintahkan berwudlu’ bagi orang yang memakan
makanan yang telah dimasak dibatalkan (wansikh) dengan hadis yang
memperbolehkan tidak berwudlu’ bagi orang yang memakan makanan
yang dimasak."

Ketiga, diketahui dari fakta sejarah. Seperti hadis Shadad bin Aws
tentang batalnya puasa orang yang membekam dan yang dibekam. Hadis
ini dibatalkan oleh hadis Ibn ‘Abbas pada haji wadi‘di mana Nabi pernah
berbekam dalam keadaan ihram dan tetap berpuasa.'”

Keempat, diketahui dari kesepakatan (jmd’) para ulama. Seperti
hadis tentang perintah membunuh peminum Rbamr yang terus
melakukannya sampai empat kali. Hadis ini dibatalkan (mansikh) dengan
hadis yang membiarkan hidup peminum &hamr."”

Metode Penyelesaian Hadis yang Kontradiktif

Ada perbedaan solusi yang ditempuh para ulama untuk
menyelesaikan gejala pertentangan antar hadis. Ibnu Hazm secara tegas
menyatakan bahwa matn-matn hadis yang bertentangan, masing-masing

diselesaikan. Lihat dalam Utang Ranuwijaya, I/mn Hadis (Bandung: Al-Ma’arif, 1974),
153-154.

10Uthman b. ‘Abd al-Rahman Ibn al-Saldh, Mugaddimah 1bn al-Saldh fi Ulim al-Hadith
(Bairut: Dar al-Kutub al-TImiyah, 1989), 139.

U Abdurrahman, Pergeseran Pemikiran Hadith, 163.

2Tbn al-Salah, Mugaddimah Ibn al-Salih, 140.

13bid.

Jurnal Mutawatir | Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012 131



harus diamalkan. Ibnu Hazm menekankan perlunya penggunaan metode
istithna’ (pengecualian). Ahmad b. Idris al-Qarafi (w. 684 H) menempuh
cara al-fapjih. Dengan cara al-fapih itu, mungkin penyelesaian yang
dihasilkan berupa penerapan alnasikh wa al-mansikh ataupun al-jam’u.
Maksudnya, hadis-hadis yang tampak bertentangan tersebut sama-sama
diamalkan dengan melihat indikatornya masing-masing. al-Tahawani
menempuh cara al-nisikh wa al-mansikh, kemudian al-tarjih. Ibn al-Salah,
al-Harawl (w. 837 H) menempuh tiga cara kemungkinan, yakni a/amu,
al-nasikh wa al-mansikh, dan al-tarjih."* Mayoritas fugahi’ menempuh empat
cara dengan berurutan, yakni aljam'u, al-tarji, al-naskh, dan al-tawaqquf
dengan mengembalikan kepada al-bari’ah al-asliyah.” Kelompok Hanafiah
menempuh empat kemungkinan pola solusi, alnaskh, al-tarjih, al-jam’u,
dan al-tawagquf, tetapi mengamalkan dalil yang peringkatnya lebih rendah,
yakni giyds maupun gawl sahabi."®

Menurut ulama hadis, metode untuk menyelesaikan hadis yang
terindikasi kontradiktif adalah sebagai berikut.

1. al-Jam*

Aljam'n didefinisikan sebagai upaya menjelaskan kecocokan dan
keselarasan dua hadis berkualitas magbil yang kandungannya tampak
saling bertentangan, dan disabdakan dalam satu masa dengan cara
membawa pengertian keduanya pada kualifikasi ‘dm-khds, mutlaq-
mugayyad, dan sebagainya.'’

Solusi dengan pola aljam'n bisa diterima apabila memenuhi
petsyaratan; hadis yang terindikasi kontradiktif harus berkualifikasi
riwayat zaqbil, hasil kompromi tidak boleh membatalkan ketentuan yang
tercantum dalam #ass syariat yang lain, gejala pertentangan menjadi hilang
setelah ditempuh pengkompromian tersebut, hasil kompromi tidak boleh
bertentangan dengan dalil syar’i yang lain, adanya petunjuk, bahwa hadis

14Suhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi: Sebuah Tawaran Metodologis (Jakarta:
Bulan Bintang, 1992), 143.

1Nafidh Husayn Hammad, Mukbtalaf al-Hadith bayn al-Fuqaha’ wa al-Mubaddithin (Gaza:
Dar al-Wafa’ al-Manshtrah, 1993),133-134.

16Tbid., 136.

"Tbid., 141.

132 | Saifullah — Problematika Naskh



yang terindikasi kontradiktif disabdakan Nabi dalam satu masa dan segi
kompromi yang diterapkan tidak boleh terkesan dipaksakan (fz assuf)."

Solusi dengan pola aljam‘ bisa dilakukan dengan berbagai
pendekatan, yaitu pendekatan linguistik,” pendekatan kontekstual,”
pendekatan korelatif,”' dan pendekatan dengan cara #a'wil.”

2. al-Naskh

Ulama mutagaddimin menyatakan bahwa naskh secara terminologis
adalah pembatalan dalil shar7 yang terdahulu oleh dalil shar7 yang datang
kemudian, pengecualian hukum yang bersifat umum oleh hukum yang
bersifat khusus yang muncul belakangan, penjelasan apa yang datang

18Tbid., 142.

Pendekatan linguistik pada i&hzilf al-hadith merupakan kajian terhadap substansi wan
hadis yang bersifat ‘dw dan &bdss mencakup gejala pertentangan antar substansi mwatn
yang keduanya bersifat umum, yang keduanya bersifat khusus, yang bersifat umum dan
khusus, yang mutlag dengan yang mugayyad, yang mujmal dengan yang mubayyan, dan yang
kulli dengan istithna’s.

2Konteks artinya bagian dari suatu uraian yang dapat mendukung atau menambah
kejelasan makna, atau situasi yang ada hubungannya dengan suatu kejadian. Instrumen
yang dikembangkan dalam pendekatan ini antara lain adalah fakta keterkaitan hadis
dengan proses sejarah yang menandai kejadiannya. Fakta tersebut berada pada gissat al-
badith atau diistilahkan sabab al-warid. Pendekatan kontekstual guna mengatasi gejala
ikbtildf al-hadith inilah yang akhirnya membuahkan mand al-murid (pemaknaan replikatif)
yang amat berperan dalam upaya merumuskan konsep doktrinal syariah versi hadis.
2IMengkaji pengertian yang terkandung dalam suatu hadis bersama dengan hadis lain
dengan memperhatikan keterkaitan makna satu sama lainnya. Pendekatan korelatif petlu
diperhatikan karena hadis yang tampak bertentangan hanyalah sebagian dari hadis-hadis
Nabi menyangkut masalah tertentu yang kandungan maknanya terkait dengan hadis lain
yang secara bersama-sama menjelaskan duduk sebuah persoalan. Dengan demikian,
prinsip pendekatan korelatif adalah baydn al-hadith bi al-hadith (menjelaskan makna suatu
hadis dengan hadis lain).

22Pemahaman literal terthadap teks matn hadis tidak jarang menimbulkan problem ketika
makna literal tersebut tampak berlawanan dengan hadis lain. Hal itu seringkali
memunculkan persepsi adanya z&b%ldf antar substansi yang termuat dalam teks watn
hadis bersangkutan. Karena memang, literalisme seringkali mempersempit makna. Salah
satu upaya untuk menyelesaikan problem pemahaman tersebut adalah memperluas
makna dengan penakwilan. Pendekatan dengan cara zz'wi/ merupakan cara yang
diunggulkan oleh Ibn Qutaybah al-Dinawari (w. 376 H) dalam rangka memahami teks-
teks keagamaan secara umum dan khususnya, dalam menyelesaikan gejala pertentangan
antar konsep hadis.

Jurnal Mutawatir | Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012 133



kemudian terhadap hukum yang samar, dan penetapan syarat terhadap
hukum terdahulu yang belum bersyarat.”

Pengertian yang sangat luas ini dipersempit oleh ulama generasi
berikutnya. Menurut mereka, naskh didefinisikan sebagai penghapusan
atau penggantian suatu ketentuan syariat oleh ketentuan yang lain dengan
syarat, bahwa yang disebut terakhir muncul belakangan dan kedua
ketentuan itu ditetapkan secara terpisah.

Nasklh sebagaimana tersebut di atas bisa terjadi apabila syarat-
syaratnya terpenuhi, yaitu zags itu sendiri tidak menutup kemungkinan
untuk dihapus, dalam arti tidak memuat ketentuan yang bersifat
permanen, pokok masalahnya terbuka kemungkinan untuk dihapus. Oleh
karena itu sifat-sifat Allah, prinsip-prinsip iman, moralitas, dan kebenaran
rasional tidak terbuka bagi naskh. Selanjutnya nass yang menghapus
(ndsikh) muncul belakangan daripada nass yang dihapus (wansikh), kedua
nash memiliki kekuatan otentisitas (#hubi?) dan makna (dalilah) yang
sama, kedua zags itu benar-benar bertentangan dan sama sekali tidak bisa
dikompromikan dan kedua #nass itu terpisah serta tidak saling
berhubungan, dalam pengertian salah satu menjadi syarat, kualifikasi
(wasf), atau pengecualian dari yang lain.”*

3. al-Tarib.

Dalam bahasa arab, kata zari) berasal dari kata rgjaha yang berarti
mengunggulkan sesuatu. Asal kata rgjaha adalah rgjaha, yang jika
dihubungkan dengan kata 7z memiliki arti mengunggulkan suatu
pendapat.”® Adapun fayih) dalam hadis didefinisikan dengan
mengunggulkan salah satu dari dua hadis yang bertentangan dan tidak
dapat dikompromikan berdasarkan salah satu komponen pentatjihan.”

Menurut definisi tersebut, Za7jzZh) dalam hadis merupakan upaya
menetapkan keunggulan sepihak dari dua hadis yang bertentangan dan

2Ibrahim b. Mésa b. Muhammad al-Shatibi, a/-Muwifagit fi Usil al-Shari‘ab, Vol. 3
(Beirut: Dar al-Ma‘arif, 1978), 108.

2Mohammad Hashim Kamali, Prinsip dan Teori-teori Hukum Islam (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1991), 198-199.

BAbG ‘Al al-Farisl, Mujam al-Maqdyis fi al-Lughah (Kairo: Mustafd al-Babi al-Halabi,
1969), 424.

2Hasbi Ash Shiddieqy, Pokok-pokok Limu Dirayah Hadits (Jakarta: Bulan Bintang, 1981),
277.

134 | Saifullah — Problematika Naskh



tanpa bisa dikompromikan dengan cara mencari tanda-tanda yang dapat
menguatkan salah satu dari dua hadis tersebut. Dengan mengetahui dalil
yang rdjip dari dalil yang marjih, maka akan diketahui mana yang harus
diamalkan dan mana yang harus ditinggalkan.

Secara garis besar, komponen yang menjadi bahan pertimbangan
tarjih dalam hadis terdiri dari empat aspek, yaitu:

a. Aspek sanad

Tari} dari aspek ini dilakukan dengan menguji jumlah jalur sanad,
ke-dabit-an perawi, pemahaman perawi terhadap kandungan hadis (figh al-
rawi), serta posisi sahabat periwayat dalam hadis (s@bib al-gissab).

b. Aspek matn

Tapih dari aspek ini dilakukan dengan mencermati data
kesejahteraan dari dftirab, redaksi matn dilengkapi 7/lah hukum, dan nisbah
persandaran hadis kepada pemegang otoritas.

c. Aspek kandungan hukum (wadlil al-nass)

Tapih dari aspek ini dilakukan dengan mempertimbangkan
ketentuan apabila terdapat dua hadis yang saling berlawanan, salah satu
menetapkan hukum berdasar hukum asal (bari'ah asliyah) dan lainnya
menggugurkannya, maka hadis yang menggugurkan lebih diunggulkan.
Mengunggulkan hadis yang mengandung ketentuan hukum haram
daripada yang mengandung ketentuan hukum mubi). Mengunggulkan
hadis yang menetapkan hukum wajib daripada yang menetapkan hukum
thahah. Mengunggulkan hadis yang bersifat menetapkan (wuthbif) daripada
yang bersifat menggugurkan (wanfl). Mengunggulkan hadis yang
mengandung hukum wad7 daripada hadis yang mengandung hukum
taklifi’’

d. Dukungan eksternal

Dukungan eksternal diperoleh dari al-Qur’an, informasi hadis lain
yang sederajat atau lebih baik mutunya, keserasian dengan gzyds, praktek
kenegaraan dan kepemimpinan a/-Khulafa’ al-Réshidin, dan ‘amal abl al-
madinah (tradisi keagamaan penduduk Madinah).”

"Muhammad Wafa’, Metode Tarjil atas Kontradiksi Dalil-dalil Syara’, tetj. Muslich (Bangil:
al-Izzah, 2001), 265-268.

2Ahmad b. Muhammad ‘Umar al-Ansatl, Athar 1kbtilaf al-Fuqaha’ fi al-Shari‘ah (Riyad:
Dar al-Su‘ad, 1996), 33.

Jurnal Mutawatir | Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012 135



4. al-Tawaqquf

Tawagquf tidak dipandang sebagai bentuk solusi atas gejala
kontradiksi hadis, melainkan lebih merupakan sebuah sikap ketika gejala
kontradiksi hadis tersebut tidak dapat diselesaikan dengan pola al-tarjip.
Adapun tindak lanjut dari sikap Zawagqguf menurut mayoritas ulama adalah
dengan mengembalikannya kepada al-bari’ah al-asliyah (hukum asal).
Sedangkan menurut para ahli fikih mazhab Hanafiah adalah dengan
mengamalkan dalil yang berada pada tingkatan lebih rendah, yaitu gzyds
ataupun gawl sapabi”’

Tawaqqnf sebagaimana tersebut hanya ada dalam teori, sebab dalam
praktiknya tidak ada satupun hadis Nabi yang terindikasi pertentangan
yang tidak dapat diselesaikan dengan kaidah solusi z&bzzlif al-hadith.

Perdebatan Ulama tentang Naskh dalam Hadis

Perdebatan terkait eksistensi #askh dalam hadis ini perlu diketahui
agar terhindar dari penilaian yang subjektif terhadap permasalahan naskh
al-padith. Selain itu, pro-kontra pendapat ulama tentang hal ini bisa
dianalisis (ziih) mana yang lebih kuat untuk dijadikan sebagai rujukan.”

Menurut Yusuf Qaradawl, pada dasarnya alnass al-shari‘ah tidak
mungkin saling bertentangan, sebab kebenaran tidak mungkin
bertentangan dengan kebenaran. Namun demikian, perdebatan ulama
tentang adanya saskh hadis terus berlanjut.”’ Seperti masalah ziarah
kubur, ulama yang setuju adanya zaskh hadis menyatakan bahwa larangan
Nabi Muhammad terhadap wanita yang berziarah kubur dibatalkan oleh
hadis yang datang kemudian yang memperbolehkan wanita ziarah kubur.
Berbeda dengan ulama yang menolak adanya naskh hadis bahwa dalam
ziarah kubur tidak ada pertentangan antara hadis yang melarang dengan
hadis yang memperbolehkan ziarah kubur dan tidak ada hadis yang
membatalkan (wasikh) dan hadis yang dibatalkan (wansikh) tentang ziarah
kubur.

YHammad, Mukbtalaf al-Hadis, 134.

Mustafa al-Siba’l, al-Sunnabh wa Makéanatuha fi al-Tashri* al-Islimi (Kairo: Dar al-Salam,
1998), 357.

SYasuf Qaradawi, Bagaimana Memabami Hadith Nabi SAW, tetj. Muhammad Bagir
(Bandung: Karisma, 1993), 118.

136 | Saifullah — Problematika Nask)



Argumentasi kelompok yang menolak adanya naskh dibangun atas
dasar bahwa objek dari kata “malaknat” dalam hadis yang melarang
ziarah kubur bukan wanita yang melakukan ziarah kubur dalam waktu
yang agak lama tapi wanita yang sering melakukan ziarah kubur. Hal ini
sesuai dengan bentuk kata zawwdirit yang berkonotasi “amat sering”.
Seringnya ziarah kubur dapat mengakibatkan kurangnya perhatian wanita
tersebut kepada suaminya, menghindarkan diri dari Zzbarruj serta meratapi
kepergian orang mati dengan suara yang keras. Kalau semua itu dapat
dihindarkan, maka tidak ada salahnya mengizinkan wanita untuk ziarah
kubur, masalah mengingat mati bukan hanya dibutuhkan oleh kaum laki-
laki, tapi wanita juga membutuhkannya.”

Contoh lain yang menjadi perdebatan ulama tentang adanay naskh
dalam hadis adalah masalah menyemir rambut. Sebagian ulama
berpendapat bahwa hal itu hukumnya makrib tanzih, sebagian yang lain
berpendapat bahwa itu haram. al-Tabrani dalam kasus ini menyatakan
bahwa perbedaan pendapat ulama tentang boleh dan tidaknya menyemir
uban tergantung pada perbedaan keadaan mereka dalam masalah ini.
Perintah dan larangan menyemir uban sesuai dengan ijma’ ulama tidaklah
mutlak. Oleh sebab itu, satu sama lain tidak mengingkari adanya
pertbedaan dalam bolehnya menyemir rambut. Menurutnya, dalam
masalah ini tidak boleh dikatakan ada ndsikh dan mansikh.

Bagi ulama yang menolak adanya naskh hadis, kebanyakan hadis-
hadis yang diasumsikan sebagai mansikh, apabila diteliti lebih jauh
ternyata tidak demikian. Hal ini mengingat bahwa diantara hadis-hadis
Nabi ada yang dimaksudkan sebagai @gimah (anjuran untuk melakukan
sesuatu walaupun terasa berat) dan ada pula yang dimaksudkan sebagai
rukhsah (peluang untuk memilih yang lebih ringan pada suatu ketentuan).
Karena itu, kedua-duanya mengandung kadar ketentuan yang berbeda
sesuai dengan kedudukannya masing-masing. Adakalnya sebagian hadis
bergantung pada situasi tertentu, sementara yang lainnya juga bergantung
pada situasinya sendiri. Adanya perbedaan situasi seperti ini tidak berarti
adanya penghapusan (naskh).

2Ibid., 122.

Jurnal Mutawatir | Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012 137



Kesimpulan

Perdebatan tentang adanya naskh dalam diskursus hadis antara lain
dipengaruhi oleh makna naskh itu sendiri. Bagi ulama yang menerima
adanya naskh hadis memaknai naskh dengan menghapus dan
membatalkan hadis yang diriwayatkan terlebih dahulu. Sedangkan bagi
ulama yang menolak #naskh hadis mengartikan dengan mengalihkan
sesuatu dari satu kondisi pada kondisi yang lain sesuai dengan situasi
yang mempengaruhinya, sehingga satu masalah pada kondisi tertentu
diperbolehkan tapi pada kondisi yang lain dilarang karena adanya situasi
yang mempengaruhinya.

Meski demikian, adanya naskh tidak mengurangi kesempurnaan
Nabi Muhammad sebagai pembawa risalah ilahi karena dalam »askh ada
tujuan untuk mengukur tingkat kepatuhan manusia pada utusan Allah
dan sebagai bentuk belas kasih-Nya pada manusia. Apalagi naskh bisa
terjadi berdasarkan pada adanya indikator-indikator yang semuanya
bermuara pada wahyu.

Daftar Rujukan

Abdurrahman, M. Pergeseran Pemikiran Hadis. Jakarta: Paramadina, 1999.

al-Salah, Ibn. Mugaddimah 1bn al-Salah fi Uliim al-Hadith. Bairut: Dar al-
Kutub al-TImiyah, 1989.

Ansari (al), Ahmad b. Muhammad ‘Umar. Athar Ikbtilif al-Fugahd’ fi al-
Shari‘ah. Riyad: Dar al-Su‘ad, 1996.

Ash Shiddieqy. Hasbi, Pokok-pokok llmu Dirayah Hadis. Jakarta: Bulan
Bintang, 1981.

. Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadits. Semarang: Pustaka Rizki Putra,

1998.

Dhahabi (al), Shams al-Din Muhammad b. Ahmad. Kifgyat al-Hafagah:
Sharh al-Mugaddimah al-Mugizah. Aman: Maktabah al-Furqan, 2000.

Farisi (al), Aba ‘Ali. Mu jam al-Maqayis fi al-Lughah. Kairo: Mustafa al-Babi
al-Halabi, 1969.

Hammad, Nafidh Husayn. Mukbtalaf al-Hadith bayn al-Fugahid’ wa al-
Mubaddithin. Gaza: Dar al-Wafa’ al-Manshurah, 1993.

Ismail, Suhudi. Metodologi Penelitian Hadis Nabi: Sebuah Tawaran Metodologis.
Jakarta: Bulan Bintang, 1992.

138 | Saifullah — Problematika Naskh



Kamali, Mohammad Hashim. Prinsip dan Teori-Teori Hukum Islam.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1991.

Qaradawi, Yuasuf. Bagaimana Memahami Hadith Nabi SAW, tetj.
Muhammad Bagqir. Bandung: Karisma, 1993.

Ranuwijaya, Utang. I/mn Hadis. Bandung: Al-Ma’arif, 1974.

Shatibi (al), Ibrahim b. Muasa b. Muhammad. a/-Muwuwdifagat fi Usil al-
Shari‘ah, Vol. 3. Beirut: Dar al-Ma‘arif, 1978.

Shihab, M. Quraish. Mewbumikan al-Quran: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kebidupan Masyarakat. Bandung: Mizan, 1994.

Siba’t (al), Mustafa. al-Sunnab wa Makédnatuba fi al-Tashri‘ al-Iskimi. Kairo:
Dar al-Salam, 1998.

Tahhan (al), Mahmuad. Taysir Mustala)) al-Hadith. Mesir: Markaz al-Huda li
al-Dirasah, 1415.

Wafa’, Muhammad. Metode Tarjih atas Kontradiksi Dalil-dalil Syara’, terj.
Muslich. Bangil: al-Izzah, 2001.

Zarqani (al), Abd al-Azim. Manabil al-‘Irfan fi Uliim al-Qur'an. Kairo: al-
Halabi, 1980.

Jurnal Mutawatir | Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012 139



