
 

Mutawâtir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 
Volume 2, Nomor 1, Juni 2012 

PROBLEMATIKA NASKH DALAM 
DISKURSUS KAJIAN HADIS 

 
Saifullah 

Institut Agama Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya 
syaif_allah75@yahoo.co.id 

 
Abstract: In a certain problem was also still found various 
editorial hadith that seem contradiction between which one 
hadith the and with the other one hadith from this point was 
born the discussion of naskh in the hadith. This paper finds 
thas scholars divided in two on responding the naskh, namely 
(1) scholars who accept the existence of naskh al-h}adîth and (2) 
scholars who rejet the naskh al-h}adîth. Naskh does not reduce 
the perfection of revelation because in the naskh there is no 
purpose to measure the level of adherence to Allah and as a 
form of God compassion in human. More over naskh can be 
happen based in the indicators that all downstream to 
revelation. 
Keywords: Hadith, naskh, revelation, problematic. 

 
Pendahuluan 

Hadis sebagai sumber hukum Islam kedua memainkan peranan 
yang sangat penting dalam menentukan solusi berbagai permasalahan 
yang terjadi pada umat Islam. Berbagai produk hukum yang dihasilkan 
dari hadis tersebut harus merupakan sebuah kepastian yang bisa dijadikan 
sebagai pegangan, acuan dan tuntunan. Kepastian hukum tersebut tidak 
boleh bersifat multi interpretatif, kontradiktif dan konfrontatif. Lebih 
dari itu semua, hadis sebagai sumber hukum, harus merupakan sumber 

yang valid, tidak cacat dan tidak dibuat-buat (mawd}û‘). 
Namun pada realitanya, dalam satu masalah tertentu masih 

ditemukan juga berbagai redaksi hadis yang nampak kontradiktif antara 
hadis yang satu dengan hadis yang lain. Para ulama berbeda pendapat 
dalam menyikapi hadis yang sepintas lalu mengindikasikan adanya 
kontradiksi itu. Dari perbedaan pendapat inilah kemudian lahir 
pembahasan naskh dalam hadis. Dalam menghadapi kontradiksi teks 

mailto:syaif_allah75@yahoo.co.id


 

129|Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012| Jurnal Mutawâtir 

hadis di atas, para ulama menempuh naskh sebagai salah satu metode 
untuk menyelesaikannya. 
 

Pengertian Naskh 
Secara etimologi, kata naskh dipakai dalam beberapa arti, antara lain 

pembatalan, penghapusan, pengubahan, dan pemindahan dari satu 
wadah ke wadah lain.1 Sesuatu yang membatalkan, menghapus, dan 
memindahkan disebut nâsikh, sedangkan yang dibatalkan, dihapus, dan 
dipindahkan disebut mansûkh. Dalam pengertian terminologinya, terdapat 
perbedaan pandangan dikalangan para ulama. Para mutaqaddimîn 
memperluas arti naskh mencakup pembatalan hukum yang ditetapkan 
terdahulu oleh hukum yang ditetapkan kemudian, pengecualian hukum 
yang bersifat umum oleh hukum yang bersifat khusus, penjelasan yang 
datang kemudian terhadap hukum yang bersifat sama, dan penetapan 
syarat terhadap hukum terdahulu yang belum bersyarat.2 

Bahkan diantara para ulama ada yang berpendapat bahwa suatu 
ketetapan hukum yang ditetapkan oleh suatu kondisi tertentu telah 
menjadi mansûkh apabila ada ketentuan lain yang berbeda akibat adanya 
kondisi yang lain, seperti perintah untuk bersabar dan menahan diri pada 
periode Mekah di saat umat Islam lemah, di-nasakh oleh perintah atau 
izin berperang pada periode Madinah. Sebagaimana ada yang 
beranggapan bahwa ketetapan hukum Islam yang membatalkan hukum 
yang berlaku pada masa pra Islam merupakan bagian dari pengertian 
naskh.3 

Pengertian naskh yang demikian luas ini kemudian dipersempit 
oleh ulama muta’akhkhirîn bahwa naskh terbatas pada ketentuan hukum 
yang datang kemudian, guna membatalkan atau mencabut atau 
menyatakan berakhirnya masa pemberlakuan yang terdahulu, sehingga 
ketentuan hukum yang berlaku adalah yang ditetapkan terakhir.4 

                                                           

1M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 
Masyarakat (Bandung: Mizan, 1994), 143. 
2Ibid., 144. 
3Muh}ammad „Abd al-Az}îm al-Zarqânî, Manâhil al-‘Irfân fî ‘Ulûm al-Qur’ân (Kairo: al-

H{alabî, 1980), 254. 
4Shihab, Membumikan al-Qur’an, 144. 



 

130|Saifullah – Problematika Naskh 

Sementara itu, Ibn Kathîr memberikan definisi naskh dengan ilmu 
yang membahas hadis-hadis yang bertentangan dan tidak ada 
kesepakatan diantara hadis-hadis yang lain, mana hadis yang nâsikh dan 
mana hadis yang mansûkh. Dari definisi naskh di atas, dapat disimpulkan 
bahwa naskh mempunyai arti pembatalan dan penghapusan. Dengan 
demikian, maka nâsikh dan mansûkh hadis adalah ilmu yang membahas 
tentang hadis-hadis yang secara tekstual bertentangan satu sama lain, agar 
diketahui hadis yang maqbûl ma‘mûl bih (diterima dan bisa diamalkan) dan 
yang maqbûl ghair ma‘mûl bih (diterima tapi tidak bisa diamalkan).5 

Dalam pembagiannya, hadis apabila dilihat dari segi kualitasnya, 
yakni diterima atau ditolaknya terbagi menjadi dua,6 yaitu maqbûl 

(diterima) dan mardûd (ditolak). Hadis maqbûl ada dua macam, yaitu s}ah}îh }7 
dan h}asan.8 Sedangkan dari sudut implementasinya, hadis ah}ad yang 
maqbûl (diterima) dibagi menjadi dua, yaitu hadis maqbûl yang ma‘mûl bih 
(dapat diamalkan) dan hadis maqbûl yang ghayr ma‘mûl bih (tidak dapat 
diamalkan). Yang termasuk dalam kategori hadis ma‘mûl bih adalah hadis 

muh}kam, hadis mukhtalif, hadis râjih }, dan hadis nâsikh. Sedangkan yang 

termasuk hadis yang maqbûl ghair ma‘mûl bih adalah hadis marjûh }, hadis 
yang mansûkh, dan hadis yang mutawaqquf fîh.9 

                                                           

5M. Abdurrahman, Pergeseran Pemikiran Hadith (Jakarta: Paramadina, 1999), 162. 
6Mah}mûd al-T{ah }h}ân, Taysîr Mus}t }alah } al-H{adîth (Mesir: Markaz al-Hudâ li al-Dirâsah, 
1415), 29. 
7 Hadis yang bersambung sanadnya, diriwayatkan oleh orang yang adil dan kuat 
ingatannya, tidak terdapat keganjilan dan cacat. Lihat dalam Hasbi Ash Shiddieqy, 
Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadits (Semarang; Pustaka Rizki Putra, 1998), 20. 
8 Hadis yang naik dari derajat hadis d }a’îf dan tidak sampai pada derajat hadis s}ah }îh }. Baca 
dalam Shams al-Dîn Muh }ammad b. Ah}mad al-Dhahabî, Kifâyat al-H{afaz }ah: Sharh} al-

Muqaddimah al-Muqîz }ah (Aman: Maktabah al-Furqân, 2000), 63. 
9Hadis muh }kam adalah hadis yang telah memberi pengertian secara jelas. Hadis mukhtalif 
adalah hadis yang dapat dikompromikan dari dua hadis shahih yang mengandung 

pengertian yang bertentangan. Hadis râjih } ialah yang lebih kuat dari dua hadis s}ah}îh } yang 
tampak bertentangan. Hadis nâsikh adalah hadis yang menasakh (menghapus) ketentuan 
hadis yang datang tedahulu. Hadis marjûh } merupakan hadis yang kehujjahannya 
dikalahkan oleh hadis yang lebih kuat. Hadis mansûkh adalah hadis yang datang 
terdahulu, yang ketentuan hukumnya telah dinasakh (dihapus) oleh hadis yang datang 
kemudian. Hadis mutawaqquf fîh adalah hadis yang kehujjahannya ditangguhkan, karena 
terjadinya pertentangan antara satu hadis dengan hadis lainnya yang belum dapat 



 

131|Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012| Jurnal Mutawâtir 

Indikator Adanya Naskh Hadis 

Ulama berbeda pendapat dalam menyikapi hadis yang terindikasi 
kontradiktif. Naskh adalah salah satu bentuk solusi ketika menemukan 
adanya pertentangan antar hadis yang tidak dapat dikompromikan. 
Metode naskh tidak bisa dilakukan tanpa adanya indikator yang 
menunjukkan adanya naskh. Indikator-indikator inilah yang disebut 
dengan mu‘arrifât al-naskh yang terdiri dari empat hal. 

Pertama, diketahui dari keterangan Nabi Mu }hammad sendiri. 
Seperti hadis yang menerangkan tentang larangan dan diperbolehkannya 
ziarah kubur. Hadis yang melarang wanita berziarah kubur dibatalkan 
dengan hadis yang memperbolehkannya berziarah kubur.10 

Kedua, diketahui dari keterangan sahabat Nabi Muh }ammad. Seperti 
hadis yang memerintahkan berwudlu‟ bagi orang yang memakan 
makanan yang telah dimasak dibatalkan (mansûkh) dengan hadis yang 
memperbolehkan tidak berwudlu‟ bagi orang yang memakan makanan 
yang dimasak.11 

Ketiga, diketahui dari fakta sejarah. Seperti hadis Shadad bin Aws 
tentang batalnya puasa orang yang membekam dan yang dibekam. Hadis 
ini dibatalkan oleh hadis Ibn „Abbâs pada haji wadâ‘ di mana Nabi pernah 
berbekam dalam keadaan ihram dan tetap berpuasa.12 

Keempat, diketahui dari kesepakatan (ijmâ‘) para ulama. Seperti 
hadis tentang perintah membunuh peminum khamr yang terus 
melakukannya sampai empat kali. Hadis ini dibatalkan (mansûkh) dengan 
hadis yang membiarkan hidup peminum khamr.13 

 
Metode Penyelesaian Hadis yang Kontradiktif 

Ada perbedaan solusi yang ditempuh para ulama untuk 
menyelesaikan gejala pertentangan antar hadis. Ibnu H {azm secara tegas 
menyatakan bahwa matn-matn hadis yang bertentangan, masing-masing 

                                                                                                                                        

diselesaikan. Lihat dalam Utang Ranuwijaya, Ilmu Hadis (Bandung: Al-Ma‟arif, 1974), 
153-154. 
10„Uthmân b. „Abd al-Rah}mân Ibn al-S {alâh}, Muqaddimah Ibn al-S{alâh } fî ‘Ulûm al-H{adîth 
(Bairut: Dâr al-Kutub al-„Ilmîyah, 1989), 139. 
11Abdurrahman, Pergeseran Pemikiran Hadith, 163. 
12Ibn al-S {alâh}, Muqaddimah Ibn al-S {alâh}, 140. 
13Ibid. 



 

132|Saifullah – Problematika Naskh 

harus diamalkan. Ibnu H {azm menekankan perlunya penggunaan metode 

istithnâ’ (pengecualian). Ah }mad b. Idrîs al-Qarafî (w. 684 H) menempuh 

cara al-tarjîh}. Dengan cara al-tarjîh} itu, mungkin penyelesaian yang 
dihasilkan berupa penerapan al-nâsikh wa al-mansûkh ataupun al-jam‘u. 
Maksudnya, hadis-hadis yang tampak bertentangan tersebut sama-sama 

diamalkan dengan melihat indikatornya masing-masing. al-T{ah}awanî 
menempuh cara al-nâsikh wa al-mansûkh, kemudian al-tarjîh}. Ibn al-S{alâh }, 
al-H{arawî (w. 837 H) menempuh tiga cara kemungkinan, yakni al-jam‘u, 
al-nâsikh wa al-mansûkh, dan al-tarjîh}.14 Mayoritas fuqahâ’ menempuh empat 

cara dengan berurutan, yakni al-jam‘u, al-tarjîh}, al-naskh, dan al-tawaqquf 

dengan mengembalikan kepada al-barâ’ah al-as}lîyah.15 Kelompok Hanafiah 

menempuh empat kemungkinan pola solusi, al-naskh, al-tarjîh}, al-jam‘u, 
dan al-tawaqquf, tetapi mengamalkan dalil yang peringkatnya lebih rendah, 

yakni qiyâs maupun qawl s}ah }âbî.16 
Menurut ulama hadis, metode untuk menyelesaikan hadis yang 

terindikasi kontradiktif adalah sebagai berikut. 
1. al-Jam‘ 

Al-jam‘u didefinisikan sebagai upaya menjelaskan kecocokan dan 
keselarasan dua hadis berkualitas maqbûl yang kandungannya tampak 
saling bertentangan, dan disabdakan dalam satu masa dengan cara 

membawa pengertian keduanya pada kualifikasi „âm-khâs}, mut }laq-
muqayyad, dan sebagainya.17 

Solusi dengan pola al-jam‘u bisa diterima apabila memenuhi 
persyaratan; hadis yang terindikasi kontradiktif harus berkualifikasi 
riwayat maqbûl, hasil kompromi tidak boleh membatalkan ketentuan yang 
tercantum dalam nas}s} syariat yang lain, gejala pertentangan menjadi hilang 
setelah ditempuh pengkompromian tersebut, hasil kompromi tidak boleh 
bertentangan dengan dalil syar‟i yang lain, adanya petunjuk, bahwa hadis 

                                                           

14Suhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi: Sebuah Tawaran Metodologis (Jakarta: 
Bulan Bintang, 1992), 143. 
15Nâfidh H{usayn H{ammâd, Mukhtalaf al-H{adîth bayn al-Fuqahâ’ wa al-Muh }addithîn (Gaza: 
Dâr al-Wafâ‟ al-Manshûrah, 1993),133-134. 
16Ibid., 136.  
17Ibid., 141. 



 

133|Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012| Jurnal Mutawâtir 

yang terindikasi kontradiktif disabdakan Nabi dalam satu masa dan segi 
kompromi yang diterapkan tidak boleh terkesan dipaksakan (ta’assuf).18 

Solusi dengan pola al-jam‘ bisa dilakukan dengan berbagai 
pendekatan, yaitu pendekatan linguistik,19 pendekatan kontekstual,20 
pendekatan korelatif,21 dan pendekatan dengan cara ta’wîl.22 
 

2. al-Naskh 
Ulama mutaqaddimîn menyatakan bahwa naskh secara terminologis 

adalah pembatalan dalil shar‘î yang terdahulu oleh dalil shar‘î yang datang 
kemudian, pengecualian hukum yang bersifat umum oleh hukum yang 
bersifat khusus yang muncul belakangan, penjelasan apa yang datang 

                                                           

18Ibid., 142. 
19Pendekatan linguistik pada ikhtilâf al-h }adîth merupakan kajian terhadap substansi matn 
hadis yang bersifat „âm dan khâs}s} mencakup gejala pertentangan antar substansi matn 
yang keduanya bersifat umum, yang keduanya bersifat khusus, yang bersifat umum dan 

khusus, yang mut }laq dengan yang muqayyad, yang mujmal dengan yang mubayyan, dan yang 
kullî dengan istithnâ’î. 
20Konteks artinya bagian dari suatu uraian yang dapat mendukung atau menambah 
kejelasan makna, atau situasi yang ada hubungannya dengan suatu kejadian. Instrumen 
yang dikembangkan dalam pendekatan ini antara lain adalah fakta keterkaitan hadis 

dengan proses sejarah yang menandai kejadiannya. Fakta tersebut berada pada qis}s}at al-

h }adîth atau diistilahkan sabab al-wurûd. Pendekatan kontekstual guna mengatasi gejala 

ikhtilâf al-h }adîth inilah yang akhirnya membuahkan ma‘nâ al-murâd (pemaknaan replikatif) 
yang amat berperan dalam upaya merumuskan konsep doktrinal syariah versi hadis. 
21Mengkaji pengertian yang terkandung dalam suatu hadis bersama dengan hadis lain 
dengan memperhatikan keterkaitan makna satu sama lainnya. Pendekatan korelatif perlu 
diperhatikan karena hadis yang tampak bertentangan hanyalah sebagian dari hadis-hadis 
Nabi menyangkut masalah tertentu yang kandungan maknanya terkait dengan hadis lain 
yang secara bersama-sama menjelaskan duduk sebuah persoalan. Dengan demikian, 

prinsip pendekatan korelatif adalah bayân al-h}adîth bi al-h }adîth (menjelaskan makna suatu 
hadis dengan hadis lain). 
22Pemahaman literal terhadap teks matn hadis tidak jarang menimbulkan problem ketika 
makna literal tersebut tampak berlawanan dengan hadis lain. Hal itu seringkali 
memunculkan persepsi adanya ikhtilâf antar substansi yang termuat dalam teks matn 
hadis bersangkutan. Karena memang, literalisme seringkali mempersempit makna. Salah 
satu upaya untuk menyelesaikan problem pemahaman tersebut adalah memperluas 
makna dengan penakwilan. Pendekatan dengan cara ta’wîl merupakan cara yang 
diunggulkan oleh Ibn Qutaybah al-Dinawarî (w. 376 H) dalam rangka memahami teks-
teks keagamaan secara umum dan khususnya, dalam menyelesaikan gejala pertentangan 
antar konsep hadis. 



 

134|Saifullah – Problematika Naskh 

kemudian terhadap hukum yang samar, dan penetapan syarat terhadap 
hukum terdahulu yang belum bersyarat.23 

Pengertian yang sangat luas ini dipersempit oleh ulama generasi 
berikutnya. Menurut mereka, naskh didefinisikan sebagai penghapusan 
atau penggantian suatu ketentuan syariat oleh ketentuan yang lain dengan 
syarat, bahwa yang disebut terakhir muncul belakangan dan kedua 
ketentuan itu ditetapkan secara terpisah. 

Naskh sebagaimana tersebut di atas bisa terjadi apabila syarat-
syaratnya terpenuhi, yaitu nas}s} itu sendiri tidak menutup kemungkinan 
untuk dihapus, dalam arti tidak memuat ketentuan yang bersifat 
permanen, pokok masalahnya terbuka kemungkinan untuk dihapus. Oleh 
karena itu sifat-sifat Allah, prinsip-prinsip iman, moralitas, dan kebenaran 
rasional tidak terbuka bagi naskh. Selanjutnya nas}s} yang menghapus 

(nâsikh) muncul belakangan daripada nas }s} yang dihapus (mansûkh), kedua 
nash memiliki kekuatan otentisitas (thubût) dan makna (dalâlah) yang 

sama, kedua nas}s} itu benar-benar bertentangan dan sama sekali tidak bisa 
dikompromikan dan kedua nas}s} itu terpisah serta tidak saling 
berhubungan, dalam pengertian salah satu menjadi syarat, kualifikasi 
(wasf), atau pengecualian dari yang lain.24 
 

3. al-Tarjîh. 
Dalam bahasa arab, kata tarjîh} berasal dari kata rajah }a yang berarti 

mengunggulkan sesuatu. Asal kata rajjah }a adalah rajah}a, yang jika 
dihubungkan dengan kata ra’y memiliki arti mengunggulkan suatu 

pendapat.25 Adapun tarjîh } dalam hadis didefinisikan dengan 
mengunggulkan salah satu dari dua hadis yang bertentangan dan tidak 
dapat dikompromikan berdasarkan salah satu komponen pentarjihan.26 

Menurut definisi tersebut, tarjîh } dalam hadis merupakan upaya 
menetapkan keunggulan sepihak dari dua hadis yang bertentangan dan 

                                                           

23Ibrâhim b. Mûsâ b. Muh }ammad al-Shât}ibî, al-Muwâfaqât fî Us }ûl al-Sharî‘ah, Vol. 3 
(Beirut: Dâr al-Ma„ârif, 1978), 108. 
24Mohammad Hashim Kamali, Prinsip dan Teori-teori Hukum Islam (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 1991), 198-199. 
25Abû „Alî al-Fârisî, Mu‘jam al-Maqâyîs fî al-Lughah (Kairo: Mus }t}afâ al-Bâbî al-H{alabî, 
1969), 424.  
26Hasbi Ash Shiddieqy, Pokok-pokok Ilmu Dirayah Hadits (Jakarta: Bulan Bintang, 1981), 
277. 



 

135|Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012| Jurnal Mutawâtir 

tanpa bisa dikompromikan dengan cara mencari tanda-tanda yang dapat 
menguatkan salah satu dari dua hadis tersebut. Dengan mengetahui dalil 
yang râjih } dari dalil yang marjûh}, maka akan diketahui mana yang harus 
diamalkan dan mana yang harus ditinggalkan.  

Secara garis besar, komponen yang menjadi bahan pertimbangan 

tarjîh} dalam hadis terdiri dari empat aspek, yaitu: 
a. Aspek sanad 

Tarjîh } dari aspek ini dilakukan dengan menguji jumlah jalur sanad, 

ke-d }âbit-an perawi, pemahaman perawi terhadap kandungan hadis (fiqh al-

râwî), serta posisi sahabat periwayat dalam hadis (s}âh }ib al-qis}s}ah).  
b. Aspek matn 

Tarjîh } dari aspek ini dilakukan dengan mencermati data 

kesejahteraan dari id }t}irâb, redaksi matn dilengkapi ‘illah hukum, dan nisbah 
persandaran hadis kepada pemegang otoritas.  
c. Aspek kandungan hukum (madlûl al-nas }s}) 

Tarjîh } dari aspek ini dilakukan dengan mempertimbangkan 
ketentuan apabila terdapat dua hadis yang saling berlawanan, salah satu 

menetapkan hukum berdasar hukum asal (barâ’ah as }lîyah) dan lainnya 
menggugurkannya, maka hadis yang menggugurkan lebih diunggulkan. 
Mengunggulkan hadis yang mengandung ketentuan hukum haram 
daripada yang mengandung ketentuan hukum mubâh }. Mengunggulkan 
hadis yang menetapkan hukum wajib daripada yang menetapkan hukum 

ibâh }ah. Mengunggulkan hadis yang bersifat menetapkan (muthbit) daripada 
yang bersifat menggugurkan (manfî). Mengunggulkan hadis yang 

mengandung hukum wad }‘î daripada hadis yang mengandung hukum 
taklîfî.27  
d. Dukungan eksternal 

Dukungan eksternal diperoleh dari al-Qur‟an, informasi hadis lain 
yang sederajat atau lebih baik mutunya, keserasian dengan qiyâs, praktek 
kenegaraan dan kepemimpinan al-Khulafâ’ al-Râshidûn, dan ‘amal ahl al-
madînah (tradisi keagamaan penduduk Madinah).28 

                                                           

27Muh}ammad Wafâ‟, Metode Tarjih atas Kontradiksi Dalil-dalil Syara’, terj. Muslich (Bangil: 
al-Izzah, 2001), 265-268. 
28Ah}mad b. Muh}ammad „Umar al-Ans}ârî, Athar Ikhtilâf al-Fuqahâ’ fî al-Sharî‘ah (Riyad: 
Dâr al-Su„ûd, 1996), 33. 



 

136|Saifullah – Problematika Naskh 

4. al-Tawaqquf 
Tawaqquf tidak dipandang sebagai bentuk solusi atas gejala 

kontradiksi hadis, melainkan lebih merupakan sebuah sikap ketika gejala 

kontradiksi hadis tersebut tidak dapat diselesaikan dengan pola al-tarjîh}. 
Adapun tindak lanjut dari sikap tawaqquf menurut mayoritas ulama adalah 

dengan mengembalikannya kepada al-barâ’ah al-as}lîyah (hukum asal). 

Sedangkan menurut para ahli fikih mazhab H {anafiah adalah dengan 
mengamalkan dalil yang berada pada tingkatan lebih rendah, yaitu qiyâs 
ataupun qawl s}ah}abî.29 

Tawaqquf sebagaimana tersebut hanya ada dalam teori, sebab dalam 
praktiknya tidak ada satupun hadis Nabi yang terindikasi pertentangan 

yang tidak dapat diselesaikan dengan kaidah solusi ikhtilâf al-h}adîth. 
 

Perdebatan Ulama tentang Naskh dalam Hadis 

Perdebatan terkait eksistensi naskh dalam hadis ini perlu diketahui 
agar terhindar dari penilaian yang subjektif terhadap permasalahan naskh 

al-h}adîth. Selain itu, pro-kontra pendapat ulama tentang hal ini bisa 

dianalisis (tarjîh}) mana yang lebih kuat untuk dijadikan sebagai rujukan.30 
Menurut Yûsuf Qarad }âwî, pada dasarnya al-nas}s} al-sharî‘ah tidak 

mungkin saling bertentangan, sebab kebenaran tidak mungkin 
bertentangan dengan kebenaran. Namun demikian, perdebatan ulama 
tentang adanya naskh hadis terus berlanjut.31 Seperti masalah ziarah 
kubur, ulama yang setuju adanya naskh hadis menyatakan bahwa larangan 
Nabi Muh }ammad terhadap wanita yang berziarah kubur dibatalkan oleh 
hadis yang datang kemudian yang memperbolehkan wanita ziarah kubur. 
Berbeda dengan ulama yang menolak adanya naskh hadis bahwa dalam 
ziarah kubur tidak ada pertentangan antara hadis yang melarang dengan 
hadis yang memperbolehkan ziarah kubur dan tidak ada hadis yang 
membatalkan (nâsikh) dan hadis yang dibatalkan (mansûkh) tentang ziarah 
kubur. 

                                                           

29H{ammâd, Mukhtalaf al-Hadis, 134. 
30Mus}t}afâ al-Sibâ‟î, al-Sunnah wa Makânatuhâ fî al-Tashrî‘ al-Islâmî (Kairo: Dâr al-Salâm, 
1998), 357. 
31Yûsuf Qarad }âwî, Bagaimana Memahami Hadith Nabi SAW, terj. Muhammad Baqir 
(Bandung: Karisma, 1993), 118. 



 

137|Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012| Jurnal Mutawâtir 

Argumentasi kelompok yang menolak adanya naskh dibangun atas 
dasar bahwa objek dari kata “malaknat” dalam hadis yang melarang 
ziarah kubur bukan wanita yang melakukan ziarah kubur dalam waktu 
yang agak lama tapi wanita yang sering melakukan ziarah kubur. Hal ini 
sesuai dengan bentuk kata zawwârât yang berkonotasi “amat sering”. 
Seringnya ziarah kubur dapat mengakibatkan kurangnya perhatian wanita 
tersebut kepada suaminya, menghindarkan diri dari tabarruj serta meratapi 
kepergian orang mati dengan suara yang keras. Kalau semua itu dapat 
dihindarkan, maka tidak ada salahnya mengizinkan wanita untuk ziarah 
kubur, masalah mengingat mati bukan hanya dibutuhkan oleh kaum laki-
laki, tapi wanita juga membutuhkannya.32 

Contoh lain yang menjadi perdebatan ulama tentang adanay naskh 
dalam hadis adalah masalah menyemir rambut. Sebagian ulama 
berpendapat bahwa hal itu hukumnya makrûh tanzîh, sebagian yang lain 
berpendapat bahwa itu haram. al-T{abrânî dalam kasus ini menyatakan 
bahwa perbedaan pendapat ulama tentang boleh dan tidaknya menyemir 
uban tergantung pada perbedaan keadaan mereka dalam masalah ini. 
Perintah dan larangan menyemir uban sesuai dengan ijma‟ ulama tidaklah 
mutlak. Oleh sebab itu, satu sama lain tidak mengingkari adanya 
perbedaan dalam bolehnya menyemir rambut. Menurutnya, dalam 
masalah ini tidak boleh dikatakan ada nâsikh dan mansûkh. 

Bagi ulama yang menolak adanya naskh hadis, kebanyakan hadis-
hadis yang diasumsikan sebagai mansûkh, apabila diteliti lebih jauh 
ternyata tidak demikian. Hal ini mengingat bahwa diantara hadis-hadis 
Nabi ada yang dimaksudkan sebagai ‘azîmah (anjuran untuk melakukan 
sesuatu walaupun terasa berat) dan ada pula yang dimaksudkan sebagai 
rukhs }ah (peluang untuk memilih yang lebih ringan pada suatu ketentuan). 
Karena itu, kedua-duanya mengandung kadar ketentuan yang berbeda 
sesuai dengan kedudukannya masing-masing. Adakalnya sebagian hadis 
bergantung pada situasi tertentu, sementara yang lainnya juga bergantung 
pada situasinya sendiri. Adanya perbedaan situasi seperti ini tidak berarti 
adanya penghapusan (naskh).  
 
 

                                                           

32Ibid., 122. 



 

138|Saifullah – Problematika Naskh 

Kesimpulan 

Perdebatan tentang adanya naskh dalam diskursus hadis antara lain 
dipengaruhi oleh makna naskh itu sendiri. Bagi ulama yang menerima 
adanya naskh hadis memaknai naskh dengan menghapus dan 
membatalkan hadis yang diriwayatkan terlebih dahulu. Sedangkan bagi 
ulama yang menolak naskh hadis mengartikan dengan mengalihkan 
sesuatu dari satu kondisi pada kondisi yang lain sesuai dengan situasi 
yang mempengaruhinya, sehingga satu masalah pada kondisi tertentu 
diperbolehkan tapi pada kondisi yang lain dilarang karena adanya situasi 
yang mempengaruhinya. 

Meski demikian, adanya naskh tidak mengurangi kesempurnaan 

Nabi Muh }ammad sebagai pembawa risalah ilahi karena dalam naskh ada 
tujuan untuk mengukur tingkat kepatuhan manusia pada utusan Allah 
dan sebagai bentuk belas kasih-Nya pada manusia. Apalagi naskh bisa 
terjadi berdasarkan pada adanya indikator-indikator yang semuanya 
bermuara pada wahyu.  
 
Daftar Rujukan 
Abdurrahman, M. Pergeseran Pemikiran Hadis. Jakarta: Paramadina, 1999. 

al-S {alâh}, Ibn. Muqaddimah Ibn al-S{alâh} fî ‘Ulûm al-H{adîth. Bairut: Dâr al-
Kutub al-„Ilmîyah, 1989. 

Ans}ârî (al), Ah }mad b. Muh }ammad „Umar. Athar Ikhtilâf al-Fuqahâ’ fî al-
Sharî‘ah. Riyad: Dâr al-Su„ûd, 1996. 

Ash Shiddieqy. Hasbi, Pokok-pokok Ilmu Dirayah Hadis. Jakarta: Bulan 
Bintang, 1981. 

______. Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadits. Semarang: Pustaka Rizki Putra, 
1998. 

Dhahabî (al), Shams al-Dîn Muh }ammad b. Ah}mad. Kifâyat al-H{afaz}ah: 

Sharh} al-Muqaddimah al-Muqîz}ah. Aman: Maktabah al-Furqân, 2000. 

Fârisî (al), Abû „Alî. Mu‘jam al-Maqâyîs fî al-Lughah. Kairo: Mus}t}afâ al-Bâbî 

al-H{alabî, 1969. 

H{ammâd, Nâfidh H{usayn. Mukhtalaf al-H{adîth bayn al-Fuqahâ’ wa al-
Muh }addithîn. Gaza: Dâr al-Wafâ‟ al-Manshûrah, 1993. 

Ismail, Suhudi. Metodologi Penelitian Hadis Nabi: Sebuah Tawaran Metodologis. 
Jakarta: Bulan Bintang, 1992. 



 

139|Vol.2|No.1| Januari-Juni 2012| Jurnal Mutawâtir 

Kamali, Mohammad Hashim. Prinsip dan Teori-Teori Hukum Islam. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1991. 

Qarad}âwî, Yûsuf. Bagaimana Memahami Hadith Nabi SAW, terj. 

Muh}ammad Baqir. Bandung: Karisma, 1993. 
Ranuwijaya, Utang. Ilmu Hadis. Bandung: Al-Ma‟arif, 1974. 
Shât}ibî (al), Ibrâhim b. Mûsâ b. Muh }ammad. al-Muwâfaqât fî Us }ûl al-

Sharî‘ah, Vol. 3. Beirut: Dâr al-Ma„ârif, 1978. 
Shihab, M. Quraish. Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan, 1994. 

Sibâ‟î (al), Mus}t}afâ. al-Sunnah wa Makânatuhâ fî al-Tashrî‘ al-Islâmî. Kairo: 
Dâr al-Salâm, 1998. 

T{ah}h}ân (al), Mah }mûd. Taysîr Mus }t}alah } al-H{adîth. Mesir: Markaz al-Hudâ li 
al-Dirâsah, 1415. 

Wafâ‟, Muh }ammad. Metode Tarjih atas Kontradiksi Dalil-dalil Syara’, terj. 
Muslich. Bangil: al-Izzah, 2001. 

Zarqânî (al), Abd al-Az}îm. Manâhil al-‘Irfân fî Ulûm al-Qur’ân. Kairo: al-
H{alabî, 1980.  


