
 

Mutawâtir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 
Volume 1, Nomor 2, Desember 2011 

PEMETAAN KARYA TAFSIR DI ARAB SAUDI 

 
Riri Fitria 

Institut Agama Islam Negeri Imam Bonjol, Padang 
ririfitria@gmail.com 

 
Abstract: this paper will not discuss about the development of 
the county in economic, political and other, but specialize 
discussion n interpretation development and their interpreter. 
As for the interpreter to be targeted, for a more 
comprehensive description, the author here does not follow 
the rules of previous papers, this is only by focusing to the 
original Arabian‟s interpreter, but also in al-mufassirûn al-wâfidûn, 
which in not a Arabian, but they wrote an interpretation on the 
state. At the end of the paper, the author conclude tat work of 
interpretation in the country of Saudi of Arabia in general 
using the al-tah}lîlî with fiqhî style and i‘tiqadî. In term of 
methodology, in the county of Saudi Arabia patterned in 
wahabism an it is no so let the flexibility ration other than in 
accordance with what has been laid down by generation of salaf 
al-s }âlih} so that the interpretation in Saudi Arabia tend let 
behind than Egypt which more let the use of ratios. 
Keywords: interpretation of Koran, Saudi Arabia, salaf al-s }âlih}. 

 
Pendahuluan 

Tidak dapat dipungkiri bahwa embrio puluhan bahkan mungkin 
ratusan karya tafsir di penjuru dunia berasal dari pancaran ilahi di kota 
Mekah, kota kelahiran Nabi Muh }ammad. Dari kota ini, dimulailah 
hafalan, penulisan, kajian-kajian al-Qur‟an, serta ilmu-ilmu yang terkait 
dengannya dalam rangka mereguk hidayah al-Qur‟an, the best rule of life. 
Kegiatan ini tetap berlanjut hingga Nabi hijrah ke Madinah. Dimulai dari 
hafalan dan kajian al-Qur‟an yang dilakukan di Dâr al-Arqâm hingga 
berkembang menjadi madrasah-madrasah tafsir di era tabi‘în,1 dan 

                                                           

1Secara geografis, paling tidak ada tiga aliran yang terkenal. Pertama, aliran Mekkah yang 
notabene murid-murid Ibn „Abbâs, di antaranya seperti Mujâhid b. Jabr, Sa„id b. Jâbir, 
„Ikrimah, T {âwus al-Yamanî dan „At}â‟ b. Abî Rabah. Kedua, aliran Madinah yang 



 

124|Riri Fitria – Pemetaan Karya Tafsir 

menghasilkan kitab-kitab tafsir yang melimpah di berbagai daerah dan 
terus mengaliri pemikiran peminat tafsir hingga saat ini. Karya-karya 
tersebut terdiri dari berbagai metode dan corak yang mewarnai karya 
mereka. al-Qur‟an, bagaikan lautan yang kandungannya tidak pernah kan 
berkurang. 

Kini, Kota Makkah dan Madinah merupakan dua kota yang 
termasuk dalam wilayah Negara Arab Saudi. Negara penghasil minyak 
terbesar di dunia ini menganut sistem pemerintahan kerajaan atau 
monarki. Meski demikian, tulisan ini tidak akan membahas 
perkembangan negara tersebut dalam bidang ekonomi, politik, dan 
lainnya, akan tetapi mengkhususkan pembahasan pada perkembangan 
tafsir beserta para mufasirnya. Adapun mengenai para mufasir yang akan 
dibidik, untuk gambaran yang lebih komprehensif, tulisan ini tidak hanya 
memfokuskan kepada para mufasir yang asli warga negara Arab Saudi, 
namun juga pada al-mufassirûn al-wâfidûn, yakni mufasir yang bukan warga 
Negara Arab Saudi namun menulis tafsir di Negara itu. 
 
Sketsa geografis Arab Saudi 

Arab Saudi atau Saudi Arabia atau Kerajaan Arab Saudi adalah 
negara Arab yang terletak di Jazirah Arab. Beriklim gurun dan wilayahnya 
sebagian besar terdiri atas gurun pasir. Arab Saudi terkenal sebagai 

Negara kelahiran Nabi Muh }ammad serta tumbuh dan berkembangnya 
agama Islam. Pada masa dahulu daerah Arab Saudi dikenal menjadi dua 
bagian, yakni daerah Hijaz yang merupakan daerah pesisir barat 
Semenanjung Arab yang didalamnya terdapat beberapa kota diantaranya 
adalah Mekkah, Madinah serta Jeddah dan daerah gurun Najd, yakni 
daerah-daerah gurun sampai pesisir timur Semenanjung Arabia yang 
umumnya dihuni oleh beberapa suku lokal Arab (Badui) dan kabilah 
Arab lainnya. 

Pada masa awal tumbuh dan berkembangnya Islam, wilayah ini 
memiliki pusat pemerintahan di Madinah sejak Nabi Muh }ammad sampai 

                                                                                                                                        

merupakan murid-murid Ubay b. Ka„b, seperti Zayd b. Aslam, Abû al-„Alîyah, dan 

Muh}ammad b. Ka„b al-Qurad }î. Ketiga, aliran Irak yang dipelopori oleh Ibn Mas„ûd. Di 

antara murid-muridnya yang terkenal adalah al-Qamah b. Qays, H{asan al-Bas}rî. dan 
Qatadah b. Di„âmah al-Sadusî. Lihat Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistemologi Tafsir 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008), 53-54.  

http://id.wikipedia.org/wiki/Bangsa_Arab
http://id.wikipedia.org/wiki/Jazirah_Arab
http://id.wikipedia.org/wiki/Gurun
http://id.wikipedia.org/wiki/Gurun_pasir
http://id.wikipedia.org/wiki/Nabi_Muhammad_SAW
http://id.wikipedia.org/wiki/Mekkah
http://id.wikipedia.org/wiki/Madinah
http://id.wikipedia.org/wiki/Jeddah
http://id.wikipedia.org/wiki/Badui


 

125|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

masa pemerintahan „Uthmân b. „Affân. Selanjutnya, pada masa 

pemerintahan „Alî b. Abî T {âlib pusat pemerintahan dipindahkan ke 
Kufah, kemudian berturut turut menjadi bagian wilayah Dawlah 
Umayyah, „Abbâsîyah, dan Uthmânîyah Turki.  

Pemerintah Saudi bermula pada tahun 1750 Masehi, ketika 

Muh}ammad b. Sa„ûd bersama dengan Muh}ammad b. „Abd al-Wahhâb 
bekerja sama untuk memurnikan agama Islam yang kemudian dilanjutkan 
oleh „Abd al-„Azîz b. Sa„ûd dengan menyatukan seluruh wilayah Hijaz 

yang dulu dikuasai oleh Sharîf H {usayn dengan Najd.2 

Pada tahun 1932 „Abd al-„Azîz b. „Abd al-Rah }mân al-Sa„ûd 
memproklamasikan berdirinya negara Saudi Arabia secara resmi. Dalam 
perkembangannya, gerakan pemurnian agama yang dipelopori Ibn „Abd 
al-Wahhâb tumbuh subur di kalangan masyarakat luas semenjak 
pertengahan abad ke 18/19. Dalam ajarannya, Ibn „Abd al-Wahhâb 
menekankan keesaan Allah dalam praktik ritual dan melarang praktik 
berdoa kepada orang suci, yang kala itu tersebar luas di semenanjung 
tersebut, khususnya di kalangan orang-orang Shî„ah dan kaum sufi. Ia 
mengajak untuk berprilaku selaras dengan hukum-hukum al-Qur‟an dan 
praktik-praktik yang dicontohkan dalam Sunnah Nabi, sebagaimana 
ditafsirkan oleh generasi awal Islam. Menurutnya, tujuan utama 
komunitas Muslim adalah menjadi perwujudan hidup hukum-hukum 
Allah di muka bumi.3  

Selanjutnya, hukum yang digunakan adalah hukum Syariat Islam 
dengan berasaskan manhaj salafî yakni pengamalan ajaran Islam semurni-
murninya sesuai dengan al-Qur‟an dan hadis dengan tidak berdasarkan 
madzhab tertentu meskipun umumnya menggunakan mazhab Imâm 
H{anbalî, namun pada prakteknya hanya sebagian saja yang diterapkan. 
Memiliki hubungan internasional dengan negara negara lain baik negara 
negara Arab, negara-negara anggota OKI (Organisasi Konfrensi Islam), 
maupun negara negara lain. 

                                                           

2H.C. Armstrong, Sang Penjegal: Kisah Ibn Saud Menguasai Arabia, terj. Haris Priyatna 
(Jakarta: PT. Cahaya Insan Suci, 2008), 190. 
3Jhon. L, Esposito, Ensiklopedi Oxford Dunia Islam Modern (Bandung: Mizan, 2002), 161-
163. 

http://id.wikipedia.org/wiki/Khalifah
http://id.wikipedia.org/wiki/Utsman_bin_Affan
http://id.wikipedia.org/wiki/Ali_bin_Abi_Thalib
http://id.wikipedia.org/wiki/Kufah
http://id.wikipedia.org/wiki/Ummayyah
http://id.wikipedia.org/wiki/Abbasiyyah
http://id.wikipedia.org/wiki/Utsmaniyah
http://id.wikipedia.org/wiki/Muhammad_bin_Abdul_Wahhab
http://id.wikipedia.org/wiki/Islam
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Abdul_Aziz_Al_Sa%27ud&action=edit&redlink=1
http://id.wikipedia.org/wiki/Syarif_Husain
http://id.wikipedia.org/wiki/Syariat
http://id.wikipedia.org/wiki/Hadits
http://id.wikipedia.org/wiki/Madzhab
http://id.wikipedia.org/wiki/OKI


 

126|Riri Fitria – Pemetaan Karya Tafsir 

Wilayah Arab Saudi terbagi atas 13 provinsi, yakni Bahah, Hudûd 
al-Shamalîyah, Jawf, Madînah, Qasim, Riyâd, Sharqîyah, Arab Saudi 
(Provinsi Timur), „Asir, Ha‟il, Jizan, Makkah, Najrân, dan Tabûk.4 
 
Para Mufasir Arab Saudi dan Karya Tafsirnya 

1. „Abd al-Rah}mân al-Sa„dî 
Nama lengkapnya „Abd al-Rah }mân b. Nas }îr b. „Abd Allâh al-Sa„dî 

al-Nâs}irî al-Tamimî. Lahir di „Unaizah, terletak di wilayah Qashim, 12 
Muharram 1307 H/tahun 1889 M dan wafat tahun 1957. Ulama yang 

termasuk ahli Najd ini adalah seorang pengikut mazhab al-H{anbalî al-
Salafî. Ketika masih berumur 4 tahun, ibunya wafat, dan ketika berumur 
7 tahun, ia pun ditinggal sang ayah. Meski demikian, ia tumbuh dengan 
baik dan telah menunjukkan kejeniusannya. Pada umur 11 tahun, ia telah 
menghafal al-Qur‟an5 serta menekuni ilmu tauhid, tafsir, hadis, fikih, dan 
ilmu gramatikal Arab. Di antara guru-gurunya yaitu Ibrâhîm b. H {amd b. 

Jâsir, guru pertama al-Sa„dî, Muh }ammad b. „Abd al-Karîm al-Shibl, S {âlih} 
„Uthmân, Muh}ammad al-Shinqît}î, dan Shaykh „Alî Nâsir Abû Waday.6  

Ia adalah ulama yang berakhlak mulia, sangat rendah hati, dan tidak 
memilih-milih orang tertentu dalam pergaulan. Waktunya banyak 
dihabiskan untuk majlis ilmu dan kemasyarakatan. Selain ia hafal al-
Qur‟an, pengetahuannya juga luas dalam bidang fikih dan us}ûl al-fiqh. 

Sejak awal ia berpegang pada mazhab H {anbalî mengikuti guru-gurunya. 
Buku-buku karangan Ibn Taymîyah dan muridnya Ibn al-Qayyim al-
Jawzîyah merupakan buku rujukan utamanya. Ia juga merupakan 
pengikut Muh }ammad b. „Abd al-Wahhâb. Setelah pemikirannya 

berkembang, ia tidak lagi terikat dengan mazhab H {anbalî.7 

Di antara karya-karyanya adalah Taysîr al-Karîm al-Rah}mân fî Tafsîr 
Kalâm al-Mannân, Taysîr al-Lat}îf al-Mannân fî Khulâsat Tafsîr al-Qur’ân, al-

                                                           

4Armstrong, Sang Penjegal, 344. 
5„Abd al-Rah}mân b. Nashir b. „Abd Allâh al-Sa„dî, Taysîr al-Karîm al-Rah }mân fî Tafsîr 
Kalâm al-Mannân, Vol. 1 (Beirut: Mu‟assasah al-Risâlah, 2000), 5. 
6Muh}ammad „Alî Iyâzî, al-Mufassirûn H }ayâtuhum wa Manhajuhum (Teheran: Mu‟assasah al-

T{abâ„ah wa al-Nashr Wazarat al-Thaqâfah wa al-Irshâd al-Islâmî, 1373), 35-396. al-
Sa„dî, Taysîr al-Karîm, Vol. 1, 5. 
7al-Sa„dî, Taysîr al-Karîm, Vol. 1, 6. Iyâzî, al-Mufassirûn H }ayâtuhum, 395. 

http://id.wikipedia.org/wiki/Provinsi_Bahah
http://id.wikipedia.org/wiki/Hududusy_Syamaliyah
http://id.wikipedia.org/wiki/Hududusy_Syamaliyah
http://id.wikipedia.org/wiki/Hududusy_Syamaliyah
http://id.wikipedia.org/wiki/Provinsi_Jauf
http://id.wikipedia.org/wiki/Provinsi_Madinah
http://id.wikipedia.org/wiki/Provinsi_Qasim
http://id.wikipedia.org/wiki/Syarqiyah%2C_Arab_Saudi
http://id.wikipedia.org/wiki/%27Asir
http://id.wikipedia.org/wiki/Provinsi_Hail
http://id.wikipedia.org/wiki/Provinsi_Jizan
http://id.wikipedia.org/wiki/Provinsi_Mekkah
http://id.wikipedia.org/wiki/Provinsi_Najran
http://id.wikipedia.org/wiki/Provinsi_Tabuk


 

127|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

Qawâid al-H{asan li Tafsîr al-Qur’ân, al-Dalâ’il al-Qur’ânîyah fî al-‘Ulûm wa al-
A‘mâl al-Nâfi‘ah al-‘As}rîyah Dâkhilat fî al-Dîn, dan al-Fatâwâ al-Sa‘dîyah.8 
Karya-karya tersebut ia lahirkan semata-mata hanya untuk 
mengembangkan ilmu dan mendakwahkan kebenaran, bukan karena 
keuntungan duniawi. Bahkan beberapa karyanya tersebut ia bagikan 
secara gratis. al-Sa„dî wafat 1376 H, pada umurnya yang ke 69 di kota 
„Unaizah.9 

Kitab Taysîr Karîm al-Rah {mân fi Tafsîr Kalâm al-Mannân ditulis 
pertama kali tahun 1344 H, dan cetakan pada tahun 1365, di Damaskus. 
Kitab ini dibagikan secara cuma-cuma dari dana pribadi al-Sa„dî. Cetakan 
kedua di Beirut, tahun 1408 H, dan di-tah }qîq oleh Muh }ammad Zuhrî al-
Najjâr. Tafsir ini sangat ringkas dalam menerangkan ayat-ayat al-Qur‟an. 
Ia hanya terfokus pada makna lafaz} yang terkandung dalam ayat.  

Faktor yang melatar belakangi al-Sa„dî menulis Taysîr Karîm al-
Rah{mân adalah ketika ia menemukan beberapa tafsir yang dijelaskan 
terlalu luas, hingga keluar dari maksud ayat yang ditafsirkan. Sebaliknya, 
ada pula yang menjelaskan dengan sangat singkat sehingga kurang 
menyentuh makna yang dikehendaki oleh ayat tersebut. Sedangkan yang 
semestinya dilakukan adalah memeberikan makna yang sesuai dengan 

maksud, sedangkan lafaz} hanyalah merupakan jalan untuk mengetahui 
maksud ayat dengan melihat munâsabah. Maka ia berusaha menjadikan 
karyanya tersebut ringkas, mudah dipahami, dan menjelaskan makna 
kosakata dengan jelas tanpa bertele-tele. Hal ini ia tunjukkan dengan 
pemberian nama tafsir tersebut. Hal yang tidak kalah penting dalam 
penulisan ini pula adalah untuk menyebarkan ilmu pengetahuan dan 

demi dakwah ilâ al-h}aq.10 

Tafsir Taysîr Karîm al-Rah{mân menggunakan metode tah}lîlî,11 dengan 
corak i‘tiqâdî.12 Hal ini terlihat dari cara pemaparannya terhadap ayat-ayat 

                                                           

8Ibid., 13. 
9Iyâzî, al-Mufassirûn H }ayâtuhum, 395.  
10Ibid., 397. 
11Metode tah }lîlî (analitis) merupakan metode yang bermaksud menjelaskan kandungan 
al-Qur‟an dari seluruh aspeknya secara terperinci dengan memperhatikan runtutan ayat-
ayat al-Qur‟an sebagaimana tercantum dalam mushaf. M. Quraish Shihab, Membumikan 
Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1994), 



 

128|Riri Fitria – Pemetaan Karya Tafsir 

al-Qur‟an. Pertama, dengan menjelaskan makna dari tiap-tiap ayat 
walaupun penjelasan tersebut telah ia bahas sebelumnya. Mnurutnya, 
Allah telah mensifati al-Qur‟an dengan sebutan mathânî, karena Allah 
telah mengulang-ulang di dalam al-Qur‟an beberapa kisah, hukum, dan 
lainnya. Karena hal tersebut mengandung hikmah, ilmu dan perbaikan 
pada semua masalah yang ada. Kedua, dalam menafsirkan ayat, al-Sa„dî 
terfokus pada penafsiran dari segi lafaz} yang bersifat global, tanpa 

membahas panjang masalah i‘râb, qirâ’ah, nah }w, s}arf, dan lainnya. 

Contohnya dalam menjelaskan kalimat ihdinâ al-S}irât al-Mustaqîm. Ketiga, 
terkadang al-Sa„dî mengambil istinbât} ayat tentang faedah dan hukumnya, 
seperti pada penafsiran ayat 26 pada surat al-Baqarah. Pada ayat tersebut 
ia menjelaskan bahwa fisq terbagi kepada dua macam, fisq yang keluar dari 
agama, dan yang tidak menyebabkan keluar dari agama. Fisq yang 
pertama adalah fisq pada ayat di atas, sedangkan yang kedua adalah yang 
terdapat pada ayat 12 surat al-H{ujurât.13 Keempat, dalam menafsirkan ayat-
ayat yang berkenaan dengan aqidah, ia tidak mau mentakwil. Ia 
menentang pendapat yang bertentangan dengan pendapat Ahl al-Sunnah 
wa al-Jamâ‘ah dan manhaj al-Salaf al-S}âlih}. 

Contohnya ketika menafsirkan QS. al-An„âm [6]: 103; Lâ tudrikuh 
al-abs}âr wa huwa yudrik al-abs}âr wa huwa al-lat}îf al-khabîr (Dia tidak dapat 
dicapai oleh penglihatan mata, sedang Dia dapat melihat segala yang 
kelihatan, dan Dialah yang Maha Halus lagi Maha mengetahui).14 Di sini 
al-Sa„dî menafsirkan bahwa manusia dapat melihat Allah pada hari 
kiamat, dan manusia akan berbahagia melihat-Nya. Namun, tidak dapat 
menemui Tuhan, bukanlah berarti ia tidak dapat melihat-Nya. Pengertian 
melihat Tuhan ini dapat dipahami dari mafhum ayat. Karena penegasian 
                                                                                                                                        

86. S }alâh} „Abd al-Fattâh al-Khâlidî, al-Tafsîr al-Mawd }û‘î bayn al-Naz }arîyah wa al-Tat }bîq 
(t.tp: Dâr al-Nafâ‟is, 1997), 27. 
12Tafsir model ini lebih banyak membicarakan tema teologis dibanding mengedepankan 
pesan-pesan pokok al-Qur‟an. Sebagaimana layaknya diskusi yang dikembangkan dalam 
literatur ilmu teologi Islam (kalâm), tafsir ini sarat dengan muatan sektarian dan 
pembelaan-pembelaan terhadap faham-faham teologis yang menjadi referensi utama 
bagi penafsirnya. Abdul Mustaqim. Madzahibut Tafsir: Peta Metodologi Penafsiran al-Qur’an 
Periode Klasik hingga Kontemporer (Yogyakarta: Nun Pustaka, 2003), 82. 
13Iyâzî, al-Mufassirûn H }ayâtuhum, 47. 
14Departemen Agama RI, Mushaf al-Kamil: al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Darus 
Sunnah, 2000), 142.  



 

129|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

idrâk mengkhususkan cara melihat Tuhan, dan ini memberikan 
pengertian bahwa penglihatan itu tetap ada, karena jika tidak ada 
penglihatan, maka ayat tersebut akan berbunyi, Lâ tarâh al-abs}âr. 

Dari uraian di atas, difahami bahwa al-Sa„dî menjelaskan hukum-
hukum yang terkait dengan ayat, menggunakan bahasa yang mudah 

dipahami, serta berpijak pada manhaj al-Salaf al-S}âlih}. Akan tetapi, 
tampaknya ia tidak mencantumkan pengutipan kitab sandaran yang ia 
gunakan dalam penjelasan ayat-ayat tersebut.  
 

2. Muh}ammad al-Amîn al-Shanqît}î 
Nama lengkapnya adalah Muh }ammad al-Amîn b. Muh }ammad al-

Mukhtâr al-Juknî al-Shanqît}î, yang lahir pada tahun 1325 H/1907 M di 

Mauritania. al-Shanqît}î mengalami nasib yang kurang beruntung. Orang 
tuanya meninggal dunia ketika ia masih kecil dan masih belajar membaca 
Juz „Amma, karena itu ia diasuh oleh pamannya. Di bawah bimbingan 
pamannya inilah ia berhasil menghafal seluruh ayat al-Qur‟an pada usia 
10 tahun. Ia wafat pada pagi hari Kamis, 17 Dhû al-H{ijjah 1393 H/1973 
M, di Makkah al-Mukarramah. 

Setelah menamatkan hafalannya dalam usia yang masih dini, al-
Shanqît}î kemudian membangun intelektualitasnya dengan mempelajari 
berbagai disiplin ilmu, antara lain silsilah Arab, sastra, sejarah hidup 
Nabi, dan ilmu fikih, khususnya fikih mazhab Mâlikî.15 Ia belajar rasm 

„Uthmânî di bawah bimbingan anak pamannya Muh }ammad b. Ah}mad b. 

Muh}ammad al-Mukhtâr. Demikian juga ia belajar tajwid dengan riwayat 
Warash dan Qâlûn, sebagaimana ia belajar kepadanya ringkasan fikih 
Mâlikî seperti Rajaz Ibn ‘Ashîr. Selanjutnya, al-Shanqît}î belajar sastra Arab 
kepada istri pamannya Umm Walad al-Khâl. Ia belajar kepadanya dasar-
dasar nah}w seperti al-Ajrumîyah, sîrah nabawîyah, dan naz}m ghazâwat. 

Adapun kitab Mukhtas}ar Khalîl dipelajarinya dari Muh }ammad b. 

S {âlih }, begitu pula kitab Alfîyah Ibn Mâlik. Kemudian mempelajari bidang-
bidang ilmu syariat lainnya kepada para ulama dari kabilah Jaknîyîn, 
seperti Ah }mad al-Afrâm b. Muh }ammad al-Mukhtâr, Ah }mad b. „Umar, 
Muh}ammad Ni„mah b. Zaydan, Ah }mad b. Mud, Ah }mad Fal b. „Abduh, 

                                                           

15Iyâzî, al-Mufassirûn H }ayâtuhum, 139. 



 

130|Riri Fitria – Pemetaan Karya Tafsir 

dan yang lainnya. Kedalaman ilmunya menjadikannya seorang guru, 

mufasir, dan ulama di Shinqit}, Mauritania.16 
Setelah menunaikan ibadah haji, al-Shanqît}î ia tidak pulang ke 

negeri asalnya, karena ingin menanyakan isu-isu tentang Negara Saudi di 
negaranya. Ia lantas menemui beberapa ulama dan tertarik untuk 
berdiskusi dengan mereka. Isu-isu itupun dapat diklarifikasi. Kedalaman 
ilmunya pun disambut baik oleh beberapa ulama. Akhirnya ia 
memutuskan untuk menetap di Jazirah Arab, setelah diminta oleh raja 

„Abd al-„Azîz untuk mengajarkan tafsir di masjid Nabawî. al-Shanqît}î 
menyibukkan diri dan bergelut dengan dunia tafsir al-Qur‟an tersebut 
kurang lebih selama 30 tahun.17 

Pada tahun 1371 H di Riyad didirikan Ma„had „Ilmî dengan 
Fakultas Sharî„ah dan Fakultas Bahasa Arab. al-Shanqît }î ditugasi 
mengajarkan pelajaran tafsir di Ma„had „Ilmî dan kedua Fakultas tersebut 
hingga tahun 1381 H. Ketika Universitas Islam Madinah didirikan, al-

Shanqît}î terpilih menjadi salah seorang guru besarnya dan sekaligus 
sebagai penasehat dan tim kurikulum. 

Pada tahun 1386 H didirikan Sekolah Hakim Tinggi di Riyad } 
dengan rektornya Shaykh „Abd al-Razzâq „Afîfî, al-Shanqît}î ditugaskan 
sebagi dosen terbang pada sekolah tinggi tersebut dalam mata kuliah 
tafsir. Ketika Universitas Islam Madinah mengirim rombongan dakwah 

ke luar negeri, al-Shanqît}î menjadi ketua rombongan dakwah tersebut 
dengan tujuan 10 negara di Afrika dimulai dari Sudan dan diakhiri 
dengan Mauritania tempat kelahirannya. 

Al-Shanqît}î dikenal sebagai sosok yang pemberani di dalam 
menampakkan kebenaran, demikian juga terkenal mudah kembali dari 
suatu pendapat yang keliru jika nampak kepadanya dalil yang lebih kuat. 
Ia dikenal dengan kezuhudannya pada dunia, menjaga kesucian dirinya 
dari meminta dan mengharap apa yang di tangan manusia. Selama 
hidupnya di Kerajaan Arab Saudi, ia tidak pernah sekalipun meminta 
pemberian atau jabatan. Jika datang suatu pemberian kepadanya tanpa 

diminta, maka al-Shanqît}î menerimanya dan membagikan langsung 

                                                           

16Muh}ammad al-Amîn al-Shanqît}î, Ad }wâ’ al-Bayân fî Id }âh } al-Qur’ân bi al-Qur’ân, Vol. 1 
(Beirut: Dâr al-Fikr, 1995), 3. 
17Iyâzî, al-Mufassirûn: H }ayâtuhum, 139. 



 

131|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

pemberian tersebut kepada orang-orang yang membutuhkan. Ketika al-

Shanqît}î meninggal, ia tidak meninggalkan dinar dan dirham sedikit pun. 
 al-Shanqît}î dengan keilmuannya, nasehatnya, keluhuran akhlaknya, 

dan kesungguhannya mendapat penghormatan dari pemerintah Saudi, 

terutama raja Mâlik „Abd al-„Azîz b. „Abd al-Rah}mân dan saudaranya 

Amîr „Abd Allâh b. „Abd al-Rah}mân. Mâlik „Abd al-„Azîz juga 
menganugerahkan kewarganegaraan Saudi kepadanya, keluarganya, dan 
orang-orang yang menjadi tanggungannya.18 

Di antara karyanya adalah Ad }wâ’ al-Bayân fî Îd}âh} al-Qur’ân bi al-
Qurân, Man‘u Jawâz al-Majâz fî al-Munazzal, Mudhakkirât al-Us}ûl ‘alâ 
Rawd}at al-Nâz}ir, Adab al-Bah }th wa al-Munâz}arah, dan Daf‘u Îhâm al-Id}t}irâb 
‘an Âyi al-Kitâb. 

Tafsîr Ad }wâ’ al-Bayân fî Îd }âh } al-Qur’ân bi al-Qur’ân tidak sepenuhnya 

merupakan tulisan al-Sinqit}î. Semasa hidupnya, ia hanya menamatkan 
penulisan tafsir hingga volume ke-7, hingga akhir surat al-Mujâdalah. 

Selanjutnya, dua volume lainnya ditulis oleh muridnya, „At }iyah 
Muh}ammad Sâlim dengan metode yang sama. Muridnya juga 
menambahkan dan menggabungkan beberapa karangan gurunya 
tersebut, seperti tulisannya mengenai al-Nâsikh wa al-Mansûkh, Man‘u 
Jawâz al-Majâz ‘an al-Munazzal, Daf‘u Îhâm al-Id }t}irâb, semuanya 
digabungkan dan menjadikan tafsir yang berjumlah sembilan volume 
menjadi sepuluh volume. Tafsir ini terfokus kepada penjelasan ayat-ayat 

yang mujmal, apakah disebabkan oleh lafaz } atau makna.  

Pada pendahuluan tafsirnya, al-Sinqit}î menjelaskan bahwa tujuan 
dari penulisan tafsir ini adalah sebuah pengabdian untuk menjelaskan isi 
al-Qur‟an, memperlihatkan keindahannya, menghilangkan kekaburan 
maknanya, menjelaskan hukum yang terkandung di dalamnya, dan 
merupakan seruan untuk mengamalkannya di tengah-tengah umat Islam 
yang telah banyak melupakan berpaling dari al-Qur‟an. Tujuan utama dari 
penulisan ini adalah menjelaskan maksud ayat-ayat al-Qur‟an dengan 
ayat-ayat al-Quran yang lainnya serta menerangkan hukum-hukum fikih 
yang terkandung dalam ayat-ayat hukum dengan menggunakan dalil baik 

                                                           

18Ibid. 



 

132|Riri Fitria – Pemetaan Karya Tafsir 

itu dari sunnah, pendapat ulama, serta mentarjih salah satu pendapat 
yang dinilai mempunyai dalil yang lebih kuat.19  

Tafsîr Ad }wâ’ al-Bayân menggunakan metode mawd}û‘î,20 yakni 
terfokus kepada ayat-ayat hukum. Corak yang digunakan pun adalah 
fiqhî.21 Sementara dalam pemaparannya, al-Sinqit}î langsung kepada 
menjelaskan kata-kata tertentu pada ayat yang dipandangnya memerlukan 
penjelasan, tanpa menjelaskan seluk beluk surat sebagaimana pada karya 
tafsir umumnya. Dalam menjelaskan sebuah ayat, ia menggunakan ayat 
lain (tafsîr al-Qur’ân bi al-Qur’ân). Kemudian ayat-ayat hukum tersebut ia 
terangkan dengan panjang lebar, dari segi arti kebahasaan, segi s}arf dan 

i‘râb, syair Arab, dan hal lain yang ia perlukan dari bahasan us}ûl dan 
kalâm. Dalam hal qirâ’ât, ia mengutamakan menggunakan qirâ’ât yang 
tujuh macam, dan meninggalkan qirâ’ât yang jarang digunakan. Dalam 
menjelaskan ayat-ayat tentang masalah teologi, seperti nama dan sifat 
Allah, ru’yat Allâh, istiwâ‟, yad Allâh, dan qad}â’-qadar, ia berpijak pada 

manhaj Ahl al-Sunnah wa al-Jamâ„ah dan al-Salaf al-S{âlih }.  

                                                           

19Ibid., 140. 
20Secara umum, metode tematik memiliki tiga bentuk kajian. Pertama, penafsiran 

menyangkut salah satu term dalam al-Qur‟an (al-mus}t }alah } al-Qur’ânî). Kedua, 
mengkorelasikan sejumlah ayat dari berbagai surat yang membahas satu persoalan 
tertentu yang sama, lalu ayat-ayat itu ditata sedemikian rupa dan diletakkan di bawah 
satu topik bahasan, dan selanjutnya ditafsirkan secara tematik. Ketiga, menganalisa 
surah al-Qur‟an secara utuh dan menyeluruh dengan menjelaskan maksudnya yang 
umum dan spesifik, menerangkan kaitan antara berbagai persoalan yang dimuat 
sehingga surah itu tampak dalam bentuknya yang utuh. Artinya, dalam proses 
interpretasinya semua ayat atau kelompok ayat yang termaktub dalam satu surah 

diusahakan untuk dikaitkan dengan tema pokok yang dikandung suatu surah. Mus }t}afâ 

Muslim, Mabâh }ith fî al-Tafsîr al-Mawd }û’î (Bairut: Dâr al-Qalam, 1989), 23. Bandingkan 

dengan „Abd al-H{ayy al-Farmâwî, al-Bidâyah fî al-Tafsîr al-Mawd }û’î (Kairo: al-H{ad }arah al-
„Arabîyah, 1977). Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran al-Qur’ân (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 1998).  
21Tafsir corak fikih adalah penafsiran al-Qur`ân yang dibangun berdasarkan wawasan 
penafsirnya dalam bidang fikih sebagai basisnya, atau dengan kata lain, adalah tafsir 
yang berada di bawah pengaruh ilmu fikih, karena fikih sudah menjadi minat dasar 
sebelum ia melakukan penafsiran. Dalam bentuknya yang ekstrim, tafsir model ini 
bahkan hampir menyerupai kumpulan diskusi fikih menyangkut berbagai persoalan, 
lengkap dengan sikap pro dan kontra para ulama (fuqahâ). Mustaqim. Madzahibut Tafsir, 
82. 



 

133|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

Adapun rujukan dari tafsir ini adalah pendapat para sahabat, tâbi‘în, 

dan para mufasir sesudah mereka seperti al-T{abarî, Ibn Kathîr, al-
Qurt}ubî, dan al-Zamakhsharî, serta merujuk kepada kitab-kitab hadis 
yang qualified, al-Kutub al-Sittah, dan pendapat empat imam mazhab. 
Dalam kaitan ayat-ayat hukum, umumnya ia mengutip pendapat al-
Qurt}ubî, al-Nawawî, dan Ibn Qudamah. 

Dalam menafsirkan hukum-hukum fikih yang terdapat dalam ayat, 
ia memulainya dengan menyebutkan berbagai pendapat beserta dalil 
secara rinci, lalu ia tarjîh}. Bagitu pula halnya dalam menafsirkan ayat-ayat 
yang mengandung masalah teologi, ia menampilkan berbagai pendapat 
dari berbagai golongan kemudian ia menyatakan pendapatnya yang sesuai 
dengan pendapat golongan salafî. 

Satu hal yang memudahkan para pengkaji fikih, bahwa pada 
volume yang ke sembilan, terdapat draft topik-topik fikih yang terdapat 
dalam kitab tafsir ini yang urutannya sesuai dengan bab-bab fikih pada 
umumnya. Dilanjutkan dengan keterangan judul topik, juz, halaman, dan 
surat, tempat pembahasan tersebut. Abû Usamah H {asan b. „Alî al-„Iwajî, 
seorang pengajar pada Universitas Islam Madinah telah menyusun daftar 
isi tempat-tempat ayat yang ditafsirkan dalam tafsir ini dalam bukunya 
berjudul, al-Bayân li Mawâd }i‘ al-Âyât al-Mufassarah fî Ad }wâ’ al-Bayân.22  
  

3. Muh}ammad Mah }mûd Hijâzî 
Dilahirkan pada tahun 1333 H/1914 M, di kota Sharqîyah. Setelah 

menamatkan pendidikan di Ma„had al-Zaqâziq dan menjadi siswa teladan 
disana, ia melanjutkan ke Fakultas Bahasa Arab, Kairo. Dengan 
ketekunan dan kecerdasannya, ia dapat menyelesaikan S2 dan kemudian 
ia diminta untuk mengajar di Ma„had al-Zaqâziq.23 

Kecintaan terhadap ilmu dan keinginannya untuk menjadi salah 
seorang pakar ilmu agama pada Fakultas Ushuluddin, menghantarkannya 
untuk meneruskan S3 dengan menulis Disertasi berjudul al-Wih }dah al-
Maud}û‘îyah fî al-Qur’ân al-Karîm. Adapun kitab al-Tafsîr al-Wâd}ih } telah 
mulai dirintis penulisannya di sela-sela kesibukannya mengajar di Ma„had 
al-Zaqâziq. Dua karyanya tersebut menjadikannya mufasir ternama.24 

                                                           

22Iyâzî, al-Mufassirûn H }ayâtuhum, 140-142. 
23Ibid., 745. 
24Ibid. 



 

134|Riri Fitria – Pemetaan Karya Tafsir 

Menurutnya, tafsir adalah suatu ilmu yang sangat penting dalam 
rangka memahami kandungan al-Qur‟an. Diharapkan dengan ilmu ini 
tercakup berbagai penjelasan makna al-Qur‟an yang jelas dan 
menggunakan gaya bahasa yang mudah dipahami, tidak banyak 
menggunakan istilah-istilah ilmiah, sehingga cepat menyentuh hati 
manusia dan dengan mudah dapat memperoleh hidayah yang dibawa 
oleh al-Qur‟an tersebut. 

Ia menerangkan bahwa adanya perbedaan pada beberapa kitab 
tafsir, baik dari segi metode yang digunakan, tujuan penulisan, serta berisi 
uraian-uraian yang cukup panjang. Hal tersebut kebanyakan hanya dapat 
dipelajari oleh orang-orang yang memiliki minat disertai kemampuan 
ilmu bahasa, sastra, hukum, dan istilah-istilah ilmiah. Karena itu di masa 
modern sekarang ini, dibutuhkan sekali sebuah kitab tafsir yang ditulis 
dengan bahasa yang jelas kata-katanya dan mudah dipahami, tidak 
banyak menggunakan istilah-istilah ilmiah, mengandung pokok-pokok 
pemikiran, tidak mengandung catatan-catatan tambahan yang rumit, 
khurafat, dan kisah isrâ’ilîyât, serta berbagai macam pemikiran yang sama. 
Hak ini menyulitkan orang untuk memahami tafsir al-Qur‟an itu sendiri, 
dan jika demikian yang terjadi, maka tujuan dasar dari penafsiran al-
Qur‟an itu sendiri belumlah tercapai. Maka, penulis tafsir ini mencoba 
memberikan penafsiran al-Qur‟an seperti yang dia harapkan. Dalam 
penulisan mukaddimah, ia tidak terlebih dahulu menjelaskan perihal 
‘Ulûm al-Qur’ân, namun langsung kepada penjelasan ringkas tentang 
metode al-Qur‟an, tujuan penurunan al-Qur‟an, dan penjelasan mengenai 
beberapa pengetahuan dan hukum.25 

Dari segi cara pemaparan tafsir ini, Muh }ammad Mah }mûd Hijâzî 
menggunakan metode mawd}û‘î. Hal ini dapat dilihat ketika Mah }mûd 
Hijâzî memulai penafsirannya dengan menyebutkan nama surat, identitas 
tempat diturunkannya (makkîyah-madanîyah), jumlah ayatnya, lalu ia 
memilih beberapa potong ayat dan menjelaskannya sekaitan ayat-ayat 
tersebut dengan makna surat serta beberapa arti kata yang terdapat dalam 
ayat-ayat tersebut. Jika surat tersebut memiliki sabab al-nuzûl, maka ia 
terangkan. Kemudian setelah itu, barulah ia jelaskan makna dari kosakata 
mulai dari ayat yang pertama. 

                                                           

25Ibid. 



 

135|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

Sebagai contoh dapat dilihat ketika ia menafsirkan QS.  al-An„âm 
[6]: 68. Dalam menafsirkan ayat ini,  ia memberikan beberapa pertanyaan, 
seputar bolehkah Nabi bersikap lupa? dan apakah lupa Nabi itu hanya 
dalam beberapa hal tertentu atau secara umum?. Ia menguraikan jawaban 
atas pertanyaan-pertanyaan tersebut bahwasanya lupa Nabi bukanlah 
disebabkan bujukan setan dan bukanlah menunjukkan kecenderungan 
kepada bujukan itu. Adapun dalam menjawab pertanyaan yang kedua ia 
mengatakan bahwa Nabi boleh bersifat lupa pada hal-hal lain selain 
penyampaian risalah Allah. Adapula menurutnya pendapat lain yang 
menyatakan bahwa sifat lupa Nabi bersifat boleh baik secara umum atau 
hanya pada hal-hal tertentu, akan tetapi langsung ditegur oleh Allah. 

Adapun rujukan yang digunakan oleh Mah }mûd Hijâzî dalam penulisan 
tafsirnya ini diantaranya adalah al-Kashshâf, Mafâtîh } al-Ghayb, al-Jâmi‘ li 
Ah }kâm al-Qur’ân.  

Mah }mûd Hijâzî memiliki kecenderungan yang sama dengan 
mufasir asal Arab Saudi lainnya untuk tidak menyibukkan diri dengan 
penafsiran ayat-ayat sekaitan dengan masalah akidah dan teologi. Dalam 
hal tersebut, ia hanya memberikan isyarat-isyarat penjelasan secara 
ringkas. Hal ini tergambar ketika ia menafsirkan al-Qiyâmah [75]: 22-23; 

Wujûh yawma’idin nâd}irah ilâ rabbihâ nâd}irah. 
Ayat ini sering kali dijadikan pijakan perdebatan oleh para teolog 

terkait dengan bisa atau tidaknya manusia melihat Allah pada hari kiamat. 

Menyikapi hal ini, Mah}mûd Hijâzî berpendapat bahwa hal tersebut 
merupakan masalah ghaib yang tidak perlu dibahas dan diperdebatkan 
pada masa sekarang ini dengan mencari dalil-dalil yang menguatkan atau 
melemahkan, menurutnya: “Ulama terdahulu telah berbeda pendapat 
mengenai hal ini. Jumhur memilih pendapat bahwa melihat Allah pada 

hari kiamat adalah benar dengan dalil, ilâ rabbihâ nâz}irah serta berbagai 
hadis yang menguatkan hal itu. Akan tetapi, ada pula kelompok yang 
membantahnya, dengan alasan bahwa dengan melihat Allah maka hal 
tersebut akan membatasi Dzat Allah dan sifat-Nya, sedangkan Allah itu 

tidak bisa diindra (Lâ tudrikuh al-abs}âr). Jadi apabila Allah dapat dilihat, 
maka hal tersebut mengharuskan adanya waktu dan tempat bagi-Nya. 
Hal tersebut mustahil bagi Allah. Menurut kelompok ini, pemahaman 
ayat ini haruslah ditakwilkan sehingga penjelasannya menjadi bahwa kata 
wujûh tersebut diartikan dengan menanti nikmat, keutamman dan ridha 



 

136|Riri Fitria – Pemetaan Karya Tafsir 

dari Allah. Inilah penafsiran yang mudah dan tidak berbelit-belit. 
Menurutnya, masalah ini adalah masalah ghaib, maka tidak urgen untuk 
mendiskusikannya sekarang. Ia hanya wajib diyakini dan Allahlah Yang 

Maha Mengetahui segalanya. Demikianlah cara Mah }mûd Hijâzî dalam 
menafsirkan ayat-ayat yang terkait dengan masalah kalam yang 
mengandung perbedaan pendapat dalam menafsirkannya. 

Adapun sikapnya terhadap penafsiran ilmiah (al-tafsîr al-‘ilmî), ia 
berpandangan bahwa al-Qur‟an bukanlah diturunkan bukanlah semata-
mata untuk menampilkan masalah-masalah ilmiah, namun lebih kepada 
petunjuk pembentukan pribadi manusia, jiwanya, perasaannya, 
akhlaknya, sinkronisasi jasadiah dan ruhaniyah, peranannya dalam 
pembentukan pondasi keislaman yang kokoh, serta pembentukan 
masyarakat islam berlandaskan dasar-dasar yang kokoh. Jika ada 
beberapa mufasir yang membahas penelitian ilmiah secara mendalam, 
maka bukan itulah tujuan utama al-Qur‟an. Meskipun di dalamny 
terdapat dasar-dasar kajian ilmiah, namun hal itu bersifat tantangan dan 
bukan malah dipertentangkan dengan penemuan ilmiah. Lanjutnya lagi, 
dasar-dasar ilmiah yang ada pada al-Qur‟an adalah rahasia ilahi, manusia 
hanya akan mampu menguak hal itu secara bertahap melalui ilmu dan 
poenemuan-penemuan. Maka dari itu, tidak dapat dibenarkan apabila 
seseorang mendahului penemuan ilmiah jika sementara waktu belum 
sesuai dengan yang ada di dalam al-Qur‟an. Karena penemuan ilmiah 
tidak bersifat kekal, berubah dengan adanya penemuan yang lain.26 
 

4. Muh}ammad „Alî al-S}âbûnî 
Ia dilahirkan di kota Halab, Mauritania, pada tahun 1347 H/1928 

M. Setelah mengecap pendidkan di Suria, ia melanjutkan pendidikan ke 
al-Azhâr Kairo, dan mendapat gelar Lc pada tahun 1952. Kemudian ia 

melanjutkan ke program S2 dalam bidang al-Qad}â‟ al-Shar„î, utusan dari 
kementrian wakaf Suria, dan selesai pada tahun 1954. Di antara karyanya 
adalah, S}afwat al-Tafâsîr, Mukhtas}ar Tafsi}r Ibn Kathîr, Rawâi‘ al-Bayân fî 
Tafsîr Âyât al-Ah}kâm, al-Nubuwwah wa al-Anbiyâ’, al-Mawârith fî al-Sharî‘ah 
al-Islâmîyah ‘alâ D}aw’ al-Kitâb wa al-Sunnah, Mukhtas }ar Tafsîr al-T}abarî, 
Tanwîr al-Adhhân min Tafsîr Rûh al-Bayân, dan Qabas min Nûr al-Qur’ân. „Alî 
al-S }âbûnî memiliki dua buah karya tafsir, yaitu Rawâi‘ al-Bayân fî Tafsîr 

                                                           

26Iyâzî, al-Mufassirûn H }ayâtuhum, 745-746. 



 

137|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

Âyât al-Ah }kâm dan S}afwat al-Tafâsîr. Kitab tafsir yang terakhir inilah yang 
akan dibahas di sini.  

S{afwat al-Tafâsîr merupakan karya yang ringkas, namun mencakup 
seluruh ayat al-Qur‟an. Di dalamnya terpadu antara ma’thûr dan ma’qûl 
dari beberapa kitab tafsir terkemuka seperti al-Jâmi‘ al-Bayân, al-Kashshâf, 
Rûh} al-Ma‘ânî, Tafsîr al-Qur’ân al-‘Az}îm, Bah}r al-Muhît }, dan lainnya. Semua 
itu dipaparkan dengan gaya bahasa yang mudah, tersusun, dan diwarnai 

dengan penjelasan kebahasaan.27 Dalam pendahuluannya, al-S}âbûnî 
menyebutkan: 

Ketika umat disibukkan dengan urusan dunia untuk mencari kebutuhan 
hidupnya, mereka tidak lagi sempat untuk menelaah berjiid-volume 
kitab tafsir yang dihasilkan oleh ulama terdahulu, maka tugas ulama 
sekaranglah untuk memudahkan mereka dalam memahami al-Qur‟an 
dengan gaya bahasa yang jelas, ringkas, dan tidak melelahkan. Tugas 
ulama sekaranglah untuk menampilkan i’jaz dan bayân al-Qur’ân dengan 
cara penyampaian yang baru, sehingga umat merasa terpanggil dan 
memenuhi dahaga orang-orang yang haus akan ilmu-ilmu al-Qur‟an. 
Aku belum menemukan kitab tafsir yang aku angan-angankan tersebut, 
maka aku bertekad untuk bangkit mewujudkannya dengan bantuan 
Allah. Maka aku namakan kitab ini dengan S}afwat al-Tafâsîr, dengan 
maksud, kitab inilah sari dari kitab-kitab tafsir yang terurai panjang 
setelah aku berusaha meringkas, menyusun, serta menerangkannya.28 

S{afwat al-Tafâsîr menggunakan metode tah}lîlî. Kitab ini mencakup 
berbagai segi keilmuwan, namun dengan bahasa dan susunan yang sangat 

ringkas.29 „Alî „Iyazî menyebutkan karya tafsir ini dengan tah}lîlî tarbawî.30 

Dalam pemaparannya, al-S }âbûnî memulainya dengan nama surat dan 
keterangan ringkas tentang surat tersebut, isi pokok surat, munâsabah 
antara ayat-ayat terdahulu dengan yang akan diterangkan, penjelasan 
bahasa, sabab al-nuzûl, barulah kemudian penafsiran masing-masing ayat, 
hukum yang terkandung (meskipun tidak mendalam seperti karyanya 
yang pertama) sisi balâghah ayat, serta sisi keindahan lainnya.31 

                                                           

27Ibid., 508. 
28Muh}ammad „Alî al-S }âbûnî, S }afwat al-Tafâsîr, Vol. 1 (Jedah: Maktabah Jaddah, t.th), 20. 
29Iyâzî, al-Mufassirûn H }ayâtuhum, 510. 
30Ibid., 511. 
31al-S }âbûnî, S }afwat al-Tafâsîr, Vol.1, 20. 



 

138|Riri Fitria – Pemetaan Karya Tafsir 

Dengan demikian, maka tafsir ini merupakan perpaduan antara al-
ma’thûr berupa sabda Nabi, sahabat, dan tâbi‘în sebagaimana juga 
tercantum dalam kitab-kitab tafsir Ahl al-Sunnah wa al-Jamâ‘ah, dengan 
dari segi al-manqûl berupa gaya bahasa yang jelas dan mudah dipahami. 
Inilah keistimewaan tafsir ini di samping adanya paparan isi pokok surat 
dan rujukannya berupa kitab-kitab tafsir yang terkemuka. Dalam 
mengutip pendapat para mufassir tersebut, ia menuliskan rujukannya. 
Dalam hal ini ia tidak memperbandingkan, namun memilih pendapat 
yang paling kuat (tarjîh }).32 

Akan tetapi, apabila dilihat dari penafsirannya tentang masalah-
masalah kalam dan keyakinan pada hal-hal tertentu, ia cenderung 
menggunakan pandangan Ahl al-Sunnah wa al-Jamâ‘ah, seperti masalah 
ru’yat Allâh, ‘arsy, penafsiran kursî, bentuk wajah Allah, istiwâ’, dan lainnya, 
meski pada beberapa hal ia tidak pula sependapat dengan beberapa 
paham salafî. Hal ini jelas sekali tergambar tatkala ia menafsirkan ayat 22 
dan 23 surat al-Qiyâmah.33  
 

5. Aidh al-Qarnî 
Ia adalah seorang ulama Saudi terkemuka saat ini. al-Qarnî 

dilahirkan di desa al-Qarn di Saudi Arabia tahun 1379 H. Pendidikan 
dasarnya diperoleh di Madrasah „Alî Salmân dan kemudian dilanjutkan ke 
tingkat menengah pertama di sebuah Ma„had „Ilmî di kota Riyad dan 
pendidikan menengah atas juga di Ma„had „Ilmî, tapi di kota Abha. 
Selanjutnya, ia masuk ke Fakultas Ushuluddin di Abha. Setelah selesai, 
kuliahnya dilanjutkan ke jenjang Magister dengan judul tesis Kitâb al-
Bid‘ah wa Atharuhâ fî al-Dirâyah wa al-Riwâyah. Adapun gelar doktornya 

didapatkan setelah berhasil mempertahankan disertasi berjudul Tah }qîq al-
Mufhim ‘alâ Mukhtas}ar S }ah }îh} Muslim. Selain kuliah, ia juga menjalankan 

profesi sebagai imam dan khatib di Mesjid Abû Bakr al-S {iddîq di Abha. 
Pada saat ini, al-Qarni dikenal sebagai seorang dai terkenal di Saudi 

Arabia. Ceramah-ceramahnya, baik di masjid-masjid, forum-forum 
ilmiah, radio, dan televisi selalu diminati banyak orang. Sudah tidak 
terhitung berapa banyak kegiatan-kegiatan dakwah dan kemasyarakatan 
yang ia jalankan. Selain sebagai dai, al-Qarnî juga seorang penulis 

                                                           

32Iyâzî, al-Mufassirûn H }ayâtuhum, 510. 
33Ibid., 510. al-S }âbûnî, S }afwat al-Tafâsîr, Vol. 3, 486. 



 

139|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

produktif. Sudah hampir sembilan puluh buku yang ia hasilkan dengan 
tema-tema yang beraneka ragam, mulai dari tafsir, peningkatan SDM, 
motivasi diri, pembinaan keluarga, hingga sastra. Banyak di antara buku-
buku tersebut yang menjadi best seller, salah satunya adalah buku Lâ 
Tah }zan yang telah diterjemahkan ke berbagai bahasa, termasuk bahasa 
Indonesia. Buku-bukunya yang lain seperti al-Tafsîr al-Muyassar, al-
‘Az }amah, As‘ad Imra’atin fî al-‘Âlam, Thalâthûn Sababan li al-Sa‘âdah, dan 
lain sebagainya. Pada saat sekarang ia bermukim di Riyad.34 

Tafsîr al-Muyassar termasuk karya terbaru al-Qarnî yang diterbitkan 
pada tahun 2006 oleh penerbit Obeikan di Saudi Arabia. Kitab ini 
termasuk kategori tafsir ringkas yang berjumlah satu volume tebal 
dengan ukuran cetak besar dan banyak halaman 930. Tafsir ini, 
sebagaimana namanya, menggunakan bahasa yang mudah dimengerti dan 
jelas. Penulisnya tidak menyinggung-nyinggung perdebatan seputar ayat-
ayat mutashâbihât, melainkan membiarkannya dalam makna tekstualnya, 
sebagaimana juga jarang menukil hadis-hadis dan pendapat para salaf al-
s}âlîh}. Kalaupun ada maka dibuat seringkas mungkin. Demikian juga 
dengan perbedaan-perbedaan pendapat yang timbul di kalangan ulama 
tentang makna dan kandungan suatu ayat tidak dipaparkan, namun 
penulisnya berusaha langsung memilihkan pendapat yang dipandangnya 
râjih} dan z}âhir. Lebih lanjut, kitab ini dapat dikatakan “bersih” dari 
nukilan syair-syair yang biasanya dijadikan penguat dalam penafsiran oleh 
sebagaian mufasir, sebagaimana ia juga tidak memuat masalah-masalah 
atau kaedah-kaedah kebahasaan, macam-macam qirâ’ât dalam ayat, kisah-
kisah isrâ’ilîyât, serta nukilan pendapat-pendapat ulama. Tentang hikmah-
hikmah dan rahasia-rahasia syariat atau ajaran Islam jika terdapat dalam 
kandungan sebuah ayat maka juga disampaikan secara ringkas.35  

Dengan demikian, isi kitab yang menafsirkan al-Qur‟an secara 
utuh tiga puluh juz ini diupayakan semaksimal mungkin oleh penulisnya 
hanya memuat penafsiran-penafsiran yang terbaik serta kesimpulan dari 
berbagai pandangan dan pendapat. Satu informasi yang juga penting 
adalah bahwa dalam mengemukakan hal-hal yang berkaitan dengan 

                                                           

34www.algarne.com  
35www.tafsir.org/vb/showthread.php?t=5429 

http://www.algarne.com/


 

140|Riri Fitria – Pemetaan Karya Tafsir 

teologi maka penulisnya mengikuti metode generasi Salaf al-S}âlîh } dan 
menghindari aliran-aliran yang menyalahinya.36 

Intinya, penulisnya menginginkan agar kitab tafsir yang telah ia 
niatkan untuk disusun sejak delapan belas tahun yang lalu ini jauh dari 
berbagai bentuk perselisihan pendapat juga dari pendapat-pendapat yang 
tidak mu‘tabar, sebagaimana ia bermaksud menjauhkannya dari kisah-
kisah isrâ’ilîyât dan khurafat yang banyak dimuat oleh sebagaian tafsir. 
Lebih lanjut, ia juga menginginkan agar tafsir ini dapat dipahami dengan 
mudah oleh semua kalangan.37  
 
Kesimpulan 

Karya tafsir di Negara Arab Saudi secara umum menggunakan 
metode al-tah }lîlî dengan corak fiqhî dan i‘tiqâdî. Corak i‘tiqâdî ini 
merupakan pengaruh dari paham Wahabî yang berkembang mulai abad 
ke 18 tersebut dan berkembang subur di Negara tersebut. Salah satu ciri 
bahwa paham Wahabî mewarnai kitab tafsir Arab Saudi pasca abad ke-18 
ini adalah keengganan para mufasirnya untuk menafsirkan ayat-ayat 
mutashâbihât. Mereka membiarkan ayat tersebut dimaknai dengan apa 
yang dikehendaki oleh lafal tanpa menggunakan takwil.  

Selain sedikitnya penduduk Arab Saudi dibanding Penduduk Mesir, 
Pola pikir di Mesir terlihat lebih berkembang dari pada Arab Saudi. Mesir 
yang kental dengan kegiatan ilmiah lebih maju dibandingkan Arab Saudi 
yang terpola dalam paham Wahabî dan tidak begitu memperbolehkan 
keleluasaan rasio selain yang sesuai dengan apa yang telah digariskan oleh 

generasi al-Salaf-al-S}âlih}. Meski demikian, kitab-kitab tafsir karya mufasir 
Arab Saudi ini seringkali dijadikan rujukan utama dalam bidang tafsir 
oleh gerakan-gerakan Salafî di Indonesia. Ini bisa dilihat dalam website 
gerakan Salafî Indonesia yang sering kali mengutip karya-karya mereka.  
 
Daftar Rujukan 
Armstrong, H.C. Sang Penjegal: Kisah Ibn Saud Menguasai Arabia, terj. Haris 

Priyatna. Jakarta: PT. Cahaya Insan Suci, 2008. 

                                                           

36Ibid. 
37 Wawancara DR. Aidh al-Qarni di stasiun televisi al-Arabiya. www.alarabia.net 



 

141|Vol.1|No.2| Juli-Desember 2011| Jurnal Mutawâtir 

Baidan, Nashruddin. Metodologi Penafsiran al-Qur’ân. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 1998.  

Departemen Agama RI, Mushaf al-Kamil: al-Qur’an dan Terjemahannya 
Jakarta: Darus Sunnah, 2000 142.  

Esposito, Jhon. L. Ensiklopedi Oxford Dunia Islam Modern. Bandung: 
Mizan, 2002. 

Farmâwî (al), „Abd al-H{ayy. al-Bidâyah fî al-Tafsîr al-Mawd }û’î. Kairo: al-

H{ad}arah al-„Arabîyah, 1977.  
Iyâzî, Muh}ammad „Alî. al-Mufassirûn H}ayâtuhum wa Manhajuhum. Teheran: 

Mu‟assasah al-T{abâ„ah wa al-Nashr Wazarat al-Thaqâfah wa al-
Irshâd al-Islâmî, 1373.  

Khâlidî (al), S }alâh} „Abd al-Fattâh. al-Tafsîr al-Mawd }û‘î bayn al-Naz}arîyah wa 
al-Tat }bîq. t.tp: Dâr al-Nafâ‟is, 1997. 

Muslim, Mus}t}afâ. Mabâh}ith fî al-Tafsîr al-Mawd}û’î. Bairut: Dâr al-Qalam, 
1989.  

Mustaqim, Abdul. Madzahibut Tafsir: Peta Metodologi Penafsiran al-Qur’an 
Periode Klasik hingga Kontemporer. Yogyakarta: Nun Pustaka, 2003 

______. Pergeseran Epistemologi Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008.  
S }âbûnî (al), Muh }ammad „Alî. S}afwat al-Tafâsîr, Vol.1. Jedah: Maktabah 

Jaddah, t.th. 

Sa„dî (al), „Abd al-Rah}mân b. Nashir b. „Abd Allâh. Taysîr al-Karîm al-
Rah}mân fî Tafsîr Kalâm al-Mannân, Vol. 1. Beirut: Mu‟assasah al-
Risâlah, 2000. 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 
Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan, 1994.  

Shanqît}î (al), Muh }ammad al-Amîn. Ad}wâ’ al-Bayân fî Id }âh} al-Qur’ân bi al-
Qur’ân, Vol. 1. Beirut: Dâr al-Fikr, 1995. 

 


