
HAK PENDIDIKAN ANAK DALAM KELUARGA DALAM 
PANDANGAN IMAM SYAFI’I DAN RELEVANSINYA DENGAN 

PENDIDIKAN ANAK USIA DINI DI INDONESIA 

Atik Wartini 

Mahasisiwi Pasca Sarjana PGRA UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Staf  Pengajar Kamulan School di Gaten Yogyakarta 

hadi.ari11@yahoo.co.id

Abtracs

A child’s right to education within the family according to Imam Syafi’i and its significance for early childhood 

education in Indonesia

This research is based on library research on the rights of the child to education within the family from the 

viewpoint of Imam Shafi’i, and the impact of his teachings on early childhood education in Indonesia. The 

study is interesting because the first schools to appear in Indonesia were of the Syafi’i tradition. Imam Syafi’i 

jurists and ushuliyyin have collections of poems that express the need to develop education in early childhood. 

Despite this, the theory of children’s education in the school of Imam Syafi’i is under researched. This study 

examines three research questions. First, how does one undertake a  biography of the thought of Imam Syafi’i 

and Imam Syafi’i school of thought. Second, what is the concept of children’s rights in the family in the view of 

Imam Syafi’i. And third, is there reference to  early Childhood education that implies the concept of children’s 

rights to education in the view of Imam Syafi’i. This study concludes that Imam Syafi ‘i in scientific rihlah is 

purely academic. Imam Syafi’i also elicits several important ideas on a child’s rights within the family, the right 

to education and the right to self-expression. Imam Syafi’i schools are relevaant to early childhood education 

in Indonesia in which these (religious education) schools are widespread.

Keywords: Pendidikan Anak Usia Dini, Syafi’i, Hak Anak. 

Pendahuluan 

Pendidikan menjadi landasan kehidupan, 

kisah nabi adam menjadi sarat makna apabila 

kita renugkan, ketika nabi adam mempunyai 

anak ia mempunyai problem yang sungguh 

pelik tatkala ia berusaha mengatasi kenakalan 

seorang anaknya yang keras kepala. Peristiwa 

bersal dari tuntutan keras seorang Qabil. Putera 

tertua Nabi Adam AS. Sebagai putra tertua 

dia menginginkan untuk menikah dengan 

adik kembarnya, yang konon dalam sejarah 

digambarkan kecantikannya mengalahkan anak 

Nabi Adam AS, yang lain. Padahal ketika itu 

Nabi Adam AS, sudah mendapatkan wahyu dari 

Allah untuk menjodohkan anak-anak kembar 

yang di lahirkan oleh Ibu Hawa dengan bersilang-

silang kesemua putera dan putrianya. Dan tentu 

saja si Qabil mendapatkan pasanganya dari 

adiknya Habil yang konon dalam sejarah kurang 

cantik. Pada waktu itu Qabil bersikeras terhadap 

tuntutannnya. Meskipun ayahnya yang seorang 

hamba Allah seharusnya mentaati sebgaimana 

wahyu yang telah turun. Dan Nabi Adam sudah 

berulang kali menasihati Qobil agar mau untuk 

meneriam kehendak Allah. 

Secara manusiawi Nabi Adam mengalami 

keguncangan akhirnya Nabi Adam bemunajat 

kepada Allah bagimana menyelesaikan perseteruan 

ini. Sesuai wahyu Allah yang turun kemudian, 



Musâwa, Vol. 14, No. 1, Januari 2015

68

telah ditetapkan oleh tradisi. Sekarang tidak lagi 

sesederhana itu sehingga perlu ada peningkatan 

defreriensi dalam menuntut adanya psesialisasi. 

Kondisi ini menjadikan pendidikan lebih dengan 

intitsi dan berupa melembagakan secara lebih 

baik. 

 Salah satu Ulama terkenal yaitu Imam 

Syafi’I yang menga kepakaran dalam bidang fiqh 

dan ushul fiqh mencoba memberikan gambaran 

lebih konkrit tentang hak anak mendapat 

pendidikan dalam keluarga, memng beliau tidak 

mempunyai karya langsung yang berbicara tentang 

hal tersebut akan tetapi berkat hukum-hukum 

yang di gali dalam pandangan dia memberikan 

inpirasi kepada para ulama yang ada di bawahnya 

untuk melkaukan kjian tentang pendiikan apalagi 

yang berkaitan dengan pendidikan anak. Misalnya 

dapat kita kaji di kitab al-ahlaq al-banin atau ta’lim 

muta’alim. Dan kitab-kitab manzab imam syafi’I 

lainya.

Biografi Imam Syafi’i  

Imām al-Syāfi’i sebagai pendiri mazhab 

Syafi’i nama lengkapnya Muhammad bin Idris 

al-Syafi’i al-Quraisyi. Dilahirkan di desa Gazah 

Palestina pada tahun 150 H / 767 M. Dan ia 

wafat di Mesir pada tahun 204 H / 819 M. 

Silsilah ia dengan Nabi Muhammad bertemu pada 

datuk mereka, Abdul al-Manaf. Jelasnya adalah 

Muhammad bin Idris bin al-‘Abbas ibn ‘Abbas 

ibn ‘Usman Ibn Syāfi’i ibn al-Syu’aib ibn ‘Ubaid 

ibn Ali Yazid ibn Hasyim ibn Mutalib ibn Abdul 

al-Manaf datuk Nabi Muhammad  S.A.W.2 Syafi’i 

ibn as-Syua’ib adalah yang menjadi nisbat al-Syafi’i 

Ibnu al-Syua’ib bertemu Nabi pada masa kecilnya 

dan ayahnya masuk Islam pada saat perang Badar.3 

Jadi Imam al-Syafi’i adalah keturunan Quraisy, 

tetapi ibunya bukan dari keturunan Quraisy 

tetapi berasal dari suku ‘Ad (dari Yaman), bukan 

keturunan ‘Alawiyyah.4

2 Abd. al-Rahim al-Asnawi Ijmal al-Din, Tabaqat al-

Syafi’iyyah,  (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1987), 18.
3 M. Abu Zahrah, al-Syafi’i Hayatuhu wa Asruhu Ara’uhu wa 

Fiqhuh, cet. ke-2 (Beirut: Dar al-Fikr, 1948), 16-17.
4 Ibid.,  17. akan tetapi Munawwar Cholil cenderung pada 

riwayat yang mengatakan bahwa ibunya berasal dari keturunan 

Allah memerintahkan kepada kedua putera Nabi 

Adam tersebut untuk menyembelih Qurban 

dengan catatan bahwa Allah hanya akan menerima 

Qurban pihak yang benar, ternyata setelah 

dilaksanakan Allah menerima Qurban si Habil, 

dan itu sekaligus menyatakan bahwa habil adalah 

pihak yang benar, dan tuntutan Qabil adalah 

pihak yang salah. Namun tidak di sangka, peristiwa 

itu tidak menimbulkan efek jera bagi Qabil untuk 

mengakui kesalahannya, malah menimbulkan 

hawa nafsu yang dengan mengakhiri kisah tersebut 

dengan membunuh adiknya, Habil. Secara tragis.1 

Walaupun pembunuhan sudah ia lakukan, dan 

itu menjadi pelajaran pembunuhan pertama kali 

dalam sejarah Umat Manusia, Qabil tetap saja 

tidak berhasil mendapatkan adiknya yang cantik 

itu. Ia tida terlepas dari hukuman tuhan bertahun-

tahun. 

Kisah ini walaupun ada beberpa pakar 

sejarah yang menyatakan sebgai kisah simbolik, 

merupakan sejarah abadi manusia. hasrat seorang 

orang tua yang mencoba memberikan sesuatu 

yang baik dalam pandangan orang tua belum 

tentu menjadi sesuatu yang baik dalam kaca mata 

pandang anaknya. Maka dari itu, keprihatinan 

orang tua ketika melihat perilaku anaknya bukan 

hanya sekedar kejengkelan dari kenakalan dan 

kejengkelan tetapi juga keprihatinan dalam 

menghadapi masa depan anaknya.itulah sebabnya 

selain menghadpi masalah-masalah yang berkaitan 

dengan kebutuhan primer, kelanjutan hidup 

dan pemberian jawaban terhadap berbagai 

tantangan alam atau kendala lain. Sosialisasi anak 

menjadi salah satu tema utama dari dinamika 

peradaban. Semakin berkembang peradaban 

manusia tidak menjadikan sosioalisasi tersebut 

menjadi mudah tetapi sebaliknya semakin 

komplek dan menantang. Untuk menghadapinya 

disepakati bahwa pendidikan adalah media yang 

paling ampuh dan, oleh karenanya. Pendidikan 

anak menjadi perlu. 

Pada walnya pendidikan anak itu berkembang 

di tengah-tengah masyarakat dan sepenuhnya 

menjadi hak preogratif orang tua (keluarga primer) 

dengan mengetahui patokan-patokan nilai yang 

1 Lihat Q.S al-Maidah: 27-31. 



Atik Wartini: Hak Pendidikan Anak dalam Keluarga dalam Pandangan Imam Syafi’i.....

69

Sejak dilahirkan Imām al-Syāfi’i sudah 

menjadi yatim,  pengasuhan dan bimbingan 

waktu kecil adalah di bawah sang ibu. Sejak kecil 

Imam al-Syafi’i sudah menampakkan kecintaan 

dan kecerdasannya. Hal ini terlihat dengan 

kemampuannya menghafal al-Qur’an sejak usia 7 

tahun, proses belajar pertama ia pergi ke daerah 

Huzail (pedalaman) yang mana merupakan tempat 

orang-orang yang paling ahli dalam bahasa Arab. 

Imām al-Syāfi’i menimba ilmu dengan berbagai 

guru, baik yang berkaitan dengan syi’ir-syi’ir, tata 

bahasa maupun sastra-sastra Arab. Maka tak heran 

dia sangat ahli dalam kebahasaan ‘Arab.5

Ketika umur Imām al-Syāfi’i mencapai 2 

tahun, ibunya membawa ke Hijaz dan keqabilahnya 

yaitu penduduk Yaman, karena ibunya Fatimah 

merupakan keturunan dari suku Azdiyah dan 

tinggal di suku tersebut. Akan tetapi ketika 

umurnya mendekati usia 10 tahun, ibunya 

khawatir kalau nasab anaknya yang mulia dari 

suku Quraisy akan dilupakan dan dihilangkannya, 

sehingga ibunya membawa al-Syafi’i ke Mekkah. 

Perpindahan ini dilatarbelakangi oleh beberapa 

hal yaitu pertama, Mekkah adalah tanah kelahiran 

bapak dan nenek moyang Imam al-Syafi’i. Maka 

ibunya ingin anaknya dibesarkan diantara keluarga 

ayahnya yang mempunyai kedudukan sosial yang 

terpandang dan mendapat berbagai fasilitas dari 

Bait al-Mal, karena administrasi pemerintahan 

pada waktu itu memang menyediakan tunjangan 

khusus bagi segenap anggota keluarga Quraisy dari 

keturunan Hasyim dan Mutalib yaitu keluarga 

dekat Nabi s.a.w. kedua, Karena kota Mekkah 

merupakan tempat ‘ulama, fuqaha’, syu’ara dan 

udaba’ sehingga Imām al-Syāfi’i dapat berkembang 

dalam bahasa Arab yang murni dan mengambil 

cabang-cabang keilmuan yang dikehendaki. 

Walaupun Yaman dan Palestina itu lebih utama 

bagi ibunya karena daerah kaumnya yaitu Azdiyah.6

‘Alawiyyah. Lihat Munawwar Cholil, Biografi Empat Serangkai Imam 

Mazhab, cet. ke-9, (Jakarta: Bulan Bintang, 1955),  200.

5 Wahbah al-Zuhaili, Fiqh al-Islam wa Adillatuh,  (Beirut: Dar 

al-Fikr, 1989),  I : 35.
6 A. Nahrawi A.S. al-Imām al-Syāfi’i fi Mazahibihi al-Qadim 

wa al-Jadid, diterbitkan oleh pengarangnya untuk kalangan terbatas, 

1994, 29. Dan Ali Yafie. Menggagas Fiqih Sosial,  (Bandung: Mizan, 

1995),  40.

Imām al-Syāfi’i memulai kegiatannya 

menuntut ilmu sejak masa kecilya di Mekkah. 

Walaupun ia dibesarkan sebagai anak yatim 

piatu dalam asuhan ibunya serta hidup dalam 

kekurangan dan kesempitan, akan tetapi semangat 

untuk menuntut ilmunya tidak pudar. Si ibu, 

Fatimah, mengirimkan al-Syafi’i untuk belajar ke 

Kuttab (semacam taman kanak-kanak). Dengan 

kemaunnya yang keras dan dorongan dari ibunya, 

ia mendatangi para ulama dan menulis apa yang 

bermanfaat mengenai hal-hal  yang penting.7 

Dari pengembaraan ilmiah yang telah dilakukan 

Imām al-Syāfi’i dapat mengenal berbagai macam 

ilmu pengetahuan yang dikembangkan oleh 

para ‘ulama’, mulai pemikiran ‘ulama’ yang 

didasarkan pada hadis maupun ra’yu, tetapi 

ia banyak dipengaruhi oleh corak pemikiran 

Irak yang dijadikan dasar pengembangan 

mazhabnya pertama kali di Mekkah, yaitu 

dengan mengaktifkan kembali halaqah di Masjid 

al-Haram.8

Untuk pendalaman hadis Imām al-Syāfi’i 

pergi ke Madinah  untuk berguru kepada Imam 

Malik bin Anas. Ia mampu menyelesaikan 

pendidikan dengan baik, hal ini dibuktikan 

dengan kemampuan menghafal kitab al-Muwatta’ 

karya Imam Malik yang dibaca dengan di depan 

sang guru, hal ini membuat kekaguman tersendiri 

bagi Imam Malik.9 Karena merasa masih harus 

memperdalam pengetahuannya, Imam al-Syafi’i 

kemudian  pergi ke Irak, untuk memperdalam lagi 

ilmu fiqh, kepada para murid Imam Abu Hanifah 

yang masih ada, dalam perantauannya tersebut, ia 

sempat mengunjungi Persia dan beberapa tempat 

lain.10 Pada waktu itu ia menyusun kitab usul fiqh 

yang pertama dalam Islam yaitu “al-Risalah”.

Sebagai pecinta ilmu, Imām al-Syāfi’i 

mempunyai banyak guru, begitu banyaknya 

guru Imam Syafi’i sehingga Imam ibn Hajar 

al-Asqalani menyusun satu buku khusus yang 

7 Abd. al-Ganiy al-Daqir, al-Imām al-Syāfi’i Faqih al-Sunnah 

al-Akbar, (Dimsyik: Dar al-Qalam, 1990), 54.
8 M. Abu Zahrah, al-Syafi’i…, 28.
9 Khudari Beik, Tarikh al-Tasyri al-Islamiy, (Indonesia: Dar 

Ihya wa al-Kutub al-‘Arabiyyah, 1981), 251.
10 Muhammad Jawad Mughniyyah, Fiqh Lima Mazhab, cet. 

ke-2  (Jakarta: PT. Lentera Basritama, 2001),  xxix.



Musâwa, Vol. 14, No. 1, Januari 2015

70

bernama Tawali al-Tasib yang di dalamnya disebut 

nama-nama ‘ulama’ yang pernah menjadi guru 

Imam Syafi’i, antara lain: Imam Muslim bin 

Kholid, Imam Ibrahim in Sa’id, Imam Sufyan bin 

Uyainah, Imam Malik bin Anas, Imam Ibrahim 

bin Muhammad, Imam Yahya bin Hasan, Imam 

Waqi’, Imam Fudail bin Iyad.11

Aktivitas dibidang pendidikan dimulai 

dengan mengajar di Madinah dan menjadi asisten 

Imam Malik. Waktu itu usianya sekitar 29 tahun. 

Sebagai ‘ulama’ fiqh namanya mulai dikenal, 

muridnya pun berdatangan dari berbagai penjuru 

wilayah Islam. Selain sebagai ulama fiqh iapun 

dikenal sebagai ‘ulama’ ahli hadis, tafsir, bahasa 

dan sastra Arab, ilmu falak, ilmu usul dan ilmu 

tarikh.12 Imām al-Syāfi’i digelari Nasir al-Sunnah 

artinya pembela Sunnah atau Hadis. Karena sangat 

menjunjung tinggi Sunnah Nabi Muhammad 

s.a.w. Sebagaimana ia sangat  memuliakan para 

ahli hadis. ‘Ulama’ besar Abdul Halim al-Jundi, 

menulis buku dengan judul, al-Imām al-Syāfi’i, Nasir 

al-Sunnah wa wadi’ al-Usul. Di dalamnya diuraikan 

secara rinci bagaimana sikap dan pembelaan Imām 

al-Syāfi’i terhadap Sunnah. Intinya adalah bahwa 

Imām al-Syāfi’i sangat mengutamakan Sunnah 

Nabi s.a.w. dalam melandasi pendapat-pendapat 

dan ijtihadnya. Karena itu ia sangat berhati-hati 

dalam menggunakan qiyas. 

Menurut al-Imām al-Syāfi’i, qiyas hanya 

dapat digunakan dalam keadaan terpaksa yaitu 

dalam masalah mu’amalah (kemasyarakatan) 

yang tidak didapati nasnya secara pasti dan jelas 

di dalam al-Qur’an atau Hadis sahih atau tidak 

dijumpai dalam ijma’ sahabat. Qiyas sama sekali 

tidak dibenarkan dalam urusan ibadah. Dalam 

penggunaan qiyas, Imām al-Syāfi’i menegaskan 

bahwa harus diperhatikan nas-nas al-Qur’an dan 

Sunnah yang telah ada.13 Imām al-Syāfi’i tinggal di 

Baghdad selama 2 tahun, atas wewenang yang telah 

diberikan kepadanya oleh sang guru Muslim bin 

Khalid, seorang ‘ulama’ besar yang menjadi mufti 

di Mekkah. Ia mengeluarkan fatwa-fatwa selama 

11 Tim Penyusun, Ensiklopedi Islam, cet ke-3 (Jakarta: PT. 

Ichtiar Baru, Van Hoeve, 1994), IV: 328.
12 Ibid., hlm.328. Lihat pula M. Abu Zahrah, Tarikh al-

Mazahib, 449, dan Khudari Beik¸ Tarikh Tasyri’ al-Islamiy,  253.
13 Tim Penyusun, Ensiklopedi…, IV: 329.

tinggal di Baghdad, pendapat-pendapat Imām 

al-Syāfi’i yang difatwakan tersebut dinamakan 

dengan qaul qadim. Ketika itu pengaruh mazhab 

Syafi’i mulai tersebar luas dikalangan masyarakat, 

kemudian untuk sementara waktu dia terpaksa  

pergi meninggalkan Baghdad menuju Makkah 

untuk memenuhi panggilan  hati yang masih haus 

ilmu pengetahuan.14 Pada tahun 198 H. Imam 

al-Syafi`i kembali ke Baghdad untuk merawat 

dan mengembangkan benih-benih mazhab yang 

telah ditebarkan, pada saat itulah pengaruhnya 

mengalami perkembangan pesat. Hampir tidak ada 

lapisan masyarakat Baghdad yang tidak tersentuh 

oleh roda pemikirannya, dan diantara pilar-pilar 

pendukung mazhab Syafi’i yang masyhur adalah 

Ahmad bin Hambal (pendiri mazhab Hambali) al-

Zafarani, Abu Sur, al-Karabisi, 4 orang inilah yang 

tercatat sebagai periwayat qaul qadim yang tertuang 

dalam kitab al-Hujjah.15

Kemudian Imam al-Syafi’i merasa terpanggil 

untuk memperluas lagi mazhabnya,16 dengan 

berbekal semangat dan tekad dia mengembara 

ke negeri Mesir, disana Imām al-Syāfi’i meneliti 

dan menelaah lebih dalam lagi ketetapan fatwa-

fatwa ia selama di Baghdad, kemudian muncullah 

rumusan-rumusan baru yang kemudian terkenal 

dengan istilah qaul jadid yang tertulis dalam kitab 

al-Umm, al-Imla, Mukhtasar Muzanni dan al-Buwaiti. 

Diantara pendukung dan periwayat qaul jadid 

yang terkenal adalah: al-Buwaiti, al-Rabi’ al-Jaizi, 

al-Muradi, al-Harmalah dan ‘Abdullah bin al-

Zubair al-Makki.17

Imam al-Syafi’i pada masa mudanya, 

waktunya dihabiskan untuk menuntut ilmu 

pengetahuan di markas-markas ilmu pengetahuan, 

14 Ibid, 328. Lihat pula Khudari Beik, Tarikh at-Tasyri al-

Islamiy, 253-254.
15 T i m  P e n y u s u n ,  M e n g e n a l  I s t i l a h 

d a n  R u m u s  F u q a h a ,  ( K e d i r i :  M H M ,  1 9 9 7 ) ,  

112-113
16 Sebenarnya kepergian Imām al-Syāfi’i   ke Mesir atas 

permintaan wali negeri Mesir, ‘Abbas bin Musa untuk memberikan 

pengajaran di Masjid ‘Amr bin As. Hal ini buat al-Syafi’i dirasa 

cukup berat, karena harus meninggalkan banyak murid di Baghdad. 

Dan pengajaran di Mesir dilakukan siang hari di Masjid dan  

malam hari dilakukan di rumahnya. Lihat Ensiklopedi Islam, Tim 

Penyusun, cet. ke-3  (Jakarta: PT. Ichtiar baru, Van Houve, 1994), 

IV: 328.
17 Tim Penyusun, Mengenal Istilah dan Rumus Fuqoha,  113.



Atik Wartini: Hak Pendidikan Anak dalam Keluarga dalam Pandangan Imam Syafi’i.....

71

seperti di kota Mekkah, Madinah, Kufah, Syam 

dan Mesir. Ia mengembara dari satu tempat ke 

tempat lain untuk mempelajari ilmu tafsir, fiqh, 

hadis kepada guru-guru yang banyak tersebar di 

berbagai pelosok negerinya.

Guru-guru tersebut adalah dari berbagai 

aliran. Misalnya Sufyan bin Uyainah di Mekkah 

dan Imam Malik bin Anas adalah golongan ahli 

hadis, di Irak Ia berguru pada golongan dari 

ahli ra’yi, aliran Imam Hanafi dan di Yaman 

golongan fiqh aliran mazhab al-Auza’i. Karena 

bermacam-macam aliran itulah, maka Imam Syafi’i 

terkenal sebagai imam yang sangat hati-hati dalam 

menentukan hukum serta ia terkenal sebagai ahli 

qiyas. Abdul Karim Zaidan menyatakan:

Imam al-Syafi’i melakukan kajian tentang 

mazhab-mazhab terkenal pada masanya 

dengan kajian verifikasi, kritis dan membuat 

perbandingan. Ia pada masa mudanya mengkaji 

fiqh ahli Mekkah dari Muslim bin Khalid 

dan lainnya, kemudian mendalaminya kepada 

Malik bin Anas dan ahli fiqh Madinah hingga 

ia diperhitungkan termasuk murid Imam Malik 

dan pengikut madrasah Madinah dan masyhur 

dengan pensifatan ini hingga ia datang ke 

Bagdad pertama kali dan mengkaji fiqh Abu 

Hanifah dan mazhab dari jalur Muhammad 

bin al-Hasan. Dan karenanya, ia menyimpulkan 

fiqh Hijaz dan fiqh Irak. Maka ketika pulang 

ke Mekkah ia mengkaji dengan mendalam dan 

merenungkannya. Dari sini kelihatan kepribadian 

Imam al-Syafi’i dengan fiqh yang baru yaitu 

sintesis dari fiqh ahli Iraq dan ahli Hijaz dan 

mulai membedah dengan mazhab khusus.18

Adapun murid-murid Imam al-Syafi’i tersebar 

di berbagai negeri, di Mekkah ada Abu Bakar al-

Humaidi, Ibrahim bin Muhammad al-‘Abbas, 

Abu Bakar Muhammad bin Idris, Musa bin Abi 

al-Jarud, kemudian di Bagdad, diantara muridnya 

adalah Hasan al-Sa’bah al-Za’farani, al-Husain bin 

Ali al-Karabisiy, Abu Tur al-Kulbiy dan Ahmad 

bin Muhammad. Sedangkan di Mesir di antara 

muridnya adalah al-Buwaiti, Ismail, Muzanni, 

18 Abd. al-sKarim Zaidan, al-Madkhal li Dirasah al-Syari`ah 

al-Islamiyyah, (Beirut: Muassasah Risalah, 1989), 140-141.

Muhammad bin ‘Abdullah bin Abd. al-Hakam 

dan al-Rabi’ bin Sulaiman.19 Adapun ulama-ulama 

masyhur yang banyak meriwayatkan hadis-hadisnya 

diantaranya pertama,Ahmad bin Khalid al-Khallal 

yaitu Abu Bakar Ja’far al-Bagdadiy. Hadis-hadisnya 

banyak meriwayatkan al-Nasa’i dan al-Turmuzi. 

Kedua, Ahmad bin Sinan bin As’ad bin Hibban 

al-Qatatan, hadisnya banyak diriwayatkan oleh 

al-Bukhari, Muslim, Abu Daud, al-Nasa’i, Ibnu 

Majah dan Ibnu Khuzaimah. Ketiga, Ahmad bin 

Salih al-Misri, laqabnya Abu Ja’far al–Tabari, al-

Hafiz, hadis-hadisnya diriwayatkan oleh al-Bukhari 

dan Abu Daud. Keempat, Ahmad bin Hambal, 

penyusun kitab Musnad Ahmad bin Hambal dan 

pendiri mazhab Hambali. Kelima, Ibrahim bin 

Khalid bin al-Yaman abu Sur al-Kalbiy al-Bagdadiy. 

Hadisnya banyak diriwayatkan oleh al-Bukhari, 

Muslim, Ibnu Majah dan Abu Qasim al-Bagawiy. 

Keenam, Isma’il bin Yahya bin Isma’il dengan laqab 

al-A’immah al-Jalil Abu Ibrahim al-Muzanniy, 

‘ulama’ besar yang banyak menyusun naskah dan 

fatwa Imām al-Syāfi’i dan juga mneyusun hadis 

beserta sanadnya. Ketujuh, Bahr bin Nasr ibnu 

Sabiq al-Khuzaimiy yang memperdalam masalah 

ikhtilaf hadis dari Imām al-Syāfi’i. kedelapan, Al-

Rabi’ bin Sulaiman al-Muradiy. Ia adalah murid 

utama  Imām al-Syāfi’i di Mesir yang meriwayatkan 

kitab-kitabnya termasuk menyusun musnad al-

Syafi’i, hadisnya banyak diriwayatkan oleh Abu 

Daud, al-Nasa’iy, Ibnu Majah, dan Abu Zur’ah. 

Kesembilan, Harmalah bin Yahya bin ‘Abdullah, 

hadisnya banyak diriwayatkan oleh al-Nasa’i  dan 

Ibnu Majah.20

Sebagai seorang ilmuwan yang multi 

disipliner, Imam al-Syafi’i memiliki karya ilmiah 

yang sangat banyak. Menurut riwayat Imam Abu 

Muhammad al-Hasan bin Muhammad al-Marwaziy 

– seperti yang dikutip al-Nawawi – bahwa karya 

ilmiah Imam al-Syafi’i mencapai 113 kitab tentang 

tafsir, fiqh, kesusastraan ‘arab dan lainnya.21 

19 A. Al-Syurbasi, al-Aimmah al-Arba`ah, alih bahasa Jalil 

Huda dan A. Ahmadi, (Jakarta: PT. Bumi Aksara, 1993), hlm.151-

152.
20 Taj al-Din al-Subkiy, Thabaqoh al-Syafi’iyyah al-Kurba, 

(Mesir: al-Hasyimiyyah, t.t.), 186-276.
21 Abi Zakariya Muhyidin al-Nawawi, Tahzib al-Asma’ wa al-

Lugat, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t.), 53.



Musâwa, Vol. 14, No. 1, Januari 2015

72

Metode Imam al-Syafi’i dalam mengarang buku itu 

ada yang langsung ditulis oleh ia sendiri ataupun 

dengan cara mendiktekan kepada murid-muridnya. 

Para ahli sejarah berbeda pendapat tentang kapan 

Imam al-Syafi’i mulai menulis pendapat-pendapat 

dan pemikiran-pemikirannya. Apakah ketika ia 

berada di Mekkah atau ketika berada di Bagdad. 

Menurut riwayat yang masyhur ia mulai menulis 

karyanya ketika di Mekkah sebelum datang ke Iraq 

untuk yang kedua kalinya. Karya-karyanya terkenal 

dengan materi yang luas dan analisa yang dalam 

khususnya al-Risalah dan al-Umm. Kitab-kitab 

karya itu antara lain Pertaman, Kitab al-Risalah 

Al-Risalah, suatu kitab yang khusus membahas 

tentang usul fiqh dan merupakan buku pertama 

yang ditulis ‘ulama’ dalam bidang usul fiqh. Kitab 

ini disusun dua kali, Pertama ketika Imam al-Syafi’i 

ada di Baghdad yang kemudian dikenal dengan al-

Risalah al-Qodimah, yang kedua ketika ia berada di 

Mesir dikenal dengan al-Risalah al-Jadidah. Namun 

yang sampai kepada kita sekarang adalah risalah 

yang kedua.22 Imām al-Syāfi’i tidak memberikan 

nama kitab tersebut dengan al-Risalah., ia hanya 

menyebutnya dengan al-Kitab (kitab ini), kitabiy 

(kitabku) dan kitabuna (kitab kami). Kitab ini 

dinamai al-Risalah karena kitab ini dikirimkan  

oleh Imām al-Syāfi’i dari Baghdad kepada Abd. 

al-Rahman bin Mahdi yang berada di Mekkah.23

Kitab al-Risalah al-Qadimah ditulis oleh Imām 

al-Syāfi’i di Mekkah dan baru disempurnakan 

ketika di Baghdad kemudian dikirimkan oleh 

Ibnu al-Mahdi.24 Dan ketika ia berada di Mesir, ia 

menyusun lagi kitab al-Risalah ini dengan hafalan 

atas dasar al-Risalah al-Qodimah yang merupakan al-

Risalah yang ada sampai sekarang. Oleh karenanya 

disebut al-Risalah al-Jadidah (kitab risalah yang 

baru).25 Kedua,  Kitab al-Hujjah Kitab al-Hujjah 

termasuk dalam qoul qodim dalam bidang fiqh dan 

furu’, karena disusun oleh Imām al-Syāfi’i ketika 

di Bagdad. Isi kitab ini secara umum ditujukan 

22 A. Nahrawi A. S. Al-Imām al-Syāfi’i fi Mazahibih al-Qadim 

wa al-Jadid, diterbitkan oleh pengarangnya untuk kalangan terbatas, 

1994, 716.
23 Al-Syafi`i, al-Risalah, ditahqiq oleh  A. M. Syakir, (Mesir: 

Mustafa Babiy al-Halabiy, 1940), hlm.12.
24 Abu Zahrah,  al-Imām al-Syāfi’i Hayatuhu wa Asruhu Ara’uhu 

wa fiqhuhu, (Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arabiyy, t.t. ), 27.
25 Al-Syafi`i, al-Risalah, hlm.11.

untuk menanggapi pendapat yang dikemukakan 

oleh ulama Iraq khususnya pendapat Muhammad 

bin al-Hasan.26

Dalam kitab kasyf al-Zunun dikatakan bahwa 

al-Hujjah karya Imam al-Syafi’i merupakan kitab 

yang besar disusun ketika ia berada di Iraq. Jika 

dikatakan pendapat yang lama dari mazhabnya 

maka maksudnya adalah karya ini. Ketiga, Kitab 

al-Mabsut Al-Mabsut adalah kitab fiqh karya Imām 

al-Syāfi’i yang diriwayatkan oleh al-Rabi’ bin 

Sulaiman dan al-Za`faraniy.27 Namun, Para ‘ulama’ 

berbeda pendapat tentang apakah al-Mabsut ini 

merupakan kitab al-Hujjah yang diriwayatkan 

oleh al-Za`faraniy dari Imam al-Syafi`i di 

Baghdad ataukah merupakan kitab al-Umm yang 

diriwayatkan al-Rabi’ dari Imam al-Syafi`i di Mesir 

atau merupakan kitab lain yang berbeda dari 

keduanya. Menurut pendapat Imam al-Sayid bin 

Muhammad bin al-Sayid Ja’far al-Kattaniy bahwa 

kitab al-Mabsuth bukan kitab al-Hujjah ataupun 

al-Umm akan tetapi kitab tersendiri dari Imām al-

Syāfi’i.28 keempat,  Kitab al-Musnad Kitab musnad 

al-Syafi`i merupakan kitab yang berisi riwayat 

hadis-hadis al-Syafi`i, sistem penyusunan dan 

pembahasan kitab ini adalah menurut sistematika 

kitab-kitab fiqh yakni secara berurutan, diawali 

dengan masalah ‘ibadah, kemudian munakahah, 

kemudian masalah jihad, kemudian masalah 

qada’ dan jinayah. Di sana terdapat beberapa 

hadis yang diselipkan di antara masalah tersebut. 

Terdiri dari 66 bab dengan istilah “kitab”. Kitab 

ini jika dibandingkan dengan musnad Ahmad 

bin Hambal, jumlah hadisnya lebih sedikit, tetapi 

jika dibandingkan dengan musnad al-Hanafi maka 

hadisnya lebih banyak. Kitab ini termasuk kitab 

yang diperhatikan ‘ulama’ hadis pada abad kedua 

Hijriah dan merupakan kitab hadis pertama yang 

sampai kepada kita yang menggunakan “mi’yar” 

ilmu hadis.29 Ketujuh,  Kitab al-Umm Kitab al-Umm 

merupakan kitab yang berisi masalah-masalah 

fiqih yang dibahas berdasarkan pokok-pokok 

pikiran Imām al-Syāfi’i yang terdapat dalam kitab 

26 A. Nahrawi A. S., al-Imam…, 712.
27 Ibid., 713.
28 Ibid., 714.
29 A. Nahrawi A. S., Al-Imam…, 210.



Atik Wartini: Hak Pendidikan Anak dalam Keluarga dalam Pandangan Imam Syafi’i.....

73

al-Risalah. Kitab al-Umm ini diriwayatkan oleh al-

Rabi’ bin Sulaiman al-Muradiy

Hak Pendidikan Anak dalam Keluarga 
Pandangan Imam Syafi’i 

Orang Tua sebagai pendidik Anak 

Pendidikan pertama dan utama bagi 

anak adalah orang tuanya, sebab dalam rumah 

tanggalah setiap anak belajr banyak hal-hal penting 

mengenai kehidupan kelak.30 Pestalozzi (1746-

1872) menjelsakna bahwa sebuah rumah tangga, 

karena merupakan pusat kasih sayang dan saling 

bentu antra sesame anggotanya, telah menjadi 

lembaga teramat penting bagi pendidikan anak.31 

Oleh karena itu, maka orang tua adalah yang 

paling bertanggung jawab terhadap pendidikan 

anaknya, apalgi jika diingat bahwa sejak masa 

anaknya dalam kandungan, merekalah yang 

paling berjasa setia menemani dan melindungi, 

ibu adalah sosok yang sangat dekat dengan anak-

anaknya. 

 Dalam dokrin Agama Islam Orang tua 

yang adalah pihak yang paling bertanggung jawab 

dengan pendidikan kepada anak-anaknya. Bukan 

seorang guru, dan ini memang sudah terjadi secara 

realitas kondisional, bahwa orang yang paling cinta 

dan kasih sayang itu adalah orang tua kepada anak-

anaknya. Alqur’an mengammbarkan kasih sayang 

orang tua kepda  anak dengan berbagai cara antara 

lain : 

Allah Berfirman dalam surat Kahfi ayat 46 :

 
َ
َ�ك

ّ
�ج
َ
 ر

َ
�عَ��ج�د رٌ 

ْ
��ة
��ةُ حجَ

َٰ
��لَ�����

َّٰ
��م���

ٱ
ا ��ةُ 

َٰ
َ�مة
�هة
َٰ
�ج
ْ
�لل
ٱ
ا  وَ

ۖ
�ا
َ
�لجْ�ة

ُّ
�ل�د

ٱ
ا وٰ�ةَ 

َ
��ة
َ
�ح
ْ
�ل ٱ

ا �لة�جَ��ةُ  َ
ج
ر ��جُو�جَ 

َ
�مج
ْ
�ل
ٱ
ا  وَ

ُ
ل �ل�مَ�ا

ْ
�ل
ٱ
ا

46۝ �مَ�لاٗ 
إَ
رٌ ا

ْ
��ة
َحجَ
�جٗ�ا و ا

َ
و

�ثَ

Artinya :  harta dan anak-anak adalah perhiasan 

kehidupan dunia tetapi amalan-amalan yang kekal lagi 

saleh adalah lebih baik pahalanya di sisi Tuhanmu serta 

lebih baik untuk menjadi harapan.

Tanpa anak, rumah Tangga tidak terlihat 

indah karena tidak ada kembang menghiasinya, 

30 Ahmad Amin, Kitabul al-Akhlaq, al Qahira,, Matbaah 

Dar al-Kutub al-Misriyyah, 110.  
31 Fathiyah Hasan Sulaiyman,  Tarbiyatu alTifli baina al-Madhi 

wa al-hadhir,  Mesir, Dar al-Syuruq, 1399, H/ 1979 M, halaman 11.  

tawa dan tangis anak menyebabkan suasan rumah 

tangga menjadi semarak dan ramai. Sedangkan 

dalam ayat yang lain Allah menunjukkan misalnya 

�مْ 
ُ
��ل

َٰ
�ج
ْ
��لل

َ
����

َ
َ���لج
َ��ة�جَ و

�ج
َ
�لج
َ
لٰ و

َٰ
�مْو

إَ
�م �جَ�ا

ُ
��ل

�جَٰ
ْ
�

َ
�مْ�د

إَ
ا �هَ�ل�مْ وَ

ْ
�مة
َ
��لل
َ
�ةَ ع

َّ
ر
َ
��ل
ْ
�ل
ٱ
ا ل�مُ 

ُ
���ك

َ
�جَ�ا ��

ْ
�

َ
� َ
 ر

َّ
�م
�ثُ

6۝ َ��ةرًا 
 �جَ�ل�هج

َ
ر
ثَ
��
ْ
�ك
إَ
ا

Artinya :  kemudian Kami berikan kepadamu giliran 

untuk mengalahkan mereka kembali dan Kami 

membantumu dengan harta kekayaan dan anak-anak 

dan Kami jadikan kamu kelompok yang lebih besar.

Tanpa anak, orang tua belum merasa 

mendapat bantuan Tuhan yang memuaskan 

batinynya, mereka, meskipun kaya, akan 

merasakan sebgai masih kurang, bahkan resah, 

jika belum memperoleh anak, sebliknya, mereka 

yang miskin bisa saja terlihat gembira di tengah 

penderitaannya, Karen asudah mempunyai anak.  

Dalam berbgai hadist Nabi Muhammad juga 

menegaskan dengan beberpa hadist yang penting 

misalnya adalah :

Artinya : Abu Hurairoh RA, berkata : Nabi 

Muhamamd SAW bersabda didatngi seorang 

lelaki sambil memeluk anak, Nabi Muhamammad 

SAW berkata : apakah anda sayang kepdanya ? 

laki-laki itu menjawab : Ya, Nabi Muhamamd 

SAW berkata : Sayang Allah kepdamu melebihi 

Sayangmu kepdanya. Allah lebih penyayang dari 

segala yang penyayang. HR Al-Bukhari. 

Nabi Muhammad SAW juga mengetahui ada 

sahabat yang tidak sayang kepad aanaknya. Dan 

Nabi Muhammad SAW segera menegur sahabat 

tersebut : 

Artinya : Aiyhah RA berkata : Seorang Arab 

disun datang kepada Rasul SAW dan berkata : 

apakah anda mencium anak ? Kami tidak pernah 

menciumnya, Rasul SAW berkata : apakah yang 

dapat aku katakana jika Allah telah melepas 

rasa sayang dari dalam hatimu. HR al-Bukhari.

 Dalam hadist yang lain Nabi Muhammad 

SAW juga menyebutkan : 

Artinya : Abu Hurairah RA berkata : Rasul 

SAW mencium Hasan bin Ali, sedang didekatnya 



Musâwa, Vol. 14, No. 1, Januari 2015

74

duduk Al Aqra’ bin Habis al-Tamimi, (melihat 

hal itu ), Habis berkata : saya mempunyai 

sepuluh orang anak, satupun tidak ada yang 

saya cium, Rasul SAW berkata : orang yang tidak 

menyayangi (Makhluq) tidak disayangi (Khaliq). 

HR Al-Bukhari. 

Ayat dan hadist tersebut menjelaskan 

bahwa orang tualah yang sebenarnya yang paling 

sayang dengan yang paling bersungguh-sungguh 

mensejahterakan anakanya. Untuk itu mereka 

memenuhi apa yang menjadi kebutuhan anak-

anak mereka mulai dari kebutuah jasmani sampai 

kebutuhan rohani anakany atersebut, terutama 

kebutuhan akan pendidikan. 

Kalau kita belajar pada biografi Imam 

Syafi’I maka akan kita temukan bahwa Syfi’I kecil 

sangat termotivasi dengan pola pendidikannya, 

imam Syafi’I mendapat pengasuhan yang dalam 

dunia modern ini di sebut dengan Quantum 

Parenting, Imam syafi’I kiecil adalah seseorang 

yang kaya dengan stimulasi kognitif,-emasional-

sosial-spiritual-moral. Beliau secara terus menerus 

mendapat stimulus dari hafalan al-Qur’annya.32 

Dapat dikatakan bahwa dalam hal apapun 

stimulus yang berupa (penglihatan, pendengaran, 

dan perabaan). Sama-sama berguna untuk 

merangsang otak anak. Semakin kaya semkain 

besar rangsangan otak anak. Banyaknya rangsangan 

berkaiatan langsung dengan membesarnya 

kapasitas otak dalam memahami, menyimpan dan 

mengorganisasikan meregoorganisaikan berbagai 

pengetahuan. Ibunda Imam syafi’I memebrikan 

stimulus dalam bentuk bacaan Al-Qur’an yang 

intens, stimulasi tergolong sangat tinggi karena 

dalam sehari-hari Imam syafi’I bisa mendengarkan 

stimulus Al-Qur’an sebnanyak kurang lebih 10 

Juz, kebutaln sang ibunda adalah seorang yang 

hamilul al-Qur’an. Data biografi ini menunjukan 

bahwa Imam syafi’I membuktikan adanya penting 

stimulus berupa al-Qur’an dan sebagainya. 

Quantum parenting adalah metode dan 

upay untuk melejitkan kecerdasan spiritual dan 

emosional anak agar menjadi insane kamil yang 

menghargai pengabdian dan ketulusan orang tua, 

32 Muhammad Takdir Ilahi,  Quantum Parenting,  (Jogjakarta, 

Ar-Ruzz Media, 2013) halaman 14. 

Quantum Parenting dapat kita maknai secara 

bebas dengan proses memanfaatkan ketanprilan 

pengasuh anak yang dilandasi dengan aturan-

aturan yang agung, dan mulai, dengan pla 

Quantum diharapkan memberikan energy positif 

pada orang tua agar menlahirkan generasi usia 

emas. Yang memeliki otak quantum. 

Mendidik Anak dalam Kandungan 

Dalam berbagai litertaur pendidikan anak 

bisanya di lakukan pada masa setelah anak itu 

lahir, atau beebrpa tahun kemudian. Dalam 

beberapa penelitian yang terbaru menyebutkan 

bahwa pendidikan sebiaknay dilakukan juga 

sebelum anak itu lahir, media pendidikan anaka 

sebelum lahir adalah dengan menggunakan 

Ibu sebgaia media pembelajaran, dalam islam 

diajarkan untuk mendidik anak sebelum lahir 

misalnya pertama, dengan memepersiapkan diri 

untuk memeilih istri atau suami yang beragama, 

dalam arti menghayati dan mengamalkannya, 

agar suapay suami dan istri yang sudah di pilih 

tadi berupaya untuk nantinnya mendidik anak-

anaknya secara agamawi (Islam) guna mencapai 

tujuan pendidikan Islam.33 Kedua,  membina 

hubungan harmonis antara sumai dan istri dalam 

sebuah rumah tangga , dengan istilah yang ada 

dalam al-qur’an Al-Muasyarah bi al-Ma’ruf (bergaul 

dengan baik), antara suami dan istri.34pergaulan 

yang harmonis akan memberikan kesan positif 

di depan anak yang sedang d kandung. Ketiga, 

meningkatkan kasih sayang terhadap istri yang 

ternyata kandunganya sudah posiitif, sebgaimana 

di perlihatkan oleh nabi ketiak istrinya, Khadijah 

mengandung atau hamil Nabi bersabda: 

Yang terbaik diantara kamu adalah yang paling 

baik kepda istrinya.  HR Al-Tbari dari Abi 

kabayah.

penjelasn diatas juga di perkuat dengan 

adanya hadist yang lain misalnya :

Rasul SAW apabila telah berduan dengan 

istrinya, lalu menjadi manusia yang paling 

33  Lihat Abdullah Ulwan, ……. Halamn 37.
34 QS. Al-Nisa’ : 19. 



Atik Wartini: Hak Pendidikan Anak dalam Keluarga dalam Pandangan Imam Syafi’i.....

75

lembut dan mudah tertawa dan tersenyum. HR. 

Ibnu Sa’ad dan Ibnu Asakir dari A’Isyah. 

Sedangkan dalam hadiat yang lain pula 

sudah di jelaskan bahwa “orang yang bernasib 

malang yang menderita kemalanganya dalam 

perut ibunya.  HR, Muslim dari Abdullah 

Ibnu Mas’ud. 

dari hadist tersebut dapat diampbil sebuah 

pengertian yang penting bahwa seorang manusia 

yang bahagia adalah orang yang dulunya dalam 

kondis tengan ketika ada dalam rahim ibunya. 

Kondis semacam itu tidak akan bisa tercapai 

kalau kondis ibunya dalam kondisi menderita 

lahir dan batin, terutama karena ulah suaminya 

dan lingkungan yang ada di sekitar tempat tingga 

istri. Dalam hadist lain juga diteukan ungkapan 

yang sama “Manusia yang paling jelek adalah suami 

yang membuat istrinya susah. HR. Al Thabrani 

dari Abu Umamah. Keempat,  adalah mengajak 

istri untuk melkaukan ibadah ibadah sunat, 

menghadir pengajian dan sebgainya, dengan 

begitu akan memebrikan simultan yang baik 

dalam perkembangan yang ada dalam janin sang 

ibu. Dan dalam kajian ilmiah disebutkan bahwa 

anak yang masih dalam kandungan atau perut 

ibunya responsive terhadap lingkungan semaca 

itu.35

Mendidik anak setelah Lahir 

Anak setelah lahir dalam islam sudah 

diajarkan untuk menegnal lafadz-lafadz azhan, 

dan iqamah dengan mtode membacakan dan 

mendengarkan.36

Pendidikan di Indonesia dengan dasar 

pendidikan yang tertua di pesantren sudah 

memberikan pandangan yang hampir di dominasi 

oleh paradiqma kajian dan pendidilan ala Syafi’I 

misalnya dengan bentuk pengenalan kitab-kitab 

yang diajrkan pada anak-anak Umur emas di 

pesantren kanak-kanak, mereka sudah di berikan 

pemahaman terhadap cara belajar dan cara 

pandang biografi Imam Syafi’I .

35 Lee Salk dan Rita Kremer,  …….  Halaman 12  
36 Abdullah Ulwan. Halaman 74. 

Simpulan 

Adapun kesimpula dari paper ini adalah 

pertama dalam pendidikan anak usia dini di 

Indonesai sudah diajrkan nilai-nilai ibadah yang 

berbasis fiqh syafi’I, kedua dalam buku Quantum 

Parenting bisa di paparkan bahwa Imam Syafi’I 

telah diasuh dengan berbgai stimulus stimulus 

yang memperkaya kerja otaknya, stimulus al-

Qur’an membuat Imam Syafi’I cerdas sejak kecil, 

pengembanag Quantum Parenting sudah di mulai 

di TKIT dan bebrpa PGPAUD di selurh Indonesia. 

Ketiga, terlihat relevansi bahwa pandangan fiqh 

Imam Syafi’I yang sangat berpengaruh sampai 

dalam metode pendidikan di Indonesia dengan 

menjamurnya pesantren anak-anak serta TKIT 

yang ada di Indonesia.

Daftar Pustaka 

Q.S al-Maidah: 27-31. 

Abd. al-Rahim al-Asnawi Ijmal al-Din, Tabaqat al-

Syafi’iyyah, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1987.

M. Abu Zahrah, al-Syafi’i Hayatuhu wa Asruhu 

Ara’uhu wa Fiqhuh, cet. ke-2 Beirut: Dar al-Fikr, 

1948.

Munawwar Cholil, Biografi Empat Serangkai Imam 

Mazhab, cet. ke-9, Jakarta: Bulan Bintang, 

1955.

Wahbah al-Zuhaili, Fiqh al-Islam wa Adillatuh,  

Beirut: Dar al-Fikr, 1989.

A. Nahrawi A.S. al-Imām al-Syāfi’i fi Mazahibihi 

al -Qadim wa al -Jadid ,  diterbitkan oleh 

pengarangnya untuk kalangan terbatas, 1994, 

29. Dan Ali Yafie. Menggagas Fiqih Sosial,  

Bandung: Mizan, 1995.

Abd. al-Ganiy al-Daqir, al-Imām al-Syāfi’i Faqih al-

Sunnah al-Akbar, Dimsyik: Dar al-Qalam, 1990.

Khudari Beik, Tarikh al-Tasyri al-Islamiy, Indonesia: 

Dar Ihya wa al-Kutub al-‘Arabiyyah, 1988.

Muhammad Jawad Mughniyyah, Fiqh Lima Mazhab, 

cet. ke-2 Jakarta: PT. Lentera Basritama, 2001.

Tim Penyusun, Ensiklopedi Islam, cet ke-3 Jakarta: 

PT. Ichtiar Baru, Van Hoeve, 1994.



Tim Penyusun, Mengenal Istilah dan Rumus Fuqaha, 

Kediri: MHM, 1997.

Ensiklopedi Islam, Tim Penyusun, cet. ke-3  

Jakarta: PT. Ichtiar baru, Van Houve, 1994.

Abd. al-sKarim Zaidan, al-Madkhal li Dirasah 

al-Syari`ah al-Islamiyyah, Beirut: Muassasah 

Risalah, 1989.

A. Al-Syurbasi, al-Aimmah al-Arba`ah, alih bahasa 

Jalil Huda dan A. Ahmadi, Jakarta: PT. Bumi 

Aksara, 1993.

Taj al-Din al-Subkiy, Thabaqoh al-Syafi’iyyah al-

Kurba,Mesir: al-Hasyimiyyah, t.t.

Abi Zakariya Muhyidin al-Nawawi, Tahzib al-Asma’ 

wa al-Lugat, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

t.t.

A. Nahrawi A. S. Al-Imām al-Syāfi’i fi Mazahibih 

al -Qadim wa al -Jadid ,  diterbitkan oleh 

pengarangnya untuk kalangan terbatas, 1994, 

Al-Syafi`i, al-Risalah, ditahqiq oleh  A. M. Syakir, 

Mesir: Mustafa Babiy al-Halabiy, 1940.

Abu Zahrah,  al-Imām al-Syāfi’i Hayatuhu wa 

Asruhu Ara’uhu wa fiqhuhu, Mesir: Dar al-Fikr 

al-‘Arabiyy, t.t. 

Ahmad Amin, Kitabul al-Akhlaq, al Qahira,, 

Matbaah Dar al-Kutub al-Misriyyah, hal, 110.  

Fathiyah Hasan Sulaiyman,  Tarbiyatu alTifli baina 

al-Madhi wa al-hadhir,  Mesir, Dar al-Syuruq, 

1399, H/ 1979 M, 

Muhammad Takdir Ilahi,  Quantum Parenting,  

Jogjakarta, Ar-Ruzz Media, 2013.


