
Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan 

 

249 

 

FORMULASI PEMBAGIAN WARISAN 2:1  

DALAM PERSPEKTIF EPISTEMOLOGI AL-JABIRI 

 

Riyanta 
Fak. Syariah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

 

 

Abstrak 
This article discusses the issue of women in the family with respects to 

inheritance. In this context, what is discussed are contemporary thoughts, 

with the hopes of achieving new ideas. The formulation of 2:1 ratio for men 

and women are seen by classical ulama(s) as something final. In the words of 

Al-Jabiri, this view is counterintuitive to textual understanding. In his 

perspective, this formula could still change, due to the trans-historic nature of 

the application of the Quran. This view is in contrast to the burhani school of 

thought. With many social changes in society, it could very well be that 

women could receive more inheritance than men. 

 

Kata Kunci: Waris, Perempuan dan Laki-laki, Perubahan. 

 

I. Pendahuluan 

Analisis diri (self analysis) dan kritisisme diri (self criticism) 

merupakan faktor yang signifikan agar suatu masyarakat atau institusi 

dapat mempertahankan identitas atau bahkan meningkatkan 

viabilitasnya ketika dihadapkan pada berbagai tantangan baik internal 

maupun eksternal. Dalam sejarah perkembangan Islam, kenyataan ini 

dengan jelas dapat dilihat dengan munculnya berbagai gerakan 

pembaruan –mengikuti kategorisasi Rahman— baik gerakan 

pembaharuan modern maupun pra-modern.1  

Gerakan pembaruan tersebut merupakan respon umat Islam 

terhadap tantangan baik internal maupun eksternal seiring dengan 

perkembangan zaman. Di antara tantangan yang dihadapi umat Islam 

dan hingga kini boleh dikatakan belum menemukan penyelesaian yang 

tuntas adalah tantangan modernitas. Dengan demikian masalah yang 

dihadapi adalah bagaimana merumuskan kembali cara pandang 
                                                            

1 Fazlur Rahman, “Revival and Reform in Islam”, dalam P.M. Holt, Ann KS. 

Lambton dan Bernard Lewis (ed.), The Cambridge History of Islam, vol 2 Bolisvick 

(Cambridge : Cambridge University Press, 1970), 636 – 656. 



Musãwa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011 

250 

 

terhadap capaian modernitas dan merumuskan cara pembacaan 

terhadap tradisi. 

Lebih dari dua dekade, masalah tersebut terus dikaji oleh setiap 

intelektual (Arab) yang peduli dengan persoalan tradisi dan modernitas. 

Salah seorang pemikir Arab yang mencurahkan perhatiannya pada 

upaya menghadirkan tradisi dalam kemasan yang lebih cocok dengan 

modernitas adalah M. 'Abid al-Jabiri, yang menamakan proyek 

reaktualisasi tradisi Islamnya dengan Naqd al- ‘Aql al-‘Arabi (Kritik Nalar 

Arab) yang antara lain tertuang dalam karyanya Takwin al-‘Aql al-‘Arabi 

(1982) dan Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi: Dirasah Tahliliyah Naqdiyah li 

Nuzhum al-Ma’rifah fi Tsaqafah al-‘Arabiyah (1986). Proyek ilmiah 

tersebut banyak mendapat sambutan dari kalangan akademisi Arab 

kontemporer karena keberaniannya dalam membongkar struktur 

epistemologi Arab --juga Islam-- yang sudah mapan.  

Dalam pandangan al-Jabiri, nalar Arab sebagai produk kebudayaan 

Arab Islam terdiri dari tiga sistem pengetahuan atau episteme, yaitu 

episteme bayani yang berasal dari kebudayaan Arab asli, burhani yang 

berasal dari Yunani, dan ‘irfani yang berasal dari tradisi Persia dan 

Hermetik.2 

Belakangan, ketiga episteme tersebut telah sedemikian rupa 

mewarnai peta wilayah pemikiran keislaman, tak terkecuali pemikiran 

hukum Islam yang periode awalnya didominasi episteme bayani. 

Kecenderungan untuk merujuk dan bahkan memadukan ketiga episteme 

tersebut, antara lain, ditandai adanya keberanian untuk membongkar 

teks-teks hukum yang awalnya dianggap qath’i, semisal formulasi 

pembagian warisan 2: 1 antara laki-laki dan perempuan dalam hukum 

kewarisan Islam sebagaimana ditunjukkan dalam firman Allah:3 

 
Allah mensyari'atkan bagimu tentang (pembagian pusaka untuk) anak-anakmu, 

yaitu bahagian seorang anak lelaki sama dengan bagahian dua orang anak 

perempuan. 

Pertanyaannya adalah “bagaimana membaca teks tersebut” karena 

seperti dikatakan Arkoun bahwa lebih dari sekedar menyusun dan 

                                                            
2 M. 'Abid al-Jabiri, at-Turas wa al-Hadasah (Beirut: Markaz al-Saqafi al-‘Arabi, 

1991), 142. 
3Q.S. al-Nisa (4): 11. 



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan 

 

251 

 

mengagumi tradisi, yang paling penting adalah bagaimana 

membacanya kembali.4 Itulah yang dicoba untuk diuraikan di sini. 

 

II. Sekilas tentang M. Abed al-Jabiri dan Pemikirannya 

Muhammad Abed al-Jabiri adalah seorang intelektual muslim 

kontemporer yang sangat disegani banyak kalangan dan mempengaruhi 

banyak pemikiran generasinya, khususnya peminat studi-studi 

keislaman. Ia dilahirkan di Feji Maroko pada tahun 1936. Prestasi 

puncak akademiknya diraih di Universitas Muhammad V Rabat 

Maroko, lantas menjadi dosen filasafat dan pemikiran Islam di kampus 

yang sama.  

Sesuatu yang diinginkan oleh al-Jabiri adalah bagaimana menggapai 

modernitas dengan memikir-ulang tradisi. Dalam membahas tradisi, al-

Jabiri berangkat dari pertanyaan “bagaimana berinteraksi dengan 

tradisi”?5 Untuk menjawab pertanyaan tersebut al-Jabiri mendefinisikan 

tradisi. Menurutnya tradisi adalah segala yang secara asasi berkaitan 

dengan aspek pemikiran dalam peradaban Islam, mulai dari akidah, 

syari’ah, bahasa, sastra seni, teologi, filsafat dan tasawuf sebelum masa 

kemunduran yakni yang menemukan kerangka rujukan sejarah dan 

epistemologisnya pada masa tadwin (periode kompilasi dan kodifikasi 

ilmu-ilmu agama dan bahasa di abad 2 dan 3 H). 6 Peninggalan klasik 

tersebut tertulis dalam teks dimana salah satu bagian terbesarnya terdiri 

dari teks-teks hukum. Karenanya, dari produk yang dihasilkan, 

peradaban Islam adalah peradaban fiqh.7 Kemudian dia 

menindaklanjuti dengan upaya genealogis atas berbagai gagasan utama 

yang terdapat dalam pemikiran Arab periode klasik dan menyimpulkan 

bahwa dalam pemikiran Arab terdapat tiga sistem epistemologi, yakni 

bayani, burhani dan ‘irfani.  

Episteme bayani sudah lama digunakan oleh para fukaha, 

mutakalimun, dan ushuliyyun. Secara leksikal, terma al-bayan 

mengandung beragam arti, yaitu kesinambungan, keterpilahan, jelas 

dan terang serta kemampuan membuat terang dan jelas. Berdasar arti 

                                                            
4M. Arkoun, Nalar Islam dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan Baru. 

terjemahan Rahayu S. Hidayat (Jakarta: INIS, 1994), 270-281. 

5 M. 'Abid al-Jabiri, at-Turas wa al-Hadasah, 11. 
6 Ibid., 30. 

7 M. 'Abid al-Jabiri, Naqd al-‘Aql al-‘Arabi (1) : Takwin al-‘Aql al-‘Arabi (Beirut : 

Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1989), 97.  



Musãwa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011 

252 

 

ini kiranya dapat disimpulkan bahwa makna generik yang terkandung 

dalam al-bayan adalah keterpilahan dan kejelasan. Secara istilah bayani 

adalah pedekatan untuk memahami dan menganalisis teks guna 

menemukan makna yang dikandung atau dikehendaki lafad. Dengan 

kata lain, pendekatan ini dipergunakan untuk mengeluarkan makna 

dhahir dari lafad dan ibarat yang dhahir pula, dan sekaligus istinbat 

hukum dari teks-teks agama dan al-Qur’an khususnya. 

Makna yang dikandung, dikehendaki dan diekspresikan oleh teks, 

dapat diketahui dengan mencermati hubungan antara makna dengan 

lafad. Relasi antara makna dengan lafad dapat dilihat dari beberapa 

segi: pertama, dari segi makna yang dikandung, meliputi makna khas, 

‘am dan musytarak, kedua, dari segi makna yang digunakan dalam 

konteks tertentu, meliputi hakiki dan majazi, ketiga, dari segi kejelasan 

maknanya terbagi menjadi delapan macam dari yang paling jelas sampai 

yang paling kurang jelas, meliputi muhkam, mufassar, nas, zahir, khafi, 

musykil, mujmal dan mutasyabih. Keempat, dari segi penunjukannya 

kepada makna, menurut Hanafiyah, meliputi, dalalah ‘ibarah, dalalah 

isyarah, dalalah al-nas, dan dalalah al-iqtida’. Sedangkan menurut 

Syafi’iyah terbagi menjadi dua: dalalah al-manzum (makna tertulis) dan 

dalalah al-mafhum (makna yang terpahami). Yang terakhir ini dibagi 

menjadi dua: mafhum muwafaqah (makna sejalan) dan mafhum 

mukhalafah (makna berlawanan).8 

Untuk itu, episteme bayani mempergunakan alat bantu barupa ilmu-

ilmu kebahasaan dan uslub-uslub-nya, asbab al-nuzul dan istinbat sebagai 

metodenya. Sementara itu kata-kata kunci yang sering dijumpai dalam 

episteme ini adalah asl-far’, lafad-makna, qiyas dan otoritas salaf. Karena 

dominasi teks sangat kuat, maka dalam pendekatan ini, peran akal 

hanya sebatas alat pembenaran atau justifikasi teks yang dipahami atau 

diinterpretasi.9 Sebagai akibatnya, pola pikir keagamaan Islam menjadi 

                                                            
8 Syamsul Anwar, ”Teori Konformitas dalam Metode Penemuan Hukum Islam 

Al-Gazzali” dalam M. Amin Abdullah, Antologi Studi Islam Teori dan Metodologi 

(Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2000), 275. Lihat juga, Muhammad Hashim 

Kamali, Prinsip dan Teori-teori Hukum Islam, terjemahan Nurhaidi (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1996), 115-151. 
9 Aktivitas intelektual yang bercirikan hawla al-nas (seputar teks) semacam itu 

menghasilkan pola pemikiran yang berorientasi pada “reproduksi” teks dengan al-

Qur’an sebagai teks intinya dan mendudukkan rasio pada posisi penentu hukum yang 

terbatas, baca Nasr Abu Zaid, Tektualitas al-Qur’an: Kritik terhadap Ulumul Qur’an, 



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan 

 

253 

 

kaku dan rigid, otoritas teks dan salaf yang dibakukan dalam kaidah-

kaidah teori hukum Islam klasik lebih diunggulkan ketimbang otoritas 

keilmuan lain, sekaligus tidak adanya kepedulian terhadap isu-isu 

keagamaan kontekstual.10  

Kedua, episteme burhani. Burhani adalah pengetahuan yang 

diperoleh dari indera, percobaan dan hukum-hukum logika. Episteme 

burhani –sering disebut pendekatan rasional argumentatif --adalah 

pendekatan yang mendasarkan kekuatan rasio melalui instrumen logika 

–misalnya induksi dan deduksi. Pendekatan ini menjadikan realitas 

sebagai sumber kajian. Realitas dimaksud mencakup realitas alam 

(kauniyyah), realitas sejarah (tarikhiyyah), realias sosial (ijtima’iyyah) dan 

budaya (tsaqafiyyah). Karena episteme ini menjadikan realitas sebagai 

sumber kajian, maka dalam rangka memahami realitas kehidupan sosial 

keagamaan secara lebih memadahi, diperlukan pendekatan-pendekatan 

lain, misalnya sosiologi, antropologi, budaya, sejarah dan lain-lain. 

Dalam konteks ini peran akal sangat menentukan guna mencari sebab 

dan akibat. 

Pendekatan-pendekatan tersebut berada dalam posisi yang saling 

berhubungan secara dialektik dan saling melengkapi membentuk 

jaringan keilmuan. Di sini peran akal sangat menentukan guna mencari 

sebab dan akibat. Adapun tolok ukur validitas keilmuannya adalah 

korespondensi yakni kesesuaian antara rumus-rumus yang diciptakan 

akal dengan hukum-hukum alam, juga aspek koherensi (keteraturan 

berfikir logis) dan upaya terus menerus menyempurnakan temuan-

temuan yang telah disusun akal.11 

Ketiga, episteme ‘irfani. ‘Irfani mengandung beberapa pengertian 

antara lain: ’ilm atau ma’rifah; metode ilham dan kasyf yang telah 

dikenal sebelum Islam. Episteme ‘irfani adalah pendekatan yang 

dipergunakan dalam kajian pemikiran keislaman oleh para sufi dan 

‘arifun untuk mendapatkan makna batin dari batin lafad dan ‘ibarah. 

Pendekatan ini lebih bertumpu pada instrumen pengalaman batin dan 

intuisi. Karenanya, sumber utama pengetahuan ‘irfani adalah 

pengalaman. Dalam pendekatan ini, metode yang digunakan adalah 

                                                                                                                                            

terjemahan Khairon Nahdliyin (Yogyakarta: LKiS, 2001), 1.  
10 M. Amin Abdullah, “al-Ta’wil al-‘Ilm: Ke Arah Perubahan Paradigma 

Penafsiran Kitab Suci” dalam Al-Jami’ah, Vol. 39 Number 2 July-Desember 2001, 372. 
11 Ibid., 379-380. 



Musãwa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011 

254 

 

manhaj kasyfi dan manhaj mumatsilat (analogi). Yang pertama tidak 

menggunakan indera atau akal, tetapi diperoleh melalui riyadhah dan 

mujahadah, sedang yang kedua, merupakan metode untuk menyingkap 

dan menemukan rahasia pengetahuan melalui analogi-analogi. Kendati 

demikian, kaum ‘irfaniyyun tidak berarti dekat dengan mitologi, namun 

justru ingin menjauhkannya dari wilayah agama, karena mereka 

berusaha menangkap pesan universal yang ada di balik syari’at, dan 

makna batin di balik yang zahir. Kata-kata kunci yang sering ditemukan 

dalam pendekatan ini adalah ta’wil, hakiki, majazi, mumatsilat, zahir dan 

batin. Pendekatan ini banyak dimanfaatkan dalam ta’wil. Ta’wil ‘irfani 

terhadap al-Qur’an bukan berarti istinbat tetapi lebih merupakan upaya 

mendekati lafad-lafad lewat pemikiran yang berasal dari warisan ‘irfani 

untuk menangkap makna batinnya.12  

Meski pengetahuan ‘irfani bersifat subjektif namun semua orang 

dapat merasakan kebenarannya. Setiap orang dapat melakukan dengan 

kadarnya sendiri-sendiri. Oleh karena itu validitas kebenarannya 

bersifat intersubjektif dan peran akal bersifat partisipatif.13 Implikasinya 

dalam konteks pemikiran keislaman, menghampiri agama-agama pada 

tataran substantif dan esensi spiritualnya, dan mengembangkannya 

dengan penuh kesadaran akan adanya pengalaman keagamaan orang 

lain yang berbeda ekspresinya, meski substansi dan esensi yang kurang 

lebih sama.14 

 

III. Formulasi 2: 1 dalam Bingkai Bayani, Burhani dan ‘Irfani  

Dalam perspektif bayani, hukum kewarisan Islam dipahami secara 

tekstual tanpa mempertimbangkan evektivitas hukum dalam 

kehidupan, di samping mengabaikan kemungkinan adanya penafsiran 

lain yang menyalahi teks. Oleh karena itu, formulasi pembagian 

warisan 2:1 sebagaimana dijelaskan dalam an-Nisa’ (4): 11 dianggap 

sebagai teks hukum qath’i yang keberadaannya mutlak tidak dapat 

ditawar lagi karena petunjuk hukumnya dianggap sudah jelas. 

Konstruksi pemahaman di atas tidak lepas dari pengaruh limitasi 

wilayah ijtihad yang telah dicanangkan oleh ushuliyyun -sebagai bagian 

                                                            
12 Jaih Mubarok, Metodologi Ijtihad Hukum Islam (Yogyakarta: UII Press, 2002), 

223 
13 Ibid., 381. 
14 Ibid., 224. 



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan 

 

255 

 

ulama bayaniyyun. Umumnya mereka membuat dua wilayah yang 

berbeda bagi ijtihad. Ada wilayah-wilayah yang boleh dilakukan ijtihad 

dan ada pula wilayah yang sama sekali tidak boleh disentuh ijtihad. 

Wilayah yang boleh dilakukan ijtihad disamping persoalan-persoalan 

yang tidak ditunjuki nash, adalah teks-teks hukum yang penunjukannya 

bersifat zanni (tidak jelas). Sedangkan teks hukum yang penunjukannya 

bersifat qath’i (jelas), tidak ada lagi ruang bagi akal, dan tidak boleh 

dilakukan ijtihad.15 

Limitasi ruang lingkup ijtihad yang dibuat oleh ushuliyyun generasi 

awal tersebut, oleh generasi berikutnya dipertahankan bahkan 

dikembangkan sehingga semakin jelas batas-batasnya, antara hal-hal 

yang menjadi wilayah ijtihad dan yang bukan menjadi wilayahnya. 

Limitasi ruang lingkup ijtihad tersebut pada akhirnya dikristalkan 

menjadi sebuah kaidah-dengan redaksi yang berbeda-beda-misalnya, “lâ 

masâga li al-ijtihâd fîmâ fîh nash Sarîh qat’iy”16 (tidak ada peluang 

untuk ijtihad dalam hukum yang telah ada nashnya secara jelas dan 

qath’i). Limitasi ruang lingkup ijtihad yang bermuara pada pelarangan 

menyentuh nash qath’i berakibat bahwa pembaruan hukum Islam tidak 

bersifat universal melainkan hanya bersifat parsial ad hoc.17 

Di samping itu, bagi kaum bayaniyyun, pemahaman mereka 

terhadap an-Nisa’ (4): 11 juga didasarkan asbab al-nuzul yang 

melatarbelakangi turunnya ayat tersebut, yakni seorang perempuan 

(isteri Sa’ad bin Rabi’) datang menghadap Rasulullah dengan membawa 

dua orang putri Sa’ad. Perempuan itu berkata: 

“Wahai Rasulullah, dua anak perempuan ini adalah putri Sa’ad bin 

Rabi’, ayah mereka gugur sebagai syuhada dalam pertempuran Uhud. 

Paman mereka telah mengambil semua harta peninggalannya, 

sehingga mereka berdua tidak kebagian apa-apa, padahal mereka tidak 

                                                            
15 Di kebanyakan literatur Ushul Fikih, masalah limitasi ruang lingkup ijtihad 

merupakan bagian yang inheren di dalamnya, meskipun dengan memakai redaksi 

yang berbeda, lihat misalnya al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Ahkam Vol. IV (Beirut: 

Dar al-Fikr, tt.), 86-89, Ibnu Qayyim al-Jauziah, I’lam al-Muqwaqqi’in ‘an Rabb al-

‘Alamin (Beirut: Dar al-Jil, tt.), II: 199, al-Gazali, al-Mustasfa min ‘Ilm al-Ushul Vol.II 

(Beirut: Dar a-Fikr, tt.), 354, al-Amidi, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam Vol. IV (Beirut: Dar 

al-Kitab al-‘Arabi, 1986), 171.  
16 Abdul Karim Zaydan, Al-Madkhâl li al-Dirâsah al-Syar’iyyah al-Islâmiyyah (Beirut 

Muassasah al-Risalah, 1986), 95. 
17 Ilyas Supena dan M. Fauzi, Dekonstruksi dan Rekonstruksi Hukum Islam 

(Yogyakarta: Gama Media, 2002), 232. 



Musãwa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011 

256 

 

dapat menikah tanpa harta” Kemudian Rasulullah menjawab bahwa, 

Allah akan memutuskan persoalan tersebut”. Kemudian turunlah ayat 

kewarisan tersebut.18  

Jelas bahwa, bagi kaum bayaniyyun, formulasi pembagian warisan 2: 

1 antara laki-laki dengan perempuan adalah final karena disamping 

ditunjuki oleh nash yang qath’i juga disandarkan kepada alasan-alasan 

yang melatarbelakangi turunnya ayat tersebut (asbāb al-nuzūl).  

Namun tidaklah demikian bagi kaum burhaniyyun, sebab jika 

dilacak dari kondisi sosio kultural masyarakat Arab saat itu, maka jelas 

sekali bahwa ketentuan warisan 2:1 yang diperkenalkan al-Qur’an di 

atas, merupakan bentuk adapasi dengan budaya Arab. Apa yang 

ditempuh al-Qur’an merupakan langkah maju dan beresiko karena 

telah berani menyimpang dari budaya yang telah mengakar kuat di 

tengah masyarakatnya. Sebelum Islam datang, kedudukan perempuan 

tak lebih dari sekedar barang yang tak berharga, sehingga sama sekali 

tak diberi bagian warisan. Dengan kehadiran Islam, harkat dan 

martabat perempuan diangkat dan diakui eksistensinya. Oleh karena 

dalam masyarakat Arab dianut sistem kekeluargaan patrilineal, maka 

wajar bila Islam memberi porsi yang lebih besar kepada lelaki.  

Berdasarkan kenyataan sejarah, banyak ketentuan dalam Islam 

yang merupakan bentuk adopsi dan modifikasi dari ketentuan-

ketentuan pra Islam. Menurut al-Syatibi, ketentuan warisan 2:1 tersebut 

termasuk salah satu dari ketentuan pra-Islam yang dimodifikasi dan 

dilegalisir oleh Islam.19 

Uraian di atas menunjukkan betapa besar pengaruh sosio kultural 

Arab terhadap nash al-Qur’an. Ini berarti bahwa penganggapan an-Nisa’ 

(4): 11 sebagai ayat qath’i dengan tidak boleh disentuh ijtihad, hanyalah 

karena penafian unsur historisitas al-Qur’an, yang jelas-jelas 

dipengaruhi budaya setempat pada masanya. Pengingkaran terhadap 

realitas pengaruh budaya Arab sebagai implikasi pengakuan terhadap 

eksistensi ayat qath’i berikut konsekuensinya, ternyata juga masih 

membelenggu para mufassir, sehingga dalam kitab-kitabnya masih 

mempertahankan formulasi 2:1.20 Kesadaran akan pengaruh budaya 

                                                            
18 Muhammad Ali al-Sâbûni, al-Mawâris fi Syari’at al-Islamiyyah (Cairo: Dar al-

Fikr, 1979), 28.  
19 Al-Syātibi, al-Muwafaqât fi Ulûl al-Ahkâm, Vol. II (Beirut: Dar al-Fikr,tt), 51.  
20 Beberapa mufassir dalam kitabnya masih mempertahankan formulasi 2:1, 



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan 

 

257 

 

Arab terhadap ketentuan hukum al-Qur’an bukan berarti 

mengharuskan kita berpaling dari hukum tersebut, melainkan mencari 

bentuk alternatif ketentuan hukum lain, jika memang situasi dan 

kondisi memang berbeda dengan kondisi Arab. Bagi masyarakat yang 

bercorak sama dengan Arab, ketentuan hukum tersebut tentunya masih 

relevan diterapkan. Oleh karena itu, N. J. Coulson menawarkan 

perlunya penafsiran secara sosiologis terhadap hukum kewarisan Islam. 

Dengan cara ini, hukum kewarisan juga dibahas lewat kesejarahannya 

dengan segala perkembangan bangsa Arab. Penafsiran seperti ini jelas 

memungkinkan konstruksi-konstruksi tertentu dalam hukum kewarisan 

akan berubah.21 

Bagi kaum ‘irfaniyyun, teks-teks agama dipahami secara umum. Di 

sini, doktrin agama normatif dijadikan proyek percontohan pembinaan 

hukum Ilahiyah yang karena pemunculan suatu hukum baru 

merupakan kebebasan rasio yang berlandaskan rasa tanggungjawab 

penuh terhadapnya. Hukum kewarisan Islam normatif dapat saja 

diganti dengan hukum kewarisan modern yang secara keseluruhan di 

bawah naungan intelektual manusia. Hal yang sangat penting adalah 

pesan-pesan keadilan universal hukum Islam dalam rangka 

merealisasikan kemaslahatan transformatif. Di sini, keadilan dan 

kemaslahatan –sebagai tujuan utama hukum Islam-- dikembangkan 

secara rasional agar hubungan antar manusia dapat terpelihara dengan 

baik dengan keadilan yang dipahami manusia secara sosio kultural. Inti 

hukum inilah yang harus direfleksikan dalam setiap pembentukan 

hukum. Kelompok ini merasa lebih bebas dan tidak terikat dengan 

doktrin metode berpikir lama yang dianggap mengikat. Oleh karena 

itu, formulasi 2:1 sebagaimana disebutkan oleh an-Nisa’ (4): 11, pesan 

universalnya adalah keadilan dalam membagi warisan. Inilah 

sebenarnya yang bersifat qath’i, bukan keharusan membagi warisan 

dengan formulasi 2:1 antara laki dengan perempuan. Dengan demikian 

keadilan itu bersifat relatif.  

 

                                                                                                                                            

misalnya, al-Zamakhsyari, al-Kasysyaf , Vol. IV (Mesir: al-Babi al-Halabi, 1972), 505-

506, Muhammad Abduh dan Rasyid Rida, Tafsir al-Manar, Vol. IV (Cairo: al-Hay’ah 

al-Misriyah li al-Kitab, 1973), 332-333 dan al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi Vol. IV (Mesir: 

Mustafa al-Babi al-Halabi, 1974), 196. 
21 N.J. Coulson, History of Islamic Law (Edinburg: Edinburg University Press, 

1964), 45. 



Musãwa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011 

258 

 

IV. Operasionalisasi  

Dipahami, dalam pemikiran Islam klasik, wilayah pemikiran 

keislaman lebih banyak bertumpu pada persoalan kalam, falsafah, 

tasawwuf dan hukum. Belakangan, persoalan-persoalan dalam 

pemikiran Islam kontemporer tidak hanya meliputi empat persoalan di 

atas tetapi jauh lebih kompleks, meliputi antara lain, persoalan sosial 

keagamaan, sosial budaya, sosial politik, ekonomi, sains, teknologi, isu-

isu berkaitan dengan keadilan, HAM, demokrasi, pluralisme, gender, 

dan lain-lain.  

Jika wilayah pemikiran keislaman kontemporer sebagaimana 

tergambar di atas, maka bagaimana relasi antara ketiga episteme –bayani, 

burhani dan 'irfani -- di atas? Penentuan bentuk relasi antara ketiganya 

menjadi sangat penting, karena kesalahan dalam menentukan pola 

hubungan antara ketiganya berpengaruh terhadap hasil yang akan 

dicapai. Ada tiga jenis hubungan antara ketiganya: pararel, linier dan 

sirkular.22 

Pertama, pola hubungan berbentuk pararel berarti bahwa masing-

masing pendekatan berjalan sendiri-sendiri, tanpa ada hubungan antara 

pendekatan yang satu dengan yang lain. Akibatnya, nilai manfaat dan 

pengembangan keilmuan yang akan diperoleh menjadi sangat minim, 

tidak membuka wawasan dan gagasan baru yang bersifat transformatif. 

Bentuk hubungan ini menggambarkan bahwa dalam diri seseorang 

muslim terdapat tiga jenis pendekatan keilmuan keagamaan Islam 

sekaligus, tetapi masing-masing berdiri sendiri, tidak ada komunikasi. 

Kedua, pola hubungan linier, mengasumsikan bahwa salah satu dari 

ketiga pendekatan tersebut akan menjadi yang utama. Karena terlanjur 

memberikan keistimewaan pada salah satu pendekatan, maka akibatnya 

mengabaikan kontribusi pendekatan yang lain. Jenis pemilihan relasi 

semacam ini mengantarkan pada sebuah kebuntuan yang biasanya 

terekspresikan pada klaim kebenaran yang berlebihan. Sedang ketiga, 

pola hubungan sirkular, artinya masing-masing pendekatan keilmuan 

dalam pemikiran keislaman sadar akan keterbatasan, kelemahan dan 

kekurangan yang melekat pada diri pendekatan tersebut dan sekaligus 

bersedia menerima masukan dan memperbaiki kekurangan yang 

melekat padanya. Dengan demikian, kekurangan dan kesalahan pada 

masing-masing pendekatan dapat dikurangi dan diperbaiki. Pola 

                                                            
22 M. Amin Abdullah, "al-Ta'wil al-'Ilm., 383-387. 



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan 

 

259 

 

hubungan inilah yang diidealkan dalam rangka merespon kompleksitas 

persoalan kontemporer. Mengapa, karena pola hubungan pararel tidak 

membuka wawasan baru dan masing-masing episteme hanya bertahan 

pada posisinya sendiri, tidak mau berdialog dengan episteme lain, yang 

ujung-ujungnya melahirkan eksklusivitas, sedang pola hubungan linier 

melihat episteme lain tidak valid, yang kemudian memaksakan jenis 

episteme yang dimiliki dan dikuasainya sekaligus menafikan masukan 

episteme lain. Akibatnya mudah terjebak pada klaim kebenaran.  

Mencermati pola hubungan ketiga corak episteme di atas, maka 

pemahaman terhadap pola pembagian warisan 2:1 dalam hukum 

kewarisan Islam harus mengakomodasi ketiganya. Hal ini dilandasi 

kesadaran akan ketidaksempurnaan masing-masing episteme dan 

kesediaan untuk saling memberi dan menerima masukan dari episteme 

lain. Jika demikian maka teks hukum tentang pola pembagian warisan 

2:1 harus digali secara tekstual dan kontekstual dengan 

mempertimbangkan pesan-pesan keadilan, elastisitas dan universalitas, 

terlebih di lingkungan komunitas umat Islam yang plural. 

 

V. Simpulan 

Membongkar nalar klasik yang masih tertanam kuat dalam 

kesadaran dan keyakinan umat Islam -terkait dengan pemahaman 

terhadap al-Qur’an, hadis dan fikih- merupakan tugas penting yang 

harus dilakukan oleh intelektual muslim sekarang ini. Sebab, nalar 

klasik --dengan segala kebesarannya-- bukanlah produk pemikiran suci 

dan selalu sesuai untuk diterapkan dalam segala ruang dan waktu. Jika 

demikian, melakukan pembacaan secara kritis untuk melihat sisi-sisi 

progresif dan dinamis dalam tradisi menjadi sangat penting. Terlebih 

belakangan, peta wilayah pemikiran keislaman semakin komplek, yang 

meniscayakan pola pengkajian dan pemahaman tidak sekedar tekstual 

dan kontekstual, tetapi bahkan melampaui teks dan konteks. Di sinilah 

posisi strategis eksperimentasi pemikiran al-Jabiri dengan pembacaan 

kontemporer terhadap tradisi dalam pengertian “kritik nalar”.  

Dengan demikian, menurut al-Jabiri, dapat disimpulkan bahwa 

formula waris 2:1 tidak bersifat qot’i. Ia dapa berubah, sesuai dengan 

fungsi transformative al-Qur’an. Justru, kalau 2:1 itu dipandang, tetap, 

maka al-Qur’an hanya bersifat histroris. Padahal, kebenaran al-Qur’an 

trans-historis. 



Musãwa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011 

260 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Amidi, al-Ihkam fi Ulul al-Ahkam, Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1986. 

Abdullah, M. Amin, "al-Ta'wil al-'Ilm: Ke Arah Perubahan Paradigma 

Penafsiran Kitab Suci" dalam al-Jami'ah, Vol. 39 Number 2 July-

December 2001, hlm. 383-387. 

Coulson, Noel J., History of Islamic Law, Edinburg: Edinburg University 

Press, 1964. 

al-Jauziah, Ibnu Qayyim, I’lam al-Muqwaqqi’in ‘an Rabb al-‘Alamin, 

Beirut: Dar al-Jil, tt. 

al-Jabiri, M. Abed, Naqd al-‘Aql al-‘Arabi (1) : Takwin al-‘Aql al-‘Arabi, 

Beirut : Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1989.  

al-Jabiri, M. Abed, Naqd al-‘Aql al-‘Arabi (2) : Bunyat al-‘Aql al-‘Arabi, 

Beirut : Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1989. 

al-Jabiri, M. Abed, at-Turas wa al-Hadasah, Beirut: Markaz al-Saqafi al-

‘Arabi, 1991. 

Fazlur Rahman,, “Revival and Reform in Islam”, dalam P.M. Holt, Ann 

KS. Lambton dan Bernard Lewis (ed.), The Cambridge History of 

Islam, vol 2 Bolisvick, Cambridge : Cambridge University Press, 

1970. 

Kamali, Muhammad Hashim, Prinsip dan Teori-teori Hukum Islam, alih 

bahasa Nurhaidi, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996. 

Muhammad Arkoun, Nalar Islam dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan 

dan Jalan Baru. alih bahasa Rahayu S. Hidayat, Jakarta: INIS, 

1994. 

al-Shabuni, Muhammad Ali, al-Mawaris fi Syari’at al-Islamiyyah, Cairo: 

Dar al-Fikr, 1979. 

Supena, Ilyas dan M. Fauzi, Dekonstruksi dan Rekonstruksi Hukum Islam 

Yogyakarta: Gama Media, 2002. 

Syamsul Anwar, ”Teori Konformitas dalam Metode Penemuan Hukum 

Islam Al-Gazzali” dalam M. Amin Abdullah, Antologi Studi Islam 

Teori dan Metodologi, Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2000.  

Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Ahkam, Beirut: Dar al-Fikr,tt. 



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan 

 

261 

 

Zaid, Nasr Abu, Tektualitas al-Qur’an: Kritik terhadap Ulumul Qur’an, alih 

bahasa Khairon Nahdliyin, Yogyakarta: LKiS, 2001.  

Zaydan, Abdul Karim, Al-Madkhal li al-Dirasah al-Syar’iyyah al-Islamiyyah 

Beirut Muassasah al-Risālah, 1986. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Musãwa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011 

262 

 

 


	1- Nisa_ot-rev

