FORMULASI PEMBAGIAN WARISAN 2:1
DALAM PERSPEKTIF EPISTEMOLOGI AL-JABIRI

Riyanta
Fak. Syariah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

Abstrak

This article discusses the issue of women in the family with respects to
inheritance. In this context, what is discussed are contemporary thoughts,
with the hopes of achieving new ideas. The formulation of 2:1 ratio for men
and women are seen by classical ulama(s) as something final. In the words of
Al-Jabiri, this view is counterintuitive to textual understanding. In his
perspective, this formula could still change, due to the trans-historic nature of
the application of the Quran. This view is in contrast to the burhani school of
thought. With many social changes in society, it could very well be that
women could receive more inheritance than men.

Kata Kunci: Waris, Perempuan dan Laki-laki, Perubahan.

L. Pendahuluan

Analisis diri (self analysis) dan kritisisme diri (self criticism)
merupakan faktor yang signifikan agar suatu masyarakat atau institusi
dapat mempertahankan identitas atau bahkan meningkatkan
viabilitasnya ketika dihadapkan pada berbagai tantangan baik internal
maupun eksternal. Dalam sejarah perkembangan Islam, kenyataan ini
dengan jelas dapat dilihat dengan munculnya berbagai gerakan
pembaruan  -mengikuti  kategorisasi Rahman— baik gerakan
pembaharuan modern maupun pra-modern.’

Gerakan pembaruan tersebut merupakan respon umat Islam
terhadap tantangan baik internal maupun eksternal seiring dengan
perkembangan zaman. Di antara tantangan yang dihadapi umat Islam
dan hingga kini boleh dikatakan belum menemukan penyelesaian yang
tuntas adalah tantangan modernitas. Dengan demikian masalah yang
dihadapi adalah bagaimana merumuskan kembali cara pandang

! Fazlur Rahman, “Revival and Reform in Islam”, dalam P.M. Holt, Ann KS.
Lambton dan Bernard Lewis (ed.), The Cambridge History of Islam, vol 2 Bolisvick
(Cambridge : Cambridge University Press, 1970), 636 - 656.

249



Musdawa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011

terhadap capaian modernitas dan merumuskan cara pembacaan
terhadap tradisi.

Lebih dari dua dekade, masalah tersebut terus dikaji oleh setiap
intelektual (Arab) yang peduli dengan persoalan tradisi dan modernitas.
Salah seorang pemikir Arab yang mencurahkan perhatiannya pada
upaya menghadirkan tradisi dalam kemasan yang lebih cocok dengan
modernitas adalah M. 'Abid alJabiri, yang menamakan proyek
reaktualisasi tradisi Islamnya dengan Naqd al ‘Agl al-‘Arabi (Kritik Nalar
Arab) yang antara lain tertuang dalam karyanya Takwin al-‘Aql al-‘Arabi
(1982) dan Bunyah al‘Aql al‘Arabi: Dirasah Tahliliyah Nagdiyah li
Nuzhum alMa'’rifah fi Tsaqafah al‘Arabiyah (1986). Proyek ilmiah
tersebut banyak mendapat sambutan dari kalangan akademisi Arab
kontemporer karena keberaniannya dalam membongkar struktur
epistemologi Arab ~juga Islam~ yang sudah mapan.

Dalam pandangan al-Jabiri, nalar Arab sebagai produk kebudayaan
Arab Islam terdiri dari tiga sistem pengetahuan atau episteme, yaitu
episteme bayani yang berasal dari kebudayaan Arab asli, burhani yang
berasal dari Yunani, dan ‘irfani yang berasal dari tradisi Persia dan
Hermetik.”

Belakangan, ketiga episteme tersebut telah sedemikian rupa
mewarnai peta wilayah pemikiran keislaman, tak terkecuali pemikiran
hukum Islam yang periode awalnya didominasi episteme bayani.
Kecenderungan untuk merujuk dan bahkan memadukan ketiga episteme
tersebut, antara lain, ditandai adanya keberanian untuk membongkar
teksteks hukum yang awalnya dianggap qath’i, semisal formulasi
pembagian warisan 2: 1 antara laki-laki dan perempuan dalam hukum
kewarisan Islam sebagaimana ditunjukkan dalam firman Allah:’

oHEY B B 53 ST 5 1 S

Allah mensyari'atkan bagimu tentang (pembagian pusaka untuk) anak-anakmu,
yaitu bahagian seorang anak lelaki sama dengan bagahian dua orang anak
perempuan.

Pertanyaannya adalah “bagaimana membaca teks tersebut” karena
seperti dikatakan Arkoun bahwa lebih dari sekedar menyusun dan

2 M. 'Abid al-Jabiri, atTuras wa alHadasah (Beirut: Markaz al-Saqafi al-‘Arabi,
1991), 142.
3Q.S. al-Nisa (4): 11.

250



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan

mengagumi tradisi, yang paling penting adalah bagaimana
membacanya kembali.* Itulah yang dicoba untuk diuraikan di sini.

I1. Sekilas tentang M. Abed al-Jabiri dan Pemikirannya

Muhammad Abed al-Jabiri adalah seorang intelektual muslim
kontemporer yang sangat disegani banyak kalangan dan mempengaruhi
banyak pemikiran generasinya, khususnya peminat studistudi
keislaman. la dilahirkan di Feji Maroko pada tahun 1936. Prestasi
puncak akademiknya diraih di Universitas Muhammad V Rabat
Maroko, lantas menjadi dosen filasafat dan pemikiran Islam di kampus
yang sama.

Sesuatu yang diinginkan oleh al-Jabiri adalah bagaimana menggapai
modernitas dengan memikir-ulang tradisi. Dalam membahas tradisi, al-
Jabiri berangkat dari pertanyaan “bagaimana berinteraksi dengan
tradisi”?” Untuk menjawab pertanyaan tersebut al-Jabiri mendefinisikan
tradisi. Menurutnya tradisi adalah segala yang secara asasi berkaitan
dengan aspek pemikiran dalam peradaban Islam, mulai dari akidah,
syari’ah, bahasa, sastra seni, teologi, filsafat dan tasawuf sebelum masa
kemunduran yakni yang menemukan kerangka rujukan sejarah dan
epistemologisnya pada masa tadwin (periode kompilasi dan kodifikasi
ilmu-ilmu agama dan bahasa di abad 2 dan 3 H). © Peninggalan klasik
tersebut tertulis dalam teks dimana salah satu bagian terbesarnya terdiri
dari teksteks hukum. Karenanya, dari produk yang dihasilkan,
peradaban  Islam adalah peradaban figh.” Kemudian dia
menindaklanjuti dengan upaya genealogis atas berbagai gagasan utama
yang terdapat dalam pemikiran Arab periode klasik dan menyimpulkan
bahwa dalam pemikiran Arab terdapat tiga sistem epistemologi, yakni
bayani, burhani dan ‘irfani.

Episteme bayani sudah lama digunakan oleh para fukaha,
mutakalimun, dan  ushuliyyun. Secara leksikal, terma albayan
mengandung beragam arti, yaitu kesinambungan, keterpilahan, jelas
dan terang serta kemampuan membuat terang dan jelas. Berdasar arti

M. Arkoun, Nalar Islam dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan Baru.
terjemahan Rahayu S. Hidayat (Jakarta: INIS, 1994), 270-281.

> M. 'Abid alJabiri, at-Turas wa al-Hadasah, 11.

® Ibid., 30.

T M. 'Abid alJabiri, Nagqd al-‘Aqgl al-‘Arabi (1) : Takwin al-‘Aqgl al-‘Arabi (Beirut :
Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1989), 97.

251



Musdawa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011

ini kiranya dapat disimpulkan bahwa makna generik yang terkandung
dalam albayan adalah keterpilahan dan kejelasan. Secara istilah bayani
adalah pedekatan untuk memahami dan menganalisis teks guna
menemukan makna yang dikandung atau dikehendaki lafad. Dengan
kata lain, pendekatan ini dipergunakan untuk mengeluarkan makna
dhahir dari lafad dan ibarat yang dhahir pula, dan sekaligus istinbat
hukum dari teks-teks agama dan al-Qur’an khususnya.

Makna yang dikandung, dikehendaki dan diekspresikan oleh teks,
dapat diketahui dengan mencermati hubungan antara makna dengan
lafad. Relasi antara makna dengan lafad dapat dilihat dari beberapa
segi: pertama, dari segi makna yang dikandung, meliputi makna khas,
‘am dan musytarak, kedua, dari segi makna yang digunakan dalam
konteks tertentu, meliputi hakiki dan majazi, ketiga, dari segi kejelasan
maknanya terbagi menjadi delapan macam dari yang paling jelas sampai
yang paling kurang jelas, meliputi muhkam, mufassar, nas, zahir, khafi,
musykil, mujmal dan mutasyabih. Keempat, dari segi penunjukannya
kepada makna, menurut Hanafiyah, meliputi, dalalah ‘ibarah, dalalah
isyarah, dalalah alnas, dan dalalah aligtida’. Sedangkan menurut
Syafi'iyah terbagi menjadi dua: dalalah almanzum (makna tertulis) dan
dalalah almafhum (makna yang terpahami). Yang terakhir ini dibagi
menjadi dua: mafhum muwafaqah (makna sejalan) dan mafhum
mukhalafah (makna berlawanan).®

Untuk itu, episteme bayani mempergunakan alat bantu barupa ilmu-
ilmu kebahasaan dan uslubuslubnya, asbab alnuzul dan istinbat sebagai
metodenya. Sementara itu kata-kata kunci yang sering dijumpai dalam
episteme ini adalah aslfar’, lafadmakna, giyas dan otoritas salaf. Karena
dominasi teks sangat kuat, maka dalam pendekatan ini, peran akal
hanya sebatas alat pembenaran atau justifikasi teks yang dipahami atau
diinterpretasi.” Sebagai akibatnya, pola pikir keagamaan Islam menjadi

8 Syamsul Anwar, "Teori Konformitas dalam Metode Penemuan Hukum Islam
Al-Gazzali” dalam M. Amin Abdullah, Antologi Studi Islam Teori dan Metodologi
(Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2000), 275. Lihat juga, Muhammad Hashim
Kamali, Prinsip dan Teori-teori Hukum Islam, terjemahan Nurhaidi (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1996), 115-151.

° Aktivitas intelektual yang bercirikan hawla alnas (seputar teks) semacam itu
menghasilkan pola pemikiran yang berorientasi pada “reproduksi” teks dengan al-
Qur’an sebagai teks intinya dan mendudukkan rasio pada posisi penentu hukum yang
terbatas, baca Nasr Abu Zaid, Tektualitas al-Qur’an: Kiritik terhadap Ulumul Qur’an,

252



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan

kaku dan rigid, otoritas teks dan salaf yang dibakukan dalam kaidah-
kaidah teori hukum Islam klasik lebih diunggulkan ketimbang otoritas
keilmuan lain, sekaligus tidak adanya kepedulian terhadap isu-isu
keagamaan kontekstual.'

Kedua, episteme burhani. Burhani adalah pengetahuan yang
diperoleh dari indera, percobaan dan hukum-hukum logika. Episteme
burhani -sering disebut pendekatan rasional argumentatif -adalah
pendekatan yang mendasarkan kekuatan rasio melalui instrumen logika
-misalnya induksi dan deduksi. Pendekatan ini menjadikan realitas
sebagai sumber kajian. Realitas dimaksud mencakup realitas alam
(kauniyyah), realitas sejarah (tarikhiyyah), realias sosial (ijtima’iyyah) dan
budaya (tsagafiyyah). Karena episteme ini menjadikan realitas sebagai
sumber kajian, maka dalam rangka memahami realitas kehidupan sosial
keagamaan secara lebih memadahi, diperlukan pendekatan-pendekatan
lain, misalnya sosiologi, antropologi, budaya, sejarah dan lain-ain.
Dalam konteks ini peran akal sangat menentukan guna mencari sebab
dan akibat.

Pendekatan-pendekatan tersebut berada dalam posisi yang saling
berhubungan secara dialektik dan saling melengkapi membentuk
jaringan keilmuan. Di sini peran akal sangat menentukan guna mencari
sebab dan akibat. Adapun tolok ukur validitas keilmuannya adalah
korespondensi yakni kesesuaian antara rumusrumus yang diciptakan
akal dengan hukum-hukum alam, juga aspek koherensi (keteraturan
berfikir logis) dan upaya terus menerus menyempurnakan temuan-
temuan yang telah disusun akal."

Ketiga, episteme ‘irfani. ‘Irfani mengandung beberapa pengertian
antara lain: ’ilm atau ma’rifah; metode ilham dan kasyf yang telah
dikenal sebelum Islam. Episteme ‘irfani adalah pendekatan yang
dipergunakan dalam kajian pemikiran keislaman oleh para sufi dan
‘arifun untuk mendapatkan makna batin dari batin lafad dan ‘ibarah.
Pendekatan ini lebih bertumpu pada instrumen pengalaman batin dan
intuisi. Karenanya, sumber utama pengetahuan ‘irfani adalah
pengalaman. Dalam pendekatan ini, metode yang digunakan adalah

terjemahan Khairon Nahdliyin (Yogyakarta: LKiS, 2001), 1.
" M. Amin Abdullah, “alTa'wil al-“Ilm: Ke Arah Perubahan Paradigma
Penafsiran Kitab Suci” dalam AlJami’ah, Vol. 39 Number 2 July-Desember 2001, 372.
" Ibid., 379-380.

253



Musdawa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011

manhaj kasyfi dan manhaj mumatsilat (analogi). Yang pertama tidak
menggunakan indera atau akal, tetapi diperoleh melalui riyadhah dan
mujahadah, sedang yang kedua, merupakan metode untuk menyingkap
dan menemukan rahasia pengetahuan melalui analogi-analogi. Kendati
demikian, kaum ‘rfaniyyun tidak berarti dekat dengan mitologi, namun
justru ingin menjauhkannya dari wilayah agama, karena mereka
berusaha menangkap pesan universal yang ada di balik syari’at, dan
makna batin di balik yang zahir. Kata-kata kunci yang sering ditemukan
dalam pendekatan ini adalah ta'wil, hakiki, majazi, mumatsilat, zahir dan
batin. Pendekatan ini banyak dimanfaatkan dalam ta’wil. Ta'wil ‘irfani
terhadap al-Qur’an bukan berarti istinbat tetapi lebih merupakan upaya
mendekati lafad-lafad lewat pemikiran yang berasal dari warisan ‘irfani
untuk menangkap makna batinnya.'”

Meski pengetahuan ‘irfani bersifat subjektif namun semua orang
dapat merasakan kebenarannya. Setiap orang dapat melakukan dengan
kadarnya sendiri-sendiri. Oleh karena itu validitas kebenarannya
bersifat intersubjektif dan peran akal bersifat partisipatif.”’ Implikasinya
dalam konteks pemikiran keislaman, menghampiri agama-agama pada
tataran substantif dan esensi spiritualnya, dan mengembangkannya
dengan penuh kesadaran akan adanya pengalaman keagamaan orang
lain yang berbeda ekspresinya, meski substansi dan esensi yang kurang

lebih sama.'

III. Formulasi 2: 1 dalam Bingkai Bayani, Burhani dan ‘Irfani

Dalam perspektif bayani, hukum kewarisan Islam dipahami secara
tekstual tanpa mempertimbangkan evektivitas hukum dalam
kehidupan, di samping mengabaikan kemungkinan adanya penafsiran
lain yang menyalahi teks. Oleh karena itu, formulasi pembagian
warisan 2:1 sebagaimana dijelaskan dalam an-Nisa’ (4): 11 dianggap
sebagai teks hukum gqath’i yang keberadaannya mutlak tidak dapat
ditawar lagi karena petunjuk hukumnya dianggap sudah jelas.

Konstruksi pemahaman di atas tidak lepas dari pengaruh limitasi
wilayah ijtihad yang telah dicanangkan oleh ushuliyyun -sebagai bagian

12 JTaih Mubarok, Metodologi Ijtihad Hukum Islam (Yogyakarta: UII Press, 2002),
223

B Ibid., 381.

4 Ibid., 224.

254



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan

ulama bayaniyyun. Umumnya mereka membuat dua wilayah yang
berbeda bagi ijtihad. Ada wilayah-wilayah yang boleh dilakukan ijtihad
dan ada pula wilayah yang sama sekali tidak boleh disentuh ijtihad.
Wilayah yang boleh dilakukan ijtihad disamping persoalan-persoalan
yang tidak ditunjuki nash, adalah teks-teks hukum yang penunjukannya
bersifat zanni (tidak jelas). Sedangkan teks hukum yang penunjukannya
bersifat qath’i (jelas), tidak ada lagi ruang bagi akal, dan tidak boleh
dilakukan ijtihad."

Limitasi ruang lingkup ijtihad yang dibuat oleh ushuliyyun generasi
awal tersebut, oleh generasi berikutnya dipertahankan bahkan
dikembangkan sehingga semakin jelas batas-batasnya, antara hal-hal
yang menjadi wilayah ijtihad dan yang bukan menjadi wilayahnya.
Limitasi ruang lingkup ijtihad tersebut pada akhirnya dikristalkan
menjadi sebuah kaidah-dengan redaksi yang berbeda-beda-misalnya, “Ia
masiga li al-jtihdd fima fih nash Sarth qat’iy”'® (tidak ada peluang
untuk ijtihad dalam hukum yang telah ada nashnya secara jelas dan
qath’i). Limitasi ruang lingkup ijtihad yang bermuara pada pelarangan
menyentuh nash gath’i berakibat bahwa pembaruan hukum Islam tidak
bersifat universal melainkan hanya bersifat parsial ad hoc."”

Di samping itu, bagi kaum bayaniyyun, pemahaman mereka
terhadap an-Nisa’ (4): 11 juga didasarkan asbab alnuzul yang
melatarbelakangi turunnya ayat tersebut, yakni seorang perempuan
(isteri Sa’ad bin Rabi’) datang menghadap Rasulullah dengan membawa
dua orang putri Sa’ad. Perempuan itu berkata:

“Wahai Rasulullah, dua anak perempuan ini adalah putri Sa’ad bin
Rabi’, ayah mereka gugur sebagai syuhada dalam pertempuran Uhud.
Paman mereka telah mengambil semua harta peninggalannya,
sehingga mereka berdua tidak kebagian apa-apa, padahal mereka tidak

% Di kebanyakan literatur Ushul Fikih, masalah limitasi ruang lingkup ijtihad
merupakan bagian yang inheren di dalamnya, meskipun dengan memakai redaksi
yang berbeda, lihat misalnya al-Syatibi, alMuwafaqat fi Ushul alAhkam Vol. IV (Beirut:
Dar al-Fikr, tt.), 86-89, Ibnu Qayyim al-Jauziah, I'lam alMuqwaqqi’in ‘an Rabb al
‘Alamin (Beirut: Dar alJil, tt.), II: 199, al-Gazali, al-Mustasfa min ‘Ilm al-Ushul Vol.Il
(Beirut: Dar a-Fikr, tt.), 354, al-Amidi, alThkam fi Ushul alAhkam Vol. IV (Beirut: Dar
al-Kitab al-‘Arabi, 1986), 171.

' Abdul Karim Zaydan, AlMadkhal li al-Dirdasah al-Syar’iyyah alIslamiyyah (Beirut
Muassasah al-Risalah, 1986), 95.

" Tlyas Supena dan M. Fauzi, Dekonstruksi dan Rekonstruksi Hukum Islam
(Yogyakarta: Gama Media, 2002), 232.

255



Musdawa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011

dapat menikah tanpa harta” Kemudian Rasulullah menjawab bahwa,
Allah akan memutuskan persoalan tersebut”. Kemudian turunlah ayat
kewarisan tersebut.'®

Jelas bahwa, bagi kaum bayaniyyun, formulasi pembagian warisan 2:
1 antara laki-laki dengan perempuan adalah final karena disamping
ditunjuki oleh nash yang qath’i juga disandarkan kepada alasan-alasan
yang melatarbelakangi turunnya ayat tersebut (asbab alnuzil).

Namun tidaklah demikian bagi kaum burhaniyyun, sebab jika
dilacak dari kondisi sosio kultural masyarakat Arab saat itu, maka jelas
sekali bahwa ketentuan warisan 2:1 yang diperkenalkan al-Qur’an di
atas, merupakan bentuk adapasi dengan budaya Arab. Apa yang
ditempuh al-Qur’an merupakan langkah maju dan beresiko karena
telah berani menyimpang dari budaya yang telah mengakar kuat di
tengah masyarakatnya. Sebelum Islam datang, kedudukan perempuan
tak lebih dari sekedar barang yang tak berharga, sehingga sama sekali
tak diberi bagian warisan. Dengan kehadiran Islam, harkat dan
martabat perempuan diangkat dan diakui eksistensinya. Oleh karena
dalam masyarakat Arab dianut sistem kekeluargaan patrilineal, maka
wajar bila Islam memberi porsi yang lebih besar kepada lelaki.

Berdasarkan kenyataan sejarah, banyak ketentuan dalam Islam
yang merupakan bentuk adopsi dan modifikasi dari ketentuan-
ketentuan pra Islam. Menurut al-Syatibi, ketentuan warisan 2:1 tersebut
termasuk salah satu dari ketentuan pra-Islam yang dimodifikasi dan
dilegalisir oleh Islam."

Uraian di atas menunjukkan betapa besar pengaruh sosio kultural
Arab terhadap nash al-Qur’an. Ini berarti bahwa penganggapan an-Nisa’
(4): 11 sebagai ayat qath’i dengan tidak boleh disentuh ijtihad, hanyalah
karena penafian unsur historisitas al-Qur’an, yang jelasqjelas
dipengaruhi budaya setempat pada masanya. Pengingkaran terhadap
realitas pengaruh budaya Arab sebagai implikasi pengakuan terhadap
eksistensi ayat qath’i berikut konsekuensinya, ternyata juga masih
membelenggu para mufassir, sehingga dalam kitab-kitabnya masih
mempertahankan formulasi 2:1.°° Kesadaran akan pengaruh budaya

18 Muhammad Ali al-Sabtni, alMawdris fi Syari’at alIslamiyyah (Cairo: Dar al-
Fikr, 1979), 28.
1 AL-Syatibi, alMuwafaqat fi Ulial alAhkam, Vol. Il (Beirut: Dar al-Fikr,tt), 51.

2 Beberapa mufassir dalam kitabnya masih mempertahankan formulasi 2:1,

256



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan

Arab  terhadap ketentuan hukum al-Qur'an bukan berarti
mengharuskan kita berpaling dari hukum tersebut, melainkan mencari
bentuk alternatif ketentuan hukum lain, jika memang situasi dan
kondisi memang berbeda dengan kondisi Arab. Bagi masyarakat yang
bercorak sama dengan Arab, ketentuan hukum tersebut tentunya masih
relevan diterapkan. Oleh karena itu, N. J. Coulson menawarkan
perlunya penafsiran secara sosiologis terhadap hukum kewarisan Islam.
Dengan cara ini, hukum kewarisan juga dibahas lewat kesejarahannya
dengan segala perkembangan bangsa Arab. Penafsiran seperti ini jelas
memungkinkan konstruksi-konstruksi tertentu dalam hukum kewarisan
akan berubah.”'

Bagi kaum ‘irfaniyyun, teks-teks agama dipahami secara umum. Di
sini, doktrin agama normatif dijadikan proyek percontohan pembinaan
hukum Ilahiyah yang karena pemunculan suatu hukum baru
merupakan kebebasan rasio yang berlandaskan rasa tanggungjawab
penuh terhadapnya. Hukum kewarisan Islam normatif dapat saja
diganti dengan hukum kewarisan modern yang secara keseluruhan di
bawah naungan intelektual manusia. Hal yang sangat penting adalah
pesan-pesan keadilan universal hukum Islam dalam rangka
merealisasikan kemaslahatan transformatif. Di sini, keadilan dan
kemaslahatan -sebagai tujuan utama hukum Islam-~ dikembangkan
secara rasional agar hubungan antar manusia dapat terpelihara dengan
baik dengan keadilan yang dipahami manusia secara sosio kultural. Inti
hukum inilah yang harus direfleksikan dalam setiap pembentukan
hukum. Kelompok ini merasa lebih bebas dan tidak terikat dengan
doktrin metode berpikir lama yang dianggap mengikat. Oleh karena
itu, formulasi 2:1 sebagaimana disebutkan oleh an-Nisa’ (4): 11, pesan
universalnya adalah keadilan dalam membagi warisan. Inilah
sebenarnya yang bersifat qath’i, bukan keharusan membagi warisan
dengan formulasi 2:1 antara laki dengan perempuan. Dengan demikian
keadilan itu bersifat relatif.

misalnya, al-Zamakhsyari, al-Kasysyaf , Vol. IV (Mesir: al-Babi al-Halabi, 1972), 505-
506, Muhammad Abduh dan Rasyid Rida, Tafsir alManar, Vol. IV (Cairo: al-Hay’ah
al-Misriyah li al-Kitab, 1973), 332-333 dan al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi Vol. IV (Mesir:
Mustafa al-Babi al-Halabi, 1974), 196.

' N.J. Coulson, History of Islamic Law (Edinburg: Edinburg University Press,
1964), 45.

257



Musdawa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011

IV. Operasionalisasi

Dipahami, dalam pemikiran Islam klasik, wilayah pemikiran
keislaman lebih banyak bertumpu pada persoalan kalam, falsafah,
tasawwuf dan hukum. Belakangan, persoalan-persoalan dalam
pemikiran Islam kontemporer tidak hanya meliputi empat persoalan di
atas tetapi jauh lebih kompleks, meliputi antara lain, persoalan sosial
keagamaan, sosial budaya, sosial politik, ekonomi, sains, teknologi, isu-
isu berkaitan dengan keadilan, HAM, demokrasi, pluralisme, gender,
dan lain-lain.

Jika wilayah pemikiran keislaman kontemporer sebagaimana
tergambar di atas, maka bagaimana relasi antara ketiga episteme —bayani,
burhani dan 'irfani ~ di atas! Penentuan bentuk relasi antara ketiganya
menjadi sangat penting, karena kesalahan dalam menentukan pola
hubungan antara ketiganya berpengaruh terhadap hasil yang akan
dicapai. Ada tiga jenis hubungan antara ketiganya: pararel, linier dan
sirkular.*

Pertama, pola hubungan berbentuk pararel berarti bahwa masing-
masing pendekatan berjalan sendiri-sendiri, tanpa ada hubungan antara
pendekatan yang satu dengan yang lain. Akibatnya, nilai manfaat dan
pengembangan keilmuan yang akan diperoleh menjadi sangat minim,
tidak membuka wawasan dan gagasan baru yang bersifat transformatif.
Bentuk hubungan ini menggambarkan bahwa dalam diri seseorang
muslim terdapat tiga jenis pendekatan keilmuan keagamaan Islam
sekaligus, tetapi masing-masing berdiri sendiri, tidak ada komunikasi.
Kedua, pola hubungan linier, mengasumsikan bahwa salah satu dari
ketiga pendekatan tersebut akan menjadi yang utama. Karena terlanjur
memberikan keistimewaan pada salah satu pendekatan, maka akibatnya
mengabaikan kontribusi pendekatan yang lain. Jenis pemilihan relasi
semacam ini mengantarkan pada sebuah kebuntuan yang biasanya
terekspresikan pada klaim kebenaran yang berlebihan. Sedang ketiga,
pola hubungan sirkular, artinya masing-masing pendekatan keilmuan
dalam pemikiran keislaman sadar akan keterbatasan, kelemahan dan
kekurangan yang melekat pada diri pendekatan tersebut dan sekaligus
bersedia menerima masukan dan memperbaiki kekurangan vyang
melekat padanya. Dengan demikian, kekurangan dan kesalahan pada
masing-masing pendekatan dapat dikurangi dan diperbaiki. Pola

2 M. Amin Abdullah, "al-Ta'wil al-'Tlm., 383-387.

258



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan

hubungan inilah yang diidealkan dalam rangka merespon kompleksitas
persoalan kontemporer. Mengapa, karena pola hubungan pararel tidak
membuka wawasan baru dan masing-masing episteme hanya bertahan
pada posisinya sendiri, tidak mau berdialog dengan episteme lain, yang
ujung-ujungnya melahirkan eksklusivitas, sedang pola hubungan linier
melihat episteme lain tidak valid, yang kemudian memaksakan jenis
episteme yang dimiliki dan dikuasainya sekaligus menafikan masukan
episteme lain. Akibatnya mudah terjebak pada klaim kebenaran.

Mencermati pola hubungan ketiga corak episteme di atas, maka
pemahaman terhadap pola pembagian warisan 2:1 dalam hukum
kewarisan Islam harus mengakomodasi ketiganya. Hal ini dilandasi
kesadaran akan ketidaksempurnaan masing-masing episteme dan
kesediaan untuk saling memberi dan menerima masukan dari episteme
lain. Jika demikian maka teks hukum tentang pola pembagian warisan
2:1  harus digali secara tekstual dan kontekstual dengan
mempertimbangkan pesan-pesan keadilan, elastisitas dan universalitas,
terlebih di lingkungan komunitas umat Islam yang plural.

V. Simpulan

Membongkar nalar klasik yang masih tertanam kuat dalam
kesadaran dan keyakinan umat Islam -terkait dengan pemahaman
terhadap al-Qur’an, hadis dan fikih- merupakan tugas penting yang
harus dilakukan oleh intelektual muslim sekarang ini. Sebab, nalar
klasik ~dengan segala kebesarannya~ bukanlah produk pemikiran suci
dan selalu sesuai untuk diterapkan dalam segala ruang dan waktu. Jika
demikian, melakukan pembacaan secara kritis untuk melihat sisi-sisi
progresif dan dinamis dalam tradisi menjadi sangat penting. Terlebih
belakangan, peta wilayah pemikiran keislaman semakin komplek, yang
meniscayakan pola pengkajian dan pemahaman tidak sekedar tekstual
dan kontekstual, tetapi bahkan melampaui teks dan konteks. Di sinilah
posisi strategis eksperimentasi pemikiran al-Jabiri dengan pembacaan
kontemporer terhadap tradisi dalam pengertian “kritik nalar”.

Dengan demikian, menurut al-Jabiri, dapat disimpulkan bahwa
formula waris 2:1 tidak bersifat qot’i. la dapa berubah, sesuai dengan
fungsi transformative al-Qur’an. Justru, kalau 2:1 itu dipandang, tetap,
maka al-Qur’an hanya bersifat histroris. Padahal, kebenaran al-Qur’an
trans-historis.

259



Musdawa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011
DAFTAR PUSTAKA

Al-Amidi, al-Thkam fi Ulul al-Ahkam, Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1986.

Abdullah, M. Amin, "al-Ta'wil al-'Ilm: Ke Arah Perubahan Paradigma
Penafsiran Kitab Suci" dalam alJami'ah, Vol. 39 Number 2 July-
December 2001, hlm. 383-387.

Coulson, Noel J., History of Islamic Law, Edinburg: Edinburg University
Press, 1964.

al-Jauziah, Ibnu Qayyim, I'lam alMuqwaqqi’in ‘an Rabb al-‘Alamin,
Beirut: Dar al-Jil, tt.

al-Jabiri, M. Abed, Naqd al‘Aql al-‘Arabi (1) : Takwin al‘Aql al‘Arabi,
Beirut : Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1989.

al-Jabiri, M. Abed, Naqd al‘Aql al-‘Arabi (2) : Bunyat al-‘Agl al-‘Arabi,
Beirut : Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1989.

al-Jabiri, M. Abed, atTuras wa alHadasah, Beirut: Markaz al-Saqafi al-
‘Arabi, 1991.

Fazlur Rahman,, “Revival and Reform in Islam”, dalam P.M. Holt, Ann
KS. Lambton dan Bernard Lewis (ed.), The Cambridge History of

Islam, vol 2 Bolisvick, Cambridge : Cambridge University Press,
1970.

Kamali, Muhammad Hashim, Prinsip dan Teoriteori Hukum Islam, alih
bahasa Nurhaidi, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996.

Muhammad Arkoun, Nalar Islam dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan
dan Jalan Baru. alih bahasa Rahayu S. Hidayat, Jakarta: INIS,
1994

al-Shabuni, Muhammad Ali, alMawaris fi Syari’at al-Islamiyyah, Cairo:
Dar al-Fikr, 1979.

Supena, Ilyas dan M. Fauzi, Dekonstruksi dan Rekonstruksi Hukum Islam
Yogyakarta: Gama Media, 2002.

Syamsul Anwar, "Teori Konformitas dalam Metode Penemuan Hukum
Islam Al-Gazzali” dalam M. Amin Abdullah, Antologi Studi Islam
Teori dan Metodologi, Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2000.

Al-Syatibi, alMuwafaqat fi Ushul al Ahkam, Beirut: Dar al-Fikr,tt.

260



Riyanta, Formulasi Pembagian Warisan

Zaid, Nasr Abu, Tektualitas alQur’an: Kritik terhadap Ulumul Qur’an, alih
bahasa Khairon Nahdliyin, Yogyakarta: LKiS, 2001.

Zaydan, Abdul Karim, AlMadkhal li al-Dirasah al-Syar’iyyah allslamiyyah
Beirut Muassasah al-Risalah, 1986.

261



Musdawa, Vol. 10, No. 2, Juli 2011

262



	1- Nisa_ot-rev

