PERGESERAN ORIENTASI PEMIKIRAN HUKUM ISLAM KONTEMPORER
(Pembaharuan Pemahaman Hukum Islam
dari Legal-eksoterik Menuju Substantif-esoterik)

Muhyidin, M.Ag.
Fakultas Hukum Universitas Diponegoro
JI Prof Soedarto, SH Tembalang Semarang
email : arfi27@gmail.com

Abstract

Islamic law is often misinterpreted and misunderstood by most people. Islamic law is considered incapable
of giving a satisfactory answer to the question of human modernity. An approach to understanding Islamic
law is very important in understanding the law itself. Then the required breakthroughs in understanding and
interpret a shift in the orientation of the text is an absolute revelation, sacred to the essential esoteric

context.

Keywords: islamic law, esoteric contex, absolute revelation

Abstrak

Hukum Islam sering disalahartikan dan disalahpahami oleh sebagian orang. Hukum Islam dianggap tidak
mampu memberikan jawaban yang memuaskan atas persoalan kemodernan umat manusia. Sebuah
pendekatan dalam memahami hukum Islam sangat penting dalam memahami hukum itu sendiri. Maka
dibutuhkan terobosan pemahaman dan pergeseran orientasi dalam memaknai sebuah teks wahyu yang

absolut- suci menuju konteks yang esensial esoterik.

Kata kunci:

A. Pendahuluan

Dewasa ini umat Islam sedang menghadapi
problem serius berkaitan dengan tuduhan bahwa
disiplin ilmu-ilmu keislaman, termasuk hukum Islam,
adalah disiplin ilmu yang bersifat “melangit’ , yang
mengakibatkan terjadinya kesenjangan dalam ilmu-
ilmu keislaman tersebut antara aspek teoritis dan
aspek praktis. Kesenjangan ini terjadi ketika disiplin
iimu-ilmu keislaman, yang secara epistemic lahir di
era klasik, berbenturan dengan episteme modern,
suatu periode kesejarahan yang dimulai dengan
imperialism politik maupun imperialism epistemologis
Barat', yang berarti juga dominasi pengetahuan dan
kekuasaan Barat terhadap bangsa-bangsa Islam’

Sebagaimana diketahui bahwa modernism yang
dibangun di atas landasan filsafat positivisme telah
melahirkan penemuan dibidang sains dan teknologi.
Berbagai temuan dan inovasi teknologi ini, pada
giliranya melahirkan pergeseran gaya dan pola hidup
manusia dari hidup tradisional menuju gaya hidup
modern. Pergeseran pola dan gaya hidup ini
menyebabkan semakin bertambahnya kebutuhan
dasar manusia, yang berarti juga semakin
kompleksnya persoalan yang dihadapi manusia baik
dalam bidang politik, sosial, budaya, ekonomi
maupun persoalan hidup yang lain.

Ironisnya, kompleksitas persoalan yang dihadapi
manusia, khususnya umat Islam, tidak diimbangi

1. Ziauddin Sardar, 1998, Jihad Intelektual: Merumuskan Parameter-parameter Sains Islam, ed. AE.Priyono, Surabaya, Risalah Gusti, him.36
2. Kazuo Shimogaki, 1994, Between Modernity and Postmodemnity The Islamic Left and Dr. Hassan Hanafi's Thought: A Critical Reading, terj. M.Imam Aziz,

Yogyakarta, LKi S, him.16

248




dengan produktifitas pemahaman substantif ajaran
Islam melalui pemikiran inovatif dan kreatif (jjtihad)
dalam rangka memberi solusi terhadap problem
tersebut. Akibatnya, tradisi ilmu-ilmu keislaman,
khususnya hukum Islam yang ada pasca abad 10
masehi cenderung legal formalistik dan stagnan.
Asumsi bahwa hukum Islam yang ada telah memuat
pokok-pokok hukum ilahi (syari'ah) telah
menghambat interpretasi substantif ijtihad tersebut,
lalu tradisi taglid menjadi tumbuh subur.’  Situasi ini
menjadi semakin parah ketika teks-teks interpretatif
hukum Islam dijadikan teks otoritatif. Padahal tidak
jarang, teks tersebut hanya merupakan komentar
(syarh) atau bahkan mungkin komentar atas
komentar (hasyiyah) sehingga teks pertama justru
menjadi hilang.‘

Sebagai contoh, dalam memberikan dasar hukum
terhadap sebuah peristiwa atau kasus, legitimasi dan
justifikasi yang diberikan umat Islam justru berangkat
dari formulasi hukum Islam klasik yang secara
epistemic sangat berbeda dengan kondisi social
budaya masyarakat sekarang. Prinsip yang
dikemukakan para pakar hukum bahwa “ hukum
harus selalu mengikuti perkembangan masyarakat”
tidak dipahami sepenuhnya oleh umat Islam.
Keringnya inovasi dan kreativitas pemikiran umat
Islam inilah yang menyebabkan formulasi hukum
Islam kehilangan relevansi historiknya ditengah
problematika sosial umat’. Oleh karena itu, langkah
penting yang harus dilakukan umat Islam saat ini
adalah merumuskan ulang hukum Islam yang lebih
empiris dengan berangkat dari situasi sosial yang
dihadapi masyarakat yang diliputi oleh episteme
kemodernan.

B. Pembahasan
1. Landasan ke Arah Kontekstualisasi Hukum
Islam

1) Penekanan PadaAspek Mashlahah
Kontekstualisasi hukum Islam memiliki landasan

Muhyidin, M.Ag, .Pergeseran Orientasi Pemikiran Hukum Islam Kontemporer

ontologi pada konsep mashlahah yang menjadi salah
satu mashadir al-tasyri' dalam hukum Islam.
Mashlahah atau maslahah mursalah (kesejahteraan
umum) sering didefinisikan oleh ulama ushu figh
sebagai mashlahah yang tidak disyari'atkan oleh
Tuhan untuk mewujudkan maslahah itu serta tidak
terdapat dalil yang menunjukkan pengakuandan
pembatalanya, seperti sahabat untuk menciptakan
penjara atau mencetak uang.” Menurut Ahmed an-
Naim, konsep maslahah ini sangat mirip dengan ide
tentang kebijakan umum (public policy) atau
kebijakan hukum (the policy of the law) dalam tradisi
Barat.’

Konsep mashlahah ini kemudian dijadikan dasar
bagi para fugaha untuk merumuskan konsep
maqashid al-syariah yang akan menjadi landasan
dalam penetapan hukum Islam. Berbeda dengan
pendekatan kebahasaan terhadap sumber hukum
Islam yang menitik beratkan kepada pendalamn sisi
kaidah-kaidah kebahasaan untuk menemukan suatu
makna tertentu dari teks-teks suci, maka dalam
pendekatan melalui magashid al-syari‘ah kajian lebih
dititik beratkan pada melihat nilai-nilai yang berupa
kemaslahatan manusia dalam setiap taklif yang
diturunkan Allah. Pendekatan ini dilakukan atas dasar
pertimbangan bahwa ayat-ayat hukum dalam Alqur'an
sangat terbatas jumlahnya, sementara permasalahan
masyarakat senantiasa muncul. Dalam menghadapi
berbagai permasalahan yang timbul ini, pengetahuan
tentang tujuan hukum dapat dijadikan sebagai
landasan bagi pengembangan hukum. Menurut al-
Syatiby, kajian tentang magqashid al-syri'ah ini
bersumber pada suatu asumsi bahwa segenap
syari'ah yang diturunkan Allah senantiasa
mengandung kemaslahatan bagi hamba-Nya untuk
masa sekarang di dunia dan untuk masa yang akan
datang di akhirat.

Konsep maqashid al-syariah ini diartikan
sebagai maksud atau tujuan atau prinsip
disyari‘atkanya hukum dalam Islam, karena itu yang

- KH. Sahal Mahfudz, 1994, Nuansa Figih Sosial, Yogyakarta, LKiS, him.21

Abdul Wahab Khallaf, 1978,, limu Ushul al-Figh, Kairo, Dar al-Qalam, him.84
Abdullah Ahmed An-Naim, 1994, Dekonstruksi Syari'ah, terj. Yogyakarta, LKiS, him.51

- John L. Esposito, 1994, The Islamic Threat: Myth or Reality? , ter. Alwiyah Abdurrahman, Bandung, Mizan, him. 46.
. Fazlur Rahman, 1984, Islam, terj. Ahsin Muhammad, Bandung, Pustaka, him. 276

249



MMH, Jilid 41 No. 2 April 2012

menjadi bahasan utama adalah mengenai masalah
hikmah dan illat al-hukm’. Konsep ini berangkat dari
asumsi bahwa semua kewajiban diciptakan dalam
rangka merealisasikan kemaslahatan manusia di
dunia dan akhirat.’ dan bahwa semua kewajiban yang
diemban oleh setiap manusia tidak dapat dipisahkan
dari aspek kemaslahatan baik secara eksplisit
maupun secara implisit. Dalam pandangan Syatiby,
hukum yang tidak mempunyai tujuan kemaslahatan
akan menyebabkan hukum tersebut kehilangan
legitimasi sosial ditengah masyarakat, dan ini suatu
hal yang tidak mungkin terjadi pada hukum Tuhan.
Menurut Wael B. Hallaq, konsep magashid al-syari'ah
dalam pemikiran al-Syatiby bertujuan
mengekspresikan penekanan terhadap hubungan
kandungan hukum Tuhan dengan apresiasi hukum
manusia.”

Berdasarkan pemahaman Syatiby terhadap ayat-
ayat Qur'an, ia menyimpulkan bahwa maqashid al-
syariah dalam arti kemaslahatan dapat ditemukan
dalam aspek-aspek hukum secara keseluruhan,
artinya apabila terdapat permasalahan-
permasalahan hukum yang tidak jelas dimensi
kemaslahatanya maka ia dapat dianalisis melalui
magqashid al-syariah yang dapat dilihat dari ruh
syarah dan tujuan umum dari pewahyuan agama
Islam. Menurut al-Syatiby, hakikat atau tujuan awal
pemberlakuan syari'ah adalah mewujudkan dan
memelihara unsure pokok; agama, jiwa, keturunan,
akal, dan harta. Dalam usaha mewujudkan dan
memelihara lima unsure pokok tersebut, Syatbi
membagi tingkat magashid atau tujuan syari'ah
kepada al-dharuriyyah, hajiyyah, dan tahsiniyyah.

Konsep Syatiby tersebut sebenarnya merupakan
pengembangan konsep magqashid al-syari'ah yang
dielaborasi lebih lanjut dari konsep giyas, yakni dalam
kaitanya masalik al-illat. Corak ini dapat ditelusuri
dalam al-Risalah karya Imam Syafi'i, al-Burhan karya
al-Juwaini, al-musytashfa karya Imam Al-Ghazali.
Syatiby kemudian mengelaborasi konsep qiyas
tersebut secara sistematis ke dalam konsep

maqashid al-syari'ah.

Fazlur Rahman kemudian memperkaya konsep
magqashid tersebut dengan memperluas pengertian
maslahah. Bila Syatiby membatasi maslahah hanya
pada lima unsure pokok; agama, jiwa, keturunan,
akal, dan harta, maka Rahman menambahkan bahwa
kemaslahatan tersebut terdapat dalam setiap ayat
Alquran. Menurut Rahman, semua ayat Alqur'an
mengandung prinsip-prinsip moral (illat al-hukm) yang
menjadi landasan etika Qurani. Dengan demikian,
etika Alqur'an dalam pandangan Rahman merupakan
perluasan dan penjelasan lebih lanjut dari konsep
magqashid al-syari'ah Syatiby.

2) DariQiyas Tradisional ke Qiyas Sistematis

Secara tradisional, giyas umumnya didefinisikan
sebagai upaya menghubungkan hal yang tidak
terdapat hukumnya dalam nash dengan sesuatu
yang terdapat hukumnya dalam nash karena adanya
persamaan illat al-hukm di antara keduanya.”
operasi giyas ftradisional ini mirip dengan logika
Aristotelian yang terdiri dari premis mayor, premis
minor, dan konklusi. Ketika logika Aristotelian
dioperasinalkan ke dalam hukum Islam, maka kerja
logika tersebut dapat dijelaskan sebagai berikut: (i)
menemukan suatu teks Alquran atau hadits yang
relevan dengan kasus baru, (i) menimbang
persamaan essnsial ata ratio legis (illat al-hukm)
antara kedua kasus tersebut.(ii) memperhitungkan
perbedaan-perbedaan dan mendetrminasi bahwa
perbedaan itu dapat diabaikan dan (iv) memperluas
atau menafsirkan ratio legis untuk mencakup kasus
baru tersebut.

Dalam pandangan Fazlur Rahman, gagasan
tardisional giyas tidak bersifat operasional, karena
penerapanya yang hanya ditujukan pada ayat-ayat
terisolasi. Oleh karena itu, Rahman memandang
bahwa operasi giyas tradisional tersebut perlu diberi
konseptualisasi baru dengan cara melakukan
penyaringan terlebih dahulu terhadap prinsip-prinsip
hukum secara menyeluruh dan penataanya secara

8. Abdul Wahhab Khalaf, Op.Cit,, him.199

9. Al-Syatiby, 134 H, Al-Muwafagat fi ushul al-Ahkam, jilid Il Beirut, Dar al-Fikr, him. 195
10. Wael B. Hallag, 1991, The Primacy of The Qur'an in Syatiby Legal Theory, Leiden, Ej-Brill, him. 89

11. Muhammad Abu Zahrah,tt, Ushul Figh, Bairut, Dar al-Fikr, him.218

250




sistematis sebagai bagian etika Alquran. Apabila etika
Alquran ini telah tergarap, maka hukum-hukum baru
dapat disimpulkan darinya dengan
mempertimbangkan kondisi actual dewasa ini.
Dengan demikian, giyas yang dimaksudkan Rahman
adalah giyas yang dilakukan dari totalitas ajaran
Alquran bukan dari nash-nash yang terisolir.

3) Mendahulukan konsep al-amm dari pada al-

khash

Konseptualisasi baru juga dilakukan Rahman
terhadap konsep ‘amm dan khash yang telah
dikembangkan oleh ulama klasik sehingga bergeser
dari konseptualisasi tradisional. Ulama klasik
umumnya mendefinisikan al-amm sebagai kata yang
meliputi semua apa yang termasuk dalam penegrtian
kata tersebut dengan hanya menyebut satu kali.
Sedangkan al-khash adalah perkataan yang member
pengertian bahwa sesuatu yang tertentu dan tidak
meliputi pengertian yang 'amm. Metode ini terdiri dari
langkah-langkah sebagai berikut: Pertama,
melakukan pendekatan serius dan jujur dalam
menemukan makna teks Alquran dan Alquran harus
dipelajari secara kronologis dengan mengikuti
bentangan sejarah sepanjang karier dan perjuangan
Nabi Muhammad saw. Kedua, membedakan
ketetapan legal Alquran dari sasaran-sasaran atau
tujuan yang menjadi alasan bagi ketetapan atau
ketentuan legal. Ketiga, memahami dan menetapkan
sasaran atau tujuan Alquran dengan tetap
memperhatikan latar belakang sosiologisnya yakni
lingkungan tempat Nabi hijrah dan bekerja. " Secara
teknis, the systematic interpretation method ini
meliputi dua gerakan ganda (double movement) yang
substansinya berisi model penafsiran: from the
present situation to Quranic time, then back to the
present. Bila gerakan pertama merupakan kerja ahli
sejarah, maka yang kedua adalah kerja para saintis
sosial, tetapi orientasi afektif dan rekayasa etis yang
sebenarnya adalah kerja para ahli etika (ethisist). *

Muhyidin, M.Ag, .Pergeseran Orientasi Pemikiran Hukum Islam Kontemporer

2. Pergeseran Orientasi Pemikiran Hukum Islam

Kontemporer.

Dengan berdasarkan pada etika Alquran dan
prinsip-prinsip moral Alquran, maka hukum Islam
yang dibangun di atasnya akan mengalami beberapa
pergeseran orientasi pemikiran sebagai berikut:

1) DariAbsolutisitas ke relativitas

Hukum Islam merupakan produk pemahaman
mansia yang relatif dan historis terhadap wahyu
ilahi (Alquran) yang absolut dan ahistoris. Oleh
karena itu, seorang fagih (pakar hukum Islam)
memiliki peran yang mirip dengan peran yang
dimainkan Hermes (tradisi berfikir hermeneutic),
seorang dewa dalam mitologi Yunani yang
bertugas menyampaikan pesan ilahi kepada umat
manusia. Dalam mengemban tugas tersebut, ia
dituntut mengkomunikasikan bahasa Tuhan yang
ahistoris kepada bahasa manusia yang historis.

Dalam memahami dan mengkomunikasikan

pesan ilahi tersebut, kondisi mental dan

enviromental baik sosial, budaya, politik maupun
ekonomi sangat mempengaruhi pemahaman
seorang fagih maupun hermes, sehingga
peahamanya terhadap wahyu ilahi bersifat relatif.

Relativitas dan hsitorisitas pemahaman seorang

fagih ini mengakibatkan produk pemikiranya tidak

bisa dianggap final, ia akan berubah sesuai
dengan perubahan situasi sosial yang
melingkupinya. Dengan demikian fikih
kontemporer akan mengalami pergeseran
orientasi dari anggapan bahwa figih merupakan
produk yang final dan bersifat absolut menuju
anggapan bahwa hukum Islam merupakan
produk pemahaman manusia yang relatif.

Dalam kairtanya dengan tradisi pemikiran

Islam, khsusnya hukum Islam, sangat penting

untuk mempertimbangkan pemikiran

Mohammaed Arkoun, tradisi pemikiran Islam

harus dibedakan ke dalam dua pengertian.

Pertama, Tradisi (dengan T besar), yaitu tradisi

12. Linat Fazlur Rahman, 1970, “Islamic Modernism: Its Scope, Method and Alternatives, dalam: International Journal of Midle Estm Studies, vol. |, him. 329

13. Ibid.

251



MMH, Jilid 41 No. 2 April 2012

tarnsenden yang selalu dipahami dan dipersepsi
sebagai tradisi ideal yang datang dari Tuhan dan
tidak dapat diubah-ubah oleh kajian historis.
Tradisi ini abadi dan absolute dalam istilah Seyyid
Hoesen Nashr disebut fradisi Perennial. Kedua,
tradisi (dengan t kecil), yakni tradisi yang dibentuk
sejarah dan budaya manusia, baik yang
merupakan warisan turun-temurun sepanjang
sejarah kehidupan atau penafsiran manusia atau
wahyu Tuhan lewat kitab suci.” Antara dua jenis
tardisi ini, Arkoun mengesampingkan tadisi yang
pertama, karena menurutnya tradisi tersebut
berada diluar pengetahuan dan kapasitas
pengalaman manusia. Sementara tradisi dalam
pengertian kedua adalah wilayah kajian keilmuan
sehingga ia selalu mengalami perubahan
sepanjang masa sebagaimana terjadi pada tradisi
fikih.

Dari pendekatan Atomistik ke pendekatan
komprehensif

Formulasi hukum Islam yang lahir selama ini
berangkat dari metode pemahaman Alquran yang
bersifat atomistik dan parsial yang berpengaruh
dalam metode penafsiran tradisional abad
pertengahan bahkan era kontemporer™.
Pendekatan atomistik ini akan
mengkesampingkan kesatuan pesan wahyu yang
koheren dan menghalangi pertumbuhan
weltanschauung Alquran seluruhnya pada
termnya sendiri. Menurut Rahman, titik tertinggi
dari pendekatan atomistic adalah legalisme yang
kering , bahkan hukum tidak membantu
perkembangan budaya hukum yang dinamis.
Dibidang hukum dan etika, penafsiran terfokus
pada ayat-ayat yang asing yang mendasari
semua ayat-ayat atau tema-tema yang tersebar
ditempat-tempat yang berbeda dari Alquran. Bagi
Rahman, tanpa memahami pandangan dunia
Alquran, penafsir-penafsir modern membedakan

4)

konteks sosial, adat-istiadat dan kebiasaan masa
lalu yang ditulis ke dalam penafsiran wahyu yang
orisinil. Olleh karena itu, hukum [slam
kontemporer harus lahir dari pemahaman Alquran
yang bersifat komprehensif dan universal
kemudian mengambil prinsip-prinsip hukum (illat
al-hukm) yang bersifat global dari ayat Alquran
tersebut. Dari prinsip-prinsip itu bisa
dikembangkan lebih banyak lagi hukum-hukum
yang bersifat partikular dengan illat hukum yang
sama.

Dari pendekatan tekstual ke pendekatan
kontekstual

Produk hukum Islam yang lahir selama ini
selalu berangkat dari pemahaman terhadap
Alquran secara tekstual, sehingga produk
pemikiran yang dihasilkanya sangat sesuai
dengan bunyi teks, tetapi tidak relevan dengan
konteks yang sedang dihadapi karena
masyarakat yang menjadi objek teks tersebut
sudah mengalami perubahan dan
perkembangan. Oleh karena itu, hukum Islam
kontemporer harus mampu mendialogkan antara
teks (wahyu tertuis) dan konteks. (wahyu tak tulis)
atau realitas sosial. Pada giliranya hukum Islam
kontemporer akan mengalami pergeseran dari
yang semula dalam pemikiran yang rigit (kaku) ke
pemaknaan yang fleksibel.

Dari Idelaisme Epistemologis Menuju Reaisme
Epistemologis

Pemikiran Islam, termasuk hukum Islam,
pada awal kelahiranya mendapat pengaruh kuat
dari rasionalisme Yunani yang hendak mencari
substansi awal dan esensi abadi. Konsep
pemiikiran dogmatik Yunani yang mengarahkan
manusia kearah wujud, kebenaran, kebajikan
dan keindahan telah membantu mendefinisikan
sifat-sifat Tuhan.Penulusuran logis pada sebab
pertama dari Aristoteles telah mengarah pada

14. Mohammad Arkoun 1986, iAl-Fikr al-Istami; Qira'ah llmiyyah, terj. Hasyim Saleh, Bairut: Markaz al-Qaumi, him. 17 - 24,

15. Pendekatan atomistik dalam menafsirkan Alquran berarti menafsirkan ayat-ayat Alqur'an secara terpisah antara safu ayat dengan ayat yang lain atau antara ayat
dengan konteks sosial. Pendekatan yang bersifat atomistik ini telah dikembangkan ulama abad pertengahan melalui pendekatan tahlili, jjmali, dan mugaran,
maupun abad kontemporer melalui pendekatan maudhu'i. Lihat Abdul Muhyi al-farmawi. 1977, Al-Bidayah fi tafsir al-Maudhu'y, Kairo; Dar al-Kutub) him.9

252



pembuktian eksistensi mansuia dan penjelasan
skematis tentang penciptaan. Pandangan
substansialisme ini kemudian mempengaruhi
pemikiran Islam ketika seluruh pemikiran Islam
selalu ingin menerima data wahyu sebagai
substansi dan esensi yang dibatasi pengertian
ashal. Ashl yang semula adalah sumber, akal,
asal dan asas yang menandai perbedaan yang
membuka keadaan baru dan harus selalu dirujuk
untuk memeriksa keabsahan setiap prakarsa
manusia dan wacana yang mengungapkanya.
Namun demikian, logos menjauhkan diri dari
perbedaan ketika ia melibatkan diri dalam
mencari kepaduan logis. Logos sebenarnya telah
mengungkung ijtihad dalam batas-batas ketat
metodologi skolastik (ushul figh). Kemudian
dengan berpegang pada esensialismme dan
substansialisme, maka corak pemikiran hukum
Islam sangat deduktuf-idealistik, sehingga fakta
empiric yang terjadi dilapangan kehidupan tidak
mendapat perhatian yang proporsional. Oleh
karena itu, hukum Islam kontemporer harus
berani mengembangkan paradigm berfikir
induktif-realistik, berangkat dari fakta empiric
sehingga rumusan hukum ilsam akan semakin
bersentuhan dengan kebutuhan riil masyarakat.

5) Darilegal spesifik ke ideal moral

Menurut pandangan Fazlur Rahman,legislasi
Alquran dapat dibedakan ke dalam unsur 'prinsip
umum' (ideal moral) dan legal spesifik. Prinsip
umum atau moral ideal yang dimaksud Rahman
adalah makna dan alas an dibalik ketentuan legal
spesifik. Ideal moral ini terkadang dinyatakan
secara eksplisit dibelakang ungkapan legal
spesifik sebagaimana yang terdapat legilasi zakat
sebagai upaya untuk menciptakan keadilan soial
bidang ekonomi- terkadang tersimpan secara
implicit. Yang terakhir ini dapat diketahui dengan
cara menarik kesimpulan secara generalis dari
ungkapan-ungkapan legal spesifik dengan
mempertimbangkan latar belakang dan konteks
sosiologis periode legislasi dan peiode
sebelumnya. Jadi ideal moral tersebut dapat

Muhyidin, M.Ag, .Pergeseran Orienfasi Pemikiran Hukum Islam Kontemporer

dipandang sebagai penjabaran dari prinsip-
prinsip umum dan seruan-seruan moral Alquran
yang dipandang Rahman sebagai ajaran dasar
Alguran yang selanjutnya dapat dijabarkan ke
dalam aturan legal spesifik. Merumuskan legal
spesifik yang lahir dari kandungan moral ideal
Alguran ni merupakan suatu kebutuhan yang
bersifat endesak untuk menjawab permasalahan
hukum actual pada masa sekarang.

Oleh karena itu, esensi ordonansi ilahiyah
dalam pandangan Rahman terletak pada muatan
moralnya. Sedangkan bahasa hukum Alquran
merupakan substansi aturan hukum yang
merupakan paduan antara esensi dan situasi
sosial ekologis aktual. Pandangan ini berangkat
dari asumsi tentang kemungkinan terjadinya
perubahan substansi ordonansi ilahiyah yang
disebabkan oleh timbulnya paduan baru antara
esensi dan situasi sosial ekologis yang baru tanpa
merubah esensi ordonansi ilahiyah tersebut.

Dengan demikian, dasar hukum Islam dalam
pandangan Rahman adalah prinsip-prinsip umum
yang bermuatan moral. la menjadi dasar
sekaligus menjadi tujuan Alquran. Oleh karena
itu, hukum Islam menurut pandangan Rahman
adalah semua hukum yang tidak bertentangan
dengan prinsip-prinsip moral Alquran. Pandangan
Rahman ini berbeda dengan pandangan
mayoritas ulama ushul figh yang menegaskan
bahwa dasar hukum Islam adalah Alquran,
sedangkan prinsip-prinsip moral adalah yang
identik dengan mashlahah hanya dianggap
sebagai tujuan dan bukan sebagai dasar hukum
Islam. Dengan perkataan lain hukum Islam
kontemporer akan mengalami pergeseran dari
pemaknaan ayat-ayat Alquran secara literal ke
pemaknaan substantif.

Dari Hukum Islam Formal Eksoterik Ke Esensial
—Esoterik

Kritik paling tajam yang dialamatkan pada
hokum Islam bahwa hukum Islam merupakan
rumusan-rumusan hukum yang bersifat eksoterik
(lahiriyah formal) tanpa bersentuhan dengan

253



MMH, Jilid 41 No. 2 April 2012

254

dimensi esoterik (batin). Padahal Alquran sendiri
memandang tingkah laku manusia secara total,
baik individu maupun kolektif dibawah naungan
hukum Allah. Namun demikian, totalitas hukum
Islam ini secara formal tidak mampu
membedakan antara perbuatan hukum dan
bukan perbuatan hukum, sebagaimana
kewajiban kepada Allah untuk tidak berkata dusta
di satu sisi, dan kewajiban untuk tidak mencuri.
Bila yang yang belakangan bisa divonis di
pengadilan hukum, sementara yang pertama
hanya bisa di hukum lewat pengadilan kesadaran
di hadapan Allah. Hukum Islam karenanya
bersifat formal eksoterik, sehingga tidak mampu
menyentuh dimensi batin (esoteris). Padahal
dalam Islam penilaian utama totalitas struktur nilai
prilaku manusia sebenarnya lebih bercorak
religio-moral ketimbang pendekatan legal
(hukum). Lebih dari itu , aspek religio-moral inilah
yang kemudian menjadi landasan bagi hukum
Islam. Konsekuensinya, ketiadaan moral dalam
hukum ini akan menjadikan hukum tersebut
~dalam istilah al-Taffazani- semacam bentuk
tampa jiwa, atau wadah tanpa isi. Bahkan begitu
signifikanya aspek moral ini, sampai-sampai
Rasulullah menilai harga suatu ibadah dari
sejauhmana seseorang menjalankan aspek
moralnya.

Namun demikian, sepanjang sejarah
perkembangan intelektualisme Islam, para ahli
hukum Islam tidak pernah membuat distingsi
yang jelas dan sistematis antara moral (etika) dan
hukum. Bahkan sejarah menunjukkan bagaimana
hubungan antara keduanya selalu berjalan tidak
seiring. Adanya literatur tentang konsep hiyal
yang bertujuan memberi petunjuk tentang
bagaimana cara menghindari hukum merupakan
indikator adanya disharmoni antara moralitas dan
hukum. Dengan lain perkataan sistem hukum
Islam tumbuh dan berkembang tanpa
berdasarkan analisis intelektual yang sistematis
di atas acuan nilai-nilai sosio-moral Algruan.

Selanjutnya ketegangan dan
ketidakharmonisan antara hukum dan etika ini

mengakibatkan tuntunan-tuntunan moral dan etis
dalam hubungan antar manusia - sebagaimana
yang terkandung dalam Alquran- cenderung
dikaburkan oleh penekanan-penekanan yang
diberikan kepada bentuk dan detail dalam
perkembangan hukum Islam. Lebih dari itu, para
ahli hukum makin lama malah makin memandang
Alguran sebagai dokumen hukum. Ujung-
ujungnya, mereka malah memandang bahwa
penerapan aturan-aturan dan regulasi-regulasi
hukum Islam yang spesifik dianggap sebagai
pemenuhan kehendak ilahi yang benar. Aspek-
aspek etis Alquran kemudian tertutupi dan
dliakukan oleh formula legalnya. Disini kemudian
muncul diktum yang makin lama makin
menampakkan bukti kebenaranya baghwa kitab
suci Alquran malah menjadi penjara bagi para
penafsimya dan bukan sebagai sumber atau
petunjuk.

Kegagalan kaum muslimin dalam
menciptakan hubungan yang harmonis antara
etika dan hukum ini pada akhirnya menimbukan
kekacauan diantara keduanya. Baik etika atau
hukum tidak pernah menjadi suatu disiplin ilmu
dalam dirinya sendiri. Pada kenyataanya, hukum
Islam bukanlah hukum dalam artian modern. la
adalah khazanah materi-materi hukum yang
menumpuk selama berabad-abad. Hanya
sebagian saja dari padanya yang dapat
diberlakukan dalam mahkamah peradilan. Oleh
karena itu orientasi  peikiran hukum Islam
kontemporer harus mampu mengubah
paradigma hukum Islam formal- eksoterik kearah
hukum Islam essensial - esoterik.

C. Simpulan

Problem dalam menangkap hukum dalam
sumber wahyu serta memberikan jawaban-jawaban
atas problem kemanusian modern adalah tugas
utama yang segera dituntaskan. Dengan
mengandalkan metode lama para ulama hukum
ternyata sekarang tidak bisa memadahi atas teori
yang sudah ada. Oleh sebab itu maka perlu adanya
pergeseran dan pemahaman yang aktual untuk




menjawab problematika kemodernan yang pada
akhirmya hukum Islam tidak dianggap hukum yang
“‘melangit” dan dianggap sebagai “fosil" yang harus
ditinggalkan oleh umat Islama sendiri.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Syatiby, 134 H, Al-Muwafaqat fi ushul al-Ahkam,
jilid.1l, Beirut: Dar al-Fikr.

An-Naim, Abdullah Ahmed , 1994, Dekonstruksi
Syari'ah, terj. Yogyakarta: LkiS.

Arkoun , Muhammad, 1986, iAl-Fikr al-Islami;
Qira'ah limiyyah, terj. Hasyim Saleh, Bairut:
Markaz al-Qaumi, him. 17 - 24.

Esposito,John E, 1994, The Islamic Threat: Myth or
Reality? , terj. Alwiyah Abdurrahman, Bandung:
Mizan.

Hallag,Wael. B., 1991, The Primacy of The Quran in
Syatiby Legal Theory, Leiden: Ej-Brill.

Muhyidin, M.Ag, .Pergeseran Orientasi Pemikiran Hukum Islam Kontemporer

Khalaf, Abdul Wahab, 1978, limu Ushul al-Figh,
Kairo: Dar al-Qalam.

Mahfudz,KH. Sahal, 1994, Nuansa Figih Sosial,
Yogyakarta: LkiS.

Rahman,Fazlur, 1970, “Islamic Modernism: Its
Scope, Method and Alternatives, dalam:
International Journal of Midle Estrn Studies, vol.
I

Rahmad, Fazluw, 1984, Islam, terj. Ahsin
Muhammad, Bandung: Pustaka.

Sardar, Ziauddin, 1998, Jihad Intelektual:
Merumuskan Parameter-parameter Sains Islam,
ed. AE.Priyono, Surabaya: Risalah Gusti.

Shimogaki,Kazuo, 1994, Between Modemity and
Postmodernity The Islamic Left and Dr. Hassan
Hanafi's Thought: A Critical Reading, ter.
M.Imam Aziz, Yogyakarta: LKi S.

Zahrah, Muhammad Abu, tt, Ushul Figh, Bairut:
Dar al-Fikr.

255



