Terakreditasi Dirjen Dikti SK No. 56/DIKTI/Kep/2005

Ulama dan Jawara:
Studi tentang Persepsi Ulama terhadap Jawara
di Menes Banten Selatan

Karomani

ABSTRACT

Ulama (religious leader) and jawara (gank leader) become prominent local elites in Menes,
South Banten. Long history of those two leaders resulted in amalgamation of both elites:
alongside with pure ulama, there is also a group of ulama who is also jawara. Both elites

have positive perception to each other. Jawara-ulama was perceived by ulama as figures who
develop, maintain and preserve Banten cultural art. Jawaras are loyal to ulama and protect
ulama as well. On the other hand, jawara from outside of ulama group was negatively
perceived, assuming bad habits such as disobedience toward religious principles, bandit,
doing many violence act. The perception of ulama toward jawara was affected by a closeness
in terms of relationship with jawara, a resemblance of beliefs, values, worldview,
religious understanding, prejudice and life experience.

Kata kunci: ulama, jawara, persepsi negative, prasangka, kebudayaan Banten

1. Pendahuluan

Ulama, jawara, dan umaro di Banten telah
menjadi suatu konfigurasi kepemimpinan yang
satu sama lain saling menunjang. Ulama memiliki
pengaruh kuat dalam bidang keagamaan, jawara
memiliki pengaruh kuat dalam bidang adat, dan
umaro memiliki pengaruh kuat dalam jaringan
kekuasaan pemerintahan. Ulama, dengan ilmu
agama yang dimilikinya, menjadi rujukan utama
masyarakat setempat dalam menyelesaikan
berbagai masalah sosial yang berdimensi vertikal
dan horisontal. Jawara, dengan kekuatan ekonomi
dan fisiknya, menjadikan wilayah Banten aman,
karena umumnya pihak-pihak yang berniat merusak
ketentraman warga akan berhadapan dengan

jawara yang umumnya tergabung dalam
perkumpulan persilatan.

Kepemimpinan ulama atau kiai dan jawara,
sebagaimana diakui Dewi (2003:243), merupakan
simbiosis mutualisme yang tidak terpisahkan
dalam konstruk sosial dan budaya masyarakat
Banten. Meskipun elite ulama dan jawara satu sama
lain keberadaanya saling menunjang, di antara
mereka acapkali terjadi hubungan yang kurang
harmonis karena perbedaan peran dan
kepentingan. Ulama, misalnya, yang lebih
mendekatkan diri pada konsep kepemimpinan
agama, dan jawara (yang bukan tipe jawara ulama)
yang lebih memfokuskan pada kepemimpinan adat
karuhun berbeda kepentingannya satu sama lain.
Antara jawara dan ulama, dilihat dari aspek ini, ada

Karomani. Ulama dan Jawara: Studi tentang Persepsi Ulama terhadap Jawara

227



konflik permanen. Jawara, di satu sisi,
berkepentingan dengan adat atau tradisi karuhun
yang dipengaruhi budaya Hindu, sementara ulama
di sisi lain berkepentingan dengan proses
islamisasi dan berusaha mengikis pengaruh Hindu
tersebut (Sunatra, 1997:125).

Konflik antarelite ulama dan jawara tidak hanya
disebabkan oleh perbedaan peran dan kepentingan
elite yang bersifat politik atau ekonomi, tetapi bisa
jugadisebabkan oleh masalah komunikasi antarelite
itu seperti kesalahan pemaknaan simbol, persepsi,
prasangka, dan lain sebagainya. Selain itu,
perbedaan latar belakang budaya, nilai, norma,
sikap, dan pandangan hidup di antara mereka
dapat memicu konflik atau hubungan yang kurang
harmonis antarelite tersebut. Tulisan ini mengkaji
dan memahami bagaimana persepsi elite ulama
terhadap elite jawara di Banten selatan khusunya
di wilayah Menes.

Dalam tulisan ini, daecrah Menes dijadikan
wilayah kajian penelitian karena daerah tersebut
di Provinsi Banten umumnya, dan di Kabupaten
Pandeglang khususnya, merupakan daerah basis
pendidikan dan tempat lahirnya tokoh-tokoh
berpengaruh di tingkat lokal dan di tingkat
nasional. Menes, sejak awal abad ke-20, telah
menjadi salah satu pusat pendidikan Islam dengan
berdirinya lembaga pendidikan Mathlaul Anwar
dan daerah ini juga menjadi basis pergerakan
menentang kolonialisme yang heroik di Banten,
seperti yang terjadi pada tahun 1926 (peristiwa
pemberontakan komunis di Banten).

2. Konsep Persepsi Sosial

Dalam psikologi umum, dikatakan bahwa
persepsi adalah pengamatan secara global, belum
disertai kesadaran; sedang subjek dan objeknya
belum terbedakan satu dari yang lainnya baru ada
proses “memiliki tanggapan ” (Kartono,1996:61).
Pendapat ini berbeda dengan apa yang dikatakan
Singer (dalam Samovar, 1981:37) yang menjelaskan
persepsi adalah proses internal yang
memungkinkan kita memilih, mengorganisasikan,
dan menafsirkan rangsangan dari lingkungan kita,
dan proses tersebut memengaruhi prilaku kita.

Persepsi, sebagaimana dikatakan Wilmot (dalam
Purwasito, 2003:175), adalah cara organisme
memberi makna. Persepsi merupakan suatu proses
menafsirkan pesan atau informasi melalui inderawi.
Persepsi adalah inti komunikasi sedangkan
penafsiran (interpretasi) adalah inti persepsi yang
identik dengan penyandian balik dalam proses
komunikasi. Persepsi adalah pengalaman tentang
objek, peristiwa, atau hubungan-hubungan yang
diperoleh dengan menyimpulkan informasi dan
menafsirkan pesan (Rakhmat, 2000:51).

Penjelasan lain dipaparkan Rich (1974:16)
bahwa persepsi dapat didefinisikan sebagai proses
yang memungkinkan suatu organisme menerima
dan menganalisis informasi. Menerima, di sini,
adalah menunjuk pada sensasi (indera) atau proses
ketika informasi datang kepada kita melalui sensasi
(indera) kita. Tentu saja, manusia sebagaimana
dikatakan Rich dalam definisinya, tidak hanya
sekedar menerima atau mengindera stimuli; tetapi
juga menganalisis apa yang ditangkap melalui
indera tersebut. Persepsi, secara singkat, dikatakan
Cohen adalah “interpretation of sensations as rep-
resentatives of external objects; perception is ap-
parent knowledge of what is out there” (Cohen
dalam Fisher dan Adam,1994:55).

Mulyana (2001:168) menjelaskan bahwa
persepsi meliputi penginderaan, atensi, dan
interpretasi. Penginderaan (sensasi) terkait dengan
alat-alat indera kita baik indera peraba, penglihat,
pencium, pengecap, ataupun indera pendengar.
Atensi terkait dengan perhatian kita terhadap objek
sebelum kita merespon atau menafsirkan kejadian
atau rangsangan tersebut. Interpretasi adalah
meletakkan suatu rangsangan bersama rangsangan
lainnya sehingga menjadi suatu keseluruhan yang
bermakna (Goodarce dan Foler dalam Mulyana,
2001: 169). Senada dengan Mulyana, Devito
(1997:89) mengatakan proses persepsi meliputi tiga
tahap, yakni: (1) stimulasi alat indra terjadi; 2)
stimulasi ini ditata; dan 3) stimulasi ini ditafsirkan,
dievaluasi.

Persepsi manusia terbagi dua, yakni persepsi
terhadap objek (lingkungan fisik) dan persepsi
terhadap manusia (persepsi sosial). Persepsi
terhadap objek melalui lambang-lambang fisik,

228

MEDIATOR, Vol. 6 m No.2 m Desember 2005



Terakreditasi Dirjen Dikti SK No. 56/DIKTI/Kep/2005

sedangkan persepsi terhadap orang melalui
lambang-lambang verbal atau nonverbal. Persepsi
terhadap objek menanggapi sifat-sifat luar,
sedangkan persepsi terhadap orang menanggapi
sifat-sifat luar dan dalam (perasaan, motif, harapan,
dan sebagainya). Objek tidak bereaksi sedangkan
manusia bereaksi. Itu sebabnya, persepsi terhadap
manusia dapat berubah dari waktu ke waktu, lebih
cepat daripada persepsi terhadap objek fisik. Apa
yang dimaksud dengan persepsi dalam tulisan ini
adalah ditujukan pada jenis persepsi terhadap
manusia bukan pada objek fisik. Persepsi dalam
konteks ini juga tidak ketat merujuk pada
pengertian persepsi dalam psikologi, melainkan
lebih pada pengertian pemaknaan atau penafsiran
seseorang pada keberadaan orang lain. Dengan
perkataan lain, persepsi dalam tulisan ini lebih
ditujukan pada tanggapan (penerimaan) langsung
dari sesuatu (serapan), bukan ditujukan pada
proses psikologis seseorang dalam mengetahui
beberapa hal melalui panca indranya (Moeliono,
1996:759; Sarwono, 2002:94).

Persepsi terhadap manusia atau persepsi
sosial bisa berbeda beda. Hal ini disebabkan oleh
jenis faktor pengalaman, faktor selektivitas, faktor
dugaan, faktor evaluatif, dan faktor kontekstual.
(Mulyana, 2001:176-196; Fisher dan Adam,1994:57-
60). Persepsi seseorang bergantung pada
pengalaman. Hal ini tampak, misalnya, pada cara
orang bekerja, dan menilai pekerjaan mana yang
baik dan yang buruk; cara orang makan dan menilai
makanan yang lezat dan yang tidak; cara orang
mengukur kecantikan seseorang, dan lain
sebagainya. Semuanya itu bergantung pada
pengalaman sebelumnya yang melatari orang
tersebut. Penafsiran manusia, dalam hal ini, karena
pengalaman yang berbeda pasti memunculkan
penafsiran dan penilaian yang berbeda pula.

Persepsi bergantung pada selektivitas. Setiap
saat manusia diberondong oleh jutaan rangsangan
indrawi, dan tidak semua rangsangan itu
diperhatikan melainkan hanya yang tertentu saja
yang menarik atensi kita. Atensi ini merupakan
faktor utama yang menentukan selektivitas kita atas
berbagai rangsangan itu. Atensi ini dipengaruhi
oleh faktor internal seperti faktor biologis (lapar,

haus dan sebagainya), faktor fisiologis (sakit,
lelah, sehat, dan lain sebagainya), faktor sosial
budaya seperti gender, agama, tingkat pendidikan,
pekerjaan, status sosial, dan bahkan faktor—faktor
psikologis, seperti motivasi, pengharapan, emosi,
dan lain sebagainya. Selain oleh faktor internal,
atensi dipengaruhi juga oleh faktor eksternal
seperti gerakan, intensitas, kekontrasan, kebaruan,
dan perulangan objek ( Rich, 1974: 19-20).

Persepsi bergantung pada dugaan. Hal ini
didasari oleh kenyatan bahwa data yang diperoleh
mengenai objek melalui pengindraan tidak pernah
lengkap, sehingga persepsi itu merupakan loncatan
langsung pada kesimpulan. Sebagai contoh,
tampak misalnya, ketika melihat gunung es, maka
hanya melihat bagian atasnya saja, namun terbiasa
menduga ada juga bagian gunung es itu di bawah
permukaan air.

Persepsi bersifat evaluatif, artinya tidak ada
persepsi yang bersifat objektif. Manusia melakukan
interpretasi berdasarkan pengalaman masa lalu dan
kepentingannya. Persepsi adalah suatu proses
kognitifpsikologis dalam diri yang mencerminkan
sikap, kepercayaan, nilai, dan pengharapan yang
kita gunakan untuk memaknai objek.

Persepsi bersifat kontekstual,suatu
rangsangan dari luar harus diorganisasikan. Dari
semua pengaruh yang ada dalam persepsi kita,
konteks merupakan salah satu pengaruh yang kuat.
Angka tiga belas (13), misalnya, dalam konteks
tertentu bisa dibaca atau dipersepsi atau dimaknai
orang dengan hurufB.

Di samping disebabkan jenis faktor
pengalaman, selektivitas, dugaan, evaluatif, dan
kontekstual, Samovar dan Porter (1981:38)
sebagaimana juga dijelaskan Mulyana (2001:197)
mengemukakan beberapa unsur budaya yang
memengaruhi persepsi, yaitu: kepercayaan, nilai,
dan sikap; pandangan dunia; organisasi sosial;
tabiat manusia; orientasi kegiatan; persepsi tentang
diri dan orang lain. Kepercayaan terkait dengan
anggapan subjektif bahwa sesuatu objek atau
peristiwa mempunya ciri atau nilai tertentu. Nilai
adalah komponen evaluatip dari kepercayaan.
Sikap adalah reaksi perasaan terhadap sesuatu.
Pandangan dunia adalah orientasi budaya

Karomani. Ulama dan Jawara: Studi tentang Persepsi Ulama terhadap Jawara

229



terhadap Tuhan, kehidupan, dan isu-isu filosofis
lainnya. Organisasi sosial adalah perkumpulan
massa. Tabiat manusia adalah pandangan kita
tentang siapa kita, bagaimana sifat dan watak kita.
Orientasi kegiatan adalah terkait dengan apakah
manusia atau individu itu mementingkan proses
atau hasil dari suatu kegiatannya. Sedangkan
persepsi tentang diri dan orang lain terkait dengan
apakah manusia atau individu itu bersifat
individualis atau kolektivis. Selain dipengaruhi
unsur budaya di atas, persepsi kadang dipengaruhi
oleh prasangka (Rich, 1974:38).

3. Persepsi Ulama terhadap Perilaku
Jawara

Ulama atau kiai di Banten Selatan, seperti di
daerah Menes saat ini, bisa dikategorikan ke dalam
dua tipikal ulama. Pertama, ulama senior atau ulama
sepuh (syaehuna). Ulama ini, dari segi usia, sudah
berada di atas 75 tahun, dan dari segi keilmuan
atau keulamaan lebih berkharisma di mata
masyarakat dibandingkan ulama lain. Ulama ini
biasanya memiliki pesantren atau sekolah agama
mulai dari tingkat dasar sampai perguruan tinggi.
Ulama tipe ini, di daerah Menes, salah satunya
yang masih hidup sekarang adalah K.H. Ma’ani
Rusdi, pemimpin pondok dan sekolah Malnu
(Mathaul Anwar Linahdatul Ulama). Malnu adalah
lembaga pendidikan yang didirikan K.H Yasin, K.H.
Junaedi, dan K.H Ma’ani Rusdi pada tahun 1968
sebagai pecahan dari Matlaul Anwar (MA) yang
lebih dulu berdiri pada tahun 1916 oleh K.H M
Yasin, K.H Mas Abdurrahman, dan K.H
Mohammad Sholeh. Malnu, secara harfiah,
pengertiannya adalah munculnya cahaya mengikuti
bangkitnya ulama. Latar belakang munculnya
lembaga ini adalah adanya ketidaksepakatan K.H
Yasin dan putranya K.HM Junaedi, dan juga K.H
Ma’ani Rusdi terhadap lembaga pendidikan yang
bernama MA (secara harfiah berarti munculnya
cahaya) yang dinilai berpaham Muhammadiyah
(aliran pembaharuan). Bahkan kerap MA dituding
para alumninya sendiri sebagai perpanjangan
ajaran wahabi. Gerakan wahabi adalah gerakan
pembaharuan Islam di Arab Saudi yang dipelopori

Muhammad ibn Abdul Wahab (meninggal 1792)).
Gerakan ini sering dianggap terlalu revolusioner
oleh karena gagasan-gagasan yang
dikemukakannya, dilihat menurut ukuran
zamannya terlalu radikal. Gerakan wahabiah
menyerang sufisme tanpa ampun. Berkat gerakan
inilah bid’ah, khurafat, dan takhayul yang merajalela
dalam dunia Islam terkikis habis  (Amien Rais
dalam John J Donohue dan John L Espositi, 1989:x).

Mathlaul Anwar, meskipun merupakan
lembaga pendidikan agama tertua di Menes,
akhirnya mengalami perpecahan karena lembaga
ini acapkali diidentikkan dengan gerakan
pembaharuan. Beragam lembaga pendidikan di
Menes kemudian bermunculan sebagai pecahan
dari MA, seperti Nurul Amal (cahaya amal) yang
didirikan oleh K.H. Jirjis (almarhum) di
Kadubangkong Menes, dan Anwarul Hidayah
(cahaya hidayah) yang didirikan K.H Abdulatif
(almarhum) di Nanggorak Menes. K.H. Ma’ani
Rusdi di Menes saat ini merupakan satu-satunya
ulama sepuh. Ia memiliki pengalaman
bermasyarakat dan bernegara pada berbagai
zaman, dari zaman penjajahan, zaman kemerdekaan,
hingga zaman pascakemerdekaan (dari Orde Lama,
Orde Baru sampai Orde Reformasi saat ini).

Selain ulama sepuh, tipe ulama yang kedua di
Menes adalah ulama yang lebih muda, yang
berumur sekitar 55 atau 60 tahunan. Ulama ini bisa
digolongkan ke dalam dua tipe ulama, yaitu ulama
yang relatif terpelajar (selain lulusan pondok juga
berpendidikan tinggi) dan ulama yang hanya
lulusan pesantren. Ulama lulusan pondok
umumnya memiliki pesantren, sementara ulama
lulusan perguruan tinggi tak semuanya memiliki
pesantren.

Dilihat dari karakter kejawaraan, ulama di
Menes bisa diklasifikasikan ke dalam dua klasifikasi
ulama, yaitu ulama jawara, dan ulama biasa (bukan
ulama jawara). K.H. Haerudin termasuk ulama
jawara, sementara K.H. Ma’ani, K.H. Hakim, dan
K.H. Suhri Utsman, termasuk ulama nonjawara,
meskipun K.H. Suhri Utsman itu sendiri mengenal
beberapa jawara, beliau tidak disebut kiai jawara
karena tidak memiliki ilmu hikmah yang kuat. Kiai
jawara yaitu kiai yang selain menganut ilmu hikmah

230

MEDIATOR, Vol. 6 m No.2 m Desember 2005



Terakreditasi Dirjen Dikti SK No. 56/DIKTI/Kep/2005

(ilmu kebatinan) yang kuat yang dianggap memiliki
kesaktian juga banyak bergaul dengan jaringan
para jawara. Sementara ulama biasa, yaitu ulama
yang meskipun memiliki ilmu hikmabh, tetapi tidak
dikenal memiliki kekuatan atau kesaktian dan tidak
banyak bergaul dengan para jawara melainkan
hanya mengajar ngaji atau menghadiri pengajian-
pengajian di pesantren. Ilmu hikmah pada
umumnya adalah ilmu yang dimiliki para kiai baik
kiai jawara maupun bukan kiai jawara. Hal ini
ditegaskan oleh Hufad berikut ini:
Umumnya kiai identik dengan kepemilikan ilmu-
ilmu agama yang tinggi, ahli hikmah dan kebatinan,
memiliki dan mengasuh pesantren serta memimpin
masyarakat. Kiai dipandang sebagai orang yang
memahami nilai pesan ajaran-ajaran agama, dan
menjadi sosok yang paling dekat dengan pusat
kekuatan supranatural. Ia memiliki kekuatan magis
atau ilmu hikmah dan menguasai kitab-kitab
kuning, serta diangap dapat melakukan perbuatan
yang tidak dapat dikerjakan oleh orang-orang biasa
(Hufad, 2004: 227).

[Imu hikmah yaitu ilmu yang berkaitan dengan
bacaan-bacaan dari ayat-ayat AlQuran yang
kadang disertai puasa dan wiridan seperti bacaan
hamdallah, istigfar, dan sholawat pada nabi
Muhammad SAW. [lmu hikmah ini oleh sebagian
orang dipandang berguna untuk kedigjayaan-
kedigjayaan, seperti kebal (tahan) bacok, dan lain
sebagainya. Kiai jawara selain memiliki jaringan
pergaulan dengan komunitas para jawara, dulu kiai
ini dipersepsikan para kiai sebagai orang yang suka
berjudi dan bergaul dengan para jawara. Meskipun
demikian, judi dan bergaul dengan jawara dilakukan
mereka dengan alasan untuk tetap berdakwabh.

Dalam pandangan ulama, baik ulama jawara
maupun ulama biasa, jawara itu pada awalnya
memang lahir dari kiai. Ulama umumnya berpersepsi
bahwa ketika tekanan pemerintah kolonial Belanda
terhadap masyarakat pribumi demikian kuat, hal
ini menyebabkan munculnya perlawanan-
perlawanan rakyat dan pusat perlawanan berada
pada kiai. Para kiai ini umumnya memiliki dua
kelompok santri. Pertama, adalah santri yang
mempunyai bakat di bidang ilmu agama, dan kedua
adalah para santri yang mempunyai bakat yang
berkaitan dengan bela diri. Sosok santri yang

kedua inilah yang oleh kiai dibina dalam hal
kekuatan fisik, dan kemudian menjadi jawara yang
biasa diklasifikasikan sebagai ulama jawara.

Persepsi para kiai di atas, sejalan dengan
yang dikatakan Adimihardja (1991 dalam Hufad,
2004:211), pada awalnya para jawara itu terkait
dengan latar historis pada era kekuasaan sebelum
ada pengaruh kekuasaan kesultanan Banten.
Jawara muncul tatkala adanya basis pelatihan
(kesatrian) para pasukan pengawal kerajaan
Padjadjaran yang berada di bawah kekuasaan
Pucuk Umun di Banten Lama. Para jawara
merupakan perantara atau penghubung antara
penguasa Padjadjaran dengan rakyatnya, yang
bertugas mengawasi kelompok-kelompok
masyarakat, memungut upeti, serta mengatur
tugas lain untuk kepentingan kerajaan, yang
dilakukan kadang-kadang dengan kekerasan demi
berjalannya roda pemerintahan tradisional. Setelah
raja Padjadjaran dan Pucuk Umun menyerah pada
Sultan Hasanudin, para jawara yang setia pada
kerajaan itu menyerah dan beralih menjadi pengikut
Sultan Hasanudin. Dalam perjalanannya kemudian,
mereka bukan saja mahir dalam ilmu bela diri dan
kekebalan, tetapi mereka memelajari agama Islam
dari para kiai; aktualisasi kejawaraannya dilandasi
oleh nilai-nilai dan norma agama sehingga disebut
pula sebagai jawara ulama.

Dalam persepsi para ulama, jawara saat ini di
Menes berkembang menjadi dua tipikal jawara,
yaitu jawara yang dekat dengan kiai dan jawara
yang tidak dekat dengan kiai. Jawara yang dekat
dengan kiai adalah jawara yang sedikit banyak
berpendidikan agama dan sering berkomunikasi
dengan kiai, sementara jawara yang jauh dengan
para kiai adalah jawara yang umumnya tidak
berlatar pendidikan agama dan tidak membangun
komunikasi dengan para kiai. Jawara ini oleh para
ulama sering disebut baragajul (tidak memiliki
pekerjaan tetap dan sering berbuat onar). Tipikal
jawara seperti ini identik dengan apa yang
dikatakan Sunatra (1977:183;) dan Lubis (2004:127)
sebagai jawara yang semata mata menggunakan
elmu hideung (ilmu hitam) yang tidak berdasarkan
ajaran agama Islam, melainkan masih berbau ajaran
animisme. Termasuk elmu hideung yang dimiliki

Karomani. Ulama dan Jawara: Studi tentang Persepsi Ulama terhadap Jawara

231



jawara di luar ulama itu ialah jangjawokan.
Jangjawokan, dalam Ensiklopedia Sastra Sunda
(1997:80), adalah sejenis puisi (mantra) Sunda. la
digunakan pada waktu akan melakukan suatu
pekerjaan agar berhasil baik dan yang
melakukannya selamat. Diucapkan, misalnya, pada
waktu akan berjalan, duduk, berdiri, berdandan,
bertandang, berkumpul, menyauk beras, mencuci
beras, makan, minum, makan sirih, dan lain-lain.
Selain menggunakan jangjawokan, beberapa
benda tertentu diyakini oleh jawara yang berada
di luar komunitas kiai sebagai benda yang memiliki
kekuatan magis. Jantung pohon pisang tertentu
(panggalek), misalnya, diyakini bisa dipakai untuk
bermain judi agar selalu menang judi. Demikian juga
buntut (buritan ) kadal atau sejenis komodo kecil
yang bercabang dua yang lepas dengan
sendirinya tepat pukul 12 siang pada hari Jumat,
misalnya, diyakini mereka berguna untuk elmu
(ilmu) nyandung (beristri lebih dari satu) agar para
istri itu damai dan tentram tidak saling cemburu.
Tipikal jawara yang di luar komunitas para kiai
di atas, lebih jauh secara historis dikemukakan
Kartodirdjo (1984:56-164) bahwa pada saat
kesultanan Banten dihapuskan Daendeles pada
abad ke-19, keadaan di Banten menjadi kacau dan
seluruh tatanan sosial hampir ambruk. Dalam
situasi seperti ini, munculah para pemimpin dari
kalangan kiai dan elite pedesaan lainnya. Mereka
secara radikal membangkitkan semangat
perlawanan terhadap penguasa asing dan juga
terhadap pamong praja. Dalam situasi seperti ini,
perampokan, penyamunan, pembegalan terjadi di
mana-mana. Malahan dalam perkembangannya
kemudian, sekitar tahun 1880-an, muncul
perampok dan bandit tulen yang tidak ada
kaitannya dengan perlawanan. Mereka merampok
dan melakukan penggarongan tanpa pilih bulu.
Mereka inilah yang membuat onar dan menjadikan
nama jawara menjadi cemar. Hal ini lalu
dimanfaatkan oleh pemerintah kolonial untuk
meruntuhkan citra para pejuang yang
sesungguhnya, dengan cara mencap atau memberi
label bahwa semua kaum jawara Banten adalah
bandit, sehingga perlawanan dalam bentuk
gerakan sosial yang bermaksud melawan penjajah

seperti perlawanan Ki Wasid di Cilegon (1888),
dianggap onlusten (keonaran), ongeregeldheden
(pemberontakan), complot (komplotan),
woelingen  (kekacauan), dan onrust
(ketidakamanan). Jadi, sejak dahulu tidak
dipungkiri memang ada jawara yang murni bandit
di luar kendali kiai tersebut. Hal ini dikemukakan
Kartodirdjo berikut ini:
Pada tahun 1886 dalam masyarakat yang penuh
keresahan timbul kekeruhan yang disebabkan oleh
merajalelanya gerombolan perampok di bawah
pimpinan Sakam. Karena sukar ditangkap, pada
rakyat ada kepercayaan bahwan ia berjimat dan
memiliki kekebalan. Kabar bahwa dia akhirnya
ditangkap di Batavia dan meringkuk di penjara
sangat menggemparkan. Namun kemudian terbukti
bahwa yang ditangkap itu seorang Jaro bernama
Suhari. Akhirnya hakim memutuskan bahwa Suhari
bukan Sakam, lalu dibebaskan. Sakam yang
sesungguhnya beberapa bulan kemudian mati
terbunuh dalam suatu konfrontasi dengan alat-alat
Negara (Kartodirdjo,1988:56).

Berbeda dengan sosok jawara yang diluar
kendali kiai yang peran dan prilakunya
dipersepsikan para kiai sebagai sosok yang negatif,
jawara yang dekat dengan kiai adalah jawara dalam
pengertian yang positif. Jawara ini dipersepsikan
oleh ulama berperan sebagai sosok pemelihara,
pengembang seni budaya Banten, dan sekaligus
sebagai khadam para kiai. Yang dimaksud
pemelihara seni budaya tradisi di atas termasuk
misalnya seni bela diri (pencak silat) debus, dan
seni budaya lain. Sebagai khadam kiai, jawara
dipersepsikan ulama sebagai penjaga harta
kekayaan pribadi ulama, dan sarana dakwah bagi
ulama.

Seni budaya Banten, seperti pencak silat dan
debus, yang dibina dan dikembangkan jawara
dalam komunitas ulama mendapat apresiasi yang
baik di mata ulama, karena kedua seni budaya ini
lekat dengan unsur-unsur Islam. Pencak silat aliran
Cimande, misalnya, amat kental dengan nuansa
agama keislaman, karena ia lahir dari sosok kiai di
Bogor. Demikian juga debus di Banten telah
berkembang secara turun-temurun yang dalam
perjalannya tidak terlepas dari pengaruh agama
Islam. Karena lekat dengan unsur budaya Islam

232

MEDIATOR, Vol. 6 m No.2 m Desember 2005



Terakreditasi Dirjen Dikti SK No. 56/DIKTI/Kep/2005

inilah, maka umumnya ulama berpersepsi positif
terhadap seni budaya itu.

Dalam masa kesultanan Banten, diakui memang
pengaruh Islam demikian kuat dalam berbagai aspek
kehidupan masyarakat Banten. Itu sebabnya, masuk
akal manakala pengaruh Islam terhadap kesenian di
Banten termasuk kesenian debus demikian kuat
nuansa keislamannya karena kesultanan Banten,
sebagaimana dikatakan Gulliotet al. (1990:17), yang
berdiri sejak abad ke-16 (1527) menjadi dinasti Is-
lam terkokoh di Nusantara. Agama Islam ikut
menyuburkan kesenian di Banten karena Islam pada
dasarnya tidak melarang berkesenian. Para ulama
dalam menyebarkan agama bahkan menggunakan
kesenian sebagai salah satu teknik dalam metode
dakwahnya. Sebagai buktinya, apabila kita
berkunjung pada musium kesultanan Banten, di sana
akan ditemui peninggalan-peninggalan ulama
seperti gamelan, gendang, kenong, dan goong. Para
ulama, konon, bahkan menggunakan pertunjukan
wayang yang pada awalnya lekat dengan budaya
Hindu sebagai penarik dakwahnya. Jimat Kalima
Sada (dua kalimat syahadat) yang muncul dalam
cerita pewayangan merupakan kreasi ulama yang
berusaha menyesuaikan seni budaya Hindu itu
dengan nafas Islam. Debus sebagai salah satu
bentuk kesenian rakyat tidak terlepas dari nafas Is-
lam dan tujuan dakwah itu. Karenanya, wajar
manakala kesenian yang dibina dan dikembangkan
sebagian jawara itu mendapat persepsi positif dari
paraulama.

Terkait dengan penampilan sososk jawara
secara fisik, seperti sepintas diungkapkan
umumnya para ulama berpersepsi sama bahwa
jawara di Banten Selatan saat ini berpenampilan
biasa-biasa. Persepsi mereka berbeda dengan apa
yang dikemukakan dalam Ensiklopdeia Sunda
(2000:203) yang menjelaskan ciri-ciri fisik jawara
itu seperti berikut ini:

“Jawara disebut juga oah, jagoan. Kata jawara
terutama digunakan di daerah Banten. Umumnya
laki-laki yang penampilannya sangar. Berpakian
celana pangsi, baju kampret, ikat kepala barangbang
semplak, kumis panjang melintang, mata merah,
tangan penuh dengan akar bahar, membawa golok
dengan ikat pinggang kulit tebal dan lain-lain.

Ciri tampilan fisik jawara yang dikemukakan
Ensiklopedia Sunda di atas, dalam persepsi para
ulama hal itu sebenarnya bagian dari ciri fisik atau
tampilan sosok jawara masa lalu. Jawara saat ini
meskipun tipikal jawara yang di luar kendali kiai
menurut persepsi ulama sudah berbeda sosok
tampilan fisiknya dengan jawara dahulu. Pakaian
jawara saat ini, dalam kesehariannya, sama saja
dengan pakaian masyarakat biasa memakai celana
panjang, memakai baju atau kaos, tidak memakai
topi laken, tidak memakai celana pangsi, tidak
memakai sarung yang dilintangkan seperti jawara
dahulu, dan kesannya tidak terlalu sangar atau
menakutkan, meskipun kadang tetap di antara
mereka suka membawa golok. Meskipun demikian,
dalam acara khusus, seperti dalam padepokan
persilatan atau acara resmi dalam keorganisasaian
kejawaraan, pakaian mereka diakui berbeda dengan
warga masyarakat lain. Para jawara dalam acara
seperti itu memakai celana pangsi dan “baju dinas”
hitam layaknya seorang jagoan. Warna hitam yang
dikenakan jawara, bagi para jawara, sebagai cermin
keteguhan sikap, dan sekaligus sebagai tradisi
kejawaraan

Jawara di Banten Selatan, dalam persepsi para
ulama, tidak seperti di tempat lain, memakai tato,
memakai bahar, dan asesoris lain yang
menyeramkan. Mereka dipersepsikan para ulama
mengetahui agama, dan tetap hormat pada kiai.
Bahkan, jawara yang buruk kelakuannya pun
seandainya mendengar kiai mau dibunuh, mereka
akan membela kiai. Faktor inilah yang menyebabkan
Banten secara keseluruhan aman dari kasus yang
mengancam eksistensi para kiai

Meskipun secara real jawara dalam masyarakat
berperan penting, parakiai umumnya berpersepsi
sama yakni kiailah (bukan jawara) yang
sesungguhnya berperan penting yang memiliki
pengaruh kuat dalam kehidupan masyarakat
sehari-hari.

Sebagaimana telah dikemukakan, meskipun
ulama umumnya berpersepsi bahwa pengaruh
mereka dalam masyarakat, khususnya masyarakat
Banten Selatan, demikian kuat dibandingkan elite
jawara, dan umaro, mereka berpersepsi tidak ada
konflik di antara tiga elite itu. Untuk lebih jelas,

Karomani. Ulama dan Jawara: Studi tentang Persepsi Ulama terhadap Jawara

233



Gambar 1. Persepsi Ulama terhadap Peran dan Perilaku Jawara

informan dengan sosok jawara.

J’_
| Persepsi (+) .| Peran dan prilaku jawara
Ulama Jawara +) | dalam komunitas kiai
, V) o
| | Persepsi Peran dan prilaku jawara
Ulama Biasa ) diluar komunitas kiai
P
Pengaruh  persepsi: kedekatan,  kesamaan
kepercayaan, nilai, pandangan dunia, pemahaman
agama, dan prasangka, serta pengalaman hidup

Ket: (+) positif (-) negative (\) tidak selalu positif dan negatif

Gambar 1, melukiskan persepsi ulama terhadap
jawara.

4. Kesimpulan

Ulama dan jawara di Banten Selatan
merupakan elite lokal yang berpengaruh di dalam
masyarakat setempat. Ulama di Banten Selatan
teridiri dua tipikal ulama, yakni ulama jawara dan
ulama biasa. Ulama jawara adalah ulama yang
memiliki ilmu kebatinan yang kuat dan memiliki
jaringan komunikasi dengan para jawara. Ulama
biasa adalah ulama, yang meskipun memiliki ilmu
kebatinan atau ilmu hikmah, tidak memiliki jaringan
komunikasi dengan para jawara.

Persepsi ulama, baik ulama jawara maupun
ulama nonjawara, terhadap perilaku jawara dalam
komunitas ulama positif. Jawara dipersepsikan para
ulama berperan sebagai sosok pemelihara,
pengembang seni budaya Banten, taat beragama,
dan sekaligus sebagai khadam para kiai. Persepsi
ulama jawara terhadap jawara di luar komunitas
ulama negatif. Jawara dipersepsikan mereka
sebagai bandit, tidak taat beragama, dan suka

berbuat kekerasan. Sementara, bagi ulama jawara,
persepsi terhadap perilaku jawara di luar komunitas
ulama tidak selalu negatif. Jawara dalam persepsi
mereka berperan dalam meredam konflik dan
melacak kejahatan di masyarakat.

Persepsi para ulama terhadap jawara
dipengaruhi oleh kedekatan, kesamaan
kepercayaan, nilai, pandangan dunia, pemahaman
agama, dan prasangka, serta pengalaman hidup
para ulama dengan sosok jawara.

Daftar Pustaka

Dewi, Kurniawati H. 2003. “Kepemimpinan Kiai dan
Jawara di Banten Pengaruhnya terhadap
Good Governance.” Banten: LSPB.

Devito, Joseph A. 1997. Komunikasi
AntarManusia. Jakarta: Profesional Books.

Fisher, B Aubrey, dan Katherine L Adam. 1994. /n-
terpersonal Communications Pragmatics of
Human Relationships. New York: McGraw-
Hill, Inc.

234

MEDIATOR, Vol. 6 m No.2 m Desember 2005



Terakreditasi Dirjen Dikti SK No. 56/DIKTI/Kep/2005

Hufad, M. 2004. “Sosialisasi Identitas
Kekerabatan pada Keluarga Inti di Menes
Banten.” Bandung: Disertasi, PPs Unpad.

Kartono, Kartini. 1996. Psikologi Umum.
Bandung: CV Mandar Maju.

Kartodirdjo, Sartono.1984. Pemberontakan
Petani Banten 1888. Jakarta: Pustidaka Jaya.

Mulyana, Deddy. 2001. Metodologi Penelitian
Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosda
Karya.

Moelyono, Anton 1996. Kamus Besar Bahasa In-
donesia: Jakarta: Balai Pustidaka.

Purwasito, 2003. Komunikasi Multikultural.
Surakarta: Universitas Muhamadiyah.

Rakhmat, Jalaludin, 2000. Psikologi Komunikasi.
Bandung: PT Remaja Rosda Karya.

Rich, Andrea L. 1974. Interracial Communica-
tion. New York: Harper and Row Publishers.

Sarwono, 2002. Psikologi Sosial Individu dan
Teori-teori Psikologi Sosial. Jakarta: Balai
Pustidaka.

Samovar, Larry, A, dan Richard, E Porter. 1981. Un-
derstanding Intercultural Communication.
California: Wadsworth Publishing Company.

Sunantra. 1997. “Integrasi dan Konflik
Kedudukan Politik Jawara dan Ulama dalam
Budaya Lokal. Studi Kasus Kepemimpinan
di Banten.” Bandung: PPs Unpad.

Karomani. Ulama dan Jawara: Studi tentang Persepsi Ulama terhadap Jawara 235



236 MEeDIATOR, Vol. 6 = No.2 m Desember 2005



