
EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  115

TRADISI LISAN DALAM PERGESERAN DAN  

PEMERTAHANAN BAHASA KUI DI ALOR, NUSA 

TENGGARA TIMUR1

Katubi

Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia

ABSTRACT

Previous research on language shift and maintenance is commonly conducted 
by investigating language use from various domains. However, among the 
existing domain classifications, language use in the domain of tradition has 
never been taken into account. Meanwhile, most of existing languages in the 
world have no writing system so that their continuity depends on the form 
of spoken language and oral tradition. This paper examines the relationship 
between language shift/maintenance and oral tradition based on the result 
of field research about Kui language in Alor, East Nusa Tenggara. The field 
research indicates that there is a parallelism between language shift and  
stagnation of  transmission of oral tradition. This means that the safeguarding 
of endangered languages as an intangible cultural heritage should involve the 
safeguarding of oral tradition. Likewise, the safeguarding of oral tradition 
should involve the safeguarding of language since language is the most 
significant vehicle to communicate and maintain the intangible cultural 
heritage and knowledge indigenous.

Keywords: language shift, language maintenance, oral tradition, intangible 

heritage,  lego-lego

PENGANTAR

Menurut Crystal (2000: 4), di dunia ini terdapat kurang lebih enam ribu 

bahasa.2 Sebagian besar bahasa-bahasa tersebut tidak memiliki sistem 

2 Angka 6.000 yang digunakan oleh David Crystal sebenarnya merupakan angka rerata yang digunakan 

untuk mengacu pada sejumlah laporan yang tidak sama. Misalnya, Atlas of the World’s Languages 

mendaftar ada 6.796 bahasa; dalam Ethnologue (1996) edisi ke-13 tercantum 6.703 bahasa. Ada 

sejumlah alasan adanya variasi perkiraan jumlah bahasa, yaitu perkiraan jumlah bahasa pada tahun-taun 

1970-an tidak berdasarkan pada survei sistematik, belum selesainya survei sistematik yang dilakukan 

sejak ditemukannya teknik pengumpulan informasi pada tahun 1980-an,  dan masalah penamaan 

bahasa/dialek.

1 Tulisan ini dikembangkan berdasarkan sebagian dari hasil penelitian PMB-LIPI Prioritas Nasional 

dengan tema "Etnik Minoritas dan Bahasa-bahasa yang Terancam Punah di Kawasan Indonesia Timur.".



116 | Masyarakat Indonesia

tulisan. Artinya, transmisi kebahasaan berlangsung dalam kelisanan. 

Sayangnya, keberagaman bahasa yang begitu luar biasa itu kini dalam 

situasi yang tidak menggembirakan. Foundation for Endangered 

Languages (Crystal 2000: 19) menyatakan bahwa 

The majority of the world’s languages are vulnerable not just to decline 

but to extinction.

Over half the world’s languages are moribund, i.e. not effectively being 

passed on to the next generation. 

Lebih lanjut, Crystal menegaskan bahwa sekitar 50% bahasa-bahasa 

di dunia ini akan punah dalam 100 tahun. Hal itu berarti bahwa 

sekurang-kurangnya akan ada satu bahasa yang punah dalam setiap dua 

minggu. Hal yang sama juga dikemukakan dalam “Convention for the 

Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage”, yaitu lebih dari 50 

persen bahasa-bahasa yang ada di dunia yang diperkirakan berjumlah 

6.800 bahasa  secara serius terancam punah. Hanya beberapa ratus saja 

yang benar-benar tidak terancam punah. Fakta menunjukkan bahwa 96% 

bahasa-bahasa di dunia ini hanya diujarkan oleh 4% penduduk dunia. 

Bahasa dinyatakan terancam punah ketika penutur yang menggunakan 

dalam ranah komunikatif semakin sedikit dan terus semakin sedikit 

sampai akhirnya berhenti ditransmisikan dari satu generasi ke generasi 

berikutnya.  

Menghadapi kondisi seperti itu, dalam International Linguistics 

Congress di Quebec pada 1992 para linguis mengemukakan pernyataan 

bersama sebagai berikut. 

As the disappearance of any one language constitutes an irretrievable 

loss to mankind, it is for UNESCO a task of great urgency to respond 

to this situation by promoting and, if possible, sponsoring programs of 

linguistic organizations for the description in the form of grammars, 

dictionaries and texts, including the recording of oral literatures, of 

hitherto unstudied or inadequately documented endangered and dying 

languages.

Pernyataan bersama itu menunjukkan bahwa para linguis turut 

memperhatikan pentingnya sastra (tradisi) lisan pada bahasa-bahasa 

yang terancam punah dengan cara mendokumentasikannya, baik dalam 

bentuk rekaman audio maupun audio visual. 



EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  117

Mengapa pernyataan bersama para linguis dalam International 

Linguistics Congress di Quebec pada 1992 itu menekankan pentingnya 

pendokumentasian sastra lisan sebagai bagian dari tradisi lisan? 

Alasannya ialah pada kelompok masyarakat yang tidak memiliki sistem 

tulisan, sastra lisan berkembang sangat baik. Bentuk-bentuk ujaran yang 

mencerminkan budaya mereka dipertahankan secara turun-temurun dan 

diingat oleh orang-orang biasa dan oleh orang-orang yang secara resmi 

atau tidak resmi di dalam kebudayaan tersebut diakui sebagai orang 

yang mampu melestarikan, meneruskan, dan menciptakan pemakaian 

artistik demikian dalam bahasa tersebut. Hal ini berarti melibatkan 

memori kolektif dalam transmisinya. 

Paparan di atas mengisyaratkan pentingnya menghubungkan pergeseran 

dan pemertahanan bahasa yang hampir punah atau terancam punah 

dengan aspek tradisi lisan. Tulisan ini membahas dua aspek tersebut 

dengan kasus bahasa Kui, yang dituturkan oleh orang Kui atau orang 

Masin di Alor, Nusa Tenggara Timur. Namun, sebelumnya akan 

dipaparkan terlebih dahulu pentingnya bahasa lisan dalam kajian 

bahasa dan juga terkesampingkannya aspek tradisi lisan dalam kajian 

pergeseran dan pemertahanan bahasa.  

PENTINGNYA ”BAHASA LISAN” DALAM KAJIAN BAHASA

Selama beberapa dekade lalu, para akademisi, baik dari bidang linguistik, 

antropologi, sosiologi, maupun psikologi menyadari ciri lisan bahasa 

dan implikasinya tentang kontras antara kelisanan dan keberaksaraan. 

Ferdinand de Saussure—peletak dasar linguistik modern—memberikan 

perhatian utama pada bahasa lisan, yang menggerakkan semua bentuk 

komunikasi verbal. Dia berpendapat bahwa tulisan sebagai jenis 

pelengkap bahasa lisan bukan sebagai transformer verbalisasi. 

Linguis kontemporer berpendapat bahwa bahasa lisan adalah materi 

utama dalam kajian linguistik. Menurut Lyons (1968: 39-42), asas 

prioritas bahasa lisan mengatasi bahasa tulis dalam kajian linguistik 

memiliki dua alasan. Pertama, wicara (bahasa lisan) lebih tua dan lebih 

luas tersebar daripada tulisan. Kita tidak mengenal sistem tulisan yang 

sejarahnya sudah lebih dari 6.000 - 7.000 tahun. Sebaliknya, tidak ada 

kelompok orang yang dikenal ada atau pernah ada tanpa kemampuan 

berbicara dan beratus-ratus bahasa tidak pernah dikaitkan dengan 



118 | Masyarakat Indonesia

sistem tulisan sampai dicatat oleh para misionaris atau linguis pada 

zaman sekarang. Karena itu, masuk akal mengandaikan bahwa wicara 

sudah ada sejak permulaan adanya masyarakat manusia. 

Kedua, segala sistem tulisan adalah berdasarkan satuan-satuan bahasa 

lisan, yakni bunyi, suku kata, dan kata. Kemudian, semua sistem 

tulisan yang umum dipakai mengambil salah satu dari satuan-satuan 

itu sebagai dasar, yaitu sistem alfabetis berdasar bunyi, sistem silabis 

berdasar suku kata, dan ideografis berdasar kata. Apabila benar bahwa 
ketiga lapisan itu ada sebelumnya pada bahasa lisan, cukup mudah 

menerangkan sumber setiap sistem tulisan utama dari lapisan bahasa 

lisan. Namun, tidak ada sistem tulisan yang mampu menggambarkan 

segala variasi distingtif, misalnya pada tinggi nada dan tekanan,  yang 

ada dalam wicara (bahasa lisan) sehingga bahasa tulis tidak dapat 

dipandang hanya sebagai pemindahan bahasa lisan ke sarana yang lain.

Persoalannya ialah, seperti dikemukakan de Saussure (1973), bahasa 

lisan dan aksara merupakan dua sistem tanda yang berbeda; satu-

satunya kesahihan tulisan adalah untuk mengungkapkan langue. Akan 

tetapi, kata tertulis berbaur sedemikian eratnya dengan kata lisan 

yang dilambangkannya sehingga kata tertulis menjadi ”peran utama 

gadungan.” Karena itu, orang sampai memberi arti pada pengungkapan 

lambang bunyi yang sama pentingnya dengan tanda itu sendiri. Ini 

sama dengan (seandainya) untuk mengenal seseorang, lebih baik 

memandangi potretnya daripada wajahnya. 

Aksara menjadi memiliki prestige karena ilusi tersebut. De Saussure 

(1973: 94) menjelaskan empat argumen terjadinya prestige bahasa 

tulis dibanding lisan. Pertama,  gambar grafis kata-kata tampil secara 
mencolok di hadapan kita sebagai objek yang permanen dan kokoh, 

lebih tepat daripada bunyi untuk membentuk satuan bahasa dalam kurun 

waktu. Hubungan itu hampir menjadi dangkal dan hampir menciptakan 

suatu satuan rekaan murni; jauh lebih mudah untuk memahami bahwa 

hubungan alami, satu-satunya yang benar, adalah hubungan bunyi. 

Kedua, pada diri sebagian besar orang, kesan visual lebih jelas dan lebih 

langgeng daripada kesan akustis sehingga mereka lebih mempercayai 

yang pertama. Gambar grafis akhirnya lebih menonjol daripada kesan 
bunyi. Ketiga, bahasa tulis lebih meningkatkan lagi pentingnya aksara, 

suatu hal yang sebenarnya tidak pantas. Bahasa sastra memiliki kamus 

dan tata bahasa. Berdasar buku dan melalui bukulah orang mengajar di 



EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  119

sekolah. Bahasa muncul sebagai sesuatu yang diatur oleh suatu kode, 

sedangkan kode itu sendiri adalah aturan tertulis yang tunduk pada 

suatu penggunaan yang ketat, yaitu ortografi. Itulah yang membuat 
aksara begitu penting. Akhirnya, orang lupa bahwa orang belajar bicara 

sebelum belajar menulis dan hubungan alaminya dibalik sedemikian 

rupa. Keempat, apabila terjadi ketidaksesuaian antara langue dan 

ortografi, perdebatan terlalu sulit ditengahi. Tetapi, karena linguis tidak 
memiliki suara dalam perdebatan tersebut, bentuk tertulis selalu berada 

di atas angin karena penyelesaian apa pun yang dituntut darinya lebih 

mudah. Aksara merampas suatu kepentingan yang sebenarnya bukan 

haknya.  

Kajian tradisi lisan memiliki signifikansi dalam kajian linguistik, 
terutama dalam penelitian lapangan pada bahasa-bahasa yang tidak 

memiliki sistem tulisan dan sama sekali tidak tersedia naskah-naskah 

tertulis dan tidak pernah dipelajari sebelumnya. Robins (1989: 490) 

menyatakan bahwa dalam penelitian lapangan, seorang peneliti bidang 

linguistik antropologi mau tidak mau harus berurusan dengan segala 

aspek bahasa di antaranya adalah teks-teks lisan,2 yaitu rangkaian 

ujaran yang bukan merupakan respons terhadap pancingan langsung 

dari peneliti. Banyak teks lisan, dalam bentuk apa pun, mengungkapkan 

sebagian dari kebudayaan dan tradisi para penuturnya. Cerita 

tradisional, lagu-lagu tradisi, mitos, sejarah kelompok, ujaran-ujaran 

dalam upacara tradisional dan keagamaan merupakan beberapa contoh 

dari materi yang secara unik dapat dikumpulkan dan dianalisis oleh 

linguis. Siginifikansi teks lisan tersebut dapat jauh melampaui batas-
batas linguistik itu sendiri (Robins 1989: 493). Pernyataan itu dapat 

diartikan bahwa analisis teks lisan itu di samping dapat digunakan 

untuk mendeskripsikan sistem bahasa, juga dapat digunakan untuk 

memahami kebudayaan mereka melalui kajian yang bukan sekadar dari 

perspektif mikrolinguistik, tetapi juga makrolinguistik. 

2 E.K.M. Masinambow (2004: 22) menyatakan bahwa pengertian  teks (text) dan wacana (discourse) 

tidak seragam, tetapi mempunyai berbagai makna bergantung pada definisi yang dijadikan pegangan. 
Penerapan pengertian teks dalam teori kebudayaan mendefinisikan teks dalam artinya yang luas, yaitu 
bahwa penampilan teks tidak terbatas pada tulisan, tetapi termasuk pula pola perilaku dan tindakan 

nonverbal. Atas dasar definisi ini, Noth (1990: 331 - 332) menyatakan bahwa teks mengungkapkan 
”pesan-pesan budaya” (cultural message) yang berbeda dengan definisi yang beranggapan bahwa teks 
mengungkapkan pesan-pesan verbal (verbal message). Menurut definisi terakhir tersebut, terdapat 
berbagai pandangan sebagai berikut. Ada yang beranggapan bahwa teks dan wacana merupakan dua 

sinonim; dalam hal ini teks maupun wacana dapat mengacu pada ungkapan-ungkapan tertulis maupun 

lisan. Ada pula yang beranggapan bahwa teks adalah yang tertulis, sedangkan wacana adalah yang lisan; 

teks adalah struktur abstrak yang terwujud ke dalam wacana sebagai tuturan nyata.



120 | Masyarakat Indonesia

Paparan di atas sesuai dengan pendapat Ong (1982: 6 -7) yang 

menyatakan bahwa bahasa adalah fenomena lisan. Di mana pun 

manusia berada mereka memiliki bahasa dan tiap bahasa yang ada pada 

dasarnya diucapkan dan didengar, dalam dunia bunyi. Lebih lanjut, Ong 

menyatakan bahwa bahasa pada hakikatnya bersifat lisan (oral); begitu 

lisan sehingga seakan-akan aksara tidak diperlukan. Buktinya, di antara 

puluhan ribu bahasa yang pernah digunakan di dunia, hanya sekitar 

106 yang memiliki sistem tulisan yang menghasilkan kepustakaan. 

Sementara itu, sebagian besar tidak mengenal tulisan. Selanjutnya, di 

antara kurang lebih 3.000 bahasa yang kini hidup hanya kira-kira 78 

yang memiliki kesusasteraan tertulis. Karena itu, kelisanan dasar dari 

bahasa bersifat permanen. 

Namun, haruslah dipahami bahwa bahasa lisan dan tradisi lisan --yang 

menjadi salah satu bahasan dalam artikel ini--meskipun sama-sama 

menggunakan kata lisan dalam frasa bahasa lisan dan tradisi lisan, 

keduanya bukanlah hal yang sama. Memang betul dasar dari tradisi lisan 

adalah komunikasi lisan yang berbasis bahasa lisan. Namun, menurut 

Hoed (2008: 185), ada dua hal yang membedakan keduanya. Pertama, 

tradisi lisan tidak sepenuhnya sama dengan bahasa lisan. Tradisi lisan 

lebih luas dari bahasa dalam komunikasi lisan seperti dikenal dalam 

linguistik. Namun, ditinjau dari segi linguistik, pengertian ”dikatakan 

dan didengar” adalah dasar dari tradisi lisan. Kedua, penelitian tentang 

tradisi lisan dilakukan atas komunikasi lisan, tetapi dalam perekamannya 

dapat tertulis atau lisan (alat perekam elektronik). Data tertulis juga kita 

peroleh dari naskah lama yang tadinya merupakan rekaman komunikasi 

lisan. Ketiga, teks tradisi lisan dapat mempunyai latar belakang yang 

serupa dengan teks tertulis.  

Menurut Finnegan (1997: 7), frasa “tradisi lisan” menyembunyikan 

ketaksaan yang sama dengan istilah tradisi dengan tambahan yang lebih 

spesifik “lisan.” Tambahan kata lisan seringkali mengimplikasikan 

bahwa  tradisi lisan ditafsirkan memiliki beberapa cara, yakni (i) verbal 

atau (ii) tidak ditulis, (iii) milik masyarakat, biasanya dengan konotasi 

tidak berpendidikan, tidak elite, dan/atau (iv) mendasar dan bernilai, 

seringkali ditransmisikan lintas generasi. Tentu saja konotasi itu belum 

tentu benar adanya karena tradisi lisan tidak terbatas pada kelompok 

yang tidak berpendidikan. 



EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  121

Berdasar paparan di atas, dapat dinyatakan bahwa meskipun secara 

konseptual bahasa lisan tidak sama dengan tradisi lisan, dalam kajian 

bahasa yang tidak memiliki sistem tulisan, tradisi lisan tidak bisa 

dikesampingkan berdasar dua alasan. Pertama, tradisi lisan dapat 

menjadi sumber data untuk kajian kebahasaan dan kebudayaan. Kedua, 

tradisi lisan dapat digunakan sebagai wahana revitalisasi bahasa, 

terutama pada bahasa-bahasa yang terancam punah dan tidak memiliki 

sistem tulisan. 

PERGESERAN DAN PEMERTAHANAN BAHASA DENGAN TRADISI LISAN: 

KAJIAN TERDAHULU

Dalam situasi adanya interaksi dan terjadinya kedwibahasaan, pergeseran 

dan pemertahanan bahasa itu terlihat wujudnya pada kenyataan bahwa 

suatu bahasa masih dipakai dan dipilih dalam situasi-situasi tertentu. 

Salah satu cara untuk menguji pilihan bahasa diperlukan teori ranah 

(domain) penggunaan bahasa yang dikemukakan Fishman (1964). 

Dalam banyak penelitian, analisis ranah dikaitkan dengan konsep 

tentang ragam prestise tinggi (T) dan rendah (R). Dalam analisis 

ranah, terdapat penggolongan ranah yang  masuk ke kategori T dan R. 

Misalnya, ranah keluarga, kekariban, dan ketetanggaan tergolong ranah 

R, sedangkan ranah pendidikan, pemerintahan, dan pekerjaan tergolong  

ranah T. Ranah transaksi dapat masuk dalam ranah T atau R. 

Pemahaman tentang pilihan bahasa dalam ranah yang terkait dengan 

konsep T-R tersebut penting dalam kajian pemertahanan bahasa karena 

dengan begitu pemertahanan dan “kebocoran” yang menyebabkan 

pergeseran bahasa dapat dilihat. Dalam kebanyakan guyub minoritas 

yang berinteraksi dengan guyub mayoritas, ranah R itu mengacu kepada  

bahasa milik minoritas dan ranah T terkait dengan bahasa mayoritas. 

Sepanjang ranah R yang bersuasana akrab itu masih memakai bahasa 

minoritas (R), orang dapat mengatakan bahwa guyub itu masih mampu 

mempertahankan  bahasanya. Manakala ranah-ranah itu mulai “bocor”, 

dan bahasa mayoritas merembes masuk, menggantikan fungsi bahasa 

minoritas, mulailah terjadi pergeseran bahasa dan kalau semua ranah 

sudah memakai bahasa mayoritas, sementara bahasa minoritas tidak 

mampu menembus ranah-ranah yang semula memakai bahasa T, bahasa 

minoritas akan punah. 



122 | Masyarakat Indonesia

Pergeseran itu dapat dilihat dengan mengaitkan konsep ranah dalam 

konteks pemertahanan dan pergeseran bahasa dengan gagasan Fishman 

(1968) tentang “konfigurasional dominansi” yang diadopsi dari gagasan 
Weinriech. Konfigurasi itu merupakan cara untuk menunjukkan arah 
perubahan penggunaan bahasa dari waktu ke waktu dan dapat dipakai 

untuk memperkirakan apakah suatu bahasa (minoritas) itu berada 

dalam status masih bertahan atau bergeser (atau tergeser). Konfigurasi 
ini harus disajikan dalam bentuk tabel yang dapat menggambarkan (i) 

rangkuman data tentang penggunaan bahasa dalam guyub  dwibahasa 

(atau aneka bahasa) oleh sekelompok orang dari dua “titik” waktu 

yang berbeda dan (ii) suatu rangkuman tentang hubungan peran, 

misalnya antara orang tua-anak, guru-murid, yang dikaitkan dengan 

bahasa dan situasi penggunaan bahasa itu. Dalam paparannya Fishman 

memberikan contoh tabel konfigurasi pemertahanan  dan pergeseran 
bahasa Yid (Yidish) dan Inggris. Berdasarkan tabel itu, dapat dilihat 

bahwa antara tahun 1940 dan 1970 bahasa Inggris dipakai lebih banyak 

daripada bahasa Yid oleh dwibahasawan Yid-Inggris di Amerika Serikat 

sehingga penggunaan bahasa Yid menurun.  Pada tahun 1940 bahasa 

Yid dipakai dalam ranah keluarga dan bahasa Inggris pada ranah kerja. 

Status ini berlanjut hingga tahun 1970. Dalam ranah ketetanggaan, yang 

mencakupi hubungan peran antarteman  dan kenalan, bahasa Yid masih 

dipakai pada tahun 1940. Akan tetapi, pada tahun 1970 dalam ranah itu 

sudah dipakai bahasa Ingris. 

Model tabel konfigurasi ini kemudian dikembangkan oleh Gal (1979) dan 
Fasold (1984). Menurut Fasold, pilihan bahasa sebagai “konkomitmen” 

konsep keanggotaan kelompok dari seseorang akan tampak jelas pada 

model yang semula diperkenalkan oleh Fishman dan dikembangkan 

Gal. Gal menemukan pola pilihan bahasa yang teratur kalau pola 

pilihan  individual  ditempatkan ke dalam apa yang disebut tabel “skala 

implikasional”. Skala itu berbentuk tabel yang mempertemukan deret 

penutur (dengan usianya) dengan kolom interlokutor (petutur). Dalam 

tabel itu tampak rentangan skala  yang menggambarkan ujung paling 

kiri adalah penggunaan bahasa Hungaria (R ) dan ujung paling kanan 

adalah penggunaan bahasa Jerman (T). Penggunaan bahasa Jerman oleh 

seorang penutur dengan seorang interlokutor, yang tergambar pada suatu 

titik semu deret dan kolom di bagian tengah tabel, mengimplikasikan 

atau memprediksi bahwa bahasa Jerman akan dipakai dengan semua 

interlokutor yang tersebut pada sebelah kanan titik itu sampai tepi atau 



EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  123

ujung skala. Sebaliknya, jika bahasa Hungaria dipakai terhadap seorang 

interlokutor, bahasa itu akan dipakai terhadap semua interlokutor 

yang tersebut di sebelah kiri titik terus ke arah kiri dari skala itu. 

Penggunaan bahasa Jerman dan Hungaria terhadap seorang interlokutor 

akan tampak di antara penggunaan salah satu dari kedua bahasa itu. 

Karena penutur yang terdaftar dalam tabel diberi identitas umur, segera 

tampak misalnya bahwa terhadap orang-orang yang lebih tua anak-

anak muda menggunakan bahasa Hungaria, sedangkan terhadap teman-

teman sebaya mereka memakai bahasa Jerman. Dengan tabelnya yang 

menggambarkan pilihan bahasa itu, terlihat sekuensi perluasan bahasa 

Jerman ke situasi-situasi lain yang sebelumnya  memakai bahasa 

Hungaria dan yang oleh individu-individu konservatif dipakai bahasa 

Hungaria, sekaligus menggambarkan tergesernya bahasa Hungaria (L). 

Dengan cara yang sama, Fasold menganalisis pemakaian bahasa pada 

suatu tempat dengan tiga bahasa, yaitu Tiwa (bahasa asli; R), Spanyol 

(B2 lama), dan Inggris (B2 baru). Bahasan Fasold sampai pemertahanan 

bahasa Tiwa. Dengan cara ini Fasold menyimpulkan bahwa bahasa 

Tiwa dipertahankan pada masa lampau, sedangkan bahasa berprestise 

tinggi telah bergeser dari Spanyol ke bahasa Inggris. Ada sedikit 

petunjuk bahwa pergeseran dari bahasa Tiwa ke bahasa Inggris sudah 

mulai terjadi, tetapi ada juga petunjuk lain bahwa pergeseran itu tidak 

sedang terjadi, bahkan ada “arus balik”, yaitu dari ada sejumlah 

dwibahasawan Tiwa-Inggris yang menghendaki agar anak-anak mereka 

mampu berbahasa Tiwa. 

Untuk melihat pergeseran dan pemertahanan bahasa seperti dikemukakan 

di atas, sejumlah tulisan menunjukkan bahwa tradisi lisan dinafikan 
keberadaannya dalam ranah pemilihan dan penggunaan bahasa. 

Artinya, tradisi lisan tidak dimasukkan dalam kajian pergeseran dan 

pemertahanan bahasa. Padahal, pemertahanan tradisi lisan, pengetahuan 

lokal, dan bahasa berjalan beriringan. Bahasa merupakan wahana 

paling signifikan untuk mengomunikasikan dan mempertahankan 
warisan takbenda (intangible heritage) dan pengetahuan lokal. 

Berdasar hasil penelitian di Afrika Timur yang dilakukan Mhando 

(2008: 39), ditemukan bahwa ada kaitan erat antara perlindungan 

atau pemertahanan tradisi lisan dan bahasa-bahasa lokal. Alasannya, 

hilangnya bahasa berarti hilangnya ciri kebahasaan yang unik, yang 

hasil akhirnya ialah menurunkan, bahkan menghilangkan tradisi lisan. 



124 | Masyarakat Indonesia

Hal itu berakhir dengan hilangnya pengetahuan lokal. Bahasa tidak 

hanya menyampaikan pengalaman historis suatu kelompok, tetapi juga 

mengodifikasi, menjaga, dan mengungkapkan isi pengetahuan yang 
berbeda. Inilah pentingnya untuk merevitalisasi dan menjaga bahasa-

bahasa lokal, yang salah satunya melalui pendokumentasian tradisi 

lisan, misalnya cerita rakyat, nyanyian, ritual, kehidupan sehari-hari. 

Pendokumentasian tradisi lisan dapat membantu mempertahankan 

pengetahuan kebudayaan yang terdapat di dalam cerita tradisional dan 

berbagai nyanyian.  

PERGESERAN BAHASA KUI: SEBUAH CONTOH KASUS

Bahasa Kui dituturkan oleh komunitas bahasa Kui di Alor Nusa 

Tenggara. Berkaitan dengan jumlah penutur, tidak ada data yang sama 

antara satu tulisan dengan tulisan yang lain. Menurut SIL Internasional 

(2009), penutur bahasa Kui berjumlah 4.242 orang. Shiohara (2010: 

179) menyatakan jumlah penutur bahasa Kui kira-kira 4.000 orang. 

Sementara itu, hasil pemetaan keluarga yang dilakukan oleh Thung 

Julan (2011) menunjukkan bahwa jumlah penutur bahasa Kui dapat 

dinyatakan sebagai berikut. Penutur bahasa Kui di Lerabaing: 20 rumah 

atau 119 orang, penutur di Buraga: 78 rumah atau 315 orang, penutur 

di Moru: 87 rumah atau 399 orang. Dengan demikian, jumlah anggota 

komunitas bahasa Kui kurang lebih ada 733 orang yang tersebar di tiga 

kampung.   

Untuk mengetahui terjadinya pergeseran bahasa pada komunitas bahasa 

Kui, dilakukanlah analisis pilihan bahasa pada orang Kui yang tersebar 

di tiga kampung  tersebut, yaitu di kampung Lerabaing (Desa Wakafsir), 

Buraga, dan di Moru. Analisis ini dilakukan secara kualitatif berdasar 

data hasil Focus Group Discussion (FGD). 

Pilihan Bahasa Orang Kui di Wakafsir

Wakafsir merupakan kampung pertama orang Kui. Di kampung inilah 

jejak-jejak peninggalan leluhur orang Kui tersimpan, di antaranya 

ialah serpihan perahu yang diyakini adalah perahu Marikawal, yakni 

perahu yang digunakan oleh Karkil dan Malaikil dari Ende-Flores dan 

mendarat di Tanjung Sibla-Wakafsir; sebuah masjid yang diperkirakan 

didirikan pada tahun 1600-an,  dan bekas rumah raja Kui. 



EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  125

Kini di kampung ini tinggal ada 20 rumah (119 orang) dan 5 rumah 

yang masuk kategori kawin campur. Sebagian besar orang Kui sudah 

meninggalkan kampung ini menyebar ke Buraga dan Moru. 

Untuk mencapai kampung ini diperlukan upaya yang tidak mudah. 

Perlu waktu 3—5 jam berjalan kaki dari Buraga atau sekitar 1  ½ 

jam jika menggunakan perahu kecil dari Buraga. Kampung ini pun 

dapat dicapai dengan menggunakan speedboat dari Kalabahi, ibukota 

Kabupaten Alor, dengan waktu tempuh sekitar dua jam. Namun, biaya 

sewa speedboat sangat mahal, yakni tiga juta rupiah lebih untuk sekali 

sewa. 

Kondisi seperti itu membuat kampung Lerabaing menjadi kampung 

yang sulit untuk dijangkau, baik oleh masyarakat sekitar, maupun oleh 

berbagai fasilitas pembangunan, seperti listrik dan berbagai media 

massa, baik media massa cetak maupun elektronik. Tidak ada listrik di 

sini. Kalau pun ada listrik, hal itu karena ada mesin diesel kecil yang 

biasa digunakan dalam acara tertentu. 

Semua orang yang tinggal di Wakafsir ini adalah orang Kui. Mereka 

sama sekali tidak bercampur dengan komunitas bahasa lain di kampung 

ini. Namun, berdasar hasil FGD, diketahui bahwa secara umum telah 

terjadi perbedaan pilihan bahasa di kalangan anak-anak umur belasan 

tahun dengan kalangan 20 tahunan ke atas. Anak-anak umur belasan 

tahun ke bawah memilih untuk menggunakan bahasa Melayu Alor, 

baik dalam percakapan di rumah maupun dengan tetangganya. Hal itu 

berbeda dengan kalangan kelompok umur di atas dua puluhan, yang 

masih memilih untuk menggunakan bahasa Kui. Artinya, anak-anak 

orang Kui yang berada di kampung Lerabaing ini sudah tidak lagi dapat 

menggunakan bahasa Kui dan memilih menggunakan bahasa Melayu 

Alor meskipun dalam percakapan di ranah rumah tangga dan juga 

ketetanggaan. Pada ranah lain, seperti pendidikan tentu saja mereka 

memilih menggunakan bahasa Melayu Alor dan bukan bahasa Kui.   

Kondisi itu menimbulkan pertanyaan: mengapa anak-anak lebih 

memilih menggunakan bahasa Melayu Alor atau bahasa Indonesia 

dalam percakapan sehari-hari di rumah? Padahal, lingkungan tempat 

tinggal mereka betul-betul hanya dihuni oleh orang Kui. Tidak ada 

komunitas bahasa lain yang tinggal di kampung ini. Orang-orang yang 

terlibat dalam FGD menyatakan bahwa itu semata-mata karena kealfaan 



126 | Masyarakat Indonesia

para orang tua yang tidak mau ”mengajarkan” bahasa Kui kepada anak-

anaknya. 

Pilihan Bahasa Orang Kui di Buraga dan Bombaru

Buraga dan Bombaru merupakan tempat persebaran kedua orang Kui. 

Di wilayah ini ada 78 rumah orang Kui (315 orang). Kehidupan mereka 

pada umumnya bergantung pada hasil tangkapan ikan sehingga sebagian 

besar di antara mereka menjadi nelayan. Seperti halnya di kampung 

Lerabaing, di Buraga dan Bombaru ini pun tidak ada akses penerangan 

listrik dan juga media massa elektronik. Baik di Lerabaing maupun di 

Buraga dan Bombaru tidak ada sinyal telepon seluler sehingga orang 

Kui di kedua wilayah tersebut tidak dapat menikmati akses komunikasi 

melalui saluran telepon. Perbedaannya ialah Buraga dan Bombaru 

dapat dicapai melalui jalan darat dari Moru (ibu kota Kecamatan Alor 

Barat Daya), sedangkan kampung Lerabaing tidak bisa dicapai melalui 

jalan darat. 

Tidak seperti di kampung Lerabaing yang komunitasnya relatif 

homogen, di Buraga orang Kui harus hidup berdampingan dengan 

beberapa kelompok etnis lain, yaitu orang Abui dan Kelon. Oleh karena 

itu, kontak bahasa sangat mungkin terjadi pada orang Kui di wilayah ini 

karena percampuran tempat tinggal mereka dengan berbagai kelompok 

etnis lain tersebut. 

Berdasar hasil FGD diketahui bahwa pengetahuan dan keterampilan 

berbahasa Kui oleh orang Kui pada kelompok umur 40 tahun dan 

belasan sampai dua puluh tahunan dianggap tidak sebaik orang tua 

mereka. Dalam penilaian mereka, anak-anak 1-12 tahun sekarang ini 

sudah tidak bisa lagi berbahasa Kui, baik di rumah maupun ketika 

berkomunikasi dengan tetangganya. Mereka menyadari bahwa kondisi 

tidak bisanya anak-anak berbahasa Kui disebabkan oleh mereka sendiri 

sebagai orang tua yang tidak mentranmisikan bahasa Kui kepada anak-

anak mereka. Mereka tidak pernah menggunakan bahasa Kui di rumah 

dengan anak-anak mereka ketika berkomunikasi keseharian. Tujuan 

mereka ialah memudahkan anak-anak menguasai bahasa Melayu Alor 

dan bahasa Indonesia karena kedua bahasa itulah yang digunakan dalam 

komunikasi lebih luas. 



EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  127

Anak-anak Kui di Buraga dan Bombaru lebih menyukai menggunakan 

bahasa Melayu Alor daripada menggunakan bahasa Kui ketika 

berinteraksi dengan anak-anak lain di lingkungan mereka. Alasannya, 

anak-anak itu bergaul tidak hanya dengan anak-anak Kui, tetapi juga 

dari berbagai kelompok etnis lain. 

Meskipun demikian, para orang tua itu menyadari bahwa meskipun 

anak-anak mereka dalam keseharian menggunakan bahasa Melayu Alor 

ketika bergaul dengan teman-temannya, sebenarnya anak-anak itu dapat 

diajari menggunakan bahasa Kui di rumah. Persoalannya ialah, para 

orang tua itu ”lupa” mengajarkan bahasa Kui dalam tindak komunikasi 

di rumah tangga.   

Mereka menganggap buruk pada orang Kui yang sebenarnya bisa 

berbahasa Kui, tetapi tidak mau menggunakannya dengan sesama orang 

Kui. Hal itu diangapnya sebagai sebuah kesombongan. Namun, mereka 

tidak menganggap jelek orang yang memiliki kemampuan berbahasa 

lebih dari satu bahasa karena hal itu memperluas jangkauan komunikasi 

dengan berbagai kelompok lain. Orang-orang yang berusia di atas 50 

tahun ke atas pada umumnya mampu menggunakan bahasa Melayu 

Alor dan dua bahasa kelompok etnis lain. Sementara itu, orang yang 

berusia 25-50 tahun hanya mampu menguasai bahasa Kui dan bahasa 

Melayu Alor. 

Jika orang Kui hanya bisa berbahasa Kui saja itu dianggapnya juga 

tidak bagus karena mempersempit pergaulan. Padahal, gerak kehidupan 

mereka juga bergantung pada orang-orang dari berbagai kelompok etnis 

lain. Karena itu, mereka juga mendorong anak-anaknya untuk belajar 

bahasa lain. Persoalannya ialah, mereka lupa mengajarkan bahasanya 

sendiri kepada anak-anaknya. Bahkan, dalam kehidupan sehari-hari 

pun  mereka mengaku lebih banyak memakai bahasa Melayu Alor 

karena bahasa itulah yang menjadi basantara antarberbagai kelompok, 

baik ketika berinteraksi dengan tetangga maupun ketika berinteraksi di 

pasar. 

Mereka menganggap bahwa bahasa Kui, bahasa Melayu Alor, dan 

bahasa Indonesia sama pentingnya karena ranah penggunaannya yang 

berbeda. Jika orang Kui hanya bisa berbahasa Kui saja dianggapnya 

tidak baik karena tidak akan mampu mengembangkan diri. Jika orang 

Kui hanya bisa berbahasa Melayu Alor saja juga dianggap kurang 



128 | Masyarakat Indonesia

baik karena tidak akan bisa mengikuti acara peristiwa adat yang harus 

menggunakan bahasa Kui. Sementara itu, bahasa Indonesia harus 

dikuasai karena bahasa Indonesia sebagai bahasa pengantar di sekolah 

dan di berbagai kegiatan resmi. 

Mereka berharap bahasa Kui dipakai dalam interaksi keseharian 

dengan sesama orang Kui dan juga dalam acara peristiwa adat. Dalam 

acara peristiwa adat pasti digunakan bahasa Kui. Itu menjadi masalah 

jika orang-orang yang seharusnya duduk di kursi (adat) ternyata tidak 

menguasai bahasa Kui. Jika hal itu terjadi, biasanya orang yang memiliki 

hak itu mendelegasikan kepada orang lain yang menguasai bahasa Kui 

karena orang-orang yang duduk di kursi (adat) harus berembug berbagai 

hal dalam bahasa Kui. Jika salah satu orang yang berhak duduk tadi 

tidak menguasai bahasa Kui, tentu hal itu menimbulkan masalah karena 

dia tidak akan mampu berpartisipasi dalam acara adat tersebut. Artinya, 

tidak ada yang bisa mereka perbuat dalam acara adat itu. Karena itu, 

mau tidak mau jatah kursi itu harus diberikan kepada orang yang bisa 

berbahasa Kui. 

Berkaitan dengan semakin sedikitnya jumlah orang Kui di Buraga dan 

Bombaru yang bisa berbahasa Kui, mereka sebenarnya juga merasa 

khawatir dengan kondisi itu. Mereka sangat menyadari bahwa jika 

kondisi itu terus-menerus terjadi dalam tiap generasi, bahasa Kui akan 

punah. 

Karena kesadaran itulah, mereka mulai berpikir hendak membuat gerakan 

untuk mengajak berbicara anak-anaknya di rumah dengan bahasa Kui. 

Setidaknya dengan cara itu anak-anak mereka akan menguasai bahasa 

Kui meski terbatas untuk interaksi keseharian. Tujuannya jelas agar 

bahasa Kui tetap digunakan oleh generasi berikutnya. Mereka juga 

berharap bahwa bahasa Kui diajarkan di sekolah Madrasah Ibtidaiyah 

(MI) karena siswa-siswa di MI itu semuanya adalah anak-anak Kui. 

Pilihan Bahasa Orang Kui di Moru

Persebaran terakhir orang Kui adalah di Moru, yang sekarang menjadi 

ibukota Kecamatan Alor Barat Daya (disingkat ABAD). Di pesisir 

pantai Moru inilah sebagian besar orang Kui bermukim. Di sini orang 

Kui dapat menikmati fasilitas listrik dan jaringan telekomunikasi, baik 

yang menggunakan jaringan kabel maupun telepon seluler. 



EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  129

Berbagai kelompok etnis hidup berdampingan di Moru, di antaranya 

ialah orang Kelon, Abui, Hamap, dan Kui dengan bahasa yang berbeda-

beda. Karena itu, mustahil bagi mereka untuk hanya menguasai satu 

bahasa saja, yakni bahasa etniknya. Komunikasi di antara mereka 

dilakukan dengan menggunakan basantara (lingua franca), yaitu bahasa 

Melayu Alor.  

Pada umumnya orang-orang tua di Moru menyatakan bahwa anak-anak 

Kui umur belasan tahun di Moru sudah tidak bisa lagi menggunakan 

bahasa Kui, baik ketika berinteraksi di rumah dengan sesama anggota 

keluarga maupun ketika berinteraksi dengan teman-temannya di 

lingkungan rumah tinggal mereka. Salah satu penyebabnya, menurut 

mereka, adalah lingkungan tempat tinggal mereka yang benar-benar 

bersifat heterogen, baik dalam bahasa maupun kelompok etnis. Orang 

Kui hidup di antara orang Abui, Klon, dan Hamap. Mustahil sekali 

mereka mampu membatasi pergaulan anak-anak mereka hanya pada 

orang Kui. Karena kepraktisannya, anak-anak Kui di rumah dan di 

lingkungan ketetanggaan memilih menggunakan bahasa Kui. Dorongan 

untuk beralih menggunakan bahasa melayu Alor dipercepat oleh tidak 

dibiasakannya anak-anak Kui untuk menggunakan bahasa Kui di rumah 

oleh para orang tua. 

Berdasar paparan di atas, dapat dikemukakan bahwa ada indikasi 

terjadinya pergeseran bahasa pada orang Kui, baik yang bermukim di 

Wakafsir, Buraga & Bombaru, serta Moru. Bukti dari pergeseran itu 

ialah sudah mulai tidak mampunya anak-anak (kelompok umur 25 

tahun ke bawah) menggunakan bahasa Kui walau hanya dalam ranah 

rumah tangga dan beralih ke bahasa Melayu Alor. Jika ranah keluarga 

sebagai basis pemertahanan bahasa “sudah bocor”, hal itu berarti 

basis pemertahanan bahasa sudah goyah. Bocornya pemertahanan 

bahasa pada ranah yang paling dasar itu kemudian diikuti pada ranah 

ketetanggaan. Secara berkelanjutan pemakaian bahasa yang merupakan 

wahana berkomunikasi untuk keperluan yang lebih luas itu, yakni 

bahasa Melayu Alor dan bahasa Indonesia, tidak terhalang lagi oleh 

komunitas bahasa Kui. 

Pergeseran bahasa itu juga tampak jelas dalam penggunaan bahasa 

pada ranah agama. Beberapa kegiatan keagamaan seperti khotbah 

pada saat sholat Jumat di masjid dan khataman al-Qur’an semuanya 

menggunakan bahasa Indonesia. Undangan dan pengumuman untuk 

sebuah kegiatan keagamaan disampaikan dalam bahasa Indonesia.  



130 | Masyarakat Indonesia

Penggunaan bahasa pada upacara daur hidup tampak mempertegas 

terjadinya pergeseran bahasa Kui. Upacara perkawinan dan upacara 

kematian—dua upacara yang sempat penulis ikuti selama penelitian—

menggunakan bahasa Indonesia. Pada upacara perkawinan, terutama 

kawin campur, seluruh kegiatan menggunakan bahasa Indonesia. 

Sementara itu, pada upacara perkawinan yang melibatkan kedua 

mempelai dari kelompot etnis Kui, hanya acara serah terima sajalah 

yang menggunakan bahasa Kui. Selepas itu, semua percakapan 

dilakukan dengan menggunakan bahasa Melayu Alor. 

Sementara itu, pada upacara kematian yang sempat penulis ikuti sendiri, 

semua kegiatan dilakukan dengan menggunakan bahasa Indonesia, baik 

selama di rumah duka maupun di pemakaman. Semua pengumuman, 

sambutan, dan perbincangan pada upacara pemakaman itu dilakukan 

dalam bahasa Indonesia.  

BERHENTINYA TRANSMISI TRADISI LISAN PADA ORANG KUI

Sebenarnya ada beberapa tradisi lisan pada orang Kui, yaitu lego-lego, 

nyanyian anak-anak, cerita rakyat, luire (pantun yang dinyanyikan pada 

saat khitanan), permainan rakyat, dan mitologi. Namun, tulisan ini 

hanya membahas satu tradisi lisan, yaitu lego-lego karena tradisi lisan 

inilah yang terkenal di seluruh kepulauan Alor-Pantar.   

Lego-lego: Penjelasan Istilah dan Genre

Lego-lego dalam bahasa Kui disebut dar, yang berarti ’nyanyian.’ Hal 

itu berbeda dengan towen yang berarti ’menari.’ Oleh sebab itu, lego-

lego dalam tradisi lisan dikelompokkan sebagai genre nyanyian rakyat 

(folk song). Biasanya, lego-lego didefisikan sebagai nyanyian yang 
digunakan untuk mengiringi tarian melingkar. 

Sebagai nyanyian rakyat, lego-lego ditransmisikan secara lisan, genre 

musik berbasis etnik atau wilayah regional, seringkali dipertunjukkan 

dalam kelompok kecil pada komunikasi bersemuka (face-to-face 

communication) dan merupakan salah satu bentuk interaksi sosial. 

Dengan mengikuti konsep pertunjukan seperti yang dikemukakan Titon 

(1992: 168), sekarang lagu rakyat (folk song) dapat dianggap sebagai 

sebuah pertunjukan, bukan sekadar teks lagu. Makna lagu rakyat 

muncul dari konteksnya, dari apa yang dikomunikasikan dalam situasi 

pertunjukan. 



EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  131

Transmisi lisan pada lego-lego ditandai oleh cara dipelajarinya lego-

lego dari satu generasi ke generasi berikutnya, yaitu dipelajari dari 

orang ke orang melalui peniruan dan contoh-contoh dibanding melalui 

pengajaran formal dan notasi tertulis. Hasil dari proses pemelajaran 

seperti itu ialah lego-lego yang ada di Alor memiliki variasi dari satu 

kelompok dengan kelompok lain. 

Lego-lego dinyatakan sebagai pertunjukan dalam komunikasi 

bersemuka, yang bermakna bahwa lego-lego sebagai lagu rakyat 

merefleksikan pengalaman bersama tentang kelompok yang berbagi di 
antara mereka tentang asal-usul mereka sebagai orang Kui, kelas sosial 

di antara beberapa suku yang membentuk orang Kui, nilai kebudayaan 

bersama, warisan etnik, afiliasi agama (misalnya tentang pantun anak 
yatim dalam agama Islam),  institusi sosial, yang memungkinkan 

mereka melakukan lego-lego secara bersama-sama.

Lego-lego sebagai lagu rakyat merupakan peristiwa berkumpulnya 

orang Kui untuk berbagi pengalaman dalam berbagai tema. Sebagian 

besar orang Kui mengambil peran aktif, berinteraksi sebagai pendengar, 

pemain, penyanyi, dan penari karena lego-lego menghendaki semuanya 

berperan aktif menyanyi dan menari. 

Pelaksanaan lego-lego dimulai melalui pembukaan yang disebut 

dartuki, yakni semacam pemberitahuan bahwa nanti sore atau malam 

akan diadakan lego-lego. Hal itu dilakukan melalui penabuhan gong 

dan tambur sebanyak tiga kali, yang disebut sarosok. 

Latar: Waktu dan Tempat Pelaksanaan Lego-lego 

Waktu pelaksanaan lego-lego tidak bisa ditentukan, tidak terjadwal 

seperti halnya penyelenggaraan festival. Hal ini biasanya bergantung 

pada ada atau tidaknya peristiwa yang memungkinkan digelarnya lego-

lego, seperti perkawinan, pendirian masjid, perayaan kemenangan dalam 

lomba, pesta panen, dan sebagainya.  Melihat peristiwa pertunjukannya, 

lego-lego bagi orang Kui merupakan pertunjukan untuk bersuka-

cita. Oleh sebab itu, tidak ada lego-lego untuk acara pemakaman dan 

berbagai bentuk kedukaan lain.

Lego-lego bisa dilakukan dalam beberapa jam hingga semalam suntuk; 

sejak sore hingga pagi datang menjelang, bahkan sampai siang lagi. 

Pelaksanaan lego-lego dimulai melalui pembukaan yang disebut 



132 | Masyarakat Indonesia

dartuki, yakni semacam pemberitahuan bahwa nanti sore atau malam 

akan diadakan lego-lego. Hal itu dilakukan melalui penabuhan gong 

dan tambur sebanyak tiga kali, yang disebut sarosok. Alat musik yang 

digunakan dalam lego-lego ialah dua buah gong (bubu) dan tambur 

(padangi).

Menurut Bauman (1992: 45), salah satu petunjuk utama yang menandai 

sebuah pertunjukan ialah pemarkah situasional, yakni panggung. 

Panggung lego-lego bagi orang Kui dulu memang berupa mesbah, 

yakni batu tempat mereka memuja para leluhur. Partisipan dalam lego-

lego menyanyi dan menari mengelilingi mesbah. Akan tetapi, setelah 

kedatangan agama Islam (dan juga masuknya agama Kristen dan 

Katolik bagi kelompok etnis lain), panggung pelaksanaan lego-lego 

adalah tempat yang lapang karena lego-lego bersifat massal. Karena 

itu, biasanya lego-lego digelar di pinggir pantai, di halaman yang luas, 

bahkan di depan masjid yang berhalaman luas. Panggung lego-lego 

memang tidak seperti pertunjukan lain, yang menghendaki panggung 

buatan yang benar-benar dibuat tinggi. 

Partisipan dalam Lego-lego

Setiap orang bisa berpartisipasi dalam lego-lego asal bisa mengikuti 

nyanyian dan gerak tarian yang dilakukan. Peserta, baik laki-lakimaupun 

perempuan  melalui kelingking mereka membentuk lingkaran.  

Berpegangan saling terkait dengan yang lain . Dalam acara adat, peserta 

lego-lego menggunakan pakaian adat sesuai dengan motif pada ”suku” 

masing-masing. Tidak boleh terjadi salah penggunaan kain antara satu 

kelompok dengan kelompok lain, karena akan berakibat munculnya 

sangsi sosial.  

Orang pertama yang menjadi patokan dalam membuat lingkaran lego-

lego disebut surlel, sedangkan orang terakhir yang menjadi penutup 

disebut alapelel. Pemain lain yang akan berpartisipasi dalam lego-lego 

harus menyisip di antara surlel dan alapelel. Mereka berdua yang menjadi 

”ujung tombak” lego-lego sebagai titik awal dan titik akhir. Pemain 

tidak boleh masuk lingkaran tanpa menyisip di antara keduanya. Orang 



EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  133

yang menjadi surlel harus berasal dari ”suku”3 kaletowas, sedangkan 

alapelel harus berasal dari suku Malangkabat. Tidak boleh orang dari 

suku lain mengisi dua posisi itu. Hal itu terkait dengan mitologi orang 

Kui dan pembagian tugas pada masing-masing suku pada orang Kui. 

Suku Kaletowas diberi tugas menjadi surlel atau pemimpin dalam lego-

lego karena suku Kaletowas dalam struktur sosial orang Kui bertugas 

sebagai kepala perang. Sementara itu, suku Malangkabat diberi peran 

sebagai alapelel atau sebagai penutup lingkaran dalam lego-lego karena 

suku Malangkabat-lah yang menjadi pasukan perang pada lingkaran 

luar. 

Tidak sembarang orang, bahkan dari suku Kaletowas sekalipun, dapat 

menjadi surlel. Pewarisan untuk menjadi surlel bisa kepada adik atau 

kakak atau anak. Akan tetapi, semua itu membutuhkan ”nilai kepantasan” 

yang dalam bahasa Kui disebut unkur, yaitu sesuai dengan ukuran dan 

pas. Orang yang akan menjadi ahli waris surlel harus dicoba dulu untuk 

menjadi pemimpin lego-lego kemudian dilihat oleh pewarisnya. Jika 

dianggap pantas, kendali permainan lego-lego pada kemudian hari akan 

diberikan kepada ahli waris itu. Jika dipandang tidak pantas, pewaris 

akan mencari orang lain lagi yang masih berasal dari suku kaletowas 

untuk dicoba memimpin lego-lego. 

Syair  dalam Lego-Lego

Lagu pembuka dalam lego-lego disebut ilero. Lalu, dilanjutkan dengan 

lagu bagian isi yang disebut buidesi dan diakhiri dengan lagu penutup 

yang disebut sele-sele kai. Perbedaan di antara ketiganya terletak pada 

tabuhan, nyanyian, dan langkah (ulak)  tarian. Tabuhan pada ilero, 

terutama pada tambur dibuat agak ”berganda”, pada buidesi tabuhan 

bersifat normal, sedangkan pada sele-selekai tabuhan dibuat jauh lebih 

cepat untuk memacu semangat dan menunjukkan betapa suka-citanya 

mereka karena sudah berhasil menyelenggarakan pertunjukan lego-

lego. Perbedaan nyanyian di antara ketiganya terletak pada isi dan 

3 Istilah suku yang digunakan dalam tulisan ini mengacu pada istilah yang digunakan oleh masyarakat 

Kui sendiri. Arti kata suku dalam konsep mereka tidak sama dengan suku bangsa seperti dalam bahasa 

Indonesia. Suku dalam konsep mereka adalah kelompok yang memiliki tugas tertentu sebagai bagian 

dari kelompok etnis. Misalnya, orang Kui terdiri atas empat suku, yaitu suku raja (ler), suku Kuilelang, 

suku Kaletowas, dan suku Malangkabat. Contohnya, suku raja pada orang Kui bertugas mengatur 

jalannya pemerintahan. Suku Kuilelang bertugas mendampingi raja. Suku Kaletowas betugas sebagai 

kelompok perang dan panglima perang yang dekat posisinya dengan raja. Suku Malangkabat bertugas 

sebagai kelompok perang yang posisinya jauh dari raja. Di setiap kelompok etnis yang ada di Kepulauan 

Alor-Pantar mengenal istilah suku sebagai bagian dari kelompok etnis.



134 | Masyarakat Indonesia

jumlah lagu. Lagu pada ilero paling banyak berjumlah lima buah saja. 

Isinya ialah ajakan untuk beramai-ramai masuk ke dalam lingkaran 

karena sebentar lagi lego-lego akan dimulai. Lagu pada buidesi bisa 

mencapai 15 sampai 20 buah dengan beragam isi, mulai dari nasihat 

sampai pada cerita perjalanan leluhur mereka. Sementara itu, pada sele-

sele kai hanya dinyanyikan satu lagu saja. 

Setiap pergantian dari lagu ke lagu diikuti dengan perubahan langkah 

kaki mengikuti irama tambur. Syair-syair dalam lagu itu berisi nasihat 

dan juga cerita perjalanan leluhur mereka, yang diturunkan dari generasi 

ke generasi berikutnya. Karena itu, syair lego-lego dalam acara adat 

merupakan syair yang bersifat tetap. Itulah yang disebut lego-lego adat. 

Meskipun demikian, diperkenankan adanya proses penciptaan syair 

baru yang disesuaikan dengan situasi, misalnya untuk penjemputan 

tamu. Untuk itu, dibuatkah syair yang berkaitan dengan tamu itu. Syair 

baru itu diciptakan secara kolektif oleh beberapa orang sehingga tidak 

ada karya individu masuk dalam syair lego-lego. 

Kata-kata yang digunakan dalam syair lego-lego adalah kata-kata 

pilihan yang dianggap memiliki nilai estetika, yang berbeda dengan 

bahasa yang digunakan sehari-hari. Contohnya ialah kata tempat sirih 

dalam bahasa sehari-hari menggunakan kata buibakal, sedangkan 

dalam lego-lego menggunakan kata buidesi tanimai.

Kondisi Lego-lego Sekarang pada Orang Kui 

Untuk mengetahui proses transmisi dan kemampuan generasi sekarang 

melakukan lego-lego, dilakukanlah FGD. Seluruh informan, baik 

di Lerabaing, Buraga, maupun Moru pada waktu FGD menyatakan 

bahwa anak-anak muda di bawah dua puluhan tahun tidak mampu lagi 

menyanyikan syair lego-lego. Jika berada dalam lingkaran lego-lego, 

mereka hanya mengikuti orang-orang tua dalam menyanyi. Namun, 

jika mereka dibiarkan untuk melakukan lego-lego sendiri, mereka tidak 

akan bisa. Anak-anak muda dinyatakan tidak mampu lagi menyanyikan 

lego-lego kecuali ada orang-orang tua. 

Anak-anak muda sekarang justru lebih menggemari ”joget” dengan 

iringan organ tunggal atau iringan musik yang diputar keras-keras 

pada tape recorder. Belum diketahui dengan pasti alasan terjadinya 

pergeseran minat anak muda tersebut.  



EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  135

Bahkan, sejumlah anak muda mulai mempertentangkan lego-lego 

dengan joget yang dikaitkan dengan ajaran agama Islam, terutama tidak 

diperbolehkannya saling bersentuhan antara pria dan wanita yang bukan 

muhrim. Pada aspek ini, oleh sebagian kalangan anak-anak muda Kui, 

lego-lego dianggap tidak sesuai dengan ajaran agama Islam itu karena 

ketika orang Kui melakukan lego-lego dengan membuat lingkaran, 

dipastikan di antara mereka saling bersentuhan, baik di antara sesama 

laki-laki, sesama perempuan, maupun antara laki-laki dan perempuan. 

Ketika membuat lingkaran dalam menari dan menyanyi itu, semua 

peserta lego-lego mengaitkan jari kelingkingnya dengan posisi badan 

yang saling merapat dan berhimpit. 

Menghadapi ”serangan” itu, para orang tua Kui menyatakan bahwa 

memang ditinjau dari segi ajaran agama Islam, bersentuhan seperti 

dalam lingkaran lego-lego dianggap tidak mematuhi ajaran agama 

Islam. Namun, adat lebih dulu ada dibanding datangnya ajaran agama 

Islam dan lego-lego dianggap sebagai bagian dari adat yang diwariskan 

secara turun-temurun.

Pertentangan seperti itu dan juga kemandegan transmisi lego-lego 

kepada anak-anak dan juga kalangan muda membuat lego-lego seperti 

hanya dimiliki oleh orang-orang tua. Kondisi ini dapat dibaca sebagai 

berhentinya pemertahanan salah satu tradisi lisan orang Kui seperti 

halnya berhentinya pemertahanan bahasa mereka. 

Sebenarnya terjadinya kemandegan transmisi tradisi lisan orang Kui 

itu tidak hanya terjadi pada lego-lego, tetapi juga pada cerita rakyat, 

nyanyian anak-anak, dan juga permainan rakyat. Sudah tidak ada lagi 

anak-anak yang mengetahui ketiga hal itu. Bahkan, di kalangan orang 

tua pun, hanya beberapa saja yang mampu mengingatnya.  

PENTINGNYA PERLINDUNGAN BAHASA DAN TRADISI LISAN: 

CATATAN PENUTUP

Paparan di atas menunjukkan bahwa pergeseran bahasa Kui karena 

berhentinya transmisi bahasa Kui kepada generasi muda disertai 

dengan berhentinya transmisi tradisi lisan, yakni seni verbal lego-

lego, nyanyian anak-anak, cerita rakyat, dan permainan rakyat. Hal itu 

tidaklah mengejutkan karena bahasa merupakan wahana yang paling 

signifikan untuk mengomunikasikan dan menjaga warisan takbenda 



136 | Masyarakat Indonesia

dan pengetahuan lokal. Artinya, jika transmisi bahasa sebagai wahana 

tradisi lisan berhenti, berhenti pulalah transmisi tradisi lisan tersebut. 

Karena itu, ada hubungan yang erat antara perlindungan tradisi lisan 

dan bahasa. Hilangnya bahasa berarti hilangnya ciri kebahasaan yang 

unik dan juga menjadikan hilangnya tradisi lisan dan berakhir pada 

hilangnya pengetahuan lokal. Oleh sebab itu, Convention for the 

Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage (2003) menyatakan 

bahwa salah satu dari perlindungan warisan budaya takbenda ialah 

dimanifestasikannya perlindungan dalam ranah tradisi lisan, termasuk 

bahasa sebagai wahana warisan budaya takbenda.    

Dengan demikian, upaya melindungi bahasa-bahasa lokal tidak 

bisa mengesampingkan tradisi lisan yang ada dalam komunitas 

bahasa setempat. Salah satu upaya yang dilakukan untuk melindungi 

bahasa yang hampir punah ialah penelitian yang dilengkapi dengan 

pendokumentasian bahasa, yang mencakupi perekaman lapangan, 

transkripsi wacana keseharian, dan dukungan pada penggunaan bahasa 

ibu sebagai bahasa pengantar pendidikan dalam sistem pendidikan 

formal. Upaya pendokumentasian yang akhirnya dapat digunakan 

untuk beberapa keperluan itu harus melibatkan aspek tradisi lisan, 

misalnya cerita rakyat, nyanyian rakyat, acara ritual, nyanyian anak-

anak, permainan anak-anak, dan sebagainya. Perekaman tradisi lisan 

seperti itu dapat membantu mempertahankan pengetahuan lokal yang 

terdapat dalam tradisi lisan. 

PUSTAKA ACUAN

Bauman, Richard. 1992. “Performance,” dalam Richard Bauman (ed.). Folklore, 

Cultural Performances, and Popular Entertainments. Oxford: Oxford 

University Press.     

Crystal, David. 2000. Language Death. Cambridge: Cambridge University Press.

De Saussure, Ferdinand. 1973. Cours de Linguistique Generale. Diterjemahkan ke 

dalam bahasa Indonesia oleh Rahayu S.Hidayat. Pengantar Linguistik Umum. 

Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 

Fasold, Ralph. 1984. The Sociolinguistics of Society. New York: Basil Blackwell.

Fishman, J.A. 1964. Language Maintenance and Language Shift as Fields of Inquiry,” 

dalam Linguistics, 9: 32—70. 



EDISI XXXVII / NO.1 / 2011 |  137

Fishman, J.A. et. al. 1966. Language Loyalty in the United States. The Hague: Mouton.

Fishman, J.A. 1968. Readings in the Sociology of Language. The Hague: Mouton. 

Finnegan, Ruth. 1997. Oral Traditions and The Verbal Arts: A Guide to Research 

Practices. London: Routledge. 

Gal, Susan. 1979. Language Shift: Social Determinants of Linguistic Change in 

Bilingual Austria. New York: Academic Press. 

Gippert, Jost, Nikolaus P. Himmelmann, dan Ulrike Mosel (eds.). 2006. Essentials of 

Language Documentation. Berlin dan New York: Mouton de Gruyter. 

Hoed, Benny H. 2008. “Komunikasi Lisan sebagai Dasar Tradisi Lisan,” dalam 

Pudentia MPSS. Metodologi Kajian Tradisi Lisan. Jakarta: Asosiasi Tradisi 

Lisan. Hlm. 183—193. 

Holmes, Janet. 1997. An Introduction to Sociolinguistics. London: Longman. 

Lyons, John. 1968. Introduction to Theoretical Linguistics. Cambridge: Cambridge 

University Press.   

Masinambow, E.K.M. 2004. “Teori Budaya dan Ilmu Pengetahuan Budaya,” dalam T. 

Christomy dan Untung Yuwono. Semiotika Budaya. Depok: Pusat Penelitian 

Kemasyarakatan dan Budaya, Direktorat Riset dan Pengabdian Masyarakat, 

Universitas Indonesia. Hlm. 1—50. 

Mhando, Jacob. 2008. Safeguarding Endangered Oral Traditions in East Africa. 

Nairobi: UNESCO. 

Noth, Winfried - 1990. Handbook of Semiotics Blommington & Iudianapolis: Indiana 

University Press. 

Ong, Walter J. 1982. Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. London: 

Routledge. 

Robins, R.H. 1980. General Linguistics: An Introductory Survey. Third Edition.  

London: Longman. 

Shiohara, Asako. 2010. Penutur Bahasa Minoritas di Indonesia Timur: 

Mempertanyakan Keuniversalan Konsep Multibahasa,” dalam Mikihiro 

Moriyama dan Manneke Budiman. Geliat Bahasa Selaras Zaman: Perubahan 

Bahasa-Bahasa di Indonesia Pasca-Orde Baru. Jakarta: Kepustakaan Populer 

Gramedia. Hlm. 168—206. 

Titon, Jeff Todd. 1992. “Music, Folk and Traditional,” dalam Richard Bauman (ed.). 

Folklore, Cultural Performances, and Popular Entertainments. Oxford: 

Oxford University Press.     

UNESCO. 2003. “Promoting the Convention for the Safeguarding of the Intangible 

Cultural Heritage.” 


