TRADISI LISAN DALAM PERGESERAN DAN
PEMERTAHANAN BAHASA KUI DI ALOR, NUSA
TENGGARA TIMUR!

Katubi

Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia

ABSTRACT

Previous research on language shift and maintenance is commonly conducted
by investigating language use from various domains. However, among the
existing domain classifications, language use in the domain of tradition has
never been taken into account. Meanwhlle, most of existing languages in the
world have no writing system so that their continuity depends on the form
of spoken language and oral tradition. This paper examines the relationship
between language shift/maintenance and oral tradition based on the result
of field research about Kui language in Alor, East Nusa Tenggara. The field
research indicates that there is a parallelism between language shift and
stagnation of transmission of oral tradition. This means that the safeguarding
of endangered languages as an intangible cultural heritage should involve the
safeguarding of oral tradition. Likewise, the safeguarding of oral tradition
should involve the safeguarding of language since language is the most
significant vehicle to communicate and maintain the intangible cultural

heritage and knowledge indigenous.

Keywords: language shift, language maintenance, oral tradition, intangible
heritage, lego-lego
PENGANTAR

Menurut Crystal (2000: 4), di dunia ini terdapat kurang lebih enam ribu
bahasa.? Sebagian besar bahasa-bahasa tersebut tidak memiliki sistem

! Tulisan ini dikembangkan berdasarkan sebagian dari hasil penelitian PMB-LIPI Prioritas Nasional
dengan tema "Etnik Minoritas dan Bahasa-bahasa yang Terancam Punah di Kawasan Indonesia Timur.".

2 Angka 6.000 yang digunakan oleh David Crystal sebenarnya merupakan angka rerata yang digunakan
untuk mengacu pada sejumlah laporan yang tidak sama. Misalnya, Atlas of the World's Languages
mendaftar ada 6.796 bahasa; dalam Ethnologue (1996) edisi ke-13 tercantum 6.703 bahasa. Ada
sejumlah alasan adanya variasi perkiraan jumlah bahasa, yaitu perkiraan jumlah bahasa pada tahun-taun
1970-an tidak berdasarkan pada survei sistematik, belum selesainya survei sistematik yang dilakukan
sejak ditemukannya teknik pengumpulan informasi pada tahun 1980-an, dan masalah penamaan
bahasa/dialek.

EDISI XXXVII/NO.1/2011]| 115



tulisan. Artinya, transmisi kebahasaan berlangsung dalam kelisanan.
Sayangnya, keberagaman bahasa yang begitu luar biasa itu kini dalam
situasi yang tidak menggembirakan. Foundation for Endangered
Languages (Crystal 2000: 19) menyatakan bahwa

The majority of the world s languages are vulnerable not just to decline
but to extinction.

Over half the world s languages are moribund, i.e. not effectively being
passed on to the next generation.

Lebih lanjut, Crystal menegaskan bahwa sekitar 50% bahasa-bahasa
di dunia ini akan punah dalam 100 tahun. Hal itu berarti bahwa
sekurang-kurangnya akan ada satu bahasa yang punah dalam setiap dua
minggu. Hal yang sama juga dikemukakan dalam “Convention for the
Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage”, yaitu lebih dari 50
persen bahasa-bahasa yang ada di dunia yang diperkirakan berjumlah
6.800 bahasa secara serius terancam punah. Hanya beberapa ratus saja
yang benar-benar tidak terancam punah. Fakta menunjukkan bahwa 96%
bahasa-bahasa di dunia ini hanya diujarkan oleh 4% penduduk dunia.
Bahasa dinyatakan terancam punah ketika penutur yang menggunakan
dalam ranah komunikatif semakin sedikit dan terus semakin sedikit
sampai akhirnya berhenti ditransmisikan dari satu generasi ke generasi
berikutnya.

Menghadapi kondisi seperti itu, dalam [International Linguistics
Congress di Quebec pada 1992 para linguis mengemukakan pernyataan
bersama sebagai berikut.

As the disappearance of any one language constitutes an irretrievable
loss to mankind, it is for UNESCO a task of great urgency to respond
to this situation by promoting and, if possible, sponsoring programs of
linguistic organizations for the description in the form of grammars,
dictionaries and texts, including the recording of oral literatures, of
hitherto unstudied or inadequately documented endangered and dying
languages.

Pernyataan bersama itu menunjukkan bahwa para linguis turut
memperhatikan pentingnya sastra (tradisi) lisan pada bahasa-bahasa
yang terancam punah dengan cara mendokumentasikannya, baik dalam
bentuk rekaman audio maupun audio visual.

116 | Masyarakat Indonesia



Mengapa pernyataan bersama para linguis dalam [International
Linguistics Congress di Quebec pada 1992 itu menekankan pentingnya
pendokumentasian sastra lisan sebagai bagian dari tradisi lisan?
Alasannya ialah pada kelompok masyarakat yang tidak memiliki sistem
tulisan, sastra lisan berkembang sangat baik. Bentuk-bentuk ujaran yang
mencerminkan budaya mereka dipertahankan secara turun-temurun dan
diingat oleh orang-orang biasa dan oleh orang-orang yang secara resmi
atau tidak resmi di dalam kebudayaan tersebut diakui sebagai orang
yang mampu melestarikan, meneruskan, dan menciptakan pemakaian
artistik demikian dalam bahasa tersebut. Hal ini berarti melibatkan
memori kolektif dalam transmisinya.

Paparan di atas mengisyaratkan pentingnya menghubungkan pergeseran
dan pemertahanan bahasa yang hampir punah atau terancam punah
dengan aspek tradisi lisan. Tulisan ini membahas dua aspek tersebut
dengan kasus bahasa Kui, yang dituturkan oleh orang Kui atau orang
Masin di Alor, Nusa Tenggara Timur. Namun, sebelumnya akan
dipaparkan terlebih dahulu pentingnya bahasa lisan dalam kajian
bahasa dan juga terkesampingkannya aspek tradisi lisan dalam kajian
pergeseran dan pemertahanan bahasa.

PENTINGNYA "BAHASA LISAN” DALAM KAJIAN BAHASA

Selama beberapa dekade lalu, para akademisi, baik dari bidang linguistik,
antropologi, sosiologi, maupun psikologi menyadari ciri lisan bahasa
dan implikasinya tentang kontras antara kelisanan dan keberaksaraan.
Ferdinand de Saussure—peletak dasar linguistik modern—memberikan
perhatian utama pada bahasa lisan, yang menggerakkan semua bentuk
komunikasi verbal. Dia berpendapat bahwa tulisan sebagai jenis
pelengkap bahasa lisan bukan sebagai transformer verbalisasi.

Linguis kontemporer berpendapat bahwa bahasa lisan adalah materi
utama dalam kajian linguistik. Menurut Lyons (1968: 39-42), asas
prioritas bahasa lisan mengatasi bahasa tulis dalam kajian linguistik
memiliki dua alasan. Pertama, wicara (bahasa lisan) lebih tua dan lebih
luas tersebar daripada tulisan. Kita tidak mengenal sistem tulisan yang
sejarahnya sudah lebih dari 6.000 - 7.000 tahun. Sebaliknya, tidak ada
kelompok orang yang dikenal ada atau pernah ada tanpa kemampuan
berbicara dan beratus-ratus bahasa tidak pernah dikaitkan dengan

EDISI XXXVII/NO.1/2011| 117



sistem tulisan sampai dicatat oleh para misionaris atau linguis pada
zaman sekarang. Karena itu, masuk akal mengandaikan bahwa wicara
sudah ada sejak permulaan adanya masyarakat manusia.

Kedua, segala sistem tulisan adalah berdasarkan satuan-satuan bahasa
lisan, yakni bunyi, suku kata, dan kata. Kemudian, semua sistem
tulisan yang umum dipakai mengambil salah satu dari satuan-satuan
itu sebagai dasar, yaitu sistem alfabetis berdasar bunyi, sistem silabis
berdasar suku kata, dan ideografis berdasar kata. Apabila benar bahwa
ketiga lapisan itu ada sebelumnya pada bahasa lisan, cukup mudah
menerangkan sumber setiap sistem tulisan utama dari lapisan bahasa
lisan. Namun, tidak ada sistem tulisan yang mampu menggambarkan
segala variasi distingtif, misalnya pada tinggi nada dan tekanan, yang
ada dalam wicara (bahasa lisan) sehingga bahasa tulis tidak dapat
dipandang hanya sebagai pemindahan bahasa lisan ke sarana yang lain.

Persoalannya ialah, seperti dikemukakan de Saussure (1973), bahasa
lisan dan aksara merupakan dua sistem tanda yang berbeda; satu-
satunya kesahihan tulisan adalah untuk mengungkapkan langue. Akan
tetapi, kata fertulis berbaur sedemikian eratnya dengan kata lisan
yang dilambangkannya sehingga kata tertulis menjadi “peran utama
gadungan.” Karena itu, orang sampai memberi arti pada pengungkapan
lambang bunyi yang sama pentingnya dengan tanda itu sendiri. Ini
sama dengan (seandainya) untuk mengenal seseorang, lebih baik
memandangi potretnya daripada wajahnya.

Aksara menjadi memiliki prestige karena ilusi tersebut. De Saussure
(1973: 94) menjelaskan empat argumen terjadinya prestige bahasa
tulis dibanding lisan. Pertama, gambar grafis kata-kata tampil secara
mencolok di hadapan kita sebagai objek yang permanen dan kokoh,
lebih tepat daripada bunyi untuk membentuk satuan bahasa dalam kurun
waktu. Hubungan itu hampir menjadi dangkal dan hampir menciptakan
suatu satuan rekaan murni; jauh lebih mudah untuk memahami bahwa
hubungan alami, satu-satunya yang benar, adalah hubungan bunyi.
Kedua, pada diri sebagian besar orang, kesan visual lebih jelas dan lebih
langgeng daripada kesan akustis sehingga mereka lebih mempercayai
yang pertama. Gambar grafis akhirnya lebih menonjol daripada kesan
bunyi. Ketiga, bahasa tulis lebih meningkatkan lagi pentingnya aksara,
suatu hal yang sebenarnya tidak pantas. Bahasa sastra memiliki kamus
dan tata bahasa. Berdasar buku dan melalui bukulah orang mengajar di

118 | Masyarakat Indonesia



sekolah. Bahasa muncul sebagai sesuatu yang diatur oleh suatu kode,
sedangkan kode itu sendiri adalah aturan tertulis yang tunduk pada
suatu penggunaan yang ketat, yaitu ortografi. Itulah yang membuat
aksara begitu penting. Akhirnya, orang lupa bahwa orang belajar bicara
sebelum belajar menulis dan hubungan alaminya dibalik sedemikian
rupa. Keempat, apabila terjadi ketidaksesuaian antara langue dan
ortografi, perdebatan terlalu sulit ditengahi. Tetapi, karena linguis tidak
memiliki suara dalam perdebatan tersebut, bentuk tertulis selalu berada
di atas angin karena penyelesaian apa pun yang dituntut darinya lebih
mudah. Aksara merampas suatu kepentingan yang sebenarnya bukan
haknya.

Kajian tradisi lisan memiliki signifikansi dalam kajian linguistik,
terutama dalam penelitian lapangan pada bahasa-bahasa yang tidak
memiliki sistem tulisan dan sama sekali tidak tersedia naskah-naskah
tertulis dan tidak pernah dipelajari sebelumnya. Robins (1989: 490)
menyatakan bahwa dalam penelitian lapangan, seorang peneliti bidang
linguistik antropologi mau tidak mau harus berurusan dengan segala
aspek bahasa di antaranya adalah teks-teks lisan,? yaitu rangkaian
ujaran yang bukan merupakan respons terhadap pancingan langsung
dari peneliti. Banyak teks lisan, dalam bentuk apa pun, mengungkapkan
sebagian dari kebudayaan dan tradisi para penuturnya. Cerita
tradisional, lagu-lagu tradisi, mitos, sejarah kelompok, ujaran-ujaran
dalam upacara tradisional dan keagamaan merupakan beberapa contoh
dari materi yang secara unik dapat dikumpulkan dan dianalisis oleh
linguis. Siginifikansi teks lisan tersebut dapat jauh melampaui batas-
batas linguistik itu sendiri (Robins 1989: 493). Pernyataan itu dapat
diartikan bahwa analisis teks lisan itu di samping dapat digunakan
untuk mendeskripsikan sistem bahasa, juga dapat digunakan untuk
memahami kebudayaan mereka melalui kajian yang bukan sekadar dari
perspektif mikrolinguistik, tetapi juga makrolinguistik.

2E.K.M. Masinambow (2004: 22) menyatakan bahwa pengertian teks (text) dan wacana (discourse)
tidak seragam, tetapi mempunyai berbagai makna bergantung pada definisi yang dijadikan pegangan.
Penerapan pengertian teks dalam teori kebudayaan mendefinisikan teks dalam artinya yang luas, yaitu
bahwa penampilan teks tidak terbatas pada tulisan, tetapi termasuk pula pola perilaku dan tindakan
nonverbal. Atas dasar definisi ini, Noth (1990: 331 - 332) menyatakan bahwa teks mengungkapkan
“pesan-pesan budaya” (cultural message) yang berbeda dengan definisi yang beranggapan bahwa teks
mengungkapkan pesan-pesan verbal (verbal message). Menurut definisi terakhir tersebut, terdapat
berbagai pandangan sebagai berikut. Ada yang beranggapan bahwa teks dan wacana merupakan dua
sinonim; dalam hal ini teks maupun wacana dapat mengacu pada ungkapan-ungkapan tertulis maupun
lisan. Ada pula yang beranggapan bahwa teks adalah yang tertulis, sedangkan wacana adalah yang lisan;
teks adalah struktur abstrak yang terwujud ke dalam wacana sebagai tuturan nyata.

EDISI XXXVII/NO.1/2011| 119



Paparan di atas sesuai dengan pendapat Ong (1982: 6 -7) yang
menyatakan bahwa bahasa adalah fenomena lisan. Di mana pun
manusia berada mereka memiliki bahasa dan tiap bahasa yang ada pada
dasarnya diucapkan dan didengar, dalam dunia bunyi. Lebih lanjut, Ong
menyatakan bahwa bahasa pada hakikatnya bersifat lisan (oral); begitu
lisan sehingga seakan-akan aksara tidak diperlukan. Buktinya, di antara
puluhan ribu bahasa yang pernah digunakan di dunia, hanya sekitar
106 yang memiliki sistem tulisan yang menghasilkan kepustakaan.
Sementara itu, sebagian besar tidak mengenal tulisan. Selanjutnya, di
antara kurang lebih 3.000 bahasa yang kini hidup hanya kira-kira 78
yang memiliki kesusasteraan tertulis. Karena itu, kelisanan dasar dari
bahasa bersifat permanen.

Namun, haruslah dipahami bahwa bahasa lisan dan tradisi lisan --yang
menjadi salah satu bahasan dalam artikel ini--meskipun sama-sama
menggunakan kata /isan dalam frasa bahasa lisan dan tradisi lisan,
keduanya bukanlah hal yang sama. Memang betul dasar dari tradisi lisan
adalah komunikasi lisan yang berbasis bahasa lisan. Namun, menurut
Hoed (2008: 185), ada dua hal yang membedakan keduanya. Pertama,
tradisi lisan tidak sepenuhnya sama dengan bahasa lisan. Tradisi lisan
lebih luas dari bahasa dalam komunikasi lisan seperti dikenal dalam
linguistik. Namun, ditinjau dari segi linguistik, pengertian “dikatakan
dan didengar” adalah dasar dari tradisi lisan. Kedua, penelitian tentang
tradisi lisan dilakukan atas komunikasi lisan, tetapi dalam perekamannya
dapat tertulis atau lisan (alat perekam elektronik). Data tertulis juga kita
peroleh dari naskah lama yang tadinya merupakan rekaman komunikasi
lisan. Ketiga, teks tradisi lisan dapat mempunyai latar belakang yang
serupa dengan teks tertulis.

Menurut Finnegan (1997: 7), frasa “tradisi lisan” menyembunyikan
ketaksaan yang sama dengan istilah tradisi dengan tambahan yang lebih
spesifik “lisan.” Tambahan kata lisan seringkali mengimplikasikan
bahwa tradisi lisan ditafsirkan memiliki beberapa cara, yakni (i) verbal
atau (ii) tidak ditulis, (ii1) milik masyarakat, biasanya dengan konotasi
tidak berpendidikan, tidak elite, dan/atau (iv) mendasar dan bernilai,
seringkali ditransmisikan lintas generasi. Tentu saja konotasi itu belum
tentu benar adanya karena tradisi lisan tidak terbatas pada kelompok
yang tidak berpendidikan.

120 | Masyarakat Indonesia



Berdasar paparan di atas, dapat dinyatakan bahwa meskipun secara
konseptual bahasa lisan tidak sama dengan tradisi lisan, dalam kajian
bahasa yang tidak memiliki sistem tulisan, tradisi lisan tidak bisa
dikesampingkan berdasar dua alasan. Pertama, tradisi lisan dapat
menjadi sumber data untuk kajian kebahasaan dan kebudayaan. Kedua,
tradisi lisan dapat digunakan sebagai wahana revitalisasi bahasa,
terutama pada bahasa-bahasa yang terancam punah dan tidak memiliki
sistem tulisan.

PERGESERAN DAN PEMERTAHANAN BAHASA DENGAN TRADISI LISAN:
KAJIAN TERDAHULU

Dalamsituasiadanyainteraksidanterjadinyakedwibahasaan, pergeseran
dan pemertahanan bahasa itu terlihat wujudnya pada kenyataan bahwa
suatu bahasa masih dipakai dan dipilih dalam situasi-situasi tertentu.
Salah satu cara untuk menguji pilihan bahasa diperlukan teori ranah
(domain) penggunaan bahasa yang dikemukakan Fishman (1964).

Dalam banyak penelitian, analisis ranah dikaitkan dengan konsep
tentang ragam prestise tinggi (T) dan rendah (R). Dalam analisis
ranah, terdapat penggolongan ranah yang masuk ke kategori T dan R.
Misalnya, ranah keluarga, kekariban, dan ketetanggaan tergolong ranah
R, sedangkan ranah pendidikan, pemerintahan, dan pekerjaan tergolong
ranah T. Ranah transaksi dapat masuk dalam ranah T atau R.

Pemahaman tentang pilihan bahasa dalam ranah yang terkait dengan
konsep T-R tersebut penting dalam kajian pemertahanan bahasa karena
dengan begitu pemertahanan dan “kebocoran” yang menyebabkan
pergeseran bahasa dapat dilihat. Dalam kebanyakan guyub minoritas
yang berinteraksi dengan guyub mayoritas, ranah R itu mengacu kepada
bahasa milik minoritas dan ranah T terkait dengan bahasa mayoritas.
Sepanjang ranah R yang bersuasana akrab itu masih memakai bahasa
minoritas (R), orang dapat mengatakan bahwa guyub itu masih mampu
mempertahankan bahasanya. Manakala ranah-ranah itu mulai “bocor”,
dan bahasa mayoritas merembes masuk, menggantikan fungsi bahasa
minoritas, mulailah terjadi pergeseran bahasa dan kalau semua ranah
sudah memakai bahasa mayoritas, sementara bahasa minoritas tidak
mampu menembus ranah-ranah yang semula memakai bahasa T, bahasa
minoritas akan punah.

EDISI XXXVII/NO.1/2011 | 121



Pergeseran itu dapat dilihat dengan mengaitkan konsep ranah dalam
konteks pemertahanan dan pergeseran bahasa dengan gagasan Fishman
(1968) tentang “konfigurasional dominansi” yang diadopsi dari gagasan
Weinriech. Konfigurasi itu merupakan cara untuk menunjukkan arah
perubahan penggunaan bahasa dari waktu ke waktu dan dapat dipakai
untuk memperkirakan apakah suatu bahasa (minoritas) itu berada
dalam status masih bertahan atau bergeser (atau tergeser). Konfigurasi
ini harus disajikan dalam bentuk tabel yang dapat menggambarkan (i)
rangkuman data tentang penggunaan bahasa dalam guyub dwibahasa
(atau aneka bahasa) oleh sekelompok orang dari dua “titik” waktu
yang berbeda dan (ii) suatu rangkuman tentang hubungan peran,
misalnya antara orang tua-anak, guru-murid, yang dikaitkan dengan
bahasa dan situasi penggunaan bahasa itu. Dalam paparannya Fishman
memberikan contoh tabel konfigurasi pemertahanan dan pergeseran
bahasa Yid (Yidish) dan Inggris. Berdasarkan tabel itu, dapat dilihat
bahwa antara tahun 1940 dan 1970 bahasa Inggris dipakai lebih banyak
daripada bahasa Yid oleh dwibahasawan Yid-Inggris di Amerika Serikat
sehingga penggunaan bahasa Yid menurun. Pada tahun 1940 bahasa
Yid dipakai dalam ranah keluarga dan bahasa Inggris pada ranah kerja.
Status ini berlanjut hingga tahun 1970. Dalam ranah ketetanggaan, yang
mencakupi hubungan peran antarteman dan kenalan, bahasa Yid masih
dipakai pada tahun 1940. Akan tetapi, pada tahun 1970 dalam ranah itu
sudah dipakai bahasa Ingris.

Model tabel konfigurasi ini kemudian dikembangkan oleh Gal (1979) dan
Fasold (1984). Menurut Fasold, pilihan bahasa sebagai “konkomitmen”
konsep keanggotaan kelompok dari seseorang akan tampak jelas pada
model yang semula diperkenalkan oleh Fishman dan dikembangkan
Gal. Gal menemukan pola pilithan bahasa yang teratur kalau pola
pilihan individual ditempatkan ke dalam apa yang disebut tabel “skala
implikasional”. Skala itu berbentuk tabel yang mempertemukan deret
penutur (dengan usianya) dengan kolom interlokutor (petutur). Dalam
tabel itu tampak rentangan skala yang menggambarkan ujung paling
kiri adalah penggunaan bahasa Hungaria (R ) dan ujung paling kanan
adalah penggunaan bahasa Jerman (T). Penggunaan bahasa Jerman oleh
seorang penutur dengan seorang interlokutor, yang tergambar pada suatu
titik semu deret dan kolom di bagian tengah tabel, mengimplikasikan
atau memprediksi bahwa bahasa Jerman akan dipakai dengan semua
interlokutor yang tersebut pada sebelah kanan titik itu sampai tepi atau

122 | Masyarakat Indonesia



ujung skala. Sebaliknya, jika bahasa Hungaria dipakai terhadap seorang
interlokutor, bahasa itu akan dipakai terhadap semua interlokutor
yang tersebut di sebelah kiri titik terus ke arah kiri dari skala itu.
Penggunaan bahasa Jerman dan Hungaria terhadap seorang interlokutor
akan tampak di antara penggunaan salah satu dari kedua bahasa itu.
Karena penutur yang terdaftar dalam tabel diberi identitas umur, segera
tampak misalnya bahwa terhadap orang-orang yang lebih tua anak-
anak muda menggunakan bahasa Hungaria, sedangkan terhadap teman-
teman sebaya mereka memakai bahasa Jerman. Dengan tabelnya yang
menggambarkan pilihan bahasa itu, terlihat sekuensi perluasan bahasa
Jerman ke situasi-situasi lain yang sebelumnya memakai bahasa
Hungaria dan yang oleh individu-individu konservatif dipakai bahasa
Hungaria, sekaligus menggambarkan tergesernya bahasa Hungaria (L).

Dengan cara yang sama, Fasold menganalisis pemakaian bahasa pada
suatu tempat dengan tiga bahasa, yaitu Tiwa (bahasa asli; R), Spanyol
(B2 lama), dan Inggris (B2 baru). Bahasan Fasold sampai pemertahanan
bahasa Tiwa. Dengan cara ini Fasold menyimpulkan bahwa bahasa
Tiwa dipertahankan pada masa lampau, sedangkan bahasa berprestise
tinggi telah bergeser dari Spanyol ke bahasa Inggris. Ada sedikit
petunjuk bahwa pergeseran dari bahasa Tiwa ke bahasa Inggris sudah
mulai terjadi, tetapi ada juga petunjuk lain bahwa pergeseran itu tidak
sedang terjadi, bahkan ada “arus balik”, yaitu dari ada sejumlah
dwibahasawan Tiwa-Inggris yang menghendaki agar anak-anak mereka
mampu berbahasa Tiwa.

Untuk melihatpergeseran dan pemertahanan bahasaseperti dikemukakan
di atas, sejumlah tulisan menunjukkan bahwa tradisi lisan dinafikan
keberadaannya dalam ranah pemilihan dan penggunaan bahasa.
Artinya, tradisi lisan tidak dimasukkan dalam kajian pergeseran dan
pemertahanan bahasa. Padahal, pemertahanan tradisi lisan, pengetahuan
lokal, dan bahasa berjalan beriringan. Bahasa merupakan wahana
paling signifikan untuk mengomunikasikan dan mempertahankan
warisan takbenda (intangible heritage) dan pengetahuan lokal.
Berdasar hasil penelitian di Afrika Timur yang dilakukan Mhando
(2008: 39), ditemukan bahwa ada kaitan erat antara perlindungan
atau pemertahanan tradisi lisan dan bahasa-bahasa lokal. Alasannya,
hilangnya bahasa berarti hilangnya ciri kebahasaan yang unik, yang
hasil akhirnya ialah menurunkan, bahkan menghilangkan tradisi lisan.

EDISI XXXVII/NO.1/2011 | 123



Hal itu berakhir dengan hilangnya pengetahuan lokal. Bahasa tidak
hanya menyampaikan pengalaman historis suatu kelompok, tetapi juga
mengodifikasi, menjaga, dan mengungkapkan isi pengetahuan yang
berbeda. Inilah pentingnya untuk merevitalisasi dan menjaga bahasa-
bahasa lokal, yang salah satunya melalui pendokumentasian tradisi
lisan, misalnya cerita rakyat, nyanyian, ritual, kehidupan sehari-hari.
Pendokumentasian tradisi lisan dapat membantu mempertahankan
pengetahuan kebudayaan yang terdapat di dalam cerita tradisional dan
berbagai nyanyian.

PERGESERAN BAHASA KUI: SEBUAH CONTOH KASUS

Bahasa Kui dituturkan oleh komunitas bahasa Kui di Alor Nusa
Tenggara. Berkaitan dengan jumlah penutur, tidak ada data yang sama
antara satu tulisan dengan tulisan yang lain. Menurut SIL Internasional
(2009), penutur bahasa Kui berjumlah 4.242 orang. Shiohara (2010:
179) menyatakan jumlah penutur bahasa Kui kira-kira 4.000 orang.
Sementara itu, hasil pemetaan keluarga yang dilakukan oleh Thung
Julan (2011) menunjukkan bahwa jumlah penutur bahasa Kui dapat
dinyatakan sebagai berikut. Penutur bahasa Kui di Lerabaing: 20 rumah
atau 119 orang, penutur di Buraga: 78 rumah atau 315 orang, penutur
di Moru: 87 rumah atau 399 orang. Dengan demikian, jumlah anggota
komunitas bahasa Kui kurang lebih ada 733 orang yang tersebar di tiga
kampung.

Untuk mengetahui terjadinya pergeseran bahasa pada komunitas bahasa
Kui, dilakukanlah analisis pilihan bahasa pada orang Kui yang tersebar
di tiga kampung tersebut, yaitu di kampung Lerabaing (Desa Wakafsir),
Buraga, dan di Moru. Analisis ini dilakukan secara kualitatif berdasar
data hasil Focus Group Discussion (FGD).

Pilihan Bahasa Orang Kui di Wakafsir

Wakafsir merupakan kampung pertama orang Kui. Di kampung inilah
jejak-jejak peninggalan leluhur orang Kui tersimpan, di antaranya
ialah serpihan perahu yang diyakini adalah perahu Marikawal, yakni
perahu yang digunakan oleh Karkil dan Malaikil dari Ende-Flores dan
mendarat di Tanjung Sibla-Wakafsir; sebuah masjid yang diperkirakan
didirikan pada tahun 1600-an, dan bekas rumah raja Kui.

124 | Masyarakat Indonesia



Kini di kampung ini tinggal ada 20 rumah (119 orang) dan 5 rumah
yang masuk kategori kawin campur. Sebagian besar orang Kui sudah
meninggalkan kampung ini menyebar ke Buraga dan Moru.

Untuk mencapai kampung ini diperlukan upaya yang tidak mudah.
Perlu waktu 3—5 jam berjalan kaki dari Buraga atau sekitar 1 '
jam jika menggunakan perahu kecil dari Buraga. Kampung ini pun
dapat dicapai dengan menggunakan speedboat dari Kalabahi, ibukota
Kabupaten Alor, dengan waktu tempuh sekitar dua jam. Namun, biaya
sewa speedboat sangat mahal, yakni tiga juta rupiah lebih untuk sekali
sewa.

Kondisi seperti itu membuat kampung Lerabaing menjadi kampung
yang sulit untuk dijangkau, baik oleh masyarakat sekitar, maupun oleh
berbagai fasilitas pembangunan, seperti listrik dan berbagai media
massa, baik media massa cetak maupun elektronik. Tidak ada listrik di
sini. Kalau pun ada listrik, hal itu karena ada mesin diesel kecil yang
biasa digunakan dalam acara tertentu.

Semua orang yang tinggal di Wakafsir ini adalah orang Kui. Mereka
sama sekali tidak bercampur dengan komunitas bahasa lain di kampung
ini. Namun, berdasar hasil FGD, diketahui bahwa secara umum telah
terjadi perbedaan pilihan bahasa di kalangan anak-anak umur belasan
tahun dengan kalangan 20 tahunan ke atas. Anak-anak umur belasan
tahun ke bawah memilih untuk menggunakan bahasa Melayu Alor,
baik dalam percakapan di rumah maupun dengan tetangganya. Hal itu
berbeda dengan kalangan kelompok umur di atas dua puluhan, yang
masih memilih untuk menggunakan bahasa Kui. Artinya, anak-anak
orang Kui yang berada di kampung Lerabaing ini sudah tidak lagi dapat
menggunakan bahasa Kui dan memilih menggunakan bahasa Melayu
Alor meskipun dalam percakapan di ranah rumah tangga dan juga
ketetanggaan. Pada ranah lain, seperti pendidikan tentu saja mereka
memilih menggunakan bahasa Melayu Alor dan bukan bahasa Kui.

Kondisi itu menimbulkan pertanyaan: mengapa anak-anak lebih
memilih menggunakan bahasa Melayu Alor atau bahasa Indonesia
dalam percakapan sehari-hari di rumah? Padahal, lingkungan tempat
tinggal mereka betul-betul hanya dihuni oleh orang Kui. Tidak ada
komunitas bahasa lain yang tinggal di kampung ini. Orang-orang yang
terlibat dalam FGD menyatakan bahwa itu semata-mata karena kealfaan

EDISI XXXVII/NO.1/2011 | 125



para orang tua yang tidak mau “mengajarkan” bahasa Kui kepada anak-
anaknya.

Pilihan Bahasa Orang Kui di Buraga dan Bombaru

Buraga dan Bombaru merupakan tempat persebaran kedua orang Kui.
Di wilayah ini ada 78 rumah orang Kui (315 orang). Kehidupan mereka
pada umumnya bergantung pada hasil tangkapan ikan sehingga sebagian
besar di antara mereka menjadi nelayan. Seperti halnya di kampung
Lerabaing, di Buraga dan Bombaru ini pun tidak ada akses penerangan
listrik dan juga media massa elektronik. Baik di Lerabaing maupun di
Buraga dan Bombaru tidak ada sinyal telepon seluler sehingga orang
Kui di kedua wilayah tersebut tidak dapat menikmati akses komunikasi
melalui saluran telepon. Perbedaannya ialah Buraga dan Bombaru
dapat dicapai melalui jalan darat dari Moru (ibu kota Kecamatan Alor
Barat Daya), sedangkan kampung Lerabaing tidak bisa dicapai melalui
jalan darat.

Tidak seperti di kampung Lerabaing yang komunitasnya relatif
homogen, di Buraga orang Kui harus hidup berdampingan dengan
beberapa kelompok etnis lain, yaitu orang Abui dan Kelon. Oleh karena
itu, kontak bahasa sangat mungkin terjadi pada orang Kui di wilayah ini
karena percampuran tempat tinggal mereka dengan berbagai kelompok
etnis lain tersebut.

Berdasar hasil FGD diketahui bahwa pengetahuan dan keterampilan
berbahasa Kui oleh orang Kui pada kelompok umur 40 tahun dan
belasan sampai dua puluh tahunan dianggap tidak sebaik orang tua
mereka. Dalam penilaian mereka, anak-anak 1-12 tahun sekarang ini
sudah tidak bisa lagi berbahasa Kui, baik di rumah maupun ketika
berkomunikasi dengan tetangganya. Mereka menyadari bahwa kondisi
tidak bisanya anak-anak berbahasa Kui disebabkan oleh mereka sendiri
sebagai orang tua yang tidak mentranmisikan bahasa Kui kepada anak-
anak mereka. Mereka tidak pernah menggunakan bahasa Kui di rumah
dengan anak-anak mereka ketika berkomunikasi keseharian. Tujuan
mereka ialah memudahkan anak-anak menguasai bahasa Melayu Alor
dan bahasa Indonesia karena kedua bahasa itulah yang digunakan dalam
komunikasi lebih luas.

126 | Masyarakat Indonesia



Anak-anak Kui di Buraga dan Bombaru lebih menyukai menggunakan
bahasa Melayu Alor daripada menggunakan bahasa Kui ketika
berinteraksi dengan anak-anak lain di lingkungan mereka. Alasannya,
anak-anak itu bergaul tidak hanya dengan anak-anak Kui, tetapi juga
dari berbagai kelompok etnis lain.

Meskipun demikian, para orang tua itu menyadari bahwa meskipun
anak-anak mereka dalam keseharian menggunakan bahasa Melayu Alor
ketika bergaul dengan teman-temannya, sebenarnya anak-anak itu dapat
diajari menggunakan bahasa Kui di rumah. Persoalannya ialah, para
orang tua itu ”lupa” mengajarkan bahasa Kui dalam tindak komunikasi
di rumah tangga.

Mereka menganggap buruk pada orang Kui yang sebenarnya bisa
berbahasa Kui, tetapi tidak mau menggunakannya dengan sesama orang
Kui. Hal itu diangapnya sebagai sebuah kesombongan. Namun, mereka
tidak menganggap jelek orang yang memiliki kemampuan berbahasa
lebih dari satu bahasa karena hal itu memperluas jangkauan komunikasi
dengan berbagai kelompok lain. Orang-orang yang berusia di atas 50
tahun ke atas pada umumnya mampu menggunakan bahasa Melayu
Alor dan dua bahasa kelompok etnis lain. Sementara itu, orang yang
berusia 25-50 tahun hanya mampu menguasai bahasa Kui dan bahasa
Melayu Alor.

Jika orang Kui hanya bisa berbahasa Kui saja itu dianggapnya juga
tidak bagus karena mempersempit pergaulan. Padahal, gerak kehidupan
mereka juga bergantung pada orang-orang dari berbagai kelompok etnis
lain. Karena itu, mereka juga mendorong anak-anaknya untuk belajar
bahasa lain. Persoalannya ialah, mereka lupa mengajarkan bahasanya
sendiri kepada anak-anaknya. Bahkan, dalam kehidupan sehari-hari
pun mereka mengaku lebih banyak memakai bahasa Melayu Alor
karena bahasa itulah yang menjadi basantara antarberbagai kelompok,
baik ketika berinteraksi dengan tetangga maupun ketika berinteraksi di
pasar.

Mereka menganggap bahwa bahasa Kui, bahasa Melayu Alor, dan
bahasa Indonesia sama pentingnya karena ranah penggunaannya yang
berbeda. Jika orang Kui hanya bisa berbahasa Kui saja dianggapnya
tidak baik karena tidak akan mampu mengembangkan diri. Jika orang
Kui hanya bisa berbahasa Melayu Alor saja juga dianggap kurang

EDISI XXXVII/NO.1/2011 | 127



baik karena tidak akan bisa mengikuti acara peristiwa adat yang harus
menggunakan bahasa Kui. Sementara itu, bahasa Indonesia harus
dikuasai karena bahasa Indonesia sebagai bahasa pengantar di sekolah
dan di berbagai kegiatan resmi.

Mereka berharap bahasa Kui dipakai dalam interaksi keseharian
dengan sesama orang Kui dan juga dalam acara peristiwa adat. Dalam
acara peristiwa adat pasti digunakan bahasa Kui. [tu menjadi masalah
jika orang-orang yang seharusnya duduk di kursi (adat) ternyata tidak
menguasai bahasa Kui. Jika hal itu terjadi, biasanya orang yang memiliki
hak itu mendelegasikan kepada orang lain yang menguasai bahasa Kui
karena orang-orang yang duduk di kursi (adat) harus berembug berbagai
hal dalam bahasa Kui. Jika salah satu orang yang berhak duduk tadi
tidak menguasai bahasa Kui, tentu hal itu menimbulkan masalah karena
dia tidak akan mampu berpartisipasi dalam acara adat tersebut. Artinya,
tidak ada yang bisa mereka perbuat dalam acara adat itu. Karena itu,
mau tidak mau jatah kursi itu harus diberikan kepada orang yang bisa
berbahasa Kui.

Berkaitan dengan semakin sedikitnya jumlah orang Kui di Buraga dan
Bombaru yang bisa berbahasa Kui, mereka sebenarnya juga merasa
khawatir dengan kondisi itu. Mereka sangat menyadari bahwa jika
kondisi itu terus-menerus terjadi dalam tiap generasi, bahasa Kui akan
punah.

Karenakesadaranitulah, merekamulaiberpikirhendak membuat gerakan
untuk mengajak berbicara anak-anaknya di rumah dengan bahasa Kui.
Setidaknya dengan cara itu anak-anak mereka akan menguasai bahasa
Kui meski terbatas untuk interaksi keseharian. Tujuannya jelas agar
bahasa Kui tetap digunakan oleh generasi berikutnya. Mereka juga
berharap bahwa bahasa Kui diajarkan di sekolah Madrasah Ibtidaiyah
(MI) karena siswa-siswa di MI itu semuanya adalah anak-anak Kui.

Pilihan Bahasa Orang Kui di Moru

Persebaran terakhir orang Kui adalah di Moru, yang sekarang menjadi
ibukota Kecamatan Alor Barat Daya (disingkat ABAD). Di pesisir
pantai Moru inilah sebagian besar orang Kui bermukim. Di sini orang
Kui dapat menikmati fasilitas listrik dan jaringan telekomunikasi, baik
yang menggunakan jaringan kabel maupun telepon seluler.

128 | Masyarakat Indonesia



Berbagai kelompok etnis hidup berdampingan di Moru, di antaranya
ialah orang Kelon, Abui, Hamap, dan Kui dengan bahasa yang berbeda-
beda. Karena itu, mustahil bagi mereka untuk hanya menguasai satu
bahasa saja, yakni bahasa etniknya. Komunikasi di antara mereka
dilakukan dengan menggunakan basantara (/ingua franca), yaitu bahasa
Melayu Alor.

Pada umumnya orang-orang tua di Moru menyatakan bahwa anak-anak
Kui umur belasan tahun di Moru sudah tidak bisa lagi menggunakan
bahasa Kui, baik ketika berinteraksi di rumah dengan sesama anggota
keluarga maupun ketika berinteraksi dengan teman-temannya di
lingkungan rumah tinggal mereka. Salah satu penyebabnya, menurut
mereka, adalah lingkungan tempat tinggal mereka yang benar-benar
bersifat heterogen, baik dalam bahasa maupun kelompok etnis. Orang
Kui hidup di antara orang Abui, Klon, dan Hamap. Mustahil sekali
mereka mampu membatasi pergaulan anak-anak mereka hanya pada
orang Kui. Karena kepraktisannya, anak-anak Kui di rumah dan di
lingkungan ketetanggaan memilih menggunakan bahasa Kui. Dorongan
untuk beralih menggunakan bahasa melayu Alor dipercepat oleh tidak
dibiasakannya anak-anak Kui untuk menggunakan bahasa Kui di rumah
oleh para orang tua.

Berdasar paparan di atas, dapat dikemukakan bahwa ada indikasi
terjadinya pergeseran bahasa pada orang Kui, baik yang bermukim di
Wakafsir, Buraga & Bombaru, serta Moru. Bukti dari pergeseran itu
ialah sudah mulai tidak mampunya anak-anak (kelompok umur 25
tahun ke bawah) menggunakan bahasa Kui walau hanya dalam ranah
rumah tangga dan beralih ke bahasa Melayu Alor. Jika ranah keluarga
sebagai basis pemertahanan bahasa “sudah bocor”, hal itu berarti
basis pemertahanan bahasa sudah goyah. Bocornya pemertahanan
bahasa pada ranah yang paling dasar itu kemudian diikuti pada ranah
ketetanggaan. Secara berkelanjutan pemakaian bahasa yang merupakan
wahana berkomunikasi untuk keperluan yang lebih luas itu, yakni
bahasa Melayu Alor dan bahasa Indonesia, tidak terhalang lagi oleh
komunitas bahasa Kui.

Pergeseran bahasa itu juga tampak jelas dalam penggunaan bahasa
pada ranah agama. Beberapa kegiatan keagamaan seperti khotbah
pada saat sholat Jumat di masjid dan khataman al-Qur’an semuanya
menggunakan bahasa Indonesia. Undangan dan pengumuman untuk
sebuah kegiatan keagamaan disampaikan dalam bahasa Indonesia.

EDISI XXXVII/NO.1/2011 | 129



Penggunaan bahasa pada upacara daur hidup tampak mempertegas
terjadinya pergeseran bahasa Kui. Upacara perkawinan dan upacara
kematian—dua upacara yang sempat penulis ikuti selama penelitian—
menggunakan bahasa Indonesia. Pada upacara perkawinan, terutama
kawin campur, seluruh kegiatan menggunakan bahasa Indonesia.
Sementara itu, pada upacara perkawinan yang melibatkan kedua
mempelai dari kelompot etnis Kui, hanya acara serah terima sajalah
yang menggunakan bahasa Kui. Selepas itu, semua percakapan
dilakukan dengan menggunakan bahasa Melayu Alor.

Sementara itu, pada upacara kematian yang sempat penulis ikuti sendiri,
semua kegiatan dilakukan dengan menggunakan bahasa Indonesia, baik
selama di rumah duka maupun di pemakaman. Semua pengumuman,
sambutan, dan perbincangan pada upacara pemakaman itu dilakukan
dalam bahasa Indonesia.

BERHENTINYA TRANSMISI TRADISI LISAN PADA ORANG KUI

Sebenarnya ada beberapa tradisi lisan pada orang Kui, yaitu lego-lego,
nyanyian anak-anak, cerita rakyat, /uire (pantun yang dinyanyikan pada
saat khitanan), permainan rakyat, dan mitologi. Namun, tulisan ini
hanya membahas satu tradisi lisan, yaitu lego-/lego karena tradisi lisan
inilah yang terkenal di seluruh kepulauan Alor-Pantar.

Lego-lego: Penjelasan Istilah dan Genre

Lego-lego dalam bahasa Kui disebut dar, yang berarti ‘nyanyian.” Hal
itu berbeda dengan fowen yang berarti *menari.” Oleh sebab itu, lego-
lego dalam tradisi lisan dikelompokkan sebagai genre nyanyian rakyat
(folk song). Biasanya, lego-lego didefisikan sebagai nyanyian yang
digunakan untuk mengiringi tarian melingkar.

Sebagai nyanyian rakyat, lego-lego ditransmisikan secara lisan, genre
musik berbasis etnik atau wilayah regional, seringkali dipertunjukkan
dalam kelompok kecil pada komunikasi bersemuka (face-to-face
communication) dan merupakan salah satu bentuk interaksi sosial.
Dengan mengikuti konsep pertunjukan seperti yang dikemukakan Titon
(1992: 168), sekarang lagu rakyat (folk song) dapat dianggap sebagai
sebuah pertunjukan, bukan sekadar teks lagu. Makna lagu rakyat
muncul dari konteksnya, dari apa yang dikomunikasikan dalam situasi
pertunjukan.

130 | Masyarakat Indonesia



Transmisi lisan pada lego-lego ditandai oleh cara dipelajarinya /ego-
lego dari satu generasi ke generasi berikutnya, yaitu dipelajari dari
orang ke orang melalui peniruan dan contoh-contoh dibanding melalui
pengajaran formal dan notasi tertulis. Hasil dari proses pemelajaran
seperti itu ialah lego-lego yang ada di Alor memiliki variasi dari satu
kelompok dengan kelompok lain.

Lego-lego dinyatakan sebagai pertunjukan dalam komunikasi
bersemuka, yang bermakna bahwa lego-lego sebagai lagu rakyat
merefleksikan pengalaman bersama tentang kelompok yang berbagi di
antara mereka tentang asal-usul mereka sebagai orang Kui, kelas sosial
di antara beberapa suku yang membentuk orang Kui, nilai kebudayaan
bersama, warisan etnik, afiliasi agama (misalnya tentang pantun anak
yatim dalam agama Islam), institusi sosial, yang memungkinkan
mereka melakukan /ego-lego secara bersama-sama.

Lego-lego sebagai lagu rakyat merupakan peristiwa berkumpulnya
orang Kui untuk berbagi pengalaman dalam berbagai tema. Sebagian
besar orang Kui mengambil peran aktif, berinteraksi sebagai pendengar,
pemain, penyanyi, dan penari karena lego-/ego menghendaki semuanya
berperan aktif menyanyi dan menari.

Pelaksanaan lego-lego dimulai melalui pembukaan yang disebut
dartuki, yakni semacam pemberitahuan bahwa nanti sore atau malam
akan diadakan /ego-lego. Hal itu dilakukan melalui penabuhan gong
dan tambur sebanyak tiga kali, yang disebut sarosok.

Latar: Waktu dan Tempat Pelaksanaan Lego-lego

Waktu pelaksanaan lego-lego tidak bisa ditentukan, tidak terjadwal
seperti halnya penyelenggaraan festival. Hal ini biasanya bergantung
pada ada atau tidaknya peristiwa yang memungkinkan digelarnya /ego-
lego, seperti perkawinan, pendirian masjid, perayaan kemenangan dalam
lomba, pesta panen, dan sebagainya. Melihat peristiwa pertunjukannya,
lego-lego bagi orang Kui merupakan pertunjukan untuk bersuka-
cita. Oleh sebab itu, tidak ada lego-lego untuk acara pemakaman dan
berbagai bentuk kedukaan lain.

Lego-lego bisa dilakukan dalam beberapa jam hingga semalam suntuk;
sejak sore hingga pagi datang menjelang, bahkan sampai siang lagi.
Pelaksanaan lego-lego dimulai melalui pembukaan yang disebut

EDISI XXXVII/NO.1/2011| 131



dartuki, yakni semacam pemberitahuan bahwa nanti sore atau malam
akan diadakan /ego-lego. Hal itu dilakukan melalui penabuhan gong
dan tambur sebanyak tiga kali, yang disebut sarosok. Alat musik yang
digunakan dalam lego-lego ialah dua buah gong (bubu) dan tambur

(padangi).

Menurut Bauman (1992: 45), salah satu petunjuk utama yang menandai
sebuah pertunjukan ialah pemarkah situasional, yakni panggung.
Panggung /lego-lego bagi orang Kui dulu memang berupa mesbah,
yakni batu tempat mereka memuja para leluhur. Partisipan dalam /ego-
lego menyanyi dan menari mengelilingi mesbah. Akan tetapi, setelah
kedatangan agama Islam (dan juga masuknya agama Kristen dan
Katolik bagi kelompok etnis lain), panggung pelaksanaan lego-lego
adalah tempat yang lapang karena lego-lego bersifat massal. Karena
itu, biasanya lego-lego digelar di pinggir pantai, di halaman yang luas,
bahkan di depan masjid yang berhalaman luas. Panggung lego-lego
memang tidak seperti pertunjukan lain, yang menghendaki panggung
buatan yang benar-benar dibuat tinggi.

Partisipan dalam Lego-lego

Setiap orang bisa berpartisipasi dalam /ego-lego asal bisa mengikuti
nyanyian dan gerak tarian yang dilakukan. Peserta, baik laki-lakimaupun
perempuan  melalui kelingking mereka membentuk lingkaran.
Berpegangan saling terkait dengan yang lain . Dalam acara adat, peserta
lego-lego menggunakan pakaian adat sesuai dengan motif pada ’suku”
masing-masing. Tidak boleh terjadi salah penggunaan kain antara satu
kelompok dengan kelompok lain, karena akan berakibat munculnya
sangsi sosial.

Orang pertama yang menjadi patokan dalam membuat lingkaran /ego-
lego disebut surlel, sedangkan orang terakhir yang menjadi penutup
disebut alapelel. Pemain lain yang akan berpartisipasi dalam /ego-lego
harus menyisip di antarasurlel dan alapelel. Mereka berdua yang menjadi
“ujung tombak”™ lego-lego sebagai titik awal dan titik akhir. Pemain
tidak boleh masuk lingkaran tanpa menyisip di antara keduanya. Orang

132 | Masyarakat Indonesia



yang menjadi surlel harus berasal dari “suku™ kaletowas, sedangkan
alapelel harus berasal dari suku Malangkabat. Tidak boleh orang dari
suku lain mengisi dua posisi itu. Hal itu terkait dengan mitologi orang
Kui dan pembagian tugas pada masing-masing suku pada orang Kui.
Suku Kaletowas diberi tugas menjadi surlel atau pemimpin dalam /ego-
lego karena suku Kaletowas dalam struktur sosial orang Kui bertugas
sebagai kepala perang. Sementara itu, suku Malangkabat diberi peran
sebagai alapelel atau sebagai penutup lingkaran dalam /ego-/ego karena
suku Malangkabat-lah yang menjadi pasukan perang pada lingkaran
luar.

Tidak sembarang orang, bahkan dari suku Kaletowas sekalipun, dapat
menjadi surlel. Pewarisan untuk menjadi surlel bisa kepada adik atau
kakak atau anak. Akan tetapi, semua itu membutuhkan nilai kepantasan”
yang dalam bahasa Kui disebut unkur, yaitu sesuai dengan ukuran dan
pas. Orang yang akan menjadi ahli waris sur/e/ harus dicoba dulu untuk
menjadi pemimpin /ego-lego kemudian dilihat oleh pewarisnya. Jika
dianggap pantas, kendali permainan /ego-lego pada kemudian hari akan
diberikan kepada ahli waris itu. Jika dipandang tidak pantas, pewaris
akan mencari orang lain lagi yang masih berasal dari suku kalefowas
untuk dicoba memimpin /ego-lego.

Syair dalam Lego-Lego

Lagu pembuka dalam /ego-lego disebut ilero. Lalu, dilanjutkan dengan
lagu bagian isi yang disebut buidesi dan diakhiri dengan lagu penutup
yang disebut sele-sele kai. Perbedaan di antara ketiganya terletak pada
tabuhan, nyanyian, dan langkah (ulak) tarian. Tabuhan pada ilero,
terutama pada tambur dibuat agak “berganda”, pada buidesi tabuhan
bersifat normal, sedangkan pada sele-selekai tabuhan dibuat jauh lebih
cepat untuk memacu semangat dan menunjukkan betapa suka-citanya
mereka karena sudah berhasil menyelenggarakan pertunjukan /ego-
lego. Perbedaan nyanyian di antara ketiganya terletak pada isi dan

3 Istilah suku yang digunakan dalam tulisan ini mengacu pada istilah yang digunakan oleh masyarakat
Kui sendiri. Arti kata suku dalam konsep mereka tidak sama dengan suku bangsa seperti dalam bahasa
Indonesia. Suku dalam konsep mereka adalah kelompok yang memiliki tugas tertentu sebagai bagian
dari kelompok etnis. Misalnya, orang Kui terdiri atas empat suku, yaitu suku raja (ler), suku Kuilelang,
suku Kaletowas, dan suku Malangkabat. Contohnya, suku raja pada orang Kui bertugas mengatur
jalannya pemerintahan. Suku Kuilelang bertugas mendampingi raja. Suku Kaletowas betugas sebagai
kelompok perang dan panglima perang yang dekat posisinya dengan raja. Suku Malangkabat bertugas
sebagai kelompok perang yang posisinya jauh dari raja. Di setiap kelompok etnis yang ada di Kepulauan
Alor-Pantar mengenal istilah suku sebagai bagian dari kelompok etnis.

EDISI XXXVII/NO.1/2011 | 133



jumlah lagu. Lagu pada ilero paling banyak berjumlah lima buah saja.
Isinya ialah ajakan untuk beramai-ramai masuk ke dalam lingkaran
karena sebentar lagi lego-lego akan dimulai. Lagu pada buidesi bisa
mencapai 15 sampai 20 buah dengan beragam isi, mulai dari nasihat
sampai pada cerita perjalanan leluhur mereka. Sementara itu, pada sele-
sele kai hanya dinyanyikan satu lagu saja.

Setiap pergantian dari lagu ke lagu diikuti dengan perubahan langkah
kaki mengikuti irama tambur. Syair-syair dalam lagu itu berisi nasihat
dan juga cerita perjalanan leluhur mereka, yang diturunkan dari generasi
ke generasi berikutnya. Karena itu, syair /ego-lego dalam acara adat
merupakan syair yang bersifat tetap. Itulah yang disebut /ego-lego adat.
Meskipun demikian, diperkenankan adanya proses penciptaan syair
baru yang disesuaikan dengan situasi, misalnya untuk penjemputan
tamu. Untuk itu, dibuatkah syair yang berkaitan dengan tamu itu. Syair
baru itu diciptakan secara kolektif oleh beberapa orang sehingga tidak
ada karya individu masuk dalam syair /ego-lego.

Kata-kata yang digunakan dalam syair lego-lego adalah kata-kata
pilihan yang dianggap memiliki nilai estetika, yang berbeda dengan
bahasa yang digunakan sehari-hari. Contohnya ialah kata tempat sirih
dalam bahasa sehari-hari menggunakan kata buibakal, sedangkan
dalam /ego-lego menggunakan kata buidesi tanimai.

Kondisi Lego-lego Sekarang pada Orang Kui

Untuk mengetahui proses transmisi dan kemampuan generasi sekarang
melakukan /ego-lego, dilakukanlah FGD. Seluruh informan, baik
di Lerabaing, Buraga, maupun Moru pada waktu FGD menyatakan
bahwa anak-anak muda di bawah dua puluhan tahun tidak mampu lagi
menyanyikan syair lego-lego. Jika berada dalam lingkaran lego-lego,
mereka hanya mengikuti orang-orang tua dalam menyanyi. Namun,
jika mereka dibiarkan untuk melakukan /ego-lego sendiri, mereka tidak
akan bisa. Anak-anak muda dinyatakan tidak mampu lagi menyanyikan
lego-lego kecuali ada orang-orang tua.

Anak-anak muda sekarang justru lebih menggemari “joget” dengan
iringan organ tunggal atau iringan musik yang diputar keras-keras
pada tape recorder. Belum diketahui dengan pasti alasan terjadinya
pergeseran minat anak muda tersebut.

134 | Masyarakat Indonesia



Bahkan, sejumlah anak muda mulai mempertentangkan /lego-lego
dengan joget yang dikaitkan dengan ajaran agama Islam, terutama tidak
diperbolehkannya saling bersentuhan antara pria dan wanita yang bukan
muhrim. Pada aspek ini, oleh sebagian kalangan anak-anak muda Kui,
lego-lego dianggap tidak sesuai dengan ajaran agama Islam itu karena
ketika orang Kui melakukan lego-lego dengan membuat lingkaran,
dipastikan di antara mereka saling bersentuhan, baik di antara sesama
laki-laki, sesama perempuan, maupun antara laki-laki dan perempuan.
Ketika membuat lingkaran dalam menari dan menyanyi itu, semua
peserta lego-lego mengaitkan jari kelingkingnya dengan posisi badan
yang saling merapat dan berhimpit.

Menghadapi “’serangan” itu, para orang tua Kui menyatakan bahwa
memang ditinjau dari segi ajaran agama Islam, bersentuhan seperti
dalam lingkaran lego-lego dianggap tidak mematuhi ajaran agama
Islam. Namun, adat lebih dulu ada dibanding datangnya ajaran agama
Islam dan lego-lego dianggap sebagai bagian dari adat yang diwariskan
secara turun-temurun.

Pertentangan seperti itu dan juga kemandegan transmisi /ego-lego
kepada anak-anak dan juga kalangan muda membuat /ego-lego seperti
hanya dimiliki oleh orang-orang tua. Kondisi ini dapat dibaca sebagai
berhentinya pemertahanan salah satu tradisi lisan orang Kui seperti
halnya berhentinya pemertahanan bahasa mereka.

Sebenarnya terjadinya kemandegan transmisi tradisi lisan orang Kui
itu tidak hanya terjadi pada /ego-lego, tetapi juga pada cerita rakyat,
nyanyian anak-anak, dan juga permainan rakyat. Sudah tidak ada lagi
anak-anak yang mengetahui ketiga hal itu. Bahkan, di kalangan orang
tua pun, hanya beberapa saja yang mampu mengingatnya.

PENTINGNYA PERLINDUNGAN BAHASA DAN TRADISI LISAN:
CATATAN PENUTUP

Paparan di atas menunjukkan bahwa pergeseran bahasa Kui karena
berhentinya transmisi bahasa Kui kepada generasi muda disertai
dengan berhentinya transmisi tradisi lisan, yakni seni verbal lego-
lego, nyanyian anak-anak, cerita rakyat, dan permainan rakyat. Hal itu
tidaklah mengejutkan karena bahasa merupakan wahana yang paling
signifikan untuk mengomunikasikan dan menjaga warisan takbenda

EDISI XXXVII/NO.1/2011 | 135



dan pengetahuan lokal. Artinya, jika transmisi bahasa sebagai wahana
tradisi lisan berhenti, berhenti pulalah transmisi tradisi lisan tersebut.
Karena itu, ada hubungan yang erat antara perlindungan tradisi lisan
dan bahasa. Hilangnya bahasa berarti hilangnya ciri kebahasaan yang
unik dan juga menjadikan hilangnya tradisi lisan dan berakhir pada
hilangnya pengetahuan lokal. Oleh sebab itu, Convention for the
Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage (2003) menyatakan
bahwa salah satu dari perlindungan warisan budaya takbenda ialah
dimanifestasikannya perlindungan dalam ranah tradisi lisan, termasuk
bahasa sebagai wahana warisan budaya takbenda.

Dengan demikian, upaya melindungi bahasa-bahasa lokal tidak
bisa mengesampingkan tradisi lisan yang ada dalam komunitas
bahasa setempat. Salah satu upaya yang dilakukan untuk melindungi
bahasa yang hampir punah ialah penelitian yang dilengkapi dengan
pendokumentasian bahasa, yang mencakupi perekaman lapangan,
transkripsi wacana keseharian, dan dukungan pada penggunaan bahasa
ibu sebagai bahasa pengantar pendidikan dalam sistem pendidikan
formal. Upaya pendokumentasian yang akhirnya dapat digunakan
untuk beberapa keperluan itu harus melibatkan aspek tradisi lisan,
misalnya cerita rakyat, nyanyian rakyat, acara ritual, nyanyian anak-
anak, permainan anak-anak, dan sebagainya. Perekaman tradisi lisan
seperti itu dapat membantu mempertahankan pengetahuan lokal yang
terdapat dalam tradisi lisan.

PUSTAKA ACUAN

Bauman, Richard. 1992. “Performance,” dalam Richard Bauman (ed.). Folklore,
Cultural Performances, and Popular Entertainments. Oxford: Oxford
University Press.

Crystal, David. 2000. Language Death. Cambridge: Cambridge University Press.

De Saussure, Ferdinand. 1973. Cours de Linguistique Generale. Diterjemahkan ke
dalam bahasa Indonesia oleh Rahayu S.Hidayat. Pengantar Linguistik Umum.
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Fasold, Ralph. 1984. The Sociolinguistics of Society. New York: Basil Blackwell.

Fishman, J.A. 1964. Language Maintenance and Language Shift as Fields of Inquiry,”
dalam Linguistics, 9: 32—70.

136 | Masyarakat Indonesia



Fishman, J.A. et. al. 1966. Language Loyalty in the United States. The Hague: Mouton.
Fishman, J.A. 1968. Readings in the Sociology of Language. The Hague: Mouton.

Finnegan, Ruth. 1997. Oral Traditions and The Verbal Arts: A Guide to Research
Practices. London: Routledge.

Gal, Susan. 1979. Language Shift: Social Determinants of Linguistic Change in
Bilingual Austria. New York: Academic Press.

Gippert, Jost, Nikolaus P. Himmelmann, dan Ulrike Mosel (eds.). 2006. Essentials of
Language Documentation. Berlin dan New York: Mouton de Gruyter.

Hoed, Benny H. 2008. “Komunikasi Lisan sebagai Dasar Tradisi Lisan,” dalam
Pudentia MPSS. Metodologi Kajian Tradisi Lisan. Jakarta: Asosiasi Tradisi
Lisan. Hlm. 183—193.

Holmes, Janet. 1997. An Introduction to Sociolinguistics. London: Longman.

Lyons, John. 1968. Introduction to Theoretical Linguistics. Cambridge: Cambridge
University Press.

Masinambow, E.K.M. 2004. “Teori Budaya dan Ilmu Pengetahuan Budaya,” dalam T.
Christomy dan Untung Yuwono. Semiotika Budaya. Depok: Pusat Penelitian
Kemasyarakatan dan Budaya, Direktorat Riset dan Pengabdian Masyarakat,
Universitas Indonesia. Him. 1—50.

Mhando, Jacob. 2008. Safeguarding Endangered Oral Traditions in East Africa.
Nairobi: UNESCO.

Noth, Winfried - 1990. Handbook of Semiotics Blommington & Tudianapolis: Indiana
University Press.

Ong, Walter J. 1982. Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. London:
Routledge.

Robins, R.H. 1980. General Linguistics: An Introductory Survey. Third Edition.
London: Longman.

Shiohara, Asako. 2010. Penutur Bahasa Minoritas di Indonesia Timur:
Mempertanyakan Keuniversalan Konsep Multibahasa,” dalam Mikihiro
Moriyama dan Manneke Budiman. Geliat Bahasa Selaras Zaman: Perubahan
Bahasa-Bahasa di Indonesia Pasca-Orde Baru. Jakarta: Kepustakaan Populer
Gramedia. Him. 168—206.

Titon, Jeff Todd. 1992. “Music, Folk and Traditional,” dalam Richard Bauman (ed.).
Folklore, Cultural Performances, and Popular Entertainments. Oxford:
Oxford University Press.

UNESCO. 2003. “Promoting the Convention for the Safeguarding of the Intangible
Cultural Heritage.”

EDISI XXXVII/NO.1/2011 | 137



