
EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  77

DINAMIKA KEKUASAAN RAT DI KEI:           

ANTARA PENGARUH NEGARA DAN KAPITAL

Mardyanto Wahyu Tryatmoko

Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia

ABSTRACT

This paper analyses the dynamics and the changes of the authority of rats 

or kings in the Kei Island. This analysis compares and contrasts state and 

capital intervention on ethnic institutions within three periods or regimes. The 

comparison shows that in the colonial period, the state could not diminish the 

rats’ authority because ethnic consciousness remained strong in Kei Island. 

In the New Order (authoritarian) era, state and capital intervened strongly 

in ethnic identity through reconstructing centrally its institutional structure 

in order to support state-led development. Ethnic cleavages, corruptions, and 

abuses of rat power caused by state and capital intervention that diminish 

ethnicity during the New Order still remain in the Reform era. The diminishing 

ethnicity (ideology of ethnic group) particularly marked by a weakening of 

UDWV¶� SRZHU� FRQWULEXWHV� WR� WKH� GLI¿FXOWLHV� RQ� UHVROYLQJ� HDFK� FRQÀLFW�ZLWKLQ�

society. However, corporatism that connected powers among state, capital, 

and elite (rat) cannot be well established in the Reform era because the larger 

civil society always controls the behaviors of ethnic groups.

Keyword: Kei, power, capital, ethnic institution       

PENDAHULUAN

Hingga kini keberadaan lembaga-lembaga adat, terutama rat atau raja, di 

Kei (Maluku Tenggara) masih mendapatkan legitimasi dari rakyatnya. 

Meskipun demikian, karena pengaruh modernisasi, kapitalisme, dan 

demokrasi liberal, kapasitas lembaga-lembaga adat dalam menjalankan 

fungsi-fungsi kulturalnya mulai dipertanyakan. Pertanyaan ini muncul 

karena dalam dinamikanya, persoalan-persoalan masyarakat, termasuk 

yang menyangkut ranah adat, semakin banyak yang tidak terselesaikan 



78 | Masyarakat Indonesia

dengan baik. Hal ini memunculkan dugaan adanya perubahan orientasi 

kekuasaan lembaga-lembaga adat, terutama rat yang tidak lagi pluralis 

berpihak pada kepentingan rakyatnya.  

Perubahan orientasi kekuasaan rat dapat dipengaruhi oleh setidaknya 

dua agen besar, yaitu negara (state) dan kapital (capital). Negara sering 

diartikan dalam konsep yang lebih fundamental dari sekadar pemerintah 

karena tidak hanya menunjuk rezim dalam suatu waktu kekuasaan 

tertentu, tetapi juga merupakan basis otoritas rezim, legalitas, dan klaim 

atas dukungan populer (Alford dan Friedland 1990: 1). Kehadiran 

negara dalam sistem sosial (adat) sering dianggap sebagai intervensi 

yang mendekonstruksi kelembagaan adat. Bentuk dekonstruksi 

ini dijalankan dengan memaksakan struktur baru dan menciptakan 

fragmentasi kekuasaan sehingga kekuasaan tidak lagi terpusat di suatu 

lembaga yang telah mendapat legitimasi secara kultural. 

Kapital di sini tidak merujuk pada konsepsi Marxisme yang mengacu 

pada hubungan sosial (pertarungan) antara kelas kapitalis dengan 

pekerja (Cleaver 2000), tetapi merujuk pada kekuasaan korporasi-

korporasi ekonomi atau kelompok-kelompok pemodal. Kekuasaan 

�FDSLWDOL]DWLRQ��\DQJ�PHQJJHUDNNDQ�NHXQWXQJDQ�NHXQWXQJDQ�¿QDQVLDO�

dan membatasi risiko inilah yang bergerak jauh melampaui ranah sempit 

produksi dan pasar untuk melibatkan seluruh korporasi dan pemerintah 

dalam struktur negara (Nitzan dan Bichler 2009: 8). 

Kehadiran pemodal dalam ranah kelembagaan adat memiliki korelasi 

kepentingan penguasaan sumber-sumber daya alam untuk kepentingan 

ekonomi aktor-aktor tertentu. Karena pola produksi yang berbeda 

antara kapital dengan kelembagaan adat, kapital (pemodal) berusaha 

memengaruhi elite adat agar lebih mudah menguasai aset lokal. 

Melalui model korporatisme (Evans 1995), kapital menggandeng 

negara untuk lebih mempermudah kontrol atas sumber daya lokal 

dan sekaligus menekan resistensi yang muncul dari masyarakat. 

Keuntungan yang diperoleh negara dari hubungan korporatis ini tentu 

saja mendukung program pembangunan negara ke arah modernisasi 

(state-led development). Melalui korportisme inilah, negara dan kapital 

mendekonstruksi pola hubungan hegemonik menjadi eksploitatif dalam 

masyarakat etnis.



EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  79

Setiap agen (negara, kapital, dan rat) tentu memiliki kekuasaan yang 

selalu dipakai untuk meraih tujuan. Kekuasaan merupakan kapasitas 

untuk meraih hasil dan digerakkan di dalam dan melalui reproduksi 

struktur dominasi (Giddens 1984). Di dalam struktur dominasi, 

NHNXDVDDQ�WHQWX�PHUHÀHNVLNDQ�SRVLVL��SHUDQ��GDQ�OHJLWLPDVL�VHWLDS�DJHQ��

Menurut Lukes (1974: 15; 21-22), ada tiga dimensi kekuasaan, yaitu 

kekuasaan yang memusatkan pada perilaku dalam pembuatan kebijakan, 

kontrol atas agenda politik, dan penggunaannya untuk memberikan 

keuntungan kepada kepentingan-kepentingan yang sesungguhnya 

atau elemen-elemen yang berbeda dalam populasi tanpa adanya suatu 

partisipasi politik.

Beberapa konsep dan teori di atas menjadi dasar berpikir dalam tulisan 

ini. Tulisan ini merupakan hasil pemanfaatan data dari penelitian 

ODSDQJDQ� PHQJHQDL� NHOHPEDJDDQ� ORNDO� GDQ� NRQÀLN� GL� 0DOXNX� \DQJ�

GLODNXNDQ�ROHK� WLP�NRPSHWLWLI�NRQÀLN�0DOXNX�/,3,�SDGD� WDKXQ������

dan 2008. Tulisan ini menjawab dua pertanyaan, yaitu (i) bagaimana 

pergeseran pengaruh negara terhadap eksistensi kelembagaan adat 

\DQJ� GLSHUVRQL¿NDVLNDQ� GDODP� OHPEDJD� rat� �UDMD�"�� �LL�� EDJDLPDQD�

pergeseran pola kekuasaan rat, yang dipengaruhi oleh intervensi negara 

dan persinggungannya dengan kapital, berpengaruh terhadap fungsi 

NXOWXUDOQ\D"

STRUKTUR WILAYAH DAN KELEMBAGAAN ADAT KEI

Secara kultural, wilayah Kepulauan Kei (Evav) terbagi menjadi beberapa 

wilayah hukum adat yang disebut lor.1  Seperti terlihat dalam tabel 1, 

terdapat setidaknya 22 lor di Kei. Masyarakat dahulu mengelompokkan 

sejumlah lor tersebut menjadi tiga rumpun besar, yang diberi nama Ur 

Siu (Rumpun Sembilan), Lor Lim (Rumpun Lima), dan Lor Lobay 

(Rumpun Penengah).2  Meskipun masyarakat Kei memiliki hukum adat 

dasar yang disebut Larwul Ngabal, setiap rumpun besar lor memiliki 

hukum adat, tatanan sosial-politik, dan pola hubungan kekerabatan 

yang berbeda antara satu dengan yang lain (Rahail 1995:8). 

1  Penulisan lor (dengan satu huruf o) ini umum dilakukan meskipun J. P. Rahail menuliskannya dengan 

dua huruf o (loor).
2 Pengelompokkan ini umum dilakukan di wilayah Maluku. Di Maluku Tengah, masyarakat 

mengelompokan wilayah negeri menjadi Patasiwa, Patalima, dan Patasela.



80 | Masyarakat Indonesia

NO PULAU RUMPUN LOR/ RATSCHAAP GELAR RAT/RAJA PUSAT SOA

1

Kei Kecil

Ur Siu

Wain Nen Dit Sakmas Wain 

2 1XKÀW Mantilur Kisuwait Somlain

3 Danar Famur Danar Danar 

4 Utan Tel Timur-Ohoitahit Sirsomas Ohoitel

5 Utan Tel Barat Baldu Dulah

6 Matwair Magrib Matwair  

7

Lor Lim

Lor Tel Varat Yarbadang Tetoat

8 Ohoilim Nangan Manyeu Rumadian

9 Ohoilim Tahit Yab Faan

10 Tual Tuvle Tual

11 Rumaat Songli Rumaat

12 Ibra Ivit Kirkes Ibra 

13

Kei Besar

Ur Siu
Mer-Ohoinean (Meu Um Fit Varat)  Kait El Ohoinangan

14 Meu Um Fit Yam Tel Yamtel

15 Lor Lobay Werka Werka Werka

16 Lor Lim Maur Ohoiwut Barvav Watlaar

17

Kei Besar Lor Lim

Ub Ohoifãk 

bergantian 

antara Uvat, El 

Rãn, Mar, Wer.

Uvat, El Rãn, 

Mar, Wer.

18 Tubav Yamlim Bomav Feer

19 Lo Ohoitel Ihi Bes Nerong 

20 Kamear Ur Siu Kamear Kur / Kilmas Kilmas / Sunglait Kamear

21 Taam Lor Lobay Taam ? Ohoi Taam

22 Mangur Lor Lim 7LÁHDQ�0DQJXU ? 7LÁHDQ

Tabel 1 

Pembagian Wilayah Lor/Ratschaap di Maluku Tenggara

Sumber: Rahail (1995), peta kampung dengan kode desa “KEPULAUAN KEI” yang dibuat oleh LEU UNPATTI, LTA-72, C. 

Barraud, E. W. TRAVIS UNPATTI – Sil 1/1988, dan cross-check langsung di lapangan.

Setiap lor dikepalai oleh seorang rat atau raja. Pemerintah kolonial 

Belanda pada waktu itu menyebut lor sebagai ratschaap, wilayah 

rat.3  Setiap rat di dalam keseluruhan wilayah adat Kei bukan lembaga 

yang berdiri sendiri, terpisah dengan rat lain. Satu rat dengan rat lain 

seperti memiliki hubungan persaudaraan sehingga mereka memiliki 

peran saling membantu, terutama jika ada persoalan lintas lor atau 

ratschaap. Kelembagaan ini telah terbentuk lama dengan struktur 

3  Menurut Ottys Jamlean, istilah ratschaap merupakan konstruksi Bahasa Belanda yang menggabungkan 

NDWD� UDW�\DQJ�GDODP�EDKDVD�.HL�EHUDUWL� µUDMD¶��GHQJDQ�NDWD� VFKDS��\DLWX� VX¿NV�EDKDVD�%HODQGD�\DQJ�

artinya sama dengan ship dalam bahasa Inggris. Pengertian schap tersebut berbeda dengan yang 

dikemukakan oleh J. P. Rahail yang mengartikannya sebagai satuan wilayah administratif tertentu yang 

mencakup beberapa satuan wilayah yang lebih kecil. 



EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  81

yang disesuaikan dengan peran setiap lor dalam penyebaran hukum 

Larwul Ngabal. Sebagai gambaran, di dalam kelompok Ur Siu ada tiga 

lembaga rat yang memiliki peran inti dalam penyebaran hukum Larwul 

Ngabal, yaitu Kaneu dari Bib Tet Rat Siu, Famur Danar dari Danar, 

dan dibantu oleh Dullah. Oleh karena itu, Rat Famur Danar atau Raja 

Danar diumpamakan sebagai ayah, Rat Nen Dit Sakmas atau Raja Wain 

sebagai ibu, dan Rat Baldu atau Raja Dullah sebagai anak tertua dari 

seluruh perhimpunan lor di Kei.

Struktur kesatuan lor tersebut tidak hanya sebatas memperlihatkan 

hubungan kekeluargaan untuk menjaga kerukunan antar-lor. Menurut 

keterangan dari beberapa tetua adat, stuktur tersebut juga memiliki 

muatan peran yang menjadi kewajiban setiap lor terhadap lor lain. 

Peran yang dimaksud adalah termasuk menentukan rat yang berhak 

memimpin suatu lor� MLND� WHUMDGL� NULVLV� DWDX� NRQÀLN� NHSHPLPSLQDQ�

GDQ� PHQ\HOHVDLNDQ� NRQÀLN� OLQWDV� lor. Misalnya, Rat Danar sebagai 

lembaga tertua memiliki kewajiban menentukan posisi rat di suatu lor, 

terutama jika lor tersebut mengalami krisis kepemimpinan. Dalam hal 

SHQ\HOHVDLDQ�NRQÀLN�\DQJ�PHOLEDWNDQ�GXD�lor atau lebih, lembaga rat 

tertua di dalam satu rumpun lor besar berkewajiban menjadi mediator. 

-LND� NRQÀLN� WHUMDGL� DQWDUD� GXD� lor atau lebih yang melibatkan dua 

rumpun besar (Ur Siu dan Lor Lim), maka Rat Werka selaku pemimpin 

Lor Lobay (penengah) berkewajiban menyelesaikannya. Demikian 

tertatanya kelembagaan adat di Kei sehingga rat memiliki peran yang 

sangat strategis, baik dalam hubungannya dengan lembaga-lembaga 

horizontal antar-lor, maupun perannya di dalam wilayahnya sendiri. 

Di dalam suatu kawasan adat, lor merupakan wilayah terbesar yang 

di dalamnya terdapat beberapa kesatuan masyarakat yang lebih kecil. 

Hingga kini, di Kei terdapat suatu kawasan yang oleh orang lokal 

disebut ohoi. Di setiap lor atau ratschaap terdapat ohoi yang dikepalai 

oleh seorang orang kay. Namun, menurut Ottys Jamlean,4 ohoi 

sebenarnya bukan kesatuan masyarakat hukum adat dengan segala sifat 

dan fungsinya. Ohoi, menurut pemahaman orang Kei, tidak lebih dari 

suatu wilayah permukiman setara desa. Istilah orang kay sendiri berasal 

dari pemerintah kolonial Belanda yang menunjukkan aristokrat desa 

atau orang kaya.

4  Wawancara dengan Pak Ottys (nama akrab Ottys Jamlean) dilakukan di tahun 2006. Di tahun 2007 

beliau wafat. 



82 | Masyarakat Indonesia

Di dalam sejarah budayanya, masyarakat Kei mengenal utan sebagai 

kesatuan masyarakat adat bagian dari lor atau ratschaap. Di dalam suatu 

utan terdapat woma5  atau belan. Sementara itu, di tingkat basis (woma 

ni sasa ‘ai belan ni siksikat) dikenal rahan-yam, misalnya Rahan Ralob, 

Rahan Mas Ngeng, Rahan Lam U, Rahan Barmas, dan sebagainya. 

Menurut Van Hoevell seperti dikutip oleh Wouden (1968: 36), rahan 

sering disamakan dengan soa, yaitu mengacu pada kelompok keluarga. 

Rahan-yam sendiri terdiri atas beberapa riin (riin-rek), dan riin terdiri 

dari beberapa ub. Karena orang Kei menganut garis keturunan ayah 

(patrilineal), kata rahan dan ub selalu dihubungkan dengan yam (=ayah). 

Setiap struktur wilayah adat tersebut memiliki mekanisme dalam 

menjaga ketertiban dan keamanan komunitasnya. Meskipun demikian, 

struktur tersebut membentuk satu kesatuan komunitas adat dengan 

pembagian peran yang lebih lengkap jika dilihat dalam satu struktur lor 

atau ratschaap. Artinya, setiap persoalan pribadi maupun masyarakat 

akan dijamin penyelesaiannya dengan pembagian peran lembaga hingga 

ke tangan rat atau raja sebagai pemutus perkara banding tertinggi. 

Lembaga-lembaga yang berwenang mengatur dan menjaga ketertiban, 

keamanan, dan kesejahteraan warga tersusun dengan memperhatikan 

perwakilan fam atau marga. 

Namun, struktur kelembagaan adat Kei sangat dipengaruhi oleh sistem 

VWUDWL¿NDVL�VRVLDOQ\D��2UDQJ�RUDQJ�\DQJ�PHQDPDNDQ�GLUL�PHUHND�RUDQJ�

asli Kei sangat menentukan kedudukan kelompok atau marga yang 

datang ke wilayah ini. Mereka yang merupakan penduduk terdahulu 

(migran pertama) menempatkan diri di kasta ren (penjaga). Penduduk 

asli ini justru menempatkan penduduk yang datang setelahnya di kasta 

pemimpin (mel). Penduduk asli ini percaya bahwa pendatang baru 

memiliki kemampuan/keahlian yang lebih dibanding mereka sendiri. 

Sementara itu, golongan yang ketiga disebut iri, yaitu golongan 

pengabdi. 

Seperti terlihat pada tabel 2, struktur kasta di Kei bukan subordinatif, 

tetapi sejajar. Masyarakat Kei menolak jika kasta ren disebut lebih 

rendah derajatnya dibanding kasta mel. Jika dirunut dari asal-muasal 

5  Menurut masyarakat setempat, woma berasal dari kata woo yang artinya ‘panggil’, dan ma yang artinya 

‘datang’. Jadi, woma merupakan proses kedatangan dan penerimaan marga-marga yang disertai dengan 

pendelegasian fungsi dan tanggung jawab dalam sebuah tempat, yang selanjutnya disebut uha atau ohoi.



EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  83

Penduduk Pertama

(Migran Pertama)

Pendatang Kedua/Ketiga

(Migran Kedua/Ketiga)
Semua Kategori

Kasta Penjaga Kasta Pemimpin Kasta Pengabdi

Ren Mel Iri

Tabel 2 

Struktur Asli Sistem Kasta di Kei

pembagian kasta tersebut, kasta ren lebih berkuasa atas tanah di Kei 

dibanding kasta mel yang hanya diberi kepercayaan untuk menjadi 

pemimpin. Struktur tersebut sebenarnya lebih menjelaskan tugas dan 

tanggung jawab setiap golongan dalam sistem pemerintahan adat.

Struktur pemerintahan kampung secara sederhana dapat dilihat pada 

WDEHO� ��� -DEDWDQ�MDEDWDQ� WHUVHEXW� GLVXVXQ� EHUGDVDU� VWUDWL¿NDVL� VRVLDO��

Tabel 3

6WUXNWXU�3HPHULQWDKDQ�.DPSXQJ��/DPD��GL�:LOD\DK�1X¿W

JABATAN FUNGSI

DIR U HAM WANG Di depan, pengatur

LEB MITU DUAN – SOBSOB MAYORAN Penjaga dewa/mitu – pembawa doa

HAHAUR MODAR / MARAMAN Perintis jalan / penunjuk jalan

HELWAAT WOMA Penggerak desa

VALO SAIR VUVUN Pengangkat bendera

Orang-orang dari kasta mel menduduki jabatan Dir U Ham Wang, 

sedangkan orang-orang asli Kei dalam kasta ren menduduki jabatan 

Leb Mitu Duan. Orang-orang dari kasta iri tidak memiliki jabatan 

karena mereka diposisikan sebagai kelas pengabdi.  

Struktur pemerintahan adat pada bagan 1 menggambarkan struktur yang 

lebih kompleks dibanding pembagian fungsi setiap marga pada tabel 3. 

Pada bagan 1 yang lebih kompleks tersebut terlihat bahwa rat memiliki 

kedudukan yang strategis dalam wilayah lor (ratschaap). Secara 

kultural, keputusan rat� EHUVLIDW� ¿QDO� GDQ� KDUXV� GLSDWXKL� ROHK� UDN\DW��

terutama dalam wilayahnya. Bagi masyarakat Kei, seorang pemimpin 

dianggap sebagai Uun Yaan/Laai Kwas. Pemimpin yang memerintah 

dan memiliki fungsi utama sebagai dir u ham wang berkewajiban 

melindungi masyarakatnya. Selain itu, pemimpin yang dianggap juga 

sebagai tetua dalam terminologi lokal Renad-Yamad sebagai duad 



84 | Masyarakat Indonesia

kabav wajib dihormati karena dia memiliki kewajiban mendidik dan 

membesarkan para penerusnya. 

Meskipun bukan kelas pemilik tanah, rat diberi kepercayaan penuh 

untuk menjaga ketertiban masyarakat dan menegakkan hukum Larwul 

Ngabal. Hukum ini merupakan hukum dwi-tunggal, yang terdiri atas 

hukum Larwul, yang merupakan kaidah-kaidah hukum pidana dan 

hukum Ngabal, yang merupakan asas-asas hukum perdata (Rahail 

1993). Oleh karena itu, urusan rat dalam menegakkan hukum ini 

menyangkut persoalan (perselisihan) antarindividu, antar-soa, antar-

ohoi, dan bahkan antar-lor. Konon dahulu kala, menurut tetua-tetua 

DGDW��SHQ\HOHVDLDQ�LQL�VDQJDW�HIHNWLI�KLQJJD�WLGDN�PHQLPEXONDQ�NRQÀLN�

yang lebih luas dan berlarut. 

KOLONIALISME DAN UPAYA MENDEKONSTRUKSI KEKUASAAN RAT

Seperti telah dikemukakan sebelumnya, kekuasaan rat atau raja sangat 

dominan, baik dalam menjaga ketertiban masyarakat maupun adat 

lokal. Meskipun terlihat adanya demokrasi tradisional dalam struktur 

kelembagaan adat dengan adanya lembaga saniri dan perwakilan soa, 

posisi rat sangat kuat sebagai patron dalam sistem oligarki adat Kei. 

Hal ini terlihat dari kepatuhan masyarakat, bahkan saniri sekalipun 

terhadap setiap keputusan rat. 

STRUKTUR PEMERINTAHAN ADAT
RATSCHAAP (LOR)

RAT
RINGWAWAUS

VISBAD

KAPITAN

VISKA

ORANG KAY

SANIRI MITU DUANSOA

BAL RAYAT LOR

MASYARAKAT ADAT

TUAN TAN

Sumber: A. Ngamel



EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  85

Melihat begitu strategisnya posisi rat di Kei, pemerintah kolonial Belanda 

pada awal pendudukannya menggunakannya untuk melaksanakan 

kebijakan pengaturan secara tidak langsung. Menurut Thorburn (2000: 

86), prinsip kebijakan tersebut adalah menempatkan sebagian besar 

urusan (pemerintahan) di tangan rat. Selain mencantumkan istilah 

ratschaap untuk wilayah rat, pemerintah kolonial juga mempercayakan 

pertanggungjawaban kepada rat untuk menjaga ketertiban dan 

melaksanakan berbagai tugas pemerintah dalam praktik kewenangannya. 

Namun, sejalan dengan waktu, kebijakan pemerintah tersebut menjadi 

semakin langsung, yaitu pejabat kolonial mengintervensi lebih aktif 

hubungan lembaga lokal. 

Kebijakan penting Belanda yang sangat berpengaruh terhadap 

kelembagaan adat, terutama posisi rat pada waktu itu adalah standarisasi 

struktur pemerintahan lokal seperti di Maluku pada umumnya (Thorburn 

2000: 89). Standarisasi ini dilakukan di setiap negeri (negorij) dengan 

dikepalai oleh seorang orang kay (orang kaya), yang membawahi 

beberapa kepala soa, yang merupakan wakil dari setiap marga atau 

kampung-kampung yang lebih kecil, yang terikat fungsi dan strukturnya 

dengan unit-unit desa yang lebih besar. Pemerintah pada waktu itu mulai 

mengambil peran aktif dalam mempromosikan dan memilih orang kay. 

Kadang-kadang pemerintah membentuk sepenuhnya posisi baru seperti 

pati untuk menghormati seseorang yang mereka senangi.

7HUNDLW� GHQJDQ� SHQ\HOHVDLDQ� NRQÀLN��$GPLUDDO�� VHSHUWL� GLNXWLS� ROHK�

Thornburn (2000: 89-90), menyebutkan bahwa pemerintah Belanda 

membentuk (dewan pemimpin) yang terdiri atas sejumlah rat dan 

orang kaya. Lembaga ini dibentuk dengan tujuan untuk menyelesaikan 

permasalahan-permasalahan masyarakat yang tadinya menjadi 

tanggung jawab eksklusif seorang rat. Di bawah sistem ini, orang kay, 

kepala soa, dan bahkan setiap warga desa dapat menuntut keputusan-

keputusan rat ke otoritas yang lebih tinggi. Tidak hanya itu, pemerintah 

juga hanya menerima pembuatan kebijakan dan otoritas manajerial dari 

orang kay. 

Menurut Thorburn (2000: 90), setelah kurang dari dua dekade 

pelaksanaan kebijakan untuk mengganti peran rat dengan kepala desa, 

pemerintah kolonial merasa harus mengembalikan struktur lembaga 

adat dengan menempatkan posisi rat sebagaimana mestinya. Kebijakan 

ini harus ditempuh karena pemerintah merasa kewalahan dengan 



86 | Masyarakat Indonesia

ratusan kepala desa (orang kay) yang bertindak sebagai miniatur rat, 

tetapi bergantung pada pemerintah untuk kekuasaan dan legitimasinya. 

Kenyataannya, ratusan orang kay yang dibentuk oleh pemerintah ini 

tidak sanggup meningkatkan negosiasi dengan rat yang sesungguhnya, 

yang otoritasnya mengakar dalam sejarah dan kebudayaan Kei. 

Karena begitu kuatnya kedudukan rat pada waktu itu, negara yang 

direpresentasikan oleh pemerintah kolonial Belanda tidak mampu 

mengubah orientasi kultural rat. 

Situasi pada masa kolonial Belanda memberikan gambaran bahwa 

intervensi yang dilakukan oleh negara terhadap kelembagaan lokal 

tidak berpengaruh pada pergeseran legitimasi yang dimiliki lembaga 

rat. Negara hanya berupaya melemahkan fungsi satu lembaga dengan 

memperkuat fungsi lembaga lain. Negara tidak melakukan dekonstruksi 

elementer terhadap struktur kelembagaan lokal sehingga ideologi dan 

identitas lokal masih sangat kuat. 

Patron, dalam hal ini lembaga rat, masih mendapatkan tempat dan 

kepercayaan dalam ideologi kelompok etnis yang masih mewujud 

dalam bentuk gemeinschaft (Tonnies 1955). Dengan demikian, patron 

baru (orang kay) yang diciptakan oleh negara tidak memiliki kapasitas 

dan legitimasi yang setara dengan patron yang sesungguhnya. Bahkan, 

patron ciptaan negara ini secara sadar masih mengakui bahwa mereka 

merupakan klien dari lembaga rat.

PERSINGGUNGAN RAT DENGAN KAPITAL DAN NEGARA 

PADA ERA ORDE BARU  

Pemerintah Orde Baru (Orba) tidak lebih baik dibanding pemerintah 

kolonial dalam mengintervensi kelembagaan adat di Kei. Seperti 

halnya di berbagai daerah di Indonesia, kapital pembangunan untuk 

mendukung program rencana pembangunan lima tahun (repelita) mulai 

masuk ke desa-desa di Kei dengan melimpah. Elite-elite lokal tidak 

lagi risau memikirkan kelangkaan sumber daya karena semua itu telah 

dicukupi oleh negara melalui Bantuan Pembangunan Desa. Meskipun 

demikian, pembukaan ekonomi desa tersebut diiringi dengan intervensi 

politik dan administrasi yang sangat ketat oleh negara. Seperti yang 

digambarkan oleh Hans Antlov (2003), yang mencermati situasi 

ekonomi-politik di Jawa, pembangunan desa di bawah rezim Orba 



EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  87

dilakukan dengan melalui pengawasan yang ketat, penggunaan hak-hak 

istimewa politik secara sistematis, dan campur tangan negara di dalam 

setiap urusan desa. 

Bantuan Pembangunan Desa yang dijamin oleh pemerintah pusat 

“mendorong” camat untuk menambah jumlah desa karena besaran 

jumlah bantuan ini ditentukan oleh jumlah desa administratif. 

Penambahan desa dilakukan dengan mengubah status wilayah soa 

(Laksono 2002: 37-38). 

Intervensi negara Orba membawa sejumlah implikasi bagi 

keberlangsungan kelembagaan adat, terutama posisi dan peran rat, di 

Kei. Pertama, elite lokal semakin terfragmentasi akibat penambahan 

desa. Rat otomatis menjabat kepala desa di wilayah soa-nya. Dengan 

demikian, posisi rat ini tidak berbeda dengan kepala soa yang menjabat 

sebagai kepala desa baru dalam hal pemerintahan administratif. Di 

beberapa wilayah, dualisme kepemimpinan justru terjadi. Rat tetap 

menjalankan fungsi adatnya, sedangkan kepala desa ditunjuk dari 

kerabatnya. Hal semacam ini menjadi persoalan karena kekuasaan rat 

semakin mengalami degradasi legitimasi karena perannya yang mulai 

diambil alih oleh kekuasaan subordinat (bawahannya) dan administrasi 

pemerintahan formal. 

Kedua, munculnya gaji dari pemerintah menyebabkan elite lokal, 

terutama rat tidak lagi hanya mendasarkan pada insentif hasil alam 

yang telah ditentukan secara adat. Persoalan ini menyebabkan rat lebih 

bersikap pragmatis dalam menyikapi persoalan-persoalan di dalam 

wilayah adatnya. Terkadang rat terjebak untuk hanya melakukan urusan-

urusan administrasi pemerintahan. Bahkan, insentif tetap dari negara 

telah mengubah pikiran sebagian rat untuk lebih cerdas menemukan 

sumber-sumber produksi ekonomi pribadi di luar ketentuan adat dan 

pemerintahan.

Ketiga, karena terpengaruh oleh kepentingan pemodal dari luar dan 

intervensi negara, rat menjadi aristokrat yang oportunis, yang hanya 

mementingkan pribadi dan keluarganya. Kenyataan ini bahkan telah 

muncul di zaman Orba. Kasus di Desa Tetoat yang dideskripsikan 

Ubro (2004) menguatkan argumen ini. Di Desa Tetoat atau tepatnya 

di dalam Ratschaap Yarbadang, rat setempat menyewakan dua pulau 

kecil (Nurnguva dan Wearhu) di depan Hoat-Varang (Teluk Surabaya) 



88 | Masyarakat Indonesia

kepada satu perusahaan budidaya mutiara dari Aru tanpa persetujuan 

masyarakatnya. Rat Yarbadang atau Raja Tetoat menandatangai 

kontrak kerja sama dengan perusahaan tersebut selama 25 tahun 

dan uang kontrak sewa tersebut dinikmati sendiri. Warga Yarbadang 

baru mengetahui perbuatan kotor rat mereka setelah perusahaan 

membangun pos, dermaga, dan patok-patok pembatas, dan melarang 

SDUD�QHOD\DQ�PHQDQJNDS�LNDQ�GL�GDODP�EDWDV�WHUVHEXW��.HNHUDVDQ�¿VLN�

pun tidak terhindarkan dan beberapa kali terjadi, tetapi warga tidak 

dapat berbuat banyak karena perusahaan memegang kontrak resmi 

yang ditandatangani oleh rat yang mereka anggap memiliki legitimasi 

adat yang kuat. Kekecewaan masyarakat kemudian dialihkan kepada 

Rat Yarbadang sebagai rat yang menyimpang. Protes masyarakat 

terhadap rat mereka mengalami hambatan karena ternyata pemerintah 

Kecamatan Kei Kecil dan Kabupaten Maluku Tenggara membela 

Rat Yarbadang. Pembangkangan sosial secara diam-diam ternyata 

dilakukan oleh masyarakat. Legitimasi rat menurun dengan ditandai 

oleh aksi masyarakat yang tidak mau mematuhi lagi perintah-perintah 

sang rat. Bahkan, mereka mulai mencari jalan untuk memakzulkan 

sang rat melalui mekanisme hukum adat.       

Kasus Rat Yarbadang bukanlah kasus khusus. Artinya, ada banyak 

kasus yang demikian. Contoh lain adalah kasus penyewaan kawasan 

Tanjung Difur oleh Rat Baldu atau Raja Dullah (Ubro 2004). Pada tahun 

1973 Rat Baldu menandatangani kontrak penyewaan kawasan tersebut 

dengan satu perusahaan Jepang. Kasus ini belum sempat menuai protes 

dari rakyatnya karena perusahaan Jepang ini membatalkan operasi kerja 

mereka di kawasan tersebut. Kontrak sewa ini kemudian diambil alih 

oleh PT. Mina Sanega melalui pembaruan kontrak dengan Rat Baldu 

pada awal tahun 1990-an. Perusahaan milik Pusat Koperasi Angkatan 

Darat (PUSKOPAD) ini mulai melakukan operasi penangkapan dan 

penangkaran ikan kerapu untuk ekspor di perairan Difur. Penduduk dan 

nelayan setempat merasa keberatan dengan hadirnya perusahaan ini 

karena tiga alasan. Pertama, penandatanganan kontrak dilakukan oleh 

rat secara sepihak. Kedua, cara penangkapan ikan dengan menggunakan 

sianida (cyanide) yang biasa dilakukan oleh perusahaan membahayakan 

keberlangsungan kelestarian biota laut (Thorburn 2000). Ketiga, limbah 

perusahaan tidak terurus sehingga sangat mengganggu masyarakat. 

Meskipun demikian, masyarakat tidak dapat berbuat banyak pada 

waktu itu karena mereka berhadapan dengan tentara.   



EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  89

Pada masa Orde Baru, yang menempatkan peran negara sangat kuat 

di tingkat lokal, praktik-praktik penyalahgunaan kekuasaan lembaga 

seperti dua contoh yang telah disebutkan sebelumnya memang sangat 

rentan terjadi. Alasannya, rat yang memperoleh kekuasaan dari 

rakyatnya memiliki hubungan transaksional dengan negara dan kapital 

(pemodal). 

Sangat jarang terjadi pada era Orba ini, rat yang benar-benar akuntabel 

yang menerjemahkan kekuasaan sebagai mandat dari kehendak rakyat. 

Rat yang demikian sanggup menghadapi tekanan dari negara dan 

pemodal. Kasus yang diungkapkan Ubro (2004) mengenai keteguhan 

prinsip Rat Barvav atau Raja Watlaar merupakan pengecualian karena 

rat yang demikian sudah mulai jarang ditemukan pada masa Orde Baru. 

Jelasnya, Rat Barvav pernah menolak rencana pemerintah Kabupaten 

Maluku Tenggara untuk mengubah kawasan hutan ulayat rakyat 

Maur Ohoiwut di Kei Besar menjadi kawasan hutan lindung. Dalam 

kasus itu, Rat Barvav menyatakan dengan tegas bahwa perubahan 

status hutan tersebut akan merugikan rakyatnya karena mereka tidak 

akan dapat bebas mengelola dan memungut hasil hutan tersebut. Rat 

Barvav bahkan menggelar sidang umum rakyat Maur Ohoiwut ketika 

pemerintah bersikeras dengan alasan legal-formal. Melalui kerapatan 

adat besar Maur Ohoiwut, rat beserta masyarakat menyusun satu petisi 

yang berisi opsi kepada pemerintah. Pilihan pertama adalah mendesak 

pemerintah untuk menunda rencana tersebut dan pilihan kedua adalah 

pemberian beberapa syarat-syarat tertentu jika rencana tersebut tetap 

dilaksanakan. 

KEKUASAAN RAT DALAM BAYANG-BAYANG DEMOKRASI

Pengkategorian masa demokrasi pasca-Orde Baru ini tentu tidak kaku 

karena hampir tidak ada yang berubah dari kehidupan para rat di Kei 

setelah rezim Orde Baru runtuh. Hanya saja, bantuan pembagunan 

desa tidak sebesar dulu dan negara tidak terlalu kuat mengintervensi 

kelembagaan adat, termasuk lembaga rat. Bahkan, pada awal reformasi, 

negara tampak tidak mempedulikan perkembangan pembangunan 

di wilayah Indonesia bagian timur ini. Sebagai contoh, meskipun di 

sejumlah daerah di Indonesia pada waktu itu sudah menganut Undang-

undang (UU) No. 22 Tahun 1999 Tentang Pemerintahan Daerah, 



90 | Masyarakat Indonesia

masyarakat Maluku, terutama Kei, masih menganut undang-undang 

lama (UU No. 5 Tahun 1979). 

Terdapat nuansa berbeda mengenai kehidupan politik para rat di Kei 

pada era reformasi ini. Beberapa rat tidak lagi sekadar menjadi kepala 

desa, bahkan ada beberapa dari mereka yang menjadi anggota DPRD, 

di antaranya Rat Baldu atau Raja Dullah dan Rat Famur Danar atau 

Raja Danar. Beberapa ratschaap bahkan mulai mengalami krisis 

kepemimpinan. Karena tidak ada penerus tahta, pemimpin di Ratschaap 

Wain, misalnya, dijabat oleh seorang kapitan (panglima perang). Di 

Ratschaap Ub Ohoi Fak, karena alasan ekonomi, rat setempat tidak 

bersedia tinggal di wilayahnya dan lebih memilih tinggal di Kota 

Tual dan Ambon. Di Yamtel, saat itu karena belum ada penerus tahta, 

rat dijabat oleh pejabat raja yang kebetulan adalah Camat Kei Besar 

(tengah). Persoalan yang tidak kalah penting adalah sebagian besar rat 

di Kei saat ini dijabat oleh generasi-generasi baru, yang dikategorikan 

oleh Rat Werka sebagai “generasi hijau” (muda) dalam hal pemahaman 

adat.6 Hingga kini, beberapa rat atau raja-raja tua yang masih kuat 

memahami adat tinggal sedikit, di antaranya adalah Rat Werka, Rat 

Songli atau Raja Rumaat, dan Rat Mantilur Kisuwait atau Raja Somlain.

'DODP�WUDQVLVL�PHQXMX�HUD�GHPRNUDVL��������.HL�GLODQGD�NRQÀLN�NRPXQDO�

EHVDU�DQWDUNDPSXQJ�DWDX�GHVD�GHQJDQ�LVX�DJDPD��.RQÀLN�EHUGDUDK�GL�

.HL�SDGD�ZDNWX� LWX�GDSDW�GLNDWDNDQ�VHEDJDL� LPEDV�GDUL�NRQÀLN�EHVDU�

yang terjadi di Ambon (mulai Januari 1999). Karakter dan isu awal 

NRQÀLN�GL�$PERQ�PDXSXQ�GL�.HL�DGDODK�VDPD��\DLWX�NRQÀLN�DQWDUGHVD�

dengan menggunakan simbol-simbol agama. Isu-isu pelanggaran hak 

beragama yang dibawa oleh para pengungsi maupun orang Kei sendiri 

GDUL�$PERQ�PHPLFX�NRQÀLN�VHUXSD�GL�.HL��$QDOLVLV� ODLQ�PHQ\DWDNDQ�

EDKZD� NRQÀLN� GL� .HL�PHUXSDNDQ� EDJLDQ� GDUL� VNHQDULR� EHVDU� NRQÀLN�

agama yang sengaja didesain oleh pihak tertentu. 

7HUOHSDV� GDUL� VLDSD� \DQJ� PHPLFX� NRQÀLN�� VHEDJLDQ� PDV\DUDNDW�

SHUFD\D�EDKZD�NRQÀLN�GDSDW�WHUMDGL�GL�.HL�NDUHQD�LNDWDQ�NHNHUDEDWDQ�

antarwarga sudah mulai longgar. Bahkan, menurut Kabalmay seperti 

GLNXWLS� ROHK� /DNVRQR� ������� ����� NRQÀLN� \DQJ� PXQFXO� GLVHEDENDQ�

oleh penyelenggaraan praktik-praktik adat yang salah. Sebagian dari 

6  Wawancara dengan Raja Werka, 2006.



EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  91

masyarakat Kei percaya bahwa adat sudah tidak lagi mampu mencegah 

RUDQJ� VDOLQJ� PHPEXQXK�� +DO� LQL� PHUHÀHNVLNDQ� NDSDVLWDV� OHPEDJD�

lembaga adat, termasuk rat sebagai pimpinan tertinggi adat, yang sudah 

mulai lemah. 

Meskipun demikian, ikatan adat di Kei masih lebih kuat dibanding di 

Ambon dan mungkin sebagian besar daerah di Maluku. Hal ini terbukti 

EDKZD� GHQJDQ� SHQJJXQDDQ� PHNDQLVPH� DGDW�� SHQ\HOHVDLDQ� NRQÀLN�

di Kei jauh lebih cepat dibanding daerah-daerah lain di Kepulauan 

0DOXNX�� 3HQ\HOHVDLDQ� NRQÀLN� GL� .HL� WLGDN� WHUOHSDV� GDUL� SHUDQ� rat 

sebagai penggerak utamanya, tetapi tidak semua rat di Kei memiliki 

kapasitas untuk itu.

6HOXUXK�PDV\DUDNDW�.HL�SDVWL�PHQJHWDKXL�EDJDLPDQD�NRQÀLN�NRPXQDO�

besar di daerahnya tahun 1999 dapat cepat diselesaikan secara adat. 

Prosesi tersebut diinisiasi oleh Rat Barvav atau Raja Maur Ohoiwut J. 

P. Rahail (Alm) dan bukan oleh pemerintah yang pada waktu itu tidak 

GDSDW�EHUEXDW�EDQ\DN��'LPXODL�GHQJDQ�SHQ\HOHVDLDQ�NRQÀLN�GL�GDHUDK�

daerah dalam kawasan ratschaap-nya, Rat Barvav kemudian mengajak 

para rat lainnya untuk turut serta menghentikan pertikaian berdarah di 

seluruh Kepulauan Kei. Poin penting yang harus diakui dalam kasus ini 

adalah kekuasaan para rat di Kei ternyata masih kuat. Kekuasaan di sini 

tidak hanya dilihat dari peran dan posisi rat, tetapi juga legitimasi yang 

dilihat dari kepatuhan masyarakat terhadap perintah rat. Hal ini tidak 

terlihat di Ambon dan Maluku Tengah.

Sebenarnya, tingkat kepatuhan masyarakat Kei kepada rat sebagai 

lembaga masih tinggi. Masyarakat masih menghormati rat sebagaimana 

adat yang belum hilang dari Kei. Masyarakat berharap agar kekuasaan 

rat mampu mengayomi dan menyelesaikan setiap persoalan sosial 

mereka. Persoalannya, harapan masyarakat Kei tersebut tidak sebanding 

dengan kapasitas yang kini dimiliki oleh para rat yang sebagian besar 

telah mengalami degradasi. 

Degradasi kapasitas kekuasaan rat di Kei ditunjukkan oleh beberapa 

hal. Pertama, pergantian generasi rat yang kini didominasi oleh “raja-

raja hijau” menyebabkan berkurangnya praktik-praktik penggunaan 



92 | Masyarakat Indonesia

mekanisme adat dalam setiap kegiatan sosial-kemasyarakatan, termasuk 

GDODP� SHQ\HOHVDLDQ� NRQÀLN� GL� PDV\DUDNDW�7 Menurut pengakuan 

langsung dari Rat Werka, kurangnya pemahaman adat yang dimiliki 

oleh para rat muda ini disebabkan juga oleh transfer pengetahuan yang 

tidak penuh dari pendahulunya. Menurut Rat Werka, banyak rahasia 

adat yang tidak dapat disampaikan kepada generasi-generasi baru ini. 

Kedua, di beberapa ratschaap atau lor terjadi kevakuman lembaga 

rat. Kevakuman ini terjadi karena faktor keturunan dan ekonomi. 

Biasannya, rat dijabat secara turun-temurun. Rat dijabat oleh 

seorang laki-laki. Jika seorang rat tidak memiliki keturunan laki-laki, 

biasanya diadakan musyawarah untuk menentukan rat pengganti dari 

keluarganya (golongan mel). Namun, pengganti rat juga tidak mudah 

ditemukan karena banyak keluarganya yang tidak tinggal lagi di 

ratschaap yang bersangkutan. Mereka yang berada dalam kasta mel 

yang menjadi pemegang hak posisi rat biasanya adalah golongan yang 

terdidik. Karena pendidikan dan motivasi yang kuat untuk mendapatkan 

pendapatan ekonomi yang lebih layak, orang-orang dari golongan mel 

memilih merantau daripada tetap tinggal di daerahnya yang miskin. 

Posisi rat dalam ratschaap yang mengalami kelangkaan soa perintah 

tergantikan oleh orang-orang dari soa pemilik tanah (ren) atau pejabat 

pemerintah yang menjabat sebagai camat atau kepala desa. Implikasinya, 

tingkat legitimasi dari masyarakat adat sangat lemah. Karena persoalan 

representasi soa dan kasta, masyarakat adat belum sepenuhnya percaya 

pada kepemimpinan administratif formal, terutama dalam penyelesaian 

NRQÀLN�GL�PDV\DUDNDW�

Ketiga, struktur kasta mulai rusak dan demikian pula dengan pembagian 

fungsi pemerintahan yang didasarkan atas kasta dan perwakilan soa. Di 

beberapa ratschaap di Kei saat ini mulai terlihat adanya gugatan dari 

kasta ren atas kekuasaan yang dimiliki oleh kasta mel. Orang-orang 

dari kasta ren merasa memiliki hak kepemilikan tanah dan sekaligus 

kekuasaan wilayah. Oleh karena itu, di Ratschaap Wain dan El Larang, 

7  Berdasarkan wawancara dengan beberapa raja dan masyarakat, serta kesan di lapangan, sepeninggal J. P. 

Rahail (Raja Maur Ohoiwut), kini paling tidak ada dua raja yang masih sangat memahami kebudayaan 

Kei. Kedua rat ini adalah Raja Somlain (Rat Mantilur) dan Raja Werka. Keduanya mungkin masih 

memiliki integritas yang kuat sebagai raja di Kei. Yang pasti, Rat Mantilur yang bernama Yos Ngamel 

masih memiliki integritas yang kuat dalam melindungi kawasan dan masyarakatnya. Misalnya saja, 

beliau sangat kuat mempertahankan konservasi penyu di wilayahnya. Beliau yang sudah sangat tua juga 

masih rajin menulis mengenai kelembagaan adat Kei meskipun tidak diterbitkan. 



EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  93

misalnya, para elite dari kasta ren mulai menuntut bahwa mereka lebih 

berhak memimpin dibanding orang-orang dari kasta mel. Tuntutan ini 

sebagian didasarkan atas berbagai penyimpangan yang dilakukan oleh 

orang-orang dari kasta mel, termasuk rat.

Keempat, akibat kepemimpinan rat�\DQJ�PXODL�PHOHPDK��EDQ\DN�NRQÀLN�

di masyarakat yang tidak dapat diselesaikan dengan baik sehingga 

PHQMDGL� NRQÀLN� \DQJ� EHUODUXW�� .HOHPDKDQ� NHSHPLPSLQDQ� LQL� GDSDW�

dipengaruhi oleh persoalan pertama hingga ketiga seperti yang telah 

GLVHEXWNDQ�VHEHOXPQ\D��%HUODUXWQ\D�NRQÀLN�DQWDUD�'HVD�'HEXW�GHQJDQ�

Dian Darat dan Dian Pulau yang memperebutkan kepemilikan atas 

Pulau Sepuluh merupakan contoh betapa lemahnya kepemimpinan rat 

VHWHPSDW��0DV\DUDNDW�GL�GHVD�GHVD�\DQJ�EHUNRQÀLN�WHUVHEXW�PHQ\DWDNDQ�

bahwa Rat Yarbadang dan Rat Manyew yang seharusnya bertanggung 

jawab untuk menyelesaikan kasus itu ternyata tidak berbuat apa-apa. 

Menurut tokoh masyarakat Debut, kelemahan kedua rat dalam kasus itu 

terutama terlihat dari rendahnya pemahaman mereka terhadap sejarah 

adat kepemilikan, di samping karakter kepemimpinan keduanya yang 

sangat rendah. Sebagian masyarakat menduga terdapat hubungan jual-

beli kekuasaan antara rat dengan PT. Nusantara Pearl yang sekarang 

mengeksploitasi Pulau Sepuluh tersebut.  

Kelima, intervensi negara dan pengaruh kapital masih kuat pada masa 

ini. Baik langsung maupun tidak, terdapat hubungan antara persoalan 

pertama hingga keempat di atas dengan pengaruh negara dan kapital. 

Kasus terbaru penyimpangan penggunaan kekuasaan rat, menurut 

pandangan masyarakat Kei, adalah penobatan pengusaha David 

Djioe sebagai pemimpin terdepan (Dir U Ham Wang) oleh sebagian 

besar rat disana. David Djioe (A Miauw) adalah Direktur Utama PT. 

Maritim Timur Jaya (MTJ), sebuah perusahaan perikanan terbesar di 

Maluku Tenggara dan bahkan di Maluku. Terlepas dari persoalan nama, 

masyarakat Kei sudah mengenal perusahaan yang berlokasi kurang dari 

10 km dari Kota Tual ini sebagai milik Tommy Winata. Perusahaan 

ini sebenarnya sudah berdiri sejak 1980-an dan sering berganti nama 

hingga yang terkini bernama PT. Maritim Timur Jaya. 

Upacara penobatan David Djioe sebagai pemimpin terdepan (Dir U 

Ham Wang) oleh setidaknya delapan belas rat Kei dilaksanakan pada 

Sabtu pagi 17 Oktober 2009 di Lapangan Lodar El Tual. Para rat yang 



94 | Masyarakat Indonesia

memberikan penobatan tersebut di antaranya adalah dari Ratschaap 

Tubab Yamlim, Ratschaap Lo Ohoitel, Ratschaap Rumat, Ratschaap 

Ibra, Ratschaap Tual, Ratschaap Lortel Varat, Ratschaap Ohoilim 

Tahit, Ratschaap Ohoitel Nangan, Ratschaap Kilsoin, Ratschaap Ub 

Ohoi Faak, Ratschaap Werka, Ratschaap Dullah, Ratschaap Meer 

Ohinean, Ratschaap Ohoitahit, Ratschaap Me Um Fit, Ratschaap 

Kilmas, Ratschaap Madwaer, dan Ratschaap Wear Ohoitel. Dari semua 

rat di Kei, yang tidak hadir dalam acara adat tersebut adalah Ratschaap 

Danar, dengan gelar Rat Famur Danar, Hi.Moh Hanubun, Ratschaap 

Wain, dengan gelar Nen Dit Sakmas, Ratschaap Maur, Rat Barvav, 

Anton Rahail dan Ratschaap Somlain, dengan gelar Rat Mantilur, Yos 

Ngamel. 

Para rat yang tidak hadir dalam upacara itu pada umumnya menentang 

penobatan tersebut, kecuali dari Ratschaap Wain yang memang sudah 

tidak memiliki rat. Rat Famur Danar atau Raja Danar yang juga 

anggota DPRD Maluku, HM. Thaher Hanubun menyatakan bahwa 

pengangkatan seorang menjadi anak adat merupakan penghormatan 

bagi orang luar, tetapi pemberian gelar adat tidak dapat diberikan 

sembarangan. Penolakan yang sama juga dilontarkan oleh para tokoh 

masyarakat Kei. Bahkan, demonstrasi besar yang berakhir dengan 

EHQWURNDQ� ¿VLN� GDQ� SHPEORNLUDQ� MDODQ� WHUMDGL� VHKDUL� VHWHODK� XSDFDUD�

pemberian gelar dilaksanakan. Perwakilan Forum Komunikasi Anak 

Adat Kei mengecam tindakan para rat Kei yang menurutnya merupakan 

perbuatan rendah karena telah menggadaikan kebesaran adat Kei untuk 

kepentingan pribadi atau golongan.

Menurut beberapa sumber tulisan di media online, pemberian gelar 

adat tertinggi kepada David Djioe didasarkan atas lima belas butir 

kesepakatan antara David yang mewakili perusahaan, beberapa rat di 

Kei, dengan pemerintah Kota Tual. Kesepakatan itu di antaranya adalah 

perusahaan akan membangun rumah adat yang akan diperuntukkan bagi 

para rat, sedangkan perusahaan akan bebas memonopoli eksploitasi 

ikan di wilayah perairan Maluku Tenggara. Masyarakat menduga ada 

suap kepada para rat yang menyetujui keberlangsungan operasi PT. 

MTJ.

Kasus PT. MTJ di atas menunjukkan situasi yang berbeda dengan masa 

Orba. Iklim demokrasi memberikan peluang bagi civil society untuk 

keluar dari sistem paternalistik dan mendobrak oligarki yang sarat 



EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  95

dengan oportunisme ekonomi-politik elite. Rat sebagai elite lokal tidak 

dapat lagi berlindung dalam bayang-bayang negara dalam relasinya 

dengan kapital. 

IMPLIKASI DISTORSI INTERVENSI NEGARA DAN KAPITAL

Menurut Brown (1994), ada dua pandangan yang dapat dipakai untuk 

menilai efektivitas pengaruh negara terhadap perubahan perilaku 

kelompok etnis. Pandangan pertama melihat pada karakter intrinsik 

dari kesadaran kelompok etnis (ethnicity) dan pandangan kedua 

melihat pada kadar kekuatan negara dalam menghadapi tekanan sosial. 

Dalam arti lain, degradasi kapasitas fungsi lembaga-lembaga lokal 

(adat) bergantung pada derajat intervensi negara dan tingkat kesadaran 

identitas kelompok etnis itu sendiri. Setidaknya, pandangan ini dapat 

digunakan untuk menganalisis perbedaan mendasar pengaruh negara 

terhadap kekuasaan lembaga adat, terutama rat, antara masa kolonial, 

Orde Baru, dan era demokratisasi saat ini.

Pada masa kolonial, intervensi yang dilakukan negara tidak berpengaruh 

terhadap perubahan mendasar identitas kelembagaan lokal. Intervensi 

ini hanya dilakukan dengan mengganti peristilahan struktur dan 

menciptakan bagian kecil struktur untuk memperlemah lembaga patron 

(rat). Intervensi ini tidak efektif mengubah identitas lokal kelompok 

etnis karena ideologi kelompok etnis masih kuat menempatkan rat 

sebagai patron tertinggi dalam masyarakat Kei.  

Pada masa Orde Baru, intervensi negara terhadap kelembagaan lokal 

sangat mendasar. Artinya, struktur kelembagaan lokal diubah total 

sesuai keinginan negara untuk mendukung pembangunan yang sentralis. 

Bangunan struktur baru ini telah merusak tatanan kelembagaan lokal 

sekaligus menciptakan fragmentasi kelompok etnis. Implikasinya, 

SHUVRDODQ� PDV\DUDNDW� WHUPDVXN� NRQÀLN� KDQ\D� PDPSX� GLUHGDP� ROHK�

agen-agen negara daripada diselesaikan melalui mekanisme adat yang 

pernah berlangsung efektif. 

Pada masa Orde Baru ini pula kapital mulai masuk memberi pengaruh 

pada mekanisme produksi ekonomi masyarakat etnis. Pola ini terus 

berlangsung hingga kini (era demokratisasi). Intervensi kapital ini masuk 

melalui dua jalan. Jalan pertama adalah melalui program pembangunan 

dan insentif untuk mendukung kegiatan administrasi negara. Jalan 



96 | Masyarakat Indonesia

kedua adalah melalui pemodal yang langsung menggunakan elite lokal 

(rat) untuk mendukung bisnisnya. Kerjasama antara pemodal dengan 

elite lokal ini terkadang didukung oleh hubungan korporatisme dengan 

negara. Tujuannya adalah untuk meredam, bahkan menekan tuntutan 

dari masyarakat. 

,Q¿OWUDVL� NDSLWDO� PHODOXL� MDODQ� SHUWDPD� PHQ\HEDENDQ� SHUXEDKDQ�

orientasi kelompok etnis. Kelompok elite tidak lagi mendasarkan 

pendapatan ekonominya dari mekanisme adat pengelolaan sumber daya 

alam setempat. Kelompok elite ini menjadi sangat bergantung pada 

negara atau dengan mencari sumber penghasilan yang lebih layak di 

luar komunitas adat mereka. Intervensi kapital melalui negara ini juga 

memunculkan kompetisi politik antarkelompok dalam upayanya untuk 

mendapatkan insentif dari negara. Pengaruh kapital melalui jalan kedua 

menimbulkan korupsi dan penyalahgunaan kekuasaan yang dilakukan 

oleh elite (rat). Keuntungan ekonomi yang diterima langsung dari 

pemodal menyebabkan rat menjadi cenderung oportunis atau tidak lagi 

memperhatikan adat dan kepentingan rakyatnya.

Kompetisi politik yang tidak didasarkan atas konsensus etnis dan 

hilangnya kepercayaan akibat dari intervensi negara maupun kapital 

menyebabkan terjadinya pembelahan etnis (ethnic cleavage) (Birch 

2001) atau yang disebut Horowitz (1994) sebagai masyarakat yang 

terbelah (divided society). Menurut Horowitz (1994: 35), di dalam 

masyarakat yang terbelah ini identitas kelompok etnis memberikan 

posisi yang jelas untuk menentukan siapa yang dapat diterima dan siapa 

yang harus disingkirkan.

Distorsi intervensi negara dan kapital ini menyebabkan institusi 

lokal, termasuk lembaga rat, tidak berfungsi optimal, terutama dalam 

PHQ\HOHVDLNDQ� VHWLDS� NRQÀLN� GL� PDV\DUDNDW�� %DKNDQ�� NRQÀLN� GDSDW�

muncul dari kelemahan kapasitas institusi ini. Hal itu terbukti dari 

EHUEDJDL� NRQÀLN� \DQJ� KLQJJD� NLQL� EHOXP� WHUVHOHVDLNDQ� GHQJDQ� EDLN�

GL� .HL�� 6DODK� VDWXQ\D� DGDODK� NRQÀLN� SHPDQIDDWDQ� 3XODX� 6HSXOXK�

sebagaimana telah diuraikan sebelumnya.

Namun, demokrasi ternyata membuka ruang yang lebih besar bagi 

civil society untuk lebih kritis dalam mengontrol perilaku elite, 

termasuk para rat di Kei. Masyarakat lokal kini tidak hanya sebatas 

klien yang mudah ditekan oleh patron mereka. Ini yang membedakan 



EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  97

dengan situasi Orde Baru. Pada saat itu masyarakat adat tidak dapat 

berbuat banyak ketika elite menyalahgunakan kekuasaan, baik untuk 

kepentingan pribadi maupun golongannya. Pada era demokratisasi 

ini, masyarakat adat mulai mencari identitas mereka yang telah lama 

terdistorsi oleh kepentingan negara dan kapital. Meskipun negara masih 

melakukan intervensi terhadap kelembagaan lokal, tuntutan masyarakat 

untuk memperkuat identitas adat mereka juga kuat. 

PENUTUP

Pada masa kolonial, kekuasaan rat dalam menjaga ketertiban masyarakat 

adat di Kei masih sangat kuat. Intervensi negara (kolonial) tidak mampu 

melemahkan kekuasaan (termasuk legitimasi) rat. Pelemahan kekuasaan 

rat secara sistematis yang dilakukan oleh pemerintah (negara) pada waktu 

itu adalah dengan memunculkan elite-elite baru yang terfragmentasi. 

Pemberian sebagian besar kewenangan pemerintahan kepada rat juga 

tidak mampu mengubah pendirian rat sehingga rentan untuk bersikap 

abuse. Urusan-urusan negara yang diberikan kepada rat tidak mampu 

menggeser kekuasan tradisional (adat)nya. Bahkan, pemerintah kolonial 

pada waktu itu merasa kewalahan karena fragmentasi kekuasaan yang 

dijalankan justru menjadi boomerang baginya. 

Rezim Orde Baru menerapkan kebijakan yang hampir sama dengan 

pemerintah kolonial. Bedanya, kebijakan itu dilakukan secara tidak 

langsung dengan stimulan (insentif) dana pembangunan desa. Dengan 

dana itu, pemerintah kecamatan sengaja membentuk banyak desa, 

yang kemudian merusak tatanan struktur kewilayahan adat dan juga 

struktur kelembagaan lokal. Kebijakan negara yang paling berpengaruh 

terhadap kelembagaan adat lokal pada waktu itu adalah penyeragaman 

struktur birokrasi kelembagaan lokal. Inilah yang disebut oleh Hans 

Anlov sebagai negara dalam desa. Kekuasaan rat menjadi hampir tidak 

ada bedanya dengan kepala desa biasa sehingga posisi rat menjadi 

sejajar dengan kepala soa dan orang kay, yang secara adat merupakan 

subordinat rat. 

Munculnya kapital dan negara dalam korporatisme untuk mendukung 

program state-led development hingga di tingkat lokal mampu 

mengubah oritentasi rat. Sebagai bagian dari negara, sebagaian besar 

rat menjadi oportunis sehingga fenomena ini sesuai dengan konsep 



98 | Masyarakat Indonesia

yang disebut oleh Kohli (2004) sebagai model neo-patrimonial state.

Runtuhnya Orde Baru tidak mengubah banyak situasi kekuasaan rat. Rat 

masih cenderung bersikap seperti halnya pada masa Orba, tetapi kontrol 

demokratik masyarakat sudah meningkat. Masyarakat menginginkan 

kekuasaan rat untuk menjaga adat, termasuk menyelesaikan setiap 

NRQÀLN�GL�PDV\DUDNDW��$NDQ�WHWDSL��NDSDVLWDV�rat untuk itu sudah mulai 

PHOHPDK��\DQJ�GDSDW�GLLGHQWL¿NDVL�GDODP�KDO�NHPDPSXDQ�OHDGHUVKLS��

terputusnya regenerasi, kurangnya pemahaman adat, dan bahkan 

penyimpangan adat untuk kepentingan ekonomi yang sempit. Kondisi 

LQL�PHQ\HEDENDQ�NRQÀLN�GL�PDV\DUDNDW�WLGDN�WHUVHOHVDLNDQ�GHQJDQ�EDLN��

dan bahkan memicu gejolak sosial.

PUSTAKA ACUAN

Alford, Robert R. dan Roger Friedland. 1990. Powers of Theory: Capitalism, the 

State, and Democracy. Cambridge: Cambridge University Press. 

Antlov, Hans. 2003. Negara dalam Desa: Patronase Kepemimpinan Lokal. Yogyakarta: 

LAPPERA Pustaka Utama.

Birch, Anthony H. 2001. Concepts and Theories of Modern Democracy. London and 

New York: Routledge. 

Brown, David. 1994. The State and Ethnic Politics in Southeast Asia. London and 

New York: Routledge.

Cleaver, Harry. 2000. Reading Capital Politically. Leeds and Edinburgh: Anti Theses 

and AK Press.

Evans, Mark. 1995. “Elitism,” dalam David Marsh dan Gerry Stoker. Theory and 

Methods in Political Science. Hampshire: MacMillan Press Ltd. 

Giddens, Anthony. 1984. The Constitution of Society: Outline of the Theory of 

Structuration. Cambridge: Polity Press.

Horowitz, Donald L. 1994. “Democracy in Divided Societies,” dalam Larry Diamond 

dan Marc F. Plattner (eds). 1994. 1DWLRQDOLVP��(WKQLF�&RQÀLFW��DQG�'HPRFUDF\. 

London: The John Hopkins University Press and the National Endowment for 

Democracy.

Kohli, Atul. 2004. State-Directed Development: Political Power and Industrialization 

in the Global Periphery. Cambridge: Cambridge University Press.  

Laksono, Paschalis Maria. 2002. The Common Ground in the Kei Island: Eggs from 

One Fish and One Bird. Jogjakarta: Galang Press.

___________. 2004. “Benih-benih Perdamaian dari Kepulauan Kei,” dalam P. M. 

Laksono dan Roem Topatimasang (eds). 2004. Ken Sa Faak: Benih-benih 

Perdamaian dari Kepulauan Kei. Jogyakarta: Insist Press.

Lukes, Steven. 1974. Power: A Radical View. London: Macmillan Press.



EDISI XXXVI / NO.1 / 2010 |  99

Nitzan, Jonathan dan Shimshon Bichler. 2009. Capital as Power: A Study of Order 

and Creorder. Oxon: Routledge. 

Rahail, J. P. 1993. Larwul Ngabal. Jakarta: Yayasan Sejati.

Rahail, J. P. 1995. Bat Batang Fitroa Fitnangan: Tata Guna Tanah Laut Tradisional 

Kei. Jakarta: Yayasan Sejati.

Thorburn, Craig Carpenter. 2000. Kau Kuat, Kau Pinter, Kau Punya (You’re 

Strong, You’re Clever, It’s Yours): Changing Coastal Resource Management 

Institutions and Practice in the Kei Islands, Eastern Indonesia. Los Angeles: 

University of California.  

Tonnies, Ferdinand. 1955. Community and Association. London: Routledge and 

Kegan Paul.

Ubro, Soleman. 2004. “Orang Evav & Atnabar Evav: Benteng Terakhir yang 

Mulai Goyah,” dalam Roem Topatimasang (ed). Orang-orang Kalah: Kisah 

Penyingkiran Masyarakat Adat Kepulauan Maluku. Yogyakarta: INSIST 

Press. 

Van Wouden, F. A. E. Van. Types of Social Structure in Eastern Indonesia. The Haque: 

Martinus Nijhoff.   

 


