Konflik Sunni-Syiah dan dampaknya terhadap komunikasi intra-
religius pada komunitas di Sampang-Madura

Sunni-Syia conflict and its effects to intra-religious community in
Sampang, Madura

Rachmah Ida' & Laurentius Dyson’

1) Komunikasi FISIP UNAIR & Centre for Muslim State & Society, UWA, Australia
2) Antropologi, FISIP, Universitas Airlangga, Surabaya, Indonesia
Korespondensi: Komunikasi FISIP UNAIR, Jalan Airlangga 4-6 Surabaya 60286, Indonesia
E-mail: rachmahda.unair @gmail.com

Abstract

The conflict between the Muslim Sunni and Shia, hereafter Sunni-Shia conflict, occurred in Sampang on August
2012 was recognised as a group identity conflict. The existence of Muslim Shia community as minority amongst
the Sunni majority in Madura has long become the latent intra-faith clash in this Island. This study explores the
socio-cultural and political aspects of Sunni-Shia conflict in Sampang District of Madura and examines the
views of these two communities about their religius stance, values, and socio-cultural practices in their places,
and how they have perceived other religius group identity regarded as distinct to each other. Methods applied
for this study are qualitative survey using two approaches i.e. socio-cultural historic and inter-cultural
communication. The data were gathered through depth interviews, observations, and secondary documentations
sourced from media news and articles, government policy and relevant literatures. This study found that the
root of the conflict was begun from the familial (brotherhood) clash, which then extended into the clash between
Sunni and Shia communities and the issue of religius ideology and identity. The difference on their opinion,
perception, and attitude of the Sunni and Shia groups have become the key issues of these two groups to fight
their religius identities interest and their beief upon the true of Islam according to their version. As a result,
their intra-religius life and communication between these two groups have become paralised and stucked.

Keywords: Sunni, Shia, intra-faith conflict, intra-religius communication, ethno-communal conflict
Abstrak

Konflik antara Muslim Sunni dan Syiah, selanjutnya disebut konflik Sunni-Syiah, yang terjadi di Sampang pada
Agustus 2012 ditandai sebagai konflik identitas kelompok. Keberadaan komunitas Muslim Syiah sebagai
minoritas diantara mayoritas Sunni di Madura telah lama menjadi konflik intra-religius tersembunyi di pulau ini.
Studi ini menggali aspek-aspek sosio-kultural dan politik dari konflik Sunni-Syiah di Kabupaten Sampang
Madura dan menjelaskan pandangan-pandangan dua komunitas ini tentang keyakinan agamanya, nilai-nilai
agama yang dianut dan praktik-praktik sosio-kultural di tempat mereka, dan bagaimana mereka mempersepsi
kelompok identitas agama lain yang berbeda satu sama lain. Metode yang digunakan untuk studi ini adalah
survey kualitatif dengan dua pendekatan yakni sosio-kultural historis dan Komunikasi Antar-Budaya. Studi ini
menggunakan teknik wawancara mendalam, observasi, dan menggunakan data-data sekunder bersumber dari
media massa, kebijakan pemerintah, dan literatur yang relevan. Studi ini menemukan bahwa akar masalah
konflik yang terjadi bermula dari persoalan keluarga yang meluas pada persoalan komunitas/komunal, yang
kemudian menjalar pada persoalan ideology dan identitas kelompok agama. Perbedaan pandangan, persepsi dan
sikap kelompok Sunni dan Syiah menjadi isu kunci keduanya untuk memperjuangkan kepentingan identitas
agama dan keyakinan atas Islam yang benar versi masing-masing. Akibatnya, dampak terhadap kehidupan
Komunikasi intra-religius menjadi macet dan lumpuh diantara kedua kelompok tersebut.

Kata kunci: Sunni, Syiah, konflik intra-agama, komunikasi intra-religius, konflik etno-komunal

33



Ida & Dyson: “Konflik Sunni-Syiah dan dampaknya terhadap komunikasi intra-religius”

Pendahuluan

“Indonesia is a violent country” (Coloombijn & Thomaslindbald 2002). Konflik di Indonesia menjadi
bagian dari “rutinitas dan keseharian” masyarakat Indonesia. Konflik yang selama 30 tahun rezim
ORBA di ‘tabu’kan oleh negara dan warga masyarakat, seolah kini menjadi tindakan-nyata yang sah,
lazim dan dapat dibenarkan dalam sistem tata-kehidupan berasaskan demokrasi. Intensitas dan
persebaran kejadian konflik menguat sejalan dengan multiplikasi kejadian konflik yang diberitakan
melalui berita-berita tentang konflik sosial di media massa.

Menurut Varshney et al. (2004:23) dengan mengambil pelajaran konflik yang berlangsung di
Indonesia selama 1990-2003 memetakan kecenderungan kejadian konflik yang meningkat
ekskalasinya terutama setelah rezim Orde Baru runtuh. Varsney menunjukkan angka tertinggi
terjadinya konflik agama dan etnik di Indonesia meningkat tajam di tahun 2000 dengan jumlah korban
meninggal diperkirakan sekitar 722 jiwa manusia.

Diperkirakan, beberapa faktor yang bertanggung jawab atas kejadian konflik tersebut adalah: (1)
political power stress yang diderita kekuatan-kekuatan yang selama ini “dibelenggu” oleh rezim
otoritarian ORBA; (2) perubahan rezim politik ketatanegaraan yang memberikan kebebasan kuat
kepada setiap orang dan kelompok sosial untuk mengekspresikan keinginannya secara lebih bebas; (3)
social-economic distress yang diderita banyak orang akibat krisis ekonomi di tahun 1997 yang
dampaknya masih terasakan hingga kini; (4) kesadaran akan kebutuhan akan penghargaan sosial atas
eksistensi kelompok/identitas yang makin menguat di kalangan komunitas lokal di berbagai kawasan
di Indonesia.

Berdasarkan jenisnya, konflik yang terjadi di Indonesia ini sebagian besar merupakan konflik yang
berlatar belakang SARA (Suku, Agama, Ras & Antar Golongan). Seperti konflik sosial berlatar
belakang Agama di Ambon (1999-2002), di Poso (1998-2001) kemudian konflik bermotif suku atau
etnis di Sampit (2001) yaitu antara suku Dayak dan Suku Madura sebagai pendatang serta akhir-akhir
ini yaitu konflik di Lampung Selatan (2012) dan di Sampang Madura (2012) yang memiliki motif
SARA di dalamnya.

Bagaimana konflik di Jawa Timur terkait dengan persoalan inter/intra-religius? Studi yang dilakukan
oleh Yayasan Wakaf Paramadina (YWP), Magister Perdamaian dan Resolusi Konflik, Universitas
Gadjah Mada (MPRK-UGM) dan The Asia Foundation (TAF) tahun 2009 menemukan sebanyak 832
insiden konflik keagamaan yang terjadi di Indonesia dalam rentang periode Januari 1990 hingga
Agustus 2008. Pola persebaran konflik keagamaan di Indonesia lebih luas dibandingkan dengan aksi
kekerasan.

Studi di atas menunjukkan pola persebaran konflik keagamaan tertinggi DKI Jakarta 308, disusul
Jawa Barat 102, Sulawesi Tengah 76 dan urutan keempat Jawa Timur 65 insiden. Jenis aksi kekerasan
digolongkan ke dalam penyerangan, bentrokan dan kerusuhan/amuk massa. Data ini memperlihatkan
bahwa aksi massa merupakan bentuk yang dipandang paling efektif oleh masyarakat dalam
merespons isu-isu konflik keagamaan, termasuk di Jawa Timur. Berkenaan dengan aksi massa, jenis
aksi penyerangan merupakan insiden kekerasan yang tertinggi, disusul oleh bentrokan dan
kerusuhan/amuk massa.

Konflik inter-religius Sunni-Syiah di Sampang, di tahun 2012 merupakan konflik atas eksistensi
kelompok/identitas yang makin menguat di kalangan komunitas Sampang. Secara sosio-budaya,
perbedaan identitas dan religius di kalangan kelompok-kelompok sosial yang hidup bersama di
kawasan ini menjelaskan mengapa konflik harus berlangsung.

Perbedaan mazhab atau ideologi yang dianut oleh masing-masing pihak bersengketa menjadikan
friksi sosial dapat berubah menjadi konflik yang nyata. Konflik yang berlangsung antara para
penganut mazhab pada Sunni versus Syiah terjadi secara dramatis di ruang masyarakat sipil di
Indonesia. Konflik yang berlangsung di ruang masyarakat Sampang menghasilkan dampak yang

34



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 1, tahun 2015, hal. 33-49

paling “berancka warna” (karena beragamnya persoalan yang dijadikan obyek konflik) dan
berlangsung dengan cukup memprihatinkan (berujung pada kematian, cedera, dan kerusakan).

Pemunculan berita tentang konflik di koran dan televisi telah membuat “proses sosialisasi” tanpa
disadari telah membentuk opini tentang perbedaan kepada warga masyarakat di lain tempat untuk
meniru dan mengimitasi ‘“proses-proses penyelesaian masalah melalui jalan kekerasan” bagi persoalan
serupa yang dijumpai di lokalitas masing-masing. Konflik inter-religius Sunni-Syiah di Sampang pada
tanggal 26 Agustus 2012 tepatnya di desa Karang Gayam kecamatan Omben dan Desa Bluuran
Kecamatan Karang Penang Kabupaten Sampang Jawa Timur merupakan puncak terjadinya konflik
kelompok Islam Syiah dan Sunni yang disertai aksi kekerasan dan menyebabkan satu orang tewas.
Bahkan Kapolsek Omben, AKP Aris, turut menjadi korban dalam bentrokan tetsebut. Satu warga
yang tewas, dua orang mengalami kritis, 37 rumah terbakar akibat bentrokan tersebut. Aksi kekerasan
dan bentrokan ini melibatkan kurang lebih 500 orang (Antara 2012).

Pembakaran rumah jamaah Syiah di Karang Gayam dan Bluuran ini bukan pertama kali. Bentrok
sama pernah pecah pada Kamis, 29 Desember 2011. Bentrokan ini berujung pada pengusiran jamaah
Syiah di dua desa beda kecamatan ini. Konflik ini berlangsung hingga saat ini, meskipun tidak sampai
muncul di permukaan. Apalagi ajaran Syiah menurut MUI Jatim mengeluarkan fatwa bahwa ajaran
Syiah ini sesat. Fatwa ini sesuai dengan Keputusan No 01/SKF-MUI/JTM/1/2012 tentang larangan
ajaran Syiah ini, dikeluarkan pada 21 Januari 2012. Untuk memperkuat fatwa MUI Jawa Timur,
Gubernur Jawa Timur juga mengeluarkan Surat Keputusan (SK) nomor 55 Tahun 2012 tentang
Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran sesat di Jatim.

Pandangan tentang ajaran antara Sunni-Syiah yang berbeda ini mempengaruhi tingkah laku yang
berbeda pula yang berdampak pada Komunikasi intra-religius antara pengikut Sunni dan Syiah di
komunitas-komunitas, terutama yang ada di dua Kecamatan yang berseteru. Hal inilah yang menjadi
fokus kajian pada studi ini, bagaimana konflik antara pengikut Sunni dan Syiah ini berdampak
terhadap Komunikasi intra-religius kedua keyakinan yang berbeda ini dalam kehidupan sosial-budaya
masyarakat yang selama ini telah hidup berdampingan di desa-desa yang terlibat konflik. Bagaimana
konflik dua keyakinan dalam ajaran Islam ini telah berdampak pada kondisi komunikasi antar-religius
di Sampang Madura? Untuk itulah studi ini dilakukan guna memahami akar persoalan konflik dan
upaya-upaya yang telah dilakukan oleh pihak-pihak komunitas lokal dan pemerintah lokal serta
institusi terkait terhadap persoalan Sunni-Syiah di wilayah tersebut.

Dengan berbagai persoalan terkait dengan konflik intra-religius Sunni-Syiah yang terjadi di Sampang,
Madura, maka perlunya untuk mengetahui akar-permasalahan dan hal-hal terkait pandangan, persepsi,
dan upaya-upaya yang telah dan sedang dilakukan oleh para pemangku kepentingan pada komunitas-
komunitas yang berkonflik yakni Muslim Sunni dan Syiah di Kecamatan Omben dan Karang Penang,
Sampang terkait dengan esensi dan persoalan terkait ajaran Sunni dan Syiah yang selama ini telah
dijalankan di daerah tersebut, untuk kemudian melihat dampak yang terjadi terhadap komunikasi
intra-religius di daerah berkonflik.

Untuk itulah penelitian ini mengajukan rumusan masalah: kepentingan dan pandangan apa saja bagi
warga pengikut ajaran Sunni dan Syiah di Sampang? Bagaimana pola konflik intra-religius Sunni-
Syiah yang meliputi: jenis, tingkat perkembangan, persebaran, pelaku, isu-isu keagamaan yang
terlibat dan dampak yang ditimbulkan? Bagaimana selama ini peran kyai sebagai tokoh agama yang
dirujuk oleh masyarakat setempat, aparat desa, tokoh masyarakat, warga dan LSM lokal terlibat dalam
penyelesaian konflik intra-religius Sunni-Syiah di Sampang? Bagaimana dampak dari konflik Sunni-
Syiah yang terjadi terhadap Komunikasi intra-religius antara dua pengikut yang berbeda ini dalam
proses penyelesaian konflik?

Metode Penelitian

Untuk mendapatkan data dan informasi yang empiris, maka penelitian ini menggunakan dua
pendekatan. Pendekatan pertama menggunakan pendekatan sosio-kultural historis untuk

35



Ida & Dyson: “Konflik Sunni-Syiah dan dampaknya terhadap komunikasi intra-religius”

mengidentifikasi ajaran apa saja yang pada umumnya berlaku di lingkungan masyarakat di desa
Karang Gayam kecamatan Omben dan Desa Bluuran Kecamatan Karang Penang Kabupaten
Sampang, dipersepsikan sebagai pedoman untuk berlaku dan memang dianggap seharusnya
menguasai perilaku. Pendekatan ini juga dilakukan melalui pengamatan pada tindakan-tindakan
manusia dan informasi mengenai perilaku secara umum untuk melihat seberapa jauh norma-norma
masyarakat lokal dalam penyelesaian konflik dan upaya-upaya yang dilakukan untuk menjaga tatanan
sosial berkaitan dengan kehidupan sosial-budaya komunitas Sunni dan Syiah. Pendekatan kedua,
menggunakan pendekatan komunikasi antar budaya untuk mengamati perilaku Komunikasi yang
selama ini telah berjalan dan dilakukan, serta aktifitas komunikasi antar budaya (antar-agama) yang
menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari komunitas Sunni dan Syiah di wilayah yang diteliti.

Lokasi penelitian ditentukan secara purposive di desa Karang Gayam Kecamatan Omben dan Desa
Bluuran Kecamatan Karang Penang Kabupaten Sampang Penelitian juga dilakukan di tempat
pengungsian warga Syiah di Rumah Susun Puspa Agro, Jemundo, Sidoarjo. Teknik pengumpulan
data dan informasi dari para informan dilakukan dengan wawancara mendalam dan juga observasi
langsung peneliti di desa Karang Gayam dan Bluuran, serta di tempat pengungsian warga Syiah di
Rumah Susun Puspa Agro, Jemundo, Sidoarjo. Data yang terkumpul dianalisis dengan analisis naratif
dan kajian sosio-kultural historis berdasarkan pernyataan informan yang terdiri dari warga penganut
Sunni, warga penganut Syiah, kyai lokal, tokoh agama lokal, dan pihak-pihak yang terlibat dalam
konflik ini.

Hasil dan Pembahasan

Kepentingan dan pandangan warga pengikut ajaran Sunni dan Syiah di Sampang

Dalam setiap kejadian konflik, seringkali kedua pihak yang berseteru mempunyai persepsi dan
kepercayaan terhadap realitas dan isu-isu yang menjadi pemicu terjadinya konflik diantara pihak yang
berseteru. Persepsi dan pandangan yang berbeda terhadap isu pada akhirnya menjadikan konflik
semakin memanas dan ekskalasi konflik menjadi semakin tinggi. Ketegangan yang muncul dipicu
oleh adanya persepsi dan kepentingan yang berbeda semakin membuat konflik tidak mampu
diselesaikan.

Di sisi lain, isu yang tersebar di masyarakat sekitar dan luas juga memberikan versi-versi yang
berbeda tentang akar masalah dan penyebab konflik itu sendiri. Ditambah lagi, peran media massa
lokal dan nasional, menjadikan konflik semakin tidak tentu arah dan simpang siur. Hal ini pula yang
terjadi dalam konflik yang melibatkan komunitas Syiah dan kelompok-kelompok Sunni di Sampang
yang telah meregang hubungannya sejak konflik yang terjadi pertama kali di tahun 2005-2006.
Eskalasi konflik terjadi pada tahun 2012 yang kemudian mengakibatkan pembakaran dan
pengungsian komunitas Syiah sebagai komunitas minoritas di Sampang untuk keluar dari Kabupaten
Sampang.

Studi ini mencoba untuk memahami akar permasalahan konflik, terutama kepentingan dan pandangan
serta persepsi kedua kelompok yang berkonflik yakni dari komunitas Sunni di Kecamatan Omben,
Sampang, dan komunitas Syiah dari dua desa yakni: Karang Gayam dan Blu’uran yang menjadi
pengungsi dan saat penelitian ini dilakukan masih menempati rumah susun Jemundo di Sidoarjo.

Studi ini perspektif dari kedua belah pihak penting untuk dipahami guna melihat realitas sosial yang
terjadi sehingga tidak terjadi ketimpangan informasi dan objektifitas dalam penanganan penyelesaian
konflik. Studi ini tidak akan memberikan porsi lebih kepada salah satu pihak yang berkonflik
sehingga upaya untuk merumuskan model forum komunikasi dalam penyelesaian konflik ini nantinya
bisa terpenuhi. Hal inilah yang seringkali menjadi problem dalam studi-studi konflik yang sudah
dilakukan. Seringkali studi yang dilakukan tidak melakukan penggalian data kepada semua pihak-
pihak yang terlibat dalam perseteruan melainkan kepada salah satu pihak saja sehingga penyelesaian
konflik (conflict resolution) tidak mampu dilakukan secara maksimal dan berat sebelah. Sebaliknya
studi-studi lainnya juga dilakukan untuk kepentingan tertentu, pemberi dana, pihak pemerintah,

36



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 1, tahun 2015, hal. 33-49

maupun untuk tujuan gerakan politik, sehingga sudut pandang dalam mengungkap fenomena yang
diteliti menjadi lebih subjektif dan disesuaikan dengan kepentingan-kepentingan yang ada.

Ketika penelitian ini dilakukan, beberapa warga Sunni yang ditemui di desa Karang Gayam dan
Bluuran, Kecamatan Omben, Sampang Madura enggan untuk menyampaikan pandangan mereka
terhadap persoalan konflik Sunni-Syiah yang terjadi di daerah mereka. Namun dengan pendekatan
yang dilakukan ke beberapa rumah penduduk, diantara komunitas Sunni memberikan tanggapan,
pandangan, dan persepsi mereka terhadap konflik yang ada.

Secara umum jika melihat kehidupan masyarakat di kedua desa konflik ini sepertinya tidak ada
gejolak yang berarti. Terutama pada masyarakat yang tinggal di dekat jalan raya utama. Penduduk di
daerah ini hidup seperti kondisi keseharian yang mereka lakukan. Hal ini mengingat dusun
Nangkernang, tempat komunitas Syiah pimpinan Kyai Tajul Muluk yang dibakar oleh massa berada
di lokasi yang jauh dan remote dari kehidupan masyarakat kebanyakan di pinggir jalan raya. Bahkan
petugas Brimob yang berjaga di pos keamanan penempatan mereka juga tidak melakukan aktifitas
apapun, selain monitoring rutin ke wilayah dusu yang terbakar.

Dusun Nangkernang pun sepi dan tidak ada aktifitas manusia yang berarti karena penghuninya berada
di Rusun Jemundo, Sidoarjo. Kondisi tanah yang licin jika hujan, dan jalan yang tidak memungkinkan
mobil untuk masuk, menjadikan daerah bekas konflik ini semakin terpencil.

Warga Sunni yang tinggal di sekitar daerah dekat dengan wilayah konflik pun tetap menjalankan
aktifitas keseharian mereka. Bahkan beberapa keluarga Sunni yang ada mempunyai anggota keluarga
dan masih menjadi saudara dari komunitas Syiah yang menjadi pengungsi di Jemundo, Sidoarjo.
Mereka menceritakan bahwa sebenarnya konflik antara Sunni-Syiah yang terjadi di tempat mereka
ada yang menganggap sebagai perbedaan ’ideologis’ berkaitan dengan substansi kepercayaan (belief)
yang dilimiliki pengikut Syiah. Kedua, juga karena perbedaan ’kultural,’” terkait dengan tata cara
melaksanakan kegiatan atau tradisi yang dilakukan oleh Syiah yang dianggap berbeda oleh pengikut
Islam Sunni. Seperti penuturan berikut:

Syiah itu pengakuannya beda, tidak mengakui Nabi Muhammad tapi Sayidina Ali. Syiah di Bluuran ini
beda dengan Syiah yang ada, karena tidak mengakui khalifah, itu juga menurut MUI [...] Penganutnya di
sini di pinggiran [...] Pengakuan Tajul (Muluk) bahwa itu Syiah, setelah di cross check [sic.] ke
MUI...bukan Syiah tapi aliran sesat. (Faturossi, warga Desa Bluuran)

Orang Syiah beda dengan orang Sunni...Kalo orang Sunni pengajiannya setiap minggu digilir di rumah
penduduk [...] Ramadan beda, karena buka puasanya beda. Orang Syiah buka puasanya lama, tidak waktu
Maghrib (Maftuha, warga Karang Gayam)

Perbedaan Syiah menurut pengikut Sunni adalah karena orang-orang Syiah lebih mengagungkan Ali
bin Abi-Thalib yang merupakan menantu Nabi Muhammad SAW, sebagai khalifah pengganti
Muhammad. Mereka dianggap oleh pengikut Sunni tidak mempercayai sahabat-sahabat Nabi yang
lain seperti Abu Bakar, Utsman bin-Affan, dan Umar bin-Khatab. Inilah yang membuat orang-orang
Sunni merasa bahwa pengikut Syiah mengkhianati kebenaran Islam.

Menurut warga Sunni di desa Bluuran dan Karang Gayam dianggap sudah melenceng dari ajaran
agama Islam yang benar menurut pengikut Sunni. Seperti yang dituturkan oleh Faturossi, pengikut
Syiah di Bluuran tidak seperti Syiah yang sebenarnya. Misalnya, warga Syiah di Bluuran melanggar
Rukun Iman yang dipercaya oleh orang Sunni. Menurut warga ini orang Syiah setelah percaya pada
Allah, mereka percaya pada Sayyidina Ali, bukan Rasulullah Muhammad.

Di kalangan orang Syiah, menurut Faturossi, memiliki kitab suci Al-Qur’an yang ayat-ayatnya lebih
banyak daripada Al-Qur’an yang digunakan orang Sunni. Walaupun ketika peneliti menanyakan
apakah Faturossi melihat sendiri kitab Al-Qur’an yang digunakan orang Syiah, dia menyatakan belum
pernah. Hampir sama dengan Faturossi, beberapa warga Sunni yang ditemui di Desa Bluuran dan
Karang Gayam memang mempunyai kesamaan pandangan, penilaian, dan persepsi terhadap warga

37



Ida & Dyson: “Konflik Sunni-Syiah dan dampaknya terhadap komunikasi intra-religius”

Syiah yang ada di desanya. Walaupun sebagian besar di antara mereka tidak mengetahui sendiri,
namun stigma terhadap penganut Syiah di desa itu beredar dari mulut ke mulut yang menyebabkan
pandangan dan cerita/naratif warga Sunni terhadap pengikut Syiah sama.

Selain persoalan kepercayaan mahzab, menurut warga Sunni, pengikut Syiah juga melakukan
beberapa ritual ibadah dan tradisi yang berbeda. Beberapa perbedaan yang dihimpun dari pendapat
para warga Sunni yang ditemui di dua desa, hal-hal berikut ini yang bagi warga Sunni dilakukan oleh
pengikut Syiah di desanya, yang kemudian dilekatkan oleh warga Sunni sebagai “ciri-ciri” identitas
Syiah: Pertama, gaya bicara pengikut Syiah lebih sombong, atau istilah warga Sunni ’gaya bahasanya
tinggi,” misalnya, untuk urusan perkawinan, pengikut Syiah jika tidak dikawinkan oleh orang Syiah,
maka dianggap anaknya (hasil pernikahan) dianggap kafir. Kedua, orang Syiah melakukan kawin
kontrak (Mut’ah). Ketiga, orang Syiah menjelek-jelekan Khalifah Abu Bakar, Umar, dan Ustman.

Ciri-ciri identitas pengikut Syiah yang distigmakan oleh masyarakat di desa ini telah berlangsung
lama, sehingga perbedaan di antara pengikut Sunni-Syiah semakin menguat. Terlebih, pengikut Syiah
dianggap menjalankan tata cara ibadah yang berbeda seperti ketika sholat tidak bersedekap,
melainkan tangannya lurus ke bawah. Dalam menjalankan ibadah puasa Ramadan juga terdapat
perbedaan keyakinan waktu berbuka puasa, serta mengadakan acara Maulid Nabi yang dianggap
berbeda dari tradisi warga Sunni yang selalu mengadakan perayaan Maulid di rumah masing-masing,
warga Syiah merayakannya secara bersama di masjid mereka sendiri.

Akan halnya pendapat warga tentang Syiah yang dianut oleh pengikut Ustadz Tajul Muluk, tokoh
agama yang menyebarkan Islam Syiah kepada masyarakat di desa Bluuran dan Karang Gayam,
dianggap oleh warga Sunni tidak mengajarkan Syiah seperti yang dilakukan oleh pengikut Islam
Syiah di luar Sampang, Madura. Melainkan, Tajul Muluk dianggap mengajarkan aliran sesat. Tajul
Muluk, menurut warga Sunni, mengajarkan ajarannya dengan berdakwah dari rumah ke rumah terus
ke pengajian umum. Setelah mondok di YAPI Bangil Tajul Muluk pergi belajar Islam di Iran.
Sepulangnya ke Sampang, Tajul langsung mengajarkan Syiah kepada warga di sana. Oleh karena
penduduk desa yang miskin, dan mereka menjalankan agama “Islam kultural” (istilah yang
disampaikan oleh Faturossi, warga desa Bluuran) atau dalam bahasa Madura ”Rok-Norok” yang
artinya ikut-ikutan. Maka dengan mudah ajaran Syiah Tajul Muluk diikuti oleh warga desa yang
dipengaruhi oleh dakwah Tajul Muluk.

Warga Sunni di Sampang sendiri sebenarnya tidak mengakui apa yang dilakukan oleh para pengikut
Syiah di daerahnya karena ajaran yang mereka lakukan sebenarnya bukanlah ajaran Syiah yang
menurut mereka “benar” seperti yang dikatakan oleh MUI Jawa Timur dan pusat. Warga Sunni di
Sampang tahunya bahwa ajaran Syiah yang dilakukan oleh warga Bluuran dan Karang Gayam itu
bukan Syiah. Melainkan ajaran sesat ustadz Tajul Muluk. Tuduhan semacam ini yang kemudian
berkembang bahwa Ustadz Tajul Muluk mengajarkan sekte tertentu yang mengatas-namakan Syiah.
Ditambah lagi dengan pandangan para kyai dan ustadz lokal yang dipercaya oleh pengikut Sunni di
Sampang, bahwa Tajul Muluk sudah melakukan dakwah sesat kepada warga Sunni. Mereka menuntut
pengikut Tajul Muluk untuk bertobat dan kembali ke ajaran Sunni. Jika mereka bertobat, maka
mereka boleh kembali ke desanya dan membangun rumah-rumah mereka kembali dan memiliki
ladang yang mereka butuhkan.

Dalam wawancara yang dilakukan oleh peneliti dengan para pengungsi Syiah di Rusun Puspa Agro,
Jemundo, Sidoarjo, apa yang dikatakan oleh para pengikut Sunni tentang Syiah dibantahkan
semuanya. Pengikut Syiah merasa bahwa mereka tetaplah ornag yang beragama Islam. Mereka bukan
kafir dan mereka bukanlah pemeluk aliran sesat seperti yang dituduhkan oleh orang-orang Sunni di
daerah mereka di Sampang. Pengikut Syiah percaya bahwa apa yang mereka yakini adalah benar.

Pengikut Syiah ini menyatakan bahwa perbedaan ideologi dalam beragama itu biasa. Jika Syiah

percaya kepada keluarga Nabi Muhammad daripada sahabat Nabi itu sebenarnya bukan persoalan
utamanya. Para pengikut Syiah yang diwawancarai dalam penelitian ini mengatakan bahwa mereka

38



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 1, tahun 2015, hal. 33-49

pernah menghina sahabat Nabi seperti Abu Bakar, Utsman, dan Umar. Namun mereka lebih
menghargai Ali.

Kalau persoalan perbedaan ideologi kan boleh. Ada banyak Imam dengan masing-masing ajarannya.
Kalau kami mempercayai pada imam tertentu kan tidak masalah. [...] Di Islam, banyak kitab yang
digunakan oleh para ulama tentang ajaran Islam. Kalau kita menggunakan kitab yang berbeda karena
keyakinan aqidah masing-masing kan sebenarnya tidak masalah. Kita [syiah] tidak menjelek-jelekan
sahabat [Rosulullah] tapi kita lebih percaya sama Nabi Muhammad dan keluarganya. Itu yang dipilih
Allah [...] Ideologi syiah, dalam syiah keluarga nabi Muhammad yang kita taati. Tapi, seolah-olah kita
anti kepada sahabat. Orang syiah tetap mengetahui Abu Bakar. Yang dipilih oleh Allah itu kan yang
harus diyakini. Tapi Abu Bakar diangkat oleh manusia. Ali diangkat oleh Rosulullah. Keimanan kami
sama. Masalah ideologi dalam hal figih. 4 imam...Berbeda soal sedekap ketika sholat, tidak ada yang
punya pikiran sama. Kita lebih percaya kepada imam Maliki kalo sholat tidak perlu sedekap. Kita syiah
difitnah ngaji koran, bukan Al-Quran (Zaini, pengikut Syiah, usia 25 tahun)

Awal perkenalan dengan Syiah sebenarnya di keluarga saya terjadi ketika ayah saya membawa foto
Khomaeni. Ini apa? Waktu itu saya juga belum ngerti. [...] sebenarnya [syiah] itu ya Islam. Kami
menjalankan agama Islam. Tidak ada bedanya dengan Sunni. Tapi kan masyarakat itu tidak bisa
menerima. Kami percaya dengan agama yang kami lakukan. Yang diajarkan oleh Adik saya (Tajul
Muluk) bukan aliran sesat, ya Syiah itu yang sesuai ajaran (Ustadz Iklil, Ketua pengungsi Syiah)

Apanya yang harus tobat? Kami kok disuruh tobat... Kita kan sudah membaca kalimat Shahadat, tiada
Tuhan selain Allah dan Muhammad Rosul Allah. Apalagi yang harus kita lakukan?...Kalau kita disuruh
pindah agama (ke Sunni) kan kita sudah Islam? (Ummi, warga pengungsi Syiah usia 38 tahun).

Dari pengakuan pengikut Syiah tersebut bisa dilihat sebenarnya perbedaan keyakinan di antara kaum
Sunni dan Syiah mengenai imam yang mereka rujuk dan yakini. Persoalan sejarah ke-khalifaan
setelah Nabi Muhammad wafat, yakni dengan dipilihnya pengganti beliau kepada Abu Bakar, menjadi
awal dari perseteruan politik di dalam Islam. Sementara, Ali bin Abi Thalib, anak menantu Nabi
Muhammad-lah yang dianggap oleh para pengikuti Syiah sebagai pihak yang berhak, karena keluarga
Ali-lah yang dilindungi dan dideklarasikan sebagai 'Ahlul Bayt’ atau orang-orang terpilih oleh Nabi
Muhammad sendiri kepada Allah SWT.

Perbedaan ideologis bagi pengikut Syiah adalah perbedaan yang harus dihormati. Dengan kata lain, di
dalam Islam banyak imam yang mengajarkan ajaran Fiqih yang berbeda-beda dengan kitabnya
masing-masing. Kalau pengikut Sunni percaya pada imam-imam mereka, maka pengikut Syiah pun
merasa benar dengan mengikuti imam-imam yang mereka yakini kebenaran ajarannya. Perbedaan
ideologis dalam menjalankan agama bagi pengikut Syiah harus dihormati, karena perbedaan itu
adalah persoalan keyakinan.

Para pengikut Syiah sendiri merasa selama ini guru-guru mereka dan ulama mereka tidak
mengajarkan aliran agama yang menyimpang. Itulah sebabnya para pengikut Syiah tidak bersedia jika
harus dipaksa untuk “pindah agama” atau melakukan tobat dengan memeluk Islam Sunni. Bagi
mereka, Syiah yang mereka jalani adalah ’agama Islam.” Mereka sudah menjalankan semua ritual
Islam, bahkan mereka menganggap tidak ada perbedaannya. Penolakan pengikut Syiah terhadap
paksaan untuk ”pindah agama” ke Sunni ini dianggap penghinaan. Dengan nada yang tegas, para
pengikut Syiah menyatakan penolakan untuk disuruh pindah agama.

Untuk apa kita pindah agama? Kita ini Islam. Kita membaca kalimat Syahadat setiap hari, sama dengan
mereka [Sunni]. Kita juga sholat, sama dengan mereka. Kok kita difitnah katanya tidak Islam,
sholatnya di jama’. Kalo kita pergi ya..sholatnya dijama’. Kalo tidak ya..kita tetap sholat di masjid
(Ummi, warga pengungsi Syiah, 38 tahun).

Kenapa kok kita harus pindah agama? Kita tidak murtad. Kalo disuruh baca kalimat Syahadat, kita
sudah ucapkan dari dulu. Agama kita ya Islam. Kalau kita murtad, baru kita harus baca Syahadat lagi
[...] kalo kita sholat tangannya tidak sedekap itu yang benar, karena aliran darah bisa langsung, kan
bagus itu (Siti, warga pengungsi Syiah usia 50 tahun)

39



Ida & Dyson: “Konflik Sunni-Syiah dan dampaknya terhadap komunikasi intra-religius”

Memang persepsi yang muncul dalam konflik Sunni-Syiah salah satunya juga karena para pengikut
Syiah ini dianggap ’kafir’ atau “murtad’ oleh para kyai dan ustadz serta pengikut Sunni di Sampang
Madura. Oleh karena itu para ulama di Sampang dan komunitas Sunni di sana meminta warga Syiah
untuk kembali memeluk agama Islam Sunni, barulah mereka diperbolehkan pulang Namun para
pengikut Syiah tidak bersedia untuk melakukan ’tobat’ karena mereka tidak murtad seperti yang
dituduhkan oleh kelompok Sunni.

Perbedaan prinsip semacam ini juga menyulitkan upaya-upaya atau jalan damai yang ditempuh untuk
menyatukan pengikut Sunni dan Syiah di Sampang Madura. Selama persepsi dan keyakinan ini kukuh
dimiliki oleh kedua pengikut ini, maka selama itu pula, kedua kelompok ini akan terus bersitegang.
Keyakinan (belief) dianggap sebagai ideologi yang menjiwai keimanan mereka terhadap agama yang
mereka peluk. Sehingga akan sulit untuk dirubah. Meskipun sebenarnya para pengikut Syiah, seperti
kebanyakan pengikut Syiah di tanah air, menjalankan “fagiyah” yakni menyembunyikan identitasnya
sebagai Muslim Syiah ketika melakukan interaksi dengan para pengikut Sunni di masyarakat. Bahkan
imam-imam Syiah pun banyak juga yang menjadi imam di masjid-masjid Sunni.

Tidak hanya persoalan membaca kalimat Shahadat dan sholat lima waktu. Soal tata cara menjalankan
ibadah sholat pun menjadi sumber permasalahan konflik. Seperti dijelaskan sebelumnya, menurut
kelompok masyarakat Sunni di Sampang, orang-orang Syiah jika sholat tidak pernah sedekap.
Sholatnya ditambahi gerakan-gerakan yang dianggap oleh kaum Sunni “tidak sah” dikerjakan. Ketika
peneliti mengunjungi pengungsi Syiah di Rusun Puspa Agro, Jemundo, Sidoarjo, peneliti melihat tata
cara pengikut Syiah yang sedang menjalankan Sholat Maghrib di kalangan ibu-ibu secara berjamaah
di lantai 2 Rusun tersebut. Tidak ada laki-laki yang menjadi imam maupun makmum di sholat jamaah
tersebut. Beberapa gerakan dalam sholat yang tidak biasa dilakukan oleh pengikut Sunni dilakukan
oleh pengikut Syiah, seperti tidak meletakkan kedua tangan di dada dan juga mengangkat tangan
untuk takbir berkali-kali ketika jamaah duduk sujud akhir sebelum mengucapkan salam yang terakhir.
Tata cara ritualisme yang dilakukan ini yang juga memicu perbedaan persepsi pada warga Sunni dan
meminta pengikut Syiah untuk kembali kepada ajaran Islam yang benar menurut Sunni.

Selain itu, menurut orang Sunni, orang-orang Syiah juga melakukan sholat lima waktu yang sering
dijamak. Persepsi-persepsi ini dibantah oleh kelompok Syiah. Mereka melakukan itu semua karena
mereka lebih menghargai makna agama Islam yang diyakininya. Begitu pula, menurut kaum Sunni,
kitab Al-Qur’an kelompok Syiah berbeda dengan Sunni. Menurut orang Syiah, kitab Al-Qur’an
mereka sama dengan kitab yang dibaca orang Sunni.

Pengikut Syiah juga mengaku melakukan ritual yang sama dilakukan orang Sunni. Mereka juga puasa
Ramadhan Mereka juga melakukan pengajian rutin seperti Fatayat dan Muslimahan yang menjadi
tradisi NU (Sunni). Mereka juga mempunyai acara Diba’an dan aulidan. Namun, persepsi yang
dimiliki kaum Sunni, bahwa tata cara puasa, diba’an, dan Maulidan yang dilakukan oleh warga Syiah
berbeda. Walaupun orang-orang Sunni di Sampang sendiri tidak melihat secara langsung, tapi dari
“katanya.” Ketika dikonfirmasi kepada warga pengungsi Syiah akan hal-hal ini, mereka membantah
apa yang dituduhkan kepada mereka:

Kalau kita sholat Jama’ kan karena kita bepergian. Kalau bepergian kan harus di jama’ sholatnya [...]
apalagi kawin kontrak, apa itu kawin kontrak? Kita nggak tahu kawin kontrak. Kalau poligami, ya kita
harus percaya karena itu ada di kitab Al-Qur’an...nggak ada kawin kontrak. [...] Kalau buka puasa kita
lebih lama, karena ya kita menghargai ibadah dulu, kita sholat dulu, baru buka puasa. Tidak ada
menunggu sampai malam [...] Kita Maulidan kalau menurut Ustadz Tajul dilaksanakan di Masjid tidak
di rumah. Itulah yang Kyai-kyai orang Sunni tidak suka karena kehilangan rejeki itu kyai-kyainya
(Umi K, warga pengungsi Syiah, usia 38 tahun)

Syiah itu lebih benar. Karena figih dan akidahnya benar. Misalnya sholat tidak bersedekap lebih baik.

Juga dengan sholat Syiah lebih khusyu’. Orang Madura tidak tahu tentang kawin kontrak. Mereka tidak
diterima oleh orang-orang yang di Karang Gayam (Rohma, warga pengungsi Syiah, usia 20 tahun)

40



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 1, tahun 2015, hal. 33-49

Menurut pengakuan pengungsi Syiah, sebenarnya masyarakat di desa mereka dipengaruhi oleh
“provokator” yakni para kyai dan ustadz yang menurut mereka merasa kehilangan rejeki, yakni
pemberian amplop dari warga ketika masa Maulid Nabi. Ustadz Tajul lah yang menyarankan dan
mengajak warga Syiah yang miskin untuk merayakan secara bersama di masjid, sehingga tidak
memberatkan keluarga untuk khusus mengadakan acara yang menghabiskan uang. Hal-hal inilah yang
dianggap oleh orang Syiah, memicu kemarahan kyai dan ustadz Sunni, sehingga mereka
mempengaruhi orang-orang Sunni untuk menyerang orang-orang Syiah yang dianggap pengikut aliran
sesat Ustadz Tajul Muluk.

Ada tradisi yang dilakukan oleh warga di desa-desa tempat bermukim warga Sunni dan Syiah di
Sampang, jika Maulid Nabi tiba, mereka mengadakan acara syukuran yang dilakukan oleh masing-
masing rumah tangga. Tradisi yang terkenal dengan nama “cocok” adalah kebiasaan masyarakat
selama sebulan dalam rangka Maulid Nabi dengan memberikan kue dan nasi kepada tetangganya.
Menurut penuturan warga pengungsi Syiah, warga Sunni di desanya tidak mau menerima pemberian
nasi dan kue yang diberikan oleh warga Syiah pada acara Maulid Nabi karena makanan warga Syiah
dianggap haram. Bahkan nasi yang diberikan oleh warga Syiah dibuang. Jika nasi itu dimakan oleh
ayam, maka ayam tadi tidak boleh disembelih untuk dimakan, karena ayam tadi sudah memakan nasi
haram milik warga Syiah. Stigma ini melekat pada warga Sunni karena dakwah yang dilakukan oleh
Ustadz dan Kyai mereka dengan menuduh warga Syiah adalah kafir dan tidak beriman. Mereka bukan
Islam. Oleh karenanya mereka harus dijauhi karena dianggap “mengotori” agama Islam. ”Shia itu
najis, takut haram. Kalo ada orang mati orang syiah datang dianggap najis dan haram...makanya
harus dibersihkan tempatnya kalau kita datang bertamu ke rumah orang Sunni,” demikian pengakuan
Ummi Khulsum, warga Syiah.

Warga Syiah sendiri melihat hal semacam ini keterlaluan. Mereka sebaliknya bersikap menerima
warga Sunni dengan baik. Bahkan jika mereka akan melakukan pengajian bersama, warga Syiah tidak
mempermasalahkan. Seringkali yang sulit untuk berdamai, menurut warga pengungsi Syiah, adalah
pengikut Sunni sendiri. Walaupun sebenarnya mereka tahu tidak semua pengikut Sunni di desanya
yang menolak kehadiran pengikut Syiah di Sampang. Ini terbukti dengan beberapa orang tua yang
memasukkan anak-anaknya ke pesantren Syiah untuk mengaji dan belajar tentang Islam. "Menjadi
syiah karena menemukan ada yang lebih tinggi lagi ilmunya...menjadi syiah karena
kesadaran...setelah terbuka wawasan. Orang pergi ke pesantren syiah karena disuruh orang tuanya,”
(Anna, warga pengungsi Syiah, usia 23 tahun).

Perbedaan-perbedaan penafsiran terhadap persoalan kekhalifahan setelah Nabi Muhammad wafat
membuat pengikut ajaran Islam di dunia ini mempunyai keyakinan dan persepsi ideologis yang
berbeda. Perbedaan yang juga dipicu oleh penafsiran terhadap sejarah dan peristiwa serta penafsiran
pada ayat-ayat tertentu dalam kitab Al-Qur’an memunculkan perbedaan cara-cara dakwah dan
pengajaran yang dilakukan oleh para Imam setelah masa wafatnya Nabi Muhammad. Ini yang
terbawa hingga kini pada penganut Islam Sunni dan Syiah. Sementara itu, dalam konteks kasus warga
di Kecamatan Omben, Sampang Madura, ketidak-tahuan, sekolah rendah, dan kemiskinan yang
mereka hadapi membuat mereka pasrah dan mengikuti saja dengan mudah setiap ajaran agama yang
diberikan kepada orang-orang yang dianggap mempunyai ilmu agama lebih tinggi dibanding mereka.
Sehingga apa yang diyakini benar oleh para pengikut Sunni maupun Syiah di sana, mengikuti saja apa
yang dianggap dan diyakini benar oleh para tokoh agama, seperti ustadz dan kyai masing-masing
tanpa dicerna dan dipelajari lebih dalam. Hal semacam ini yang berbahaya bagi kehidupan beragama
masyarakat di Indonesia yang memegang konservatisme dan fundamentalisme yang bukan karena
usaha pencarian ilmu yang mereka lakukan sendiri, melainkan mengikuti ajaran yang disampaikan
oleh tokoh-tokoh agama lokal di lingkungan mereka yang mereka yakini lebih tinggi ilmu agama
Islamnya dibandingkan mereka. Menjadi krusial, ketika para tokoh agama ini “bermain” dengan
kepentingannya sendiri dan memprovokasi serta berdakwah sebagai upaya untuk menyebar kebencian
atau balas dendam atau menjatuhkan lawan-lawannya melalui dakwah-dakwah keagamaan. Agama
tidak lagi digunakan untuk kepentingan akherat, melainkan untuk kepentingan “’politik” duniawi.

41



Ida & Dyson: “Konflik Sunni-Syiah dan dampaknya terhadap komunikasi intra-religius”

Akar dan pola konflik Sunni-Syiah Sampang

Seperti yang ditulis oleh John T. Sidel (2008) bahwa untuk melihat persoalan konflik/kekerasan antar
agama (inter-religius violence), maka perlu dijelaskan dalam konteks kejadian waktu tertentu, lokasi,
para pelaku yang terlibat, target-target kekerasan, bentuk-bentuknya, dan proses-proses mobilisasi
yang diasosiasikan dengan fase kekerasan/konflik agama di Indonesia. Sidel juga mengatakan bahwa
terjadi pergeseran paradigma kekerasan/konflik inter-religius yang terjadi di Indonesia dari konflik
komunal agama (religius riots) tahun 1995-1997 kepada peristiwa kekerasan masal agama (religius
pogrom) tahun 1998-2001 dan gerakan-gerakan jihad sejak tahun 2000 hingga saat ini (Sidel
2008:29). Oleh karena itu penting bagi Sidel untuk melihat kunci-kunci seperti yang telah disebutnya
yakni: “particular timing, location, perpetrators, targets, forms, and processes of mobilization
associated [...],” (Sidel 2008:29).

Kedatangan ajaran Islam Syiah sendiri di kecamatan Omben, Sampang dimulai ketika KH. Makmun
sekitar tahun 1980an menerima tamu, yakni sahabatnya sendiri yang baru datang dari Iran. Dengan
membawa gambar Ayatollah Khomaeni, pemimpin revolusi Iran tahun 1979. Cerita kawannya ini
membuat KH Makmun tertarik untuk belajar Syiah lebih lanjut. Dengan datang ke Pesantren YAPI di
Bangil, KH. Makmun mendapatkan banyak ilmu tentang ajaran Syiah. Dia pun lalu memasukkan
ketiga anaknya yakni, Iklil Al-Milal, Tajul Muluk, dan Roisul Hukama ke pondok pesantren YAPI di
Bangil, sebagai pusat ajaran Syiah di Jawa Timur, untuk belajar lebih dalam tentang Syiah. KH.
Makmun memilik 8 orang anak, dan tidak semuanya pemeluk Syiah. Bahkan istrinya pun, masih
memeluk Islam Sunni, karena keluarga besarnya adalah penganut Sunni. Ketika ditemui di tempat
pengungsian Rusun Jemundo, istri KH. Makmun tinggal bersama anak perempuannya yang turut
sebagai pengungsi. Ibu ini ikut mengungsi sebagai bentuk toleransi dia terhadap tiga orang anaknya
yang diusir oleh warga Sampang, dan juga karena sayangnya terhadap cucu-cucunya dari Tajul, Iklil
dan Hanni. Ibu ini dulunya tinggal dengan Roisul di Bluuran sana. Namun, setelah konflik antara
Roisul dan kakaknya, dia memilih untuk tinggal dengan Tajul Muluk.

Adapun cerita tentang bagaimana KH Makmun mengenal ajaran Syiah dan kemudian melakukan
pengajaran dan dakwah kepada masyarakat di sekitarnya dan kemudian menjadi penyebaran Syiah di
daerah Sampang, ada perbedaan versi masing-masing.

Awalnya, abah saya itu dari Arab...saya masih ingat, waktu saya kelas 4 SD, ada gambar orang pakai
sorban, saya tidak tahu itu apa...barulah saya tahu setelah besar...itu adalah Khomeni. Saya juga baca
kitab dari abah saya... waktu itu dapat buku, kiriman, abah saya tiap satu tahun dapat kiriman buku,
padahal abah saya tidak pernah ke Iran, ke mana...setelah revolusi Iran, abah saya berpikir, siapa ini
orang? orang kok bisa hebat memenangkan revolusi...baru dipelajari siapa Khomeini itu Syiah
melawan Sunnah...dari situ abah saya belajar. Tahun 1997 saya dan Dik tajul dikirim ke YAPI
Bangil..Adik saya lalu pergi ke Arab. Lalu saya mondok di Kyai Alawi Sampang. Lha kenapa saya ke
Syiah, karena akhirnya saya tahu, kok keluarganya Nabi, cucunya dipotong-potong. (Peristiwa perang
Karbala, ketika Husen, cucu Nabi dibantai oleh kaum Sunni)....lha dari situ saya beralih ke Syiah
(Ustadz Iklil, pemimpin pengungsi Syiah Sampang).

Menurut tokoh agama formal di Sampang menceritakan dengan versi yang berbeda seperti yang
diceritakan oleh istri KH. Makmun di atas dan salah satu anaknya, yakni Ustadz Ikll Al-Milal. Salah
satu versi yang dijelaskan oleh KH Faidol Mubarak, wakil dewan Suriah NU Sampang, bahwa
kedatangan Syiah di daerahnya adalah dari sembunyi-sembunyi penyebaran kitab-kitab orang Syiah
yang dibawa oleh KH. Makmun yang kala itu baru pulang dari Mekkah.

Perseteruan antara anak-anak KH. Makmun terjadi setelah Tajul Muluk pulang dari menimba ilmu di
Arab dan YAPI Bangil. Menurut istri KH. Makmun, ibu dari Tajul Muluk dan Roisul Hukama yang
berseteru, menceritakan bahwa perseteruan kedua anaknya ini terjadi sudah sejak lama. Tidak hanya
masalah perempuan seperti yang dilansir dalam pemberitaan media dan pendapat aparat, melainkan
juga persoalan kedudukan mereka sebagai Ustadz di kampungnya. Tajul Muluk dan Roisul Hukama,
keduanya awalnya sama-sama menjadi anggota Ikatan Jamaah Ahlul Bait Indonesia (IJABI), yang
diketuai oleh Prof. Jalaluddin Rahmat dari Bandung. Bahkan Roisul waktu itu menjadi ketua IJABI

42



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 1, tahun 2015, hal. 33-49

cabang Sampang, Madura. Namun, karena perseteruan dengan kakaknya, dia mengundurkan diri dari
IJABI dan memilih kembali menjadi Sunni. Sejak itulah konflik keduanya terus memanas. Setelah
Roisul kembali memeluk Sunni, hanya tinggal 3 orang anak KH. Makmun yang memeluk Syiah yakni
Iklil, Tajul, dan Hanni, salah satu anak perempuannya

Dakwah agama yang dibawa oleh Tajul Muluk dari pesantren YAPI dan dari Arab membawa
perbedaan yang diyakini oleh masyarakat setempat yang telah lama menganut Sunni. Ditambah lagi
dengan konflik antar pribadi yang terjadi pada Tajul dan Roisul karena alasan pribadi, seperti soal
perempuan yang ingin dinikahi Roisul namun tidak diijinkan oleh Tajul. Tajul memilihkan
perempuan tersebut dengan laki-laki lain yang kemudian dia nikahkan sendiri, membuat Roisul
menjadi marah, demikian cerita dari Ibu dan istri Ustadz Tajul Muluk di rumah pengungsian mereka.

Isu adanya perselisihan antara Tajul Muluk dan Roisul Hukama terkait perempuan ini, dibantah oleh
istri dan kakaknya, Iklil. Menurut mereka, bukan soal perempuan sebenarnya yang utama, tapi
pesoalan “ekonomi” atau “rejeki” yang diperebutkan antar ustadz dan kyai lokal di daerahnya.
Tambahan lagi, persetruan itu —antara kedua kakak-adik ini—juga dipicu persaingan “pengaruh”
kekuatan mereka terhadap umat atau jamaah masing-masing di pesantren kecil dan masjid kecil
mereka.

Pada saat yang lain, juga terjadi perseteruan antara Tajul dan Roisul perihal siapa yang menjadi
pemimpin IJABI cabang Sampang yang diikuti keduanya. Tajul rupanya lebih agresif dalam
menjalankan dakwah Syiah nya, sementara Roisul merasa dikalahkan oleh dakwah yang dilakukan
kakaknya ini. Hingga akhirnya Roisul memilih untuk kembali ke Sunni dan berkonfrontasi dengan
kakaknya. Roisul lalu mendekati ulama-ulama Sunni di daerahnya yang memang sejak awal tidak
menyukai dakwah yang dilakukan oleh Tajul dengan ajaran Syiah-nya. Mereka bahkan menganggap
apa yang dilakukan oleh Tajul bukan dakwah Syiah melainkan dakwah aliran seasat Tajul sendiri.

Perseturuan keluarga dan juga perbedaan pemahaman terhadap ajaran agama Islam antara Sunni dan
Syiah menyulut aksi kekerasan yang dilakukan warga yang barangkali tidak tahu apa yang sebenarnya
terjadi. Peneliti sendiri mendapati fakta bahwa warga Sunni sendiri yang berada di kedua desa yang
berseteru sebenarnya tidak pernah tahu apa yang dilakukan oleh warga Syiah ketika beribadah dan
keyakinan nilai-nilai agama yang dianutnya.

Mirip dengan kondisi ini, beberapa warga Syiah yang diwawancarai di tempat pengungsian, juga
tidak benar-benar memahami perbedaan Sunni dan Syiah dan mengapa mereka menganut Sunni dan
Syiah, kecuali perbedaan kepercayaan kepada Sayidina Ali, menantu Nabi Muhammad, yang lebih
dihargai oleh penganut Syiah daripada 3 sahabat Nabi yang lain. Lebih dari itu, esensi agama Sunni
dan Syiah sendiri tidak mereka pahami dengan baik, melainkan hanya karena percaya pada dakwah
dan pengajaran yang dilakukan oleh ustadz-ustadz yang mereka ikuti dan hormati.

Jenis, tingkat perkembangan, persebaran dan pelaku dalam konflik Sunni-Syiah
Sampang

Menurut Coloombijn dan Thomaslindblad (2002), untuk mengenal atau mendeskripsikan konflik di
Indonesia setelah era rezim Orde Baru adalah dengan mengetahui beberapa kunci. Menurut mereka,
kunci untuk memahami kekerasan yang terjadi di Indonesia setalah era Orde Baru adalah dengan
membandingkannya dengan kasus-kasus kekerasan lainnya. Keduanya menuliskan kunci itu antara
lain: pertama, membandingkan kasus kekerasan (inter/intra-religius dan etnik) dengan kasus-kasus
kekerasan yang terjadi di Indonesia pada saat yang sama. Kedua, membandingkannya dengan
kekerasan yang terjadi di negara lain. Ketiga, membandingkannya dengan peristiwa kekerasan/konflik
pada masa lampau atau sebelumnya. Dengan perbandingan ini maka peneliti akan mampu
mengungkap apa yang unik di setiap situasi-situasi tertentu dari peristiwa konflik/kekerasan dan apa
yang umumnya terjadi di bawah kondisi yang sama (Coloombijn & Thomaslinblad 2002: 5).

43



Ida & Dyson: “Konflik Sunni-Syiah dan dampaknya terhadap komunikasi intra-religius”

Penelitian ini barangkali tidak mencoba untuk membandingkan apa yang terjadi antara Sunni-Syiah di
Sampang Madura. Namun yang akan dilihat adalah bagaimana akar konflik yang dijelaskan pada
bagian sebelumnya menjadi pemicu bagi konflik Sunni-Syiah yang lebih besar, yang pada akhirnya
melibatkan pemerintah nasional dan negara dalam tataran ini. Konflik yang awalnya dikira dari
perseteruan keluarga menjadi konflik politik Sunni-Syiah dalam konteks nasional. Diskursus Sunni-
Syiah menjadi mencuat di tanah air, ketika sebelumnya (masa Orde Baru) persoalan identitas
keagamaan Sunni dan Syiah ini tidak pernah dipertentangkan dan menjadi konflik yang massive.
Bagian ini membahas lebih detail tentang jenis atau bentuk konflik Sunni-Syiah di Sampang,
perkembangannya dan juga persebarannya di tingkat lokal desa, kecamatan, kabupaten, propinsi dan
nasional.

Akan halnya yang terjadi di Sampang Madura, konflik antara pengikut Sunni dan Syiah dianggap
sebagai konflik keluarga yang terjadi di antara anak-anak dari KH Makmun yang dianggap sebagai
ustadz pertama yang mengenalkan ajaran agama Islam Syiah kepada masyarakat di sekitarnya.
Konflik di antara anak-anak KH Makmun sendiri yang kemudian meluaskan konflik Sunni-Syiah di
Indonesia

Dari konflik yang awalnya dianggap perseteruan dalam keluarga KH Makmun, melebar menjadi
konflik antar tetangga. Meluasnya konflik antar tetangga ini juga dikarenakan ulah atau perbuatan
yang dilakukan oleh keluarga KH Makmun sendiri. Adu mulut yang dilakukan oleh keluarga KH
Makmun dengan warga Sunni yang mencoba menghadang rombongan yang akan mengantar anak-
anak mereka kembali ke pondok pesantren di Bangil Pasuruan dan Pekalongan itulah yang menjadi
pemicu juga bagi berkembangnya konflik antara warga Sunni dan Syiah yang ada di desa Karang
Gayam kala itu. Adu mulut terjadi, karena warga Syiah merasa tidak melakukan kesalahan mengapa
harus dihadang tidak boleh keluar dari desanya sendiri. Menurut salah seorang ulama MUI Sampang,
penghadangan yang dilakukan oleh warga Sunni di desa tersebut adalah upaya untuk mencegah
penyebaran Syiah yang lebih massive lagi. Dengan memulangkan kembali anak-anak mereka ke
Ponpes Syiah, dikhawatirkan nantinya, mereka akan menjadi pengikut-pengikut Syiah seperti Tajul
yang membahayakan di desanya. Kekhawatiran warga Sunni akan meluasnya pengaruh Syiah di desa
tersebut membuat mereka mereka melakukan aksi pencegahan ini.

Dari konflik keluarga, merambatlah menjadi konflik komunal, antara warga Sunni melawan warga
Syiah setelah matinya salah satu warga Syiah tersebut. Kemarahan warga Sunni tak terbendung lagi,
hingga mereka membakar rumah, terutama rumah Tajul Muluk, rumah ustadz Iklil dan rumah Hani
adik perempuan keduanya yang juga beraliran Syiah. Melebarnya konflik antar pribadi dalam
keluarga, menjadi konflik komunal yang melibatkan jumlah orang dan korban yang bukan menjadi
anggota keluarga, merambah pada perselisihan paham antar keduanya.

Saat setelah konflik (paska konflik) tahun 2012, warga pengikut Syiah di Sampang menjadi warga
minoritas dengan diskriminasi hak-hak mereka sebagai warga negara. Misalnya, keluarga-keluarga
Syiah yang melahirkan tidak bisa mengurus akte kelahiran. Begitu juga yang sudah menginjak usia 17
tahun tidak bisa memperoleh KTP. Bahkan kehidupan mereka menjadi semakin terpuruk. Anak-anak
mereka juga dilarang untuk sekolah. Akhirnya, di antara warga Syiah sendiri saling urunan
mengumpulkan uang untuk biaya pendidikan anak-anak warga Syiah lainnya. Mereka patungan agar
anak-anak mereka bisa bersekolah dan memperoleh hak pendidikan.

Perselisihan antara kaum Sunni dan Syiah. Cerita yang beredar mengarah pada soal rejeki dan
kekayaan. Menurut beberapa narasumber yang diwawancarai, kemarahan warga juga dipicu oleh
adanya syak-wasangka bahwa warga Syiah di desa Karang Gayam dan Bluuran didanai oleh orang-
orang di luar daerah Madura. Misalnya, anak-anak mereka bisa sekolah ke Ponpes-Ponpes di luar
Madura pasti karena dibayari oleh pihak lain. Hal ini karena kepercayaan orang Madura, hanya anak
kyai atau orang kaya yang bisa menyekolahkan anaknya ke pondok pesantren di luar Madura karena
biaya yang mahal. Menurut mereka, anak-anak Syiah sekolah di Ponpes Bangil dan Pekalongan tanpa
mengeluarkan biaya sepeser pun dengan diberi biaya sekolah atau diberi beasiswa. Selain itu,
kehidupan warga Syiah juga bergelimang barang mewah, gelang dan kalung emas, padahal mereka

44



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 1, tahun 2015, hal. 33-49

orang miskin yang tinggal di desa terpencil. Warga Sunni mencurigai ada pemberiaan aliran dana dari
luar desa. Mereka menuduhkan dana diperoleh dari IJABI di Jakarta sebagai induk pengikut Syiah,
bahkan juga didanai oleh instansi luar negeri, seperti Iran.

Keterlibatan dunia internasional seperti Iran dan Arab Saudi memang banyak dilansir beberapa pihak.
Indikasi ini juga diperoleh karena hubungan dan masa lalu yang dilakukan oleh KH Makmun dan
Tajul Muluk sendiri tidak terlepas dari jaringan mereka dengan “teman-teman” mereka di Timur
Tengah setelah mereka pulang menempuh ilmu di sana. Hubungan yang kemudian difasilitasi oleh
organisasi-organisasi Syiah di Indonesia, selain menguatkan prasangka bahwa keterlibatan pihak
asing dalam konflik Sunni-Syiah di Sampang ini dipertimbangkan secara signifikan. Selain itu,
terdapat pula pengaruh global meluasnya perjuangan kelompok-kelompok Islam fundamentalis
seperti kelompok Takfiri, dan yang saat ini sedang ramai dibicarakan yakni kelompok ISIS (gerakan
Negara Islam Irak dan Syiria).

Isu-isu keagamaan yang terlibat

Bagi pengikut Syiah, Sayiddina Ali dan keluarganya (istri dan dua anaknya, Hasan dan Husain)
adalah yang lebih dihormati. Pemahaman terhadap ajaran Syiah sendiri, bagi pemeluk di luar Syiah,
terutama pengikut Sunni menginterpretasi Syiah secara berbeda. Bagi pengikut Sunni apa yang
dilakukan oleh Syiah adalah aliran sesat. Itulah mengapa orang Syiah dicap kafir oleh pengikut Sunni
karena dianggap tidak mempercayai sahabat Nabi Muhammad yang empat orang tersebut. Persepsi
yang kurang begitu dipahami akibat tidak memperlajari langsung ajaran Syiah, ditambah dengan
rumor-rumor dan “katanya” membuat ulama Sunni di Sampang dan warga Sunni di Sampang semakin
terbawa arus yang mengerucut pada pemutarbalikkan fakta yang ada. Kondisi yang pada akhirnya
menyebabkan konflik berdarah yang berkepanjangan ketika kedua pihak yang berkonflik saling
merasa benar dan tidak mau disamakan.

Konflik Sunni-Syiah di Sampang yang berkembang isunya juga menyatakan bahwa karena dakwah
yang dilakukan oleh Tajul Muluk secara terbuka dengan menjelek-jelekkan sahabat Nabi melalui
pengeras suara dari masjidnya. Hal ini menimbulkan warga Sunni merasa gerah. Sehingga mereka
merasa dihina oleh Tajul. Tahun 2011 ketika Tajul dipenjara, tuduhannya adalah menghina agama.
Roisul pun membuat pernyataan yang sama bahwa dakwah yang dilakukan Tajul dilakukan dengan
terang-terang dan mengolok-olok orang Sunni. Ketika peneliti, mengonfirmasi hal ini kepada warga
pengungsi Syiah, mereka menolak tuduhan itu. Menurut warga Syiah, ustadz Tajul tidak pernah
melakukan itu. Itu hanya fitnah yang dilakukan oleh kelompok Roisul dan orang-orang yang tidak
suka dengan mereka. Namun, keyakinan Syiah yang dianggap benar oleh kelompok Tajul dan
pengikutnya dianggap bukan sebagai agama, atau Syiah yang sebenarnya oleh para ulama Sunni yang
ada di Sampang. Seperti pernyataan berikut:

Syiah kan banyak sekte-sekte, kalau yang lain itu...yang ini Itsna Asyari yang Imam 12. Kalau sekte
yang lain hanya mengidolakan Ali. Jadi yang berat ini yang imamah antara lain menganggap bahwa
Imam yang dua belas itu Maksum, terpelihara dari dosa, derajatnya sama dengan nabi. Kemudian
mengkafirkan sahabat yang tiga (Abu Bakar, Umar, dan Utsman). Kemudian menganggap istri-istri
nabi itu pelacur kecuali Khadijah (KH. Sjuaib, MUI ampang).

Begitulah pandangan ulama tentang apa yang dilekatkan degan Syiah. Mereka beranggapan bahwa
kelompok ini menjelek-jelekan Sunni dengan tidak mengakui sahabat nabi 3 lainnya, dan hanya
mengakui Sayidina Ali. Meng-counter tuduhan ini, Ustadz Iklil menyatakan bahwa perbedaan Sunnah
dan Syiah adalah pada keyakinan mereka: “Sunna percaya pada sahabat Nabi. Syiah percaya pada
keluarga Nabi. Itu saja..semuanya sama, syahadatnya sama, solatnya sama, Al-Qur’annya sama.”

Hal yang berbeda juga masalah Imam Mahdi. Pengikut Syiah percaya bahwa Imam Mahdi masih
keturunan Nabi Muhammad yang akan datang bersama dengan Nabi Isa untuk menjaga kedamaian
sebelum kiamat. Sementara itu, pengikut Sunni tidak percaya pada Imam Mahdi yang dipercaya
Syiah.

45



Ida & Dyson: “Konflik Sunni-Syiah dan dampaknya terhadap komunikasi intra-religius”

Menurut Sidel (2008), dalam banyak kasus kontestasi yang terjadi dalam konflik di Indonesia paska
Orde Baru, dikonstruksi dalam kerangka batasan yang menandai identitas-identitas kolektif, dalam hal
komunitas, klan, etnisitas, atau juga kepercayaan agama, di mana kelanggengan identitas sebenarnya
sudah tidak ada lagi. Seperti yang diketahui bersama, kepercayaan agama di Indonesia dianggap
sebagai penandaan identitas publik yang ditekankan oleh Orde Baru sebagai determinan kunci masuk
kepada kelas politik (Sidel 2008: 31). Menarik apa yang disampaikan oleh Sidel, bahwa dalam
konteks konflik horisontal dan vertikal, persoalan identitas agama menjadi faktor penentu. Dalam
kasus Sunni-Syiah ini, ulama Sunni merasa benar dengan apa yang dikerjakannya selama ini sebagai
Islam ”yang benar.” Mereka yang mengerjakan tidak sama dengan yang dikerjakan oleh kelompoknya
dan keyakinannya dianggap “lawan” atau “menyimpang.” Walaupun mereka tidak melihat secara
langsung apa yang dilakukan. Identitas agama menjadi penting, untuk meletakkan posisi keelitan di
tengah masyarakat yang miskin dan tidak tahu banyak tentang ilmu agama. Sehingga identitas
keagamaan menjadi penting untuk merebut kontestasi legitimasi posisi elit di tengah masyarakatnya
untuk menyebarkan pengaruh dan mempertahankan pengaruhnya.

Dampak terhadap komunikasi antar-budaya

Konflik Sunni-Syiah yang terjadi di Sampang pada tahun 2012 lalu tidak saja berdampak secara fisik
dan psikologis kepada warga Syiah yang menjadi sasaran objek penyerangan massa yang anarkis.
Namun konflik ini juga berdampak pada penyebaran atau perluasan diskusi publik nasional tentang
Sunni dan Syiah yang dianggap berseberangan secara aqgidah. Berbagai dampak yang terjadi akibat
konflik ini tidak hanya kehilangan rumah dan kepemilikan, melainkan juga kehilangan identitas dan
hak-hak kewarganegaraan dalam memeluk agama dan menjalankan ibadah mereka di masyarakat.

Rumah-rumah warga yang sudah terbakar habis di desanya membuat warga Syiah menjadi pengungsi
yang harus berpindah dari awalnya di tempatkan di salah satu bangunan Sekolah Dasar di Kecamatan
Omben, lalu direlokasi di GOR Sampang selama satu tahun, dan akhirnya ditempatkan di Rusun
Puspa Agro sudah dua tahun tanpa kepastian pemulangan mereka baik oleh Pemerintah Daerah Jawa
Timur, maupun pemerintah pusat Republik Indonesia. Kehidupan di Rusun yang hanya diisi dengan
tempat tidur tanpa dipan, dan juga ruang tamu tanpa tempat duduk/kursi, warga pengungsi Syiah
hidup dengan kondisi seadanya yang hanya menerima dana santunan dari pemerintah sebesar Rp.
750,000 per bulan harus menerima nasib yang sulit.

Untuk mengatasi kondisi kesulitan hidup, kaum perempuan pengungsi Syiah mencari pekerjaan yang
bisa menghasilkan uang. Mereka awalnya menjadi pembersih ikan di pasar Agro Puspa yang berjarak
100 meter dari rusun mereka. Namun, pekerjaan ini kemudian hilang, karena berkurangnya pedagang
ikan yang berjualan di pasar tersebut. Pada awal tahun 2014, ada pedagang kelapa yang menawarkan
kepada para pengungsi perempuan untuk mengupas kelapa, dengan gaji antara Rp. 500,000-750,000
tergantung dari jumlah kilogram kelapa yang dikupas. Perempuan warga Syiah ini harus bekerja keras
untuk mendapatkan tambahan uang tidak hanya tuntuk makan sehari-hari, tetapi juga untuk biaya
kesehatan dan pendidikan sekolah anaknya yang tidak ditanggung pemerintah.

Warga Syiah menuntut ganti rugi kepada pemerintah atas hilangnya ladang-ladang, sawah-sawah, dan
pemukiman mereka. Sebelum dipindah ke Rusun Jemundo, warga Syiah di Karang Gayam dan
Bluuran mempunyai ladang yang ditanami tanaman produktif termasuk tembakau. Ketika terjadi
konflik, tembakau yang waktunya panen harus dirusak dan dibakar. Mereka juga bercocok tanam
seperti cabai, dan beberapa sayuran yang juga dirusak. Kehilangan sumber mata pencaharian akibat
serangan itu menyedihkan sekaligus mengecewakan warga Syiah. Namun mereka mengaku sabar
dengan musibah ini. Keyakinan agama mereka tidak tergantikan dengan kehilangan harta benda
mereka. Masa depan bahkan tidak lagi terpikirkan. Keinginan pulang selalu ada, namun, tidak
mungkin dilakukan. Warga Sunni tetap terprovokasi untuk menolak kehadiran Syiah di desanya.
Walaupun beberapa warga Sunni yang ditemui di kedua desa tersebut, sebenarnya tidak
mempermasalahkan kembalinya warga Syiah, karena mereka juga kasihan melihat saudaranya sendiri
seperti itu. Apalagi masih banyak keluarga warga Syiah (yang tetap memeluk Sunni) yang tinggal di
desa tersebut.

46



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 1, tahun 2015, hal. 33-49

Ustadz Iklil bahkan menuturkan bahwa hak-hak mereka sebagai minoritas bahkan semakin hilang
setelah mereka diusir keluar dari Sampang. Seperti misalnya, tidak mempunyai akte kelahiran, KTP,
dan pendidikan gratis yang disediakan. Kecuali jika mereka bertobat dan kembali menjadi Sunni.
Negara sendiri membiarkan pengungsi Syiah dengan ketidakjelasan. Meskipun di media massa
dikatakan pemerintah akan mengembalikan pengungsi namun semuanya tidak pernah terwujud.
Menurut pengakuan Ustadz Iklil yang beberapa kali dengan perwakilan Syiah menemui Menteri
Agama (Surya Dharma Ali) mengatakan selalu menemui jalan buntu. Menteri Agama selalu kembali
memprovokasi untuk kembali memeluk Sunni agar bisa kembali ke Sampang. Selama warga Syiah
tidak bersedia tobat dan memeluk Sunni, maka warga Syiah tidak akan pernah kembali. Namun,
menurut istri Ustadz Tajul, untuk urusan politik pemilu, warga Syiah diminta untuk memilih. Ini yang
tidak adil. Hak mereka sebagai warga Negara tidak diberikan, kecuali mobilisasi untuk pemilu RI
yang dilakukan tahun 2012 bagi kemenangan wakil-wakil rakyat yang tidak pernah peduli dan
memperhatikan warga Syiah.

Persebaran konflik Sunni versus Syiah yang terjadi di desa Karang Gayam dan Bluuran, akhirnya
menjadi isu nasional. Konflik Sunni dan Syiah berkembang tidak hanya di Sampang, namun juga
memicu terjadinya aksi kekerasan yang dilakukan oleh kelompok-kelompok Sunni garis keras di
Indonesia seperti penyerangan di ponpes YAPI Bangil tahun 2013 dan juga penyerangan ponpes di
Jember tahun 2014. Tidak hanya itu dampak dari konflik yang terjadi di Sampang tahun 2012,
membawa perkembangan yang lebih tinggi lagi ketika para penyerangan-penyerangan dan aksi-aksi
melawan keberadaan Syiah dilakukan oleh ulama-ulama MUI dan ulama-ulama Sunni garis keras di
Bandung, Jawa Barat.

MUI Sampang menganggap Syiah aliran sesat. Begitu MUI pusat. Hingga MUI mengeluarkan buku
Syiah sebagai aliran sesat. Sementara, sekelompok ulama Sunni di Bandung, mendeklarasikan
kelompok anti Syiah untuk menentang keberadaan Syiah di Jawa Barat. Dampak dari konflik Sunni-
Syiah ini juga adalah pelarangan warga Syiah mengikuti kegiatan ibadah dan melakukan kegiatan
ibadah dan perayaan hari Asyura dan Idul Qodir di ranah publik. Hak-hak sebagai warga Negara
untuk menjalankan agama dan ibadahnya tidak lagi mampu dilindungi oleh pemerintah. Meskipun hal
ini melanggar UUD 1945 yang menjamin kemerdekaan menjalankan ibadah masing-masing. Syiah
lalu dianggap sebagai “aliran sesat”, “kafir”, dan “komunis baru” di tengah masyarakat.

Peran kyai sebagai tokoh agama, aparat desa, tokoh masyarakat, warga dan LSM
lokal dalam penyelesaian konflik

Kejadian di Sampang Madura membuat berbagai pihak masuk untuk ikut menyelesaikan pertikaian
dua kubu yang berkonflik. Tidak hanya aparat Brimob, Polresta, dan juga pemerintah daerah,
propinsi, dan pusat yang terlibat. Namun juga, lembaga-lembaga LSM pendamping yang melakukan
advokasi bagi warga Syiah juga turut terlibat. Bahkan forum ulama (kyai), pengurus PCNU Sampang,
MUI Sampang, dan juga lembaga keagaamaan Islam yang ada di Sampang dilibatkan untuk
membahas konflik ini.

Menurut pengurus cabang NU Sampang, sebenarnya ulama Sampang bersama unsur keamanan telah
melakukan pertemuan dengan wakil-wakil dari warga Sunni dan Syiah yang berseteru. Namun, forum
ini tidak menghasilkan titik temu atau jalan damai, malah memperkeruh keadaan. Hal ini karena
hasilnya, ulama dan Bupati Sampang serta MUI Sampang meminta warga Syiah untuk tobat dan
kembali memeluk Sunni baru mereka boleh kembali ke daerahnya. Hal yang ditolak mentah-mentah
oleh warga Syiah.

Salah seorang ulama menuturkan bahwa, kyai Sunni di Sampang sebenarnya telah terlibat dalam
upaya mencari jalan damai. Tetapi warga Syiah yang tidak bersedia. Demikian versi yang
disampaikan oleh salah satu ulama Sampang. Forum pertemuan yang dilakukan oleh ulama Sampang
dan aparat keamanan di Sampang tidak memberikan hasil yang positif bagi konflik Sunni-Syiah ini.
Menurut pengakuan warga Syiah, memang pernah ada upaya rekonsiliasi yang dilakukan pada tahun
2013. Ketika perwakilan warga Sunni Sampang mendatangi warga Syiah di tempat pengungsi untuk

47



Ida & Dyson: “Konflik Sunni-Syiah dan dampaknya terhadap komunikasi intra-religius”

bersama-sama menandatangani kesepakatan damai dan rujuk antar warga yang bersetru. Namun,
menurut penuturan warga Syiah pertemuan dan perjanjian itu hanya isapan jempol saja. Kelihatannya
di media massa mereka telah rujuk. Kenyataannya warga Sunni, yang dipengaruhi elit ulama di sana,
tidak menjalankan perjanjian yang ditanda tangani bersama.

Simpulan

Konflik yang terjadi atau muncul sekitar tahun 2006, terus bergulir hingga tahun 2012, puncaknya
adalah pembakaran rumah pemimpin ajaran Syiah. Perbedaan meyakini apa yang mereka dapatkan
dari teman, dari lembaga pendidikan pondok pesantren, dan dari kitab-kitab yang mereka baca,
menjadi pemicu konflik. Terlebih, ketika fitnah dan omongan dari mulut ke mulut seperti “katanya”
tanpa menyaksikan langsung apa yang dikerjakan oleh pengikut Syiah, warga pengikut Sunni mudah
sekali terpancing untuk menyatakan pengikut Syiah sebagai penganut aliran sesat, kafir, dan
menistakan agama. Selain itu, faktor kemiskinan dan pendidikan yang rendah, serta kefanatikan
masyarakat terhadap pemimpin sekaligus guru agama mereka, membuat masyarakat tidak pernah
berpikir panjang untuk mengikuti pengaruh dan dakwah yang diajarkan dalam pengajian-pengajian
mereka. Bahkan, banyak kemudian keluarga-keluarga yang mengirim anaknya ke pesantren-pesantren
kecil lokal untuk belajar agama kepada ulama yang mereka anggap “benar” mengajarkan tentang
Islam.

Konflik Sunni-Syiah di Sampang, memberikan banyak cerita dan persoalan yang krusial untuk
ditangani oleh berbagai pihak di daerah, provinsi, maupun ditingkat republik. Dari hasil penelitian
yang dilakukan, bisa disimpulkan beberapa hal berikut: Pertama, konflik dipicu oleh cara-cara
dakwah yang dilakukan oleh pemimpin (clerics) Syiah terhadap warga di sekitarnya. Kedua, konflik
juga dipicu oleh kurang pahamnya masyarakat setempat terhadap ajaran agama Islam yang mereka
anut dan yakini. Kemiskinan dan rendahnya tingkat pendidikan membuat warga begitu saja menerima
dengan mudah ajaran orang yang dianggap tinggi ilmunya seperti ustadz ataupun kyai setempat.
Ditambah dengan kefanatikan mereka terhadap kyai atau ustadz, maka apa yang disampaikan itulah
yang dianggap benar dan harus dipertahankan hingga tetes darah terakhir. Ketiga, konflik keluarga
para elit Syiah di desa Karang Gayam dan desa Bluuran menjadi konflik publik yang melibatkan
urusan pribadi ke ranah publik dengan kedua belah pihak saling menjelek-jelekkan satu sama lain,
saling memfitnah, dan tidak bisa lagi duduk bersama berdialog tentang keyakinan dan kitab yang
mereka miliki, seolah toleransi beragama tidak ada lagi dalam kehidupan mereka. Meskipun
keinginan warga Syiah agar warga Sunni bisa menerima perbedaan tidak digubris oleh warga,
terutama ulama Sunni, selama warga Syiah tidak menyatakan tobat dan kembali memeluk Sunni.
Keempat, ada motivasi politik yang dimiliki oleh pihak yang berseteru yakni antara ustadz Tajul
Muluk, dan Roisul Hukama. Kondisi ini diperparah dengan masuknya otoritas Sampang, yakni
mantan Bupati Nur Tjahya yang memperkeruh hubungan Sunni-Syiah. Kelima, motivasi ekonomi
yang muncul karena persaingan di antara para “elit kyai dan ustadz lokal” di Kecamatan Omben dan
Karang Penang serta daerah sekitar di Sampang.

Keterlibatan kyai dan ustadz lokal di Sampang menjadi krusial dalam konflik ini. Para ulama ada
yang menjadi inisiator perdamaian. Namun, sebagian besar menolak berdamai selama warga Syiah
tetap memeluk Syiah. MUI Sampang bahkan menganggap Syiah aliran sesat yang harus diusir dari
Sampang. Alhasil, warga Sunni tertentu bahkan memperlakukan warga Syiah sebagai orang najis
yang harus dijauhi. Pemerintah daerah Sampang yang harusnya bisa memfasilitasi konflik ini,
menjadi bagian dari ulama Sampang yang menolak kembali pemulangan warga Syiah sebelum
mereka bertobat. Senada dengan Pemda Sampang, Pemprov Jawa Timur dan juga pemerintah pusat,
dalam hal ini Kemenag, mempunyai sikap yang sama. Tidak ada lagi harapan warga Syiah untuk
kembali pulang dan memiliki kebun, ladang dan rumah yang mereka miliki.

Pada akhirnya upaya untuk melakukan rekonsiliasi harus dilakukan sendiri melalui warga masyarakat.
Oleh karena itu penelitian ini, merekomendasikan dibentuknya forum-forum Komunikasi dan dialog
antar pemeluk Sunni dan Syiah yang dilakukan atas inisiatif masyarakat setempat, terutama kaum
perempuan yang mampu dijadikan wilayah untuk masuk dalam proses rekonsiliasi ini. Perempuan

48



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 1, tahun 2015, hal. 33-49

mempunyai kekuatan dan dinamika yang memungkinkan untuk masuk dalam upaya-upaya perbaikan
hubungan pada kelompok-kelompok yang berseteru. Selain itu, peran ulama yang lebih netral
diperlukan juga sebagai pihak-pihak yang menginisiasi rekonsiliasi ini. Oleh karena itu pentingnya
mencari dan mengumpulkan ulama-ulama netral untuk membantu proses perdamaian di Sampang.
Inilah yang akan dilakukan dalam penelitian tahap selanjutnya.

Daftar Pustaka

Colombijn F & Thomaslindblad J (2002) Roots of Violence in Indonesia. Leiden: KITLV.

Sidel JT (2008) The Manifold Meanings of Displacement: Explaining inter-religius violence 1999-
2001. Dalam: Hedman LE (ed). Conflict, Violence, and Displacement in Indonesia: Cornell
Southeast Asia Program, Cornell University.

Varshne A, Panggabean R, dan Tadjoeddin MZ (2004) Patterns of Collective Violence in Indonesia
(1990-2003), Jakarta: UNSFIR.

Yayasan Wakaf Paramadina (YWP) (2009) Laporan Tahunan Konflik Antar Agama dan Etnik di
Indonesia tahun 2009. Magister Perdamaian dan Resolusi Konflik, Universitas Gadjah Mada
(MPRK-UGM) dan The Asia Foundation (TAF), Yogyakarta: MPRK-UGM.

49



