
106 

Arab Spring: Islam dalam gerakan sosial dan demokrasi Timur Tengah 

 

Arab Spring: Islam within social movement and democracy in Middle East 
 

Shafira Elnanda Yasmine 
Departemen Hubungan Internasional, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik 

 Universitas Airlangga, Surabaya 

Jalan Airlangga 4-6 Surabaya 60286, Indonesia 

Phone: +62 31 5011744 

E-mail: yasmineshafira94@gmail.com 

 
Abstract 

Social movement during Arab Spring has lead to political uprising in Middle East. Started from 

Tunisia, the revolt spread to neighboring states such as Egypt, Libya, also Syiria. Influenced by 

religion and strong Islamic tradition, protestors demand the presence of democracy within political 

system which had held autocracy as ruling system for decades. It is commonly assumed that 

democracy and Islam were mostly incompatible, moreover in a state whose Islamic values has deeply 

rooted in the daily life of its people. This article focuses in the usage of Islamic values within global 

civil society movement in Arab Spring. Theory of Islam and Ideology were applied to analyze the 

phenomena. Having view the revolution generally, this research found that Arab Spring is required as 

a phase which led Islam into particular flexibility level towards democracy and brought 

democratization into the Arab world. This article resulted in the conclusion that trigger a revolution 

not because of religious affairs, the demonstrators were joined not one hundred percent Muslim, and 

the issues that required not related to the religious life of the community, but Islam is either the value 

or the practice of worship, can not be separated in the organization of the masses during the 

revolution. 

Keywords: Arab Spring, Islam, democracy, social movement 

 

Abstrak 

Gerakan sosial yang hadir selama Arab Spring telah menimbulkan pergolakan politik negara-negara 

Timur Tengah. Dimulai dari Tunisia, revolusi tersebar pada negara tetangga yakni Mesir, Libya, juga 

Syiria. Hadir ditengah agama dan kultur Islam yang menonjol, tujuan revolusi adalah untuk 

menghadirkan demokrasi dalam sistem pemerintahan negara-negara yang telah lama berada dalam 
sistem autokrasi, namun selama ini demokrasi dengan Islam kerap dianggap tidak kompatibel satu 

sama lain, terutama di negara-negara dengan nilai-nilai Islam yang mengakar. Artikel ini berfokus 

pada penggunaan nilai-nilai Islam dalam gerakan masyarakat sipil global yang terjadi dalam Arab 
Spring. Meninjau revolusi secara makro, argumen utama penulis adalah bahwa Arab Spring menjadi 

sebuah fase yang mengantarkan Islam tingkat fleksibilitas tertentu terhadap demokrasi dan membawa 

demokrasi pada dunia Arab. Artikel ini menghasilkan simpulan bahwa pemicu revolusi bukan karena 
urusan keagamaan, demonstran yang bergabung tidaklah seratus persen kaum muslim, dan isu yang 

dituntut tidak berkaitan dengan kehidupan beragama masyarakat, namun Islam baik nilai atau praktik 

ibadahnya, tidak dapat dipisahkan dalam pengorganisasian massa selama revolusi terjadi. 

Kata kunci: Arab Spring, Islam, demokrasi, gerakan sosial 

 

 

 



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 2, tahun 2015, hal. 106-113 

107 

Pendahuluan 

Peristiwa bakar diri Mohammer Bouzaizi, seorang pedagang buah Tunisia, di depan pengadilan 

Kantor Dewan Regional Sidi Bouzid memantik gelombang demokrasi terbesar yang pernah ada di 

Timur Tengah. Selama berbulan-bulan, demonstran menuntut diakhirinya rezim yang telah lama 

memerintah dan dianggap korup. Protes yang masih terus berlangsung hingga saat ini di beberapa 

negara terus menantang perspektif Barat terhadap Timur Tengah. Gerakan sosial yang hadir dalam 
revolusi ini berkaitan erat dengan hadirnya nilai-nilai agama. Kelompok-kelompok Islam di Timur 

Tengah memasukkan nilai-nilai kepercayaan, ritual, dan praktik-pratik agama dalam menjalankan 

revolusi dalam satu wadah gerakan sosial. Banyak pendapat mengenai hubungan antara agama dan 

politik dalam Arab Spring. Di satu sisi, Arab Spring hadir sebagai fenomena yang digerakkan oleh 
kelompok liberal sekuler yang menginginkan demokrasi, bukan teokrasi. Di sisi lain, kelompok 

demostran berkumpul di pusat-pusat keramaian, menuntut turunnya rezim yang berkuasa, dengan 

ceramah-ceramah agama sebagai motivasi dan masjid sebagai lokasi berkumpul para demonstran 
sebelum turun ke jalan. Di awal 2011, protes dan kerusuhan berkembang hingga hampir ke seluruh 

negara Arab. Protes yang terjadi bersifat 'lintas batas', bahkan partisipan yang terlibat berasal dari 

bermacam ideologi. Mobilisasi regional tidak lagi diarahkan untuk melawan musuh eksternal seperti 

Israel atau Amerika Serikat, melainkan untuk menyuarakan keprihatinan atas situasi di Arab sendiri, 
menciptakan solidaritas tersendiri dari berbagai kalangan. Ribuan demonstran tewas dalam 

memperjuangkan jatuhnya pemerintahan autokratis akan jatuh bagai domino. Artikel ini berusaha 

menjelaskan peranan agama dalam protes di Arab yang diturunkan melalui gerakan sosial. Meninjau 
latar permasalahan yang telah dipaparkan, artikel ini berusaha menjawab pertanyaan mengenai 

bagaimana nilai-nilai Islam disertakan dalam organisasi gerakan sosial di Timur Tengah? Sejauh apa 

Islam menjadi salah satu proses yang membentuk solidaritas gerakan sosial dalam revolusi Arab? 
Serta bagaimana gerakan-gerakan ini menjawab keraguan kelompok Barat atas kompabilitas Islam 

dengan demokrasi? 

Metode Penelitian 

Penelitian ini adalah tipe penelitian deskriptif yang menggunakan literatur untuk mendapatkan data, 

dan kemudian dianalisis berdasarkan landasan teori yang digunakan untuk membingkai data yang 

dianalisis. Landasan teoritik yang digunakan adalah agama dan perilaku, serta Islamisme dan gerakan 

sosial. 

Agama dan Perilaku Politik 

Agama dapat menjadi salah satu faktor yang memotivasi dan menyatukan demonstran. Kesepahaman 

dalam agama dapat mengurangi risiko yang timbul karena aksi kolektif yang dijalankan karena 

meningkatnya kepercayaan individu dengan anggota lain dalam gerakan sosial. Praktik-praktik agama 
komunal menjadi media yang lebih mudah dibandingkan perilaku individual untuk mempromosikan 

tuntutan dalam aksi protes karena mekanisme dalam agama merupakan modal sosial untuk 

mengorganisasi suatu gerakan (Hoffman & Jamal 2013:6). Untuk memperbanyak modal sosial ini, 

kelompok agama komunal menjadi organisator penting dalam membentuk perilaku politik suatu 
kelompok. Johnston & Figa (1998:33) menyatakan bahwa terdapat banyak varian mengenai 

bagaimana agama memainkan peranan dalam proses-proses oposisi. Perbedaan tersebut diungkapkan 

pula oleh Durkheim yang membedakan "kepercayaan" dan "ritual" dengan menuliskan bahwa 
fenomena agama secara alamiah terbagi dalam dua kategori: kepercayaan dan ritual. Kepercayaan 

mengandung opini dan keterwakilan, sementara ritual adalah aksi-aski yang dijalankan dalam 

kepercayaan tertentu. Loveland (dalam Hoffman & Jamal 2013:6) juga menemukan bahwa doa 
mempercepat koneksi kognitif terhadap kebutuhan seseorang yang kemudian dimanifestasikan dalam 

pilihan-pilihan yang bersifat religius. Agama, karenanya, berpengaruh besar terhadap mobilisasi 

politik dan perilaku protes dalam berbagai cara dengan melalui berbagai jalan.  

Jalan yang dilalui agama dalam menggerakkan kelompok dapat diklasifikasikan sebagai berikut. 

Pertama, agama menghadirkan modal sosial dan kepercayaan, yang dapat mengurangi risiko yang 

mungkin ditimbulkan dalam penyelenggaraan aksi bersama. Institusi agama memenuhi kebutuhan 



Yasmine: ´Arab Spring: Islam dalam gerakan sosial dan dHPRNUDVL�7LPXU�7HQJDKµ 

108 

akan modal sosial tersebut. Religiusitas individu bisa menjadi nilai tambah dalam meningkatkan 

kepercayaan kelompok terhadap aksi kolektif yang dijalankan. Kedua, mekanisme yang dijalankan 
melibatkan pula mobilisasi politik, "dari Masjid menuju Lapangan". Masjid menjadi kendaraan untuk 

mobilisasi politik karena: tidak hanya Masjid menciptakan struktur partisipasi, namun juga 

melengkapi partisipan dengan kebutuhan-kebutuhan organiasional untuk turut berpartisipasi dalam 

aksi kolektif. Terakhir, agama menyediakan mekanisme keadilan sosial dan menciptakan kepatuhan 
bagi individu mengenai konsep keadilan dan kesetaraan (Durkheim dalam Hoffman & Jamal 2013:8). 

Islamisme dan gerakan sosial 

Islam menjadi bagian dari gerakan sosial melalui ideologi (Hatem 2012:6). Hal ini dikenal dengan 

Islamisme. Islamisme adalah fenomena modern dalam kelompok Islam di seluruh dunia yang 
menggambarkan ekspresi politik dan sosial yang tujuannya adalah untuk mengintegrasikan Islam 

dalam politik, urusan negara, ekonomi, dan hukum (Chamki 2013:4). Definisi paling akurat 

disampaikan oleh Mohammad Ayoob yang menjelaskan Islamisme sebagai instrumentalisasi Islam 
oleh individu, kelompok, maupun organisasi untuk mencapai tujuan-tujuan politik. Politik Islam 

menjadikan Islam lebih dipandang sebagai politik ideologi kontemporer daripada sebagai agama atau 

teologi. Revolusi Arab menggambarkan bagaimana Islam menjadi lebih berpengaruh dari 

sebelumnya. Kelompok reformasi turut mengajak individu-individu yang sering terlibat dalam 
gerakan-gerakan islam sebelumnya, mengintegrasikan mereka dalam satu gerakan sosial baru yang 

menginginkan kehadiran demokrasi, keadilan sosial, dan kebebasan.  

Di Timur Tengah, Islam sendiri menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Asef Bayat menekankan 

konsep aktivisme agama sebagai dasar untuk memahami bagaimana Islam menjadi dasar sebuah 

gerakan sosial. Aktivisme adalah praktik atau perilaku yang tidak biasa, dilakukan secara kolektif atau 
individu, secara institusional atau formal, untuk menyebabkan perubahan sosial. Terminologi tersebut 

menggambarkan fenomena yang selaras dengan perilaku aktif yang berlandaskan dasar-dasar agama. 

Islam, dalam hal ini menjadi aktivisme Islam, menggambarkan bagaimana perilaku tidak biasa 

diciptakan oleh kelompok Muslim di era modern. Politik bisa menjadi salah satu aspek yang disasar 
(Bayat 2005: 894).  

Terlepas dari Islam sebagai ideologi, secara umum terdapat dua interpretasi yang berusaha diciptakan 
untuk memahami pergerakan politik agama di era modern. Kelompok tradisional menggambarkan 

Islam sebagai gerakan reaktif atas nilai-nilai modern yang lekat dengan budaya Barat, umumnya anti 

terhadap demokrasi. Kelompok ini hirau mengenai pentingnya revivalisme agama. Bagaimana agama 
diupayakan untuk berjaya layaknya pencapaian di era sebelumnya dan pengidentifikasian diri melalui 

gambaran di masa lalu mengenai kelahiran agama yang bersifat "quasi-religious".  Sementara itu 

interpretasi kedua memandang bahwa Islam adalah gerakan agama yang merupakan manifestasi atau 

reaksi terhadap posmodernitas. Gerakan sosial mewakili perbedaan, budaya, dan moralitas melawan 
sebuah modernisasi sekural yang diuniversalkan. Foucault mendeskripsikan Revolusi Iran sebagai 

revolusi pos-modern pertama dalam sejarah. Castells menanggapinya sebagai 'exclusion of the 

excluders by the excluded'. Esposito menjabarkannya sebagai permintaan atas identitas dan 
komunitas, serta keinginan untuk mendirikan tatanan bagi kelompok dalam kehidupan personal 

maupun sosial. Islamisme dalam pendekatan ini merupakan manifestasi pencarian kepastian dalam 

dunia yang tidak pasti (Bayat 2005:894). Perspektif kedua menjadi paparan yang kompatibel 

mengenai gerakan sosial Islam yang terjadi di era modern. Di kondisi global saat ini, banyak gerakan 
sosial sebelum Revolusi Timur Tengah muncul di bawah agenda-agenda pemimpin Islam seperti 

Abul-ala Mawdudi, Ayatollah Khomeini, Ali Shariati, Musa Sadre, Sayed Qutb, dan banyak lainnya. 

Gerakan sosial dalam realitanya merupakan entitas yang begitu dinamis, terus bergerak dan mengalir. 

EP Thompson (dalam Bayat 2005:897) menjelaskan bahwa gerakan sosial bukanlah sebuah benda. 

Gerakan sosial merupakan proses dan harus dipelajari sebagai fenomena histori dalam jangkauan 
waktu tertentu. Naratif dari pergerakan mengandung proses yang menawarkan ide komprehensif 

mengenai karakter-karakter tertentu. Seseorang tidak dapat menghiraukan Islamisme Iran tanpa 

memperhatikan aspek historis yang terjadi. Karenanya, penting untuk memahami fokus dan arah 

gerakan sosial karena perubahan yang terjadi bisa sangat cepat. Faktor-faktornya dapat berasal dari 



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 2, tahun 2015, hal. 106-113 

109 

dalam maupun dari luar. Gerakan sosial juga dapat merubah langkah dan arahnya. Dinamika yang 

terkandung didalamnya dapat memngubah apa yang ditujukan ketika sebuah gerakan terbentuk untuk 
pertama kalinya. Hal ini tidak terjadi hanya karena tekanan eksternal, namun juga kontrol sosial dan 

faktor internasional yang mempengaruhi gerakan sosial. Mereka dapat berubah dalam keadaan 

tertentu dalam kondisi politik dan internasional yang berbeda pula (Bayat 2005:898).  

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Arab Spring: Agama dan revolusi 

Apa yang terjadi di Arab, dari Tunisia hingga Mesir, dari Benghazi hingga Tripoli, telah menyita 

perhatian dunia karena tidak kunjung berhentinya gelombang protes yang berlangsung. Revolusi 

untuk menuntut hadirnya demokrasi, kebebasan ruang publik, dan tuntutan agar negara-negara yang 

telah lama berbentuk autokrasi tersebut bergabung dengan modernisme negara lain hingga kini berada 
dalam situasi yang rentan akan krisis dan konflik. Tanggal peristiwa bakar diri Bouazizi pada 17 

Desember 2010 dianggap sebagai momentum awal Arab Spring yang kemudian tersebar hingga 

negara-negara Timur Tengah lainnya. Dalam beberapa jam dan hari, solidaritas bermunculan bagi 
demonstran yang terbunuh. Mereka dianggap meninggal sebagai Syuhada. Siaran berita Arab Al-

Jazeera, menjadi media yang paling berpengaruh dan provokatif dengan menayangkan gambar bakar 

diri dan demonstrasi yang sedang terjadi. Protes dengan cepat segera tersebar ke ibu kota, bahkan 

hingga ke negara tetangga. Individu dari berbagai kalangan segera menjadi bagian dari gelombang 
protes: para pemuda, wanita dan pria, kelompok-kelompok agama, dan sebagainya. Kurang dari 2 

bulan, 2 pemimpin autokrat di Timur Tengah digulingkan. Ben Ali turun dari kursi kepemimpinan 

Tunisia pada 14 Januari 2011 dan pempimpin Mesir Husni Mubarak menyusul 1 bulan kemudian, 
pada 11 Februari 2011 (Rosiny 2012:2). 

Revolusi berjalan menyertakan partisipasi berbagai kelompok dengan latar belakang yang berbeda. 
Tidak heran jika banyak yang mengatakan bahwa Arab Spring adalah gerakan yang sepenuhnya 

sekuler. Gerakan massa digerakkan tidak hanya untuk menentang rezim yang berkuasa, namun juga 

untuk menentang ekstrimisme ideologi. Knickmeyer (dalam Hoffman & Jamal 2013:2) menyatakan 

bahwa, "Tidak seperti kelompok-kelompok Arab yang dicurigai pada umumnya, seperti kelompok 
yang menumbuhkan jenggot atau gerakan kiri yang masih muda, tapi penggerak utama Arab Spring 

adalah kurangnya kesempatan ekonomi yang tersedia pada rakyat Arab, yang bersedia melawan 

sekalipun menyadari besarnya risiko yang dihadapi." Houeihed dan Warren juga menyatakan bahwa 
"Arab Spring bukanlah Islamic Spring. Pemicu utamanya bukanlah agama, melainkan ekspresi 

kemarahan atas korupsi yang dilakukan para elit, ketimpangan ekonomi, meluasnya ketidakadilan 

sosial, dan para pemimpin diktator." 

Perlu dipahami bahwa dalam proses revolusi, budaya Keislaman serta Islamisme tidak dapat 

dilepaskan dari revolusi yang sedang terjadi. Seorang ahli Timur Tengah benama Jane Kinnimont 

menyatakan bahwa keberagaman dapat berada dalam satu gerakan Islamis dengan menemukan 
inspirasi, nilai, serta legitimasi yang diambil dari ajaran Islam (Hughes 2013). Di Mesir, Ikhwanul 

Muslimin merupakan kelompok yang memenangkan pemilu tahun 2011. Kelompok ini terkenal 

dengan slogan "Islam adalah Solusi," mengindikasikan bahwa Islamisme menjadi nadi dalam gerakan 
sosial politik yang dilakukan. Hingga 2 tahun Arab Spring terjadi, Hashemi (2013) menyatakan 

bahwa agama tidaklah terlepaskan dari politik bagi kelompok Muslim yang sedang dalam 

perjalanannya menuju demokrasi. Peranan partai politik dan intelektual agama sangat penting dalam 
demokratisasi tiap negara, terutama karena kombinasi antara politik dan standar universal mengenai 

hak asasi manusia, serta tuntutan atas demokrasi modern. 

Lynch (2012 dalam Hoffman & Jamal 2013:3) menyatakan bahwa hari Jumat (sebagai hari umat 
Muslim) menjadi "hari kemarahan" (days of rage) di Mesir dan banyak tempat lain karena 

pengorganisasian massa dilaksanakan selama Shalat Jumat. Masjid menjadi penghubung para 

demonstran dan menjadi pusat logistik dan persiapan bagi para demonstran, melahirkan istilah yang 



Yasmine: ´Arab Spring: Islam dalam gerakan sosial dan dHPRNUDVL�7LPXU�7HQJDKµ 

110 

dikenal dengan "dari Masjid ke Lapangan". Hari Jumat yang biasa digunakan umat Muslim untuk 

beribadah telah berubah menjadi momen politik yang penting. Maskarakat berkumpul dari seluruh 
kota untuk menunjukkan solidaritas melalui demonstrasi. Dalam ibadah Jumat selalu terdapat sesi 

ceramah yang juga mendiskusikan isu-isu sosial, politik, pendidikan, seiringan dengan materi-materi 

agama. Masjid tidak lagi sebagai tempat peribadatan, namun juga menjadi kongres bagi kaum muslim 

untuk bertemu seminggu sekali dan mendiskusikan persoalan publik.  

Inilah yang terjadi di Mesir pada 28 Januari 2011, sebagai revolusi Jumat pertama yang menandai 

'keikutsertaan' Mesir atas revolusi. Lapangan Tahrir segera dipenuhi massa setelah ibadah Jumat 
selesai, dan protes melawan Mubarak dilakukan sejak saat itu (Mackay 2011). Masjid dan Ibadah 

Jumat menjadi modal sosial yang menghadirkan kepercayaan para pengikutnya untuk kemudian 

menyelenggarakan aksi bersama. Perubahan makna ibadah Jumat dari yang sebelumnya hanya sebatas 
ibadah, kemudian berubah menjadi kekuatan simbolik revolusi menandakan bahwa pelaksanaan 

praktik ibadah menjadi salah satu cara menjalani 'perlawanan'. Ribuan orang saling bersatu dan 

membentuk solidaritas sehingga memberi kekuatan bagi lainnya. Dilihat dari sisi strategi, pemilihan 

satu hari simbolik merupakan upaya untuk menarik atensi dan memfokuskan perlawanan selama satu 
hari dalam seminggu. Sulit untuk menjalankan protes dengan jumlah massa yang begitu besar 

sepanjang minggu. Maka dipilih 1 hari, yang merupakan hari pendek dan diketahui semua orang 

untuk memfokuskan perhatian secara total dalam satu hari tersebut. 

 

Menyandingkan Islam dan demokrasi 

Bagaimana kentalnya nilai Islam dihadirkan dalam gerakan sosial menghadirkan pertanyaan 
mengenai masa depan demokrasi yang dibawa oleh masyarakat sipil global. Samuel P. Huntington 

berarumen bahwa agama, terutama Islam, memberikan batasan pada demokratisasi. Pada tahun 1993, 

sejarawan Timur Tengah Lewis berusaha menjawab pertanyaan-pertanyaan mengenai Islam dan 

demokrasi liberal. Dia mempertanyakan, dapatkah demokrasi bekerja dalam masyarakat yang 
terinspirasi oleh kepercayaan, pengalaman, serta tradisi Islam? Penelitiannya menawarkan beberapa 

kesimpulan bahwa prospek bagi demokrasi di Timur Tengah tidaklah baik, dan ketika ditinjau dari 

perspektif politik, Islam menawarkan prospek terburuk terhadap demokrasi liberal (Lewis dalam 
Cook & Stathis 2012:178). Beberapa atribut dalam Islam menghadirkan variabel kompleks terhadap 

demokrasi, terutama dalam masa transisi seperti yang terjadi di Arab. Agama dapat menjadi motivasi 

dalam hidup seorang individu. Bagi kaum Muslim, Islam lebih merupakan filosofi moral, sistem 
kepercayaan, atau perintah spiritual: Islam adalah pedoman yang lengkap dan menyeluruh bagi 

penganutnya (Geertz dalam Cook & Stathis 2012:179). Di Timur Tengah, Islam menempati posisi 

istimewa sebagai sintetis antara individu, kelompok, agama dan politik, serta kehidupan holistik 

manusia. Praktik-praktik agama dan interaksi sosial hampir-hampir tidak dibedakan. Dalam kondisi 
negara Islam ideal, otoritas politik haruslah berdasarkan hukum Tuhan, bukan dalam bentuk teokrasi 

atau autokrasi yang memberikan kedaulatan pada elit pemerintah. Dalam skala minimum, negara 

harus memberikan perlindungan kepada Muslim untuk melaksanakan paktik ibadah. Bentuk inilah 
yang dilihat sebagai model negara ideal. 

Situasi ini sering menjadi klaim bahwa Islam tidaklah selaras dengan demokrasi, dan gerakan yang 
terjadi di Arab tidak akan mudah terselesaikan karena persoalan mendasar ini. Namun fenomena Arab 

Spring menunjukkan bahwa menghadirkan demokrasi menjadi teramat penting untuk menciptakan 

pembangunan dan menghilangkan ketimpangan. Mendirikan demokrasi  sudah tentu merupakan 

sebuah prosesi kompleks, terutama bagi negara yang belum pernah mengenal demokrasi sebelumnya. 
Bagi negara-negara Arab, demokrasi tentunya merupakan konsep yang abstrak. Selama lebih dari 40 

tahun, Irak, Mesir, Tunisia, Libya, Yaman, telah hidup dibawah sistem otoriter. Namun perlu 

dipahami bahwa sekalipun Islam sering dikontraskan dengan demokrasi, sejatinya tidak ada 
kontradiksi inheren mengenai keduanya (Cook & Stathis 2013:177). Islam dan demokrasi bukan tidak 

mungkin untuk disandingkan selama memenuhi prinsip dasar yang diperlukan yakni dengan 

meletakkan Islam sebagai dasar hukum dan agama nasional, namun tidak menciptakan hukum yang 

kontradiktif dengan prinsip-prinsip demokrasi (Cook & Stahis 2013, 183). 



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 2, tahun 2015, hal. 106-113 

111 

Selama masa pemilihan presiden di Mesir, Ikhwanul Muslimin mengatakan bahwa Wanita memiliki 

hak untuk menempati segala posisi kecuali dalam urusan kepresidenan. Sikap ini diambil sebagai 
penghargaan hak perempuan, namun tidak bertentangan dengan hukum Islam (Tashijan 2013). Hal ini 

berarti bahwa Islam sebagai teologi tidaklah berubah, namun keagamaannya berubah (Roy 2012:10). 

Keagamaan ini, baik liberal atau tidak, nyatanya kompatibel dengan demokrasi karena demokrasi 

yang dituntut hadir dalam sistem pemerintahan mengaitkan kepercayaan personal dari tradisi, 
identitas kolektif, dan otoritas eksternal. Pada demonstran Muslim yang kebanyakan masih berusia 

muda menemukan bahwa mereka dapat menyuarakan aspirasi mereka dengan bergabung dalam 

kelompok kecil (peer group) atau mengunakan internet sebagai media. Mereka mengkritisi budaya 
Islam yang dibawa orang tua mereka dan mencoba mengkonstruksi Islam dalam nuansa keagamaan 

yang baru.  

Arab Spring menunjukkan bahwa bagi banyak kaum Muslim, demokrasi adalah jalan yang pantas 

untuk menciptakan bentuk negara ideal. Tunisia dan Mesir, merupakan 2 negara yang telah 

menjatuhkan pemimpin diktatornya, Ben Ali dan Husni Mubarak. Kedua negara juga telah menggelar 

pemilu, bahkan Mesir telah 2 kali menjalankan pemilu yakni pada tahun 2011 dan 2013. Tunisia 
menjadi negara pertama yang menghadapi demokrasi dengan terpilihnya presiden Habib Bourgiba. 

Bourgiba secara politik membatasi gerak politik kemiliteran, mendukung gerakan pekerja Tunisia, 

dan menjalankan visi politik sekular (Sorenson 2011:31-2). Benar jika terdapat hal-hal yang tidak bisa 
dinegosiasikan dalam Islam, namun pemisahan antara agama dengan pemerintahan menjadi agenda 

besar dalam Arab Spring. Revolusi tahun 2011 tidaklah sama dengan revolusi yang terjadi di Iran 

tahun 1979 yang menjadikan agama sebagai dasar dan tujuan revolusi. Berbeda dengan Ayatollah 
Komeini di Iran, Mesir dan Tunisia bukanlah tempat untuk menghadirkan Islam sebagai justifikasi 

tindakan-tindakan tertentu. Agama menjadi hal yang plural dan terbuka atas demokrasi.  

Arab Spring menjadi fase yang menunjukkan bagaimana Islam menemukan bentuk barunya dalam 
arena politik. Hal ini bukan berarti Islamisme hilang. Gelombang protes yang terjadi berkontribusi 

pada terciptanya diversifikasi agama yang meletakkan para Islamis dalam satu set aktor agama 

diantara lainnya (Roy 2012:13). Mesir dan Tunisia tidak menjalani revolusi yang menjatuhkan dua 
diktatornya tanpa menyusun pengganti. Pemilu telah dilaksanakan dan perlemen telah diciptakan. 

Gerakan baru ini tidak mudah untuk dirubah karena nuansa protes yang masih tersisa dan masih hadir 

dalam upaya kedua negara membangun sistem negaranya yang baru. Seperti yang telah terjadi di 
Afghanistan dan Irak, gerakan Islam dari berbagai kawasan akan terkonsentrasi dan beroperasi dalam 

suatu arena yang seharusnya demokratis namun tidak menciptakan demokrasi dan legitimasi di mata 

masyarakat. Pemilu di Tunisia dan Mesir pada tahun 2011 telah menunjukkan bahwa tidak ada partai 

politik Islam yang dapat memonopoli ekspresi 'Islam' dalam politik. Pada umumnya, gerakan Islamis 
di Timur Tengah telah mengambil satu langkah lebih maju pada pemahaman mengenai konsep 

demokrasi dalam diskursus ideologi mereka (Dalacoura dalam Chamki 2013:4). Islam yang baru 

mengombinasikan modernisme teknokratik dan nilai-nilai konservatif dan Arab Spring 
mentransformasikan Islam dalam nilai-nilai yang lebih universal. 

 

Prospek demokrasi yang dibawa oleh Arab Spring 

Ketika gerakan masyarakat sipil global di Timur Tengah menuntut hadirnya demokrasi dengan 

berbagai pertaruhan, pertanyaan yang perlu dijawab selanjutnya adalah, jika demokrasi kemudian 

hadir dalam sistem pemerintaha negara-negara tersebut, apakah ia akan bertahan, dan bagaimana 

prospeknya di masa mendatang? Satu hal yang perlu dipahami adalah sekalipun Mubarak, Ben Ali, 
dan pemimpin lainnya dijatuhkan dari pucuk pemerintahan, demokrasi memerlukan waktu untuk 

tumbuh (Sorensen 2011:33). Jack Goldstone menyatakan bahwa sekalipun melalui revolusi yang 

damai, pada umumnya diperlukan separuh dekade agar sebuah rezim dapat berkonsolidasi dengan 
masyarakat secara stabil. Demokrasi merupakan sebuah sistem \DQJ�PHPHUOXNDQ�µELD\D¶�EHVDU�GDODP�

pembangunannya. Sistem demokrasi di Barat dikarakteristikkan dengan adanya: pemisahan 

kekuasaan, pemilu yang bebas, kebebasan warga sipil, hukum, serta penghargaan atas hak asasi 

manusia seperti kepemilikan pribadi, kebebasan berpendapat, serta toleransi beragama. Prinsip ini 



Yasmine: ´Arab Spring: Islam dalam gerakan sosial dan dHPRNUDVL�7LPXU�7HQJDKµ 

112 

merupakan nilai yang sepenuhnya baru bagi negara-negara Timur Tengah. Negara-negara Arab 

sedang dalam proses menuju pemenuhan prinsip-prinsip demokrasi dalam sistem pemerintahannya. 
Tentunya jalan untuk menghadirkan demokrasi di kawasan tersebut tidaklah mudah.  

Terlepas dari upaya kelompok masyarakat, upaya transfer kekuasaan dari elit pemimpin lama pada 
penggantinya sangat terbuka oleh ancaman ganguan, seperti yang terlihat di Tunisia dan Mesir. Aktor-

aktor dalam rezim lama masih hadir dan menjadikan transisi sebagai proses yang kian kompleks. 

Menurunkan diktator adalah hal yang sederhana, namun memerangi sistem politik yang korup, penuh 

dengan nepotisme dan patronase merupakan tantangan yang lebih besar. Diperlukan bertahun-tahun 
sebelum aktor pemerintah dapat menjadi satu-satunya aktor yang dilegitimasi. Sebelum itu, 

masyarakat sipil masih menjadi pengawas sekaligus juri yang menilai kinerja pemerintah (Hashemi 

2012:219). Selain itu, upaya sekularisasi politik menjadi agenda besar yang belumlah selesai. 
Sekalipun telah dibahas mengenai bagaimana Islam bertransformasi sehingga lebih fleksibel terhadap 

demokrasi, namun menegosiasikan peranan normatif agama dalam politik adalah proses yang rumit 

dan rentan akan konflik. Alasannya adalah karena agama merupakan subjek yang sifatnya emosional 

dan sensitif serta berhubungan langsung dengan isu personal dan identitas kelompok. Beragamnya 
kelompok agama dalam masyarakat menciptakan pemikiran yang berbeda pula mengenai bagaimana 

agama seharusnya dipraktikkan dalam kehidupan politik. Menjalankannya secara demokratis akan 

menghabiskan banyak waktu dan rawan akan konflik (Hashemi 2012:219-20). 

Namun demikian, tidak bijaksana untuk mengatakan bahwa prospek demokrasi dalam negara Muslim 

tidaklah cerah. Islam dan budaya Islam tidak mengandung hambatan tertentu atas demokrasi. Arab 
Spring justru menunjukkan bahwa terdapat sinergi antara keduanya yang dapat menghasilkan 

akomodasi. Apa yang terjadi di dunia Arab menunjukkan hadirnya kebutuhan akan ruang publik dan 

penghargaan diri masyarakat untuk turut dapat berpartisipasi dalam politik. Dengan kata lain, gerakan 

sosial dalam Arab Spring menghadirkan prospek yang lebih baik mengenai demokrasi di tempat yang 
tidak pernah mengenal demokrasi sebelumnya. 

Simpulan 

Arab Spring bukanlah gerakan Islam. Pemicu revolusi bukan karena urusan keagamaan, demonstran 
yang bergabung tidaklah seratus persen kaum muslim, dan isu yang dituntut tidak berkaitan dengan 

kehidupan beragama masyarakat, namun Islam baik nilai atau praktik ibadahnya, tidak dapat 

GLSLVDKNDQ�GDODP�SHQJRUJDQLVDVLDQ�PDVVD�VHODPD�UHYROXVL� WHUMDGL��0DVMLG�PHQMDGL� µSLYRW�DUHD¶�\DQJ�
menyediakan kebutuhan-kebutuhan demonstran dan massa digerakkan selepas ibadah Jumat menjadi 

srategi yang dipilih gerakan sosial ini, selain itu kesamaan identitas, terlebih identitas agama, 

menyediakan modal tersendiri bagi demonstran untuk membangun kepercayaan dan solidaritas 

selama turun ke jalan dan menyuarakan tuntutannya terhadap pemerintah. Hadirnya Islam dalam 

menggambarkan ekspresi politik dan sosial menunjukkan bahwa Islamisme merupakan cara yang 

tidak terpisahkan bagi gerakan masyarakat sipil global dalam Arab Spring untuk mencapai tujuan 

politik mereka. 

Arab Spring juga menjadi sebuaK�IHQRPHQD�\DQJ�µVHFDUD�SDNVD¶�PHPEDZD�GHPRNUDVL�NH�GXQLD�$UDE�

yang selama berdekade sebelumnya pada umumnya menerapkan sistem autokrasi. Pandangan 
pesimistis terus bermunculan mengingat hingga saat ini pergolakan masih terjadi, namun perlu 

disadari bahwa demokrasi merupakan proses yang tidak sebentar dan tidak pernah sepenuhnya selesai. 

Masyarakat dapat menyuarakan tuntutannya, wanita diakui hak-hak nya, hukum dan konstitusi 
sebagai dasar negara, menunjukkan bahwa meskipun masih jauh, ada sistem yang berusaha dibangun 

dengan berlandaskan demokrasi di Timur Tengah. Revolusi juga menunjukkan bahwa Islam mampu 

bertransformasi dalam arena politik modern dan menunjukkan pemisahan antara Islam sebagai 

kepercayaan dan Islam sebagai keagamaan. Ketika dimaknai sebagai kepercayaan, maka Islam 

bersifat teologis dan statis, namun keagamaannya menunjukkan dinamika ketika disandingkan dengan 

demokrasi, yang selama ini kerap diantitesiskan terhadap Islam. 

Kedepan, jalan yang ditempuh negara-negara yang mengalami revolusi tidak akan mudah. Diperlukan 

waktu yang panjang dan biaya yang besar untuk mengembalikan stabilitas yang lama dalam sistem 



Masyarakat, Kebudayaan dan Politik Vol. 28, No. 2, tahun 2015, hal. 106-113 

113 

yang baru, namun perlu dicatat bahwa tanpa gerakan masyarakat untuk mengawali revolusi, 

demokrasi muda dalam level ini mungkin tidak akan pernah dicapai. Masa depan demokrasi dan 
perananannya untuk menciptakan perubahan memang tidak akan pernah menjadi suatu barang pasti. 

Apa yang terjadi selanjutnya memerlukan pengkajian lebih lanjut, namun menjadi pertanyaan besar 

yang menarik untu dijawab dan melengkapi studi tentang masyarakat sipil global. 

Daftar Pustaka 

Bayat A (2005) Islamism and social movement theory. Thirld World Quarterly 6 (26):891-908. 
Chamki T (2013) Neo-Islamism post Arab Spring. Australian Political Studies Association Annual 

Conference 2013, Murdoch University. 
Cook BJ & Michael S (2012) Democracy and Islam: Promises and perils for the arab spring protests. 

Journal of Global Responsibility 3 (2):175-186. 

Hassan H (2012) Islam, SMOs, and the srab spring: A new perspective on social movements in the 
Middle East. Thesis. 

Hashemi N (2013) The Arab Spring two years on: Reflections on dignity, democracy, and devotion. 

Ethics & International Affairs 27 (2):207-221. 

Hoffman M & Jamal A (2013) Religion in the Arab Spring: Between two comepting narratives. 

Hughes OM (2013) Is the Arab Spring a 'clash of civilisations'? Global Politics 22 (4). 

Mackay M (2011) Prayer and politics: How friday became Middle East's day of protest. [Diakses 8 

Juni 2014]. http://edition.cnn.com/2011/WORLD/meast/06/17/friday.middle.east.protests/. 
Rosiny S (2012) The Arab Spring, triggers, dynamics, and prospects. GIGA Focus Number 1. 

Roy O (2012) The transformastion of the Arab world. Journal of Democracy 23 (3):5-18. 

Sorenson DS (2011) Transitions in the Arab world: Spring or fall? Strategic Studies Quarterly. 
Tashijan Y (2013) The fruits of "Arab Spring": Islamism, anarchism, & feminism. Strategic Outlook. 


