
37  

AGAMA, ETNISITAS, DAN  

PERUBAHAN POLITIK DI MALUKU:  

REFLEKSI TEORETIK DAN HISTORIS

Cahyo Pamungkas
Peneliti pada Pusat Penelitian Sumber Daya Regional - Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (PSDR-LIPI) 

Email: cahyopamungkas_lipi@yahoo.com

Diterima: 30-12-2013 Direvisi: 10-1-2014 Disetujui: 20-1-2014

ABSTRACT

This paper is a result of archival research that was a part of ethno-religious conflict studies conducted by 
Radboud University Nijmegen, the Netherlands in 2011. This article addresses the following questions: (i) how is the 
relationship between cultural elements, in particularly ethnicity and religions, and political competition according 
to social identity theory? (ii) How is the development of religious institutions in the Mollucas with its political and 
cultural consequences? (iii) How do we use social identity theory to analyze the present day political dynamics in 
the Mollucas related to the polarization of religious and ethnicity? Social identity theory mentions that group iden-

tification is sufficient to create in-group favoritism and hostility toward out-group members. Religion and ethnicity 
consequently are theoretically put as sources of conflictual relationships between ethno-religious groups. The current 
political dynamics in the Mollucas after the recent conflict between 1999 and 2004, however, show the religious 
divisions in politics are not salience compared to several periods before the violence. As theoretical implication, 
some elements of social identity theory are not relevant to analyze the using of religion and ethnicity in politics.

Keywords: Religion, ethnicity, and politics.

ABSTRAK

Artikel ini merupakan salah satu hasil studi literatur dari penelitian ethnoreligious conflict yang diselenggara-

kan oleh Radboud University Nijmegen, Belanda pada tahun 2011. Artikel ini bertujuan untuk menjawab beberapa 

pertanyaan penelitian sebagai berikut: (1) bagaimanakah hubungan antara unsur-unsur budaya terutama agama dan 

etnisitas dengan kompetisi politik menurut teori identitas sosial? (2) Bagaimanakah perkembangan lembaga-lembaga 

keagamaan di Maluku beserta konsekuensi-konsekuensi politik dan budaya yang menyertainya? (3) Bagaimana kita 

menggunakan teori identitas sosial untuk menganalisis dinamika politik di Maluku pada masa sekarang, terutama 

berkaitan dengan polarisasi agama dan etnisitas? Teori identitas sosial menyebutkan bahwa identifikasi kelompok 
adalah prasyarat utama untuk mendorong lahirnya favoritism kelompoknya sendiri dan permusuhan terhadap 

anggota-anggota kelompok lain. Agama dan etnisitas sebagai akibatnya memiliki konsekuensi secara teoretik se-

bagai sumber hubungan yang bersifat konfliktual antara kelompok-kelompok agama dan suku. Namun, dinamika 
politik kontemporer di Maluku sesudah konflik berakhir, menunjukkan bahwa polarisasi agama dalam politik tidak 
lagi menonjol dibandingkan beberapa periode sebelum konflik komunal. Sebagai implikasi teoretiknya, beberapa 
elemen dari teori identitas sosial kurang lagi relevan untuk menganalisa hubungan antara agama atau dalam politik 

kontemporer.

Kata kunci: Agama, etnisitas, dan politik.

PENDAHULUAN

Delapan bulan sebelum pemilihan Walikota 

Ambon pada bulan April 2011, diselenggarakan 

pertemuan kumpul gandong oleh masyarakat 

negeri1 Ulath, Tuhaha, dan Iha yang bertempat 

1 Negeri di Maluku merupakan kesatuan masyarakat hukum 

adat yang terbentuk secara genaologis, menempati suatu 

wilayah tertentu, memiliki susunan pemerintahan dan 

adat istiadat, dan mengelola sumber daya yang berada di 

di baileo (gedung pertemuan) Gereja Maranatha, 

Ambon. Acara ini dibuka dengan pawai tokoh-

tokoh masyarakat dari tiga negeri tersebut dengan 

wilayahnya secara bersama-sama. Sistem pemerintahan 

negeri adalah bentukan VOC sejak awal abad ke-17. 

Se belum kedatangan VOC, kesatuan masyarakat seperti 

ini disebut sebagai aman, hena, atau uku yang terbentuk 

dari lumatau, yakni orang-orang yang menganggap diri 

mereka berasal dari satu keturunan (Leirissa dkk., 1982: 1).



38 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014  

menggunakan pakaian adat, dan memegang tali 

yang mengikat mereka semua. Sepuluh orang 

tetua adat dari Iha berpakaian putih dengan sapu 

tangan kuning yang diikatkan di leher. Di sam-

ping itu, sepuluh orang tetua adat dari Tuhaha dan 

Ulath berpakaian merah dan mengenakan sapu 

tangan merah. Diiringi musik tradisional,  mereka 

diarak dari jalan raya menuju baileo sambil diikat 

oleh sebuah tali, dan menggendong sebuah 

potongan bambu berbentuk salib. Sesampai di 

baileo, rombongan tersebut disambut oleh 20 

perempuan yang memegang kain putih melingkar 

sebagai tanda perahu kora-kora yang mengantar-

kan nenek moyang ketiga negeri dari kampung 

halamannya. Setelah itu, berlangsung pembacaan 

silsilah nenek moyang dari masyarakat ketiga 

negeri tersebut yang dianggap masih memiliki 

hubungan darah. Menjelang penutupan, seorang 

tetua adat menyampaikan permintaan dukungan 

kepada masyarakat ketiga negeri untuk memilih 

calon Walikota yang berasal dari negeri Tuhaha. 

Kumpul gandong lebih banyak dimaknai 

dalam perspektif kebudayaan, yakni suatu upacara 

untuk mengaktifkan gandong. Menurut Bartels 

(1978, 2003a), gandong merupakan ikatan dan 

aliansi antar-negeri di Maluku yang dibentuk 

oleh nenek moyang mereka berdasarkan klaim 

hubungan darah. Jika ditelusuri lebih jauh, seperti 

halnya pela yang merupakan aliansi antardesa 

yang dibentuk oleh nenek moyang, maka gandong 

berperan dalam membangun saling kepercayaan 

sekaligus menurunkan intensitas permusuhan 

antardesa di Maluku yang memiliki perbedaan 

dalam afiliasi keagamaan. 
Sesudah kekerasan komunal di Maluku 

berakhir pada tahun 2004, pemerintah daerah 

berupaya untuk mengaktifkan kembali hubungan-

hubungan kebudayaan antardesa yang berbeda 

agama, yaitu panas gandong dan panas pela. 

Namun, upaya-upaya tersebut seringkali dise-

lenggarakan menjelang pilkada. Contoh lain dari 

panas gandong adalah rapat besar tiga saniri 

negeri gandong yakni negeri Wakal (Islam), Hi-

tumessing (Islam), dan Rumah Tiga (Kristen) 

pada tanggal 4 Oktober 2011 atau tiga bulan 

sebelum Pilkada kota Ambon. Meskipun semua 

negeri yang disebut di atas berada di luar kota 

Ambon, tetapi acara tersebut memiliki implikasi 

terhadap politik di kota Ambon, yaitu pasangan 

calon tersebut menjadi representasi kultural orang 

Maluku. 

Berdasarkan paparan di muka, studi ini ber-

tujuan untuk menjawab beberapa pertanyaan 

sebagai berikut: (i) Bagaimanakah hubungan 

antara aspek-aspek kebudayaan, terutama etnisi-

tas dan agama, dengan kontestasi dalam politik, 

dipandang dari perspektif teori identitas sosial? 

(ii) Bagaimanakah perkembangan agama-agama 

di Maluku beserta perubahan-perubahan politik 

dan budaya yang menyertainya sejak sebelum 

masa kolonial hingga sekarang? (iii) Bagaimana 

menggunakan teori identitas sosial untuk meng-

analisis dinamika di antara etnisitas, agama, dan 

dinamika politik di Maluku pada masa kini?

TEORI IDENTITAS SOSIAL

Hubungan antara agama, etnisitas, dan konflik 
politik merupakan topik yang banyak mendapat-

kan perhatian para ilmuwan sosial. Pandangan 

mainstream dalam ilmu sosial menyebutkan 

bahwa kontestasi dan konflik dipicu oleh per-
saing  an antarkelompok di dalam masyarakat 

untuk merebut sumber daya yang terbatas 

(Coser 1956: 4). Pandangan teoritis lainnya, 

sebagaimana disebutkan oleh Tajfel dan Turner 

(1986: 7), menga takan bahwa proses psikologis 

antarindividu maupun antarkelompok mendorong 

terciptanya konflik dan permusuhan melalui 

prasangka dan perilaku diskriminatif terhadap 

kelompok lain. Dengan demikian, kontestasi, 

kompetisi, dan konflik kepentingan bukan kondisi 
yang diperlukan untuk membuat seseorang atau 

suatu kelompok bertentangan dengan orang lain 

atau kelompok lain, tetapi terutama oleh kategori-

sasi sosial, yakni perspektif yang menganggap 

bahwa setiap orang adalah anggota kelompok 

(Tajfel 1970: 86–102). Studi ini berdasar pada 

perspektif teoritis yang kedua untuk menganalisis 

bagaimana etnisitas dan agama digunakan dalam 

politik di Maluku. Perspektif ini lebih tepat untuk 

menjelaskan hubungan antarkelompok etnis dan 

agama dalam konflik. 
Teori identitas sosial menjawab pertanyaan 

seputar mengapa orang lebih memiliki preferen si 

terhadap kelompoknya sendiri, dan tidak ter hadap 

kelompok lain. Secara garis besar, titik pijak fun-

damental teori ini adalah setiap individu selalu 



Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 39

berusaha untuk menggapai konsep dan citra diri 

yang positif. Identitas sosial ditempatkan seba-

gai bagian dari diri individu yang berasal dari 

proses kategorisasi dan perbandingan sosial. 

Selanjutnya, setiap individu akan mewujudkan 

identitas sosial positif, dan menentukan status dan 

nilai kelompoknya melalui perbandingan sosial 

dengan kelompok lain. Pada akhirnya, individu 

tersebut berupaya memperjuangkan positive in-

group distinctiveness, yaitu konsep diri yang 

positif, menggunakan sikap-sikap positif dari 

kelompoknya, dan mengemukakan sikap-sikap 

negatif dari kelompok lain.

Setiap masyarakat dapat diklasifikasikan 
menurut kategori sosial yang didefinisikan 

berdasarkan kebangsaan, ras, kelas, agama, 

status pekerjaannya, dan berhimpitan dengan 

hubungan kekuasaan antara satu kelompok 

dengan kelompok lain (Abram and Hogg 1990). 

Kategori-kategori sosial tersebut tidak hanya 

hidup dalam  lingkungan yang tertutup, tetapi 

mereka secara alamiah mendorong terbentuknya 

struktur sosial tertentu. Proposisi teoritis ini 

sejalan dengan perspektif yang digunakan oleh 

teori struktur-fungsional seperti Durkheim (1933), 

Parsons (1951), dan Merton (1957) terutama 

pandangan bahwa setiap orang adalah bagian atau 

representasi dari kelompok, baik disadari ataupun 

tidak disadari.

Teori identitas sosial mencoba untuk men-

jelaskan bagaimana representasi individu dalam 

kelompok dan representasi kelompok di dalam 

individu. Asumsi yang digunakan adalah proses 

psikologis di dalam diri individu dapat mencipta-

kan identitas dan perilaku, termasuk perilaku 

kelompok. Teori ini berakar pada pandangan 

Sumner (1960: 27) yang menekankan pembedaan 

antara in-group (kelompoknya sendiri) dengan 

out-group (kelompok lain) atau others. Kategori 

pertama dihubungkan dengan hubungan-hubung-

an yang harmonis dan damai, sementara kategori 

kedua dikaitkan dengan hubungan-hubungan 

yang bersifat kontradiktif. Menurut Sumner, 

pandangan positif terhadap kelompoknya dan 

pandangan yang negatif terhadap kelompok 

lain, yang disebut dengan ethnosentrisme, bukan 

merupakan perilaku individu namun merupakan 

perilaku kelompok.

Teori identitas sosial berawal dari kritik 

terhadap teori konflik bahwa teori identitas 

seharusnya menekankan proses yang mendasari 

pembentukan identitas kelompok, dan aspek-

aspek subjektif dari keanggotaan dalam suatu 

kelompok (Tajfel dan Turner 1986: 8). Teori ini 

pada dasarnya menjelaskan proses pembentukan 

dan pemeliharaan identitas kelompok, dan dam-

pak dari identifikasi terhadap kelompok. Menurut 
teori ini, sikap dan perilaku bermusuhan antarke-

lompok sosial berawal dari proses psikologis yang 

menekankan pembentukan identitas kelompok, 

dan merupakan dampak dari identifikasi terhadap 
perilaku kelompok (Gijsberts dkk. 2004: 8). Ber-

beda dari konsepsi Barth (1969: 13–14) bahwa 

identifikasi dan kolektivitas dikonstruksi secara 
sosial melalui transaksi dan negosiasi, sementara 

Tajfel dan Turner (1986: 8) mengatakan bahwa 

keanggotaan dalam suatu kelompok adalah syarat 

yang mencukupi untuk menciptakan identifi-

kasi dengan kelompok, dan untuk menyalurkan 

perilaku yang disukai terhadap kelompoknya 

(in-group favoritism) dan diskriminasi terhadap 

kelompok lain. 

Berdasarkan penelitian eksperimental yang 

dilakukan oleh Turner (1981), konflik kepentingan 
antarkelompok bukanlah syarat yang diperlukan 

atau mencukupi dalam mewujudkan konflik dan 
diskriminasi. Oleh karena itu, asumsi mendasar 

dari teori ini adalah bias terhadap kelompok 

sendiri merupakan suatu karakter yang sangat 

kuat dalam hubungan antarkelompok. Tajfel dan 

Turner (1986: 8), memberikan bukti bahwa kate-

gori sosial adalah kondisi yang mencukupi bagi 

perilaku diskriminasi terhadap kelompok lain, dan 

perilaku menyukai kelompoknya sendiri. Dalam 

terminologi favoritisme kelompok, Tajfel dan 

Turner (1986: 14) mengatakan bahwa perbedaan 

antarkelompok yang lebih besar dalam kompe-

tisi adalah lebih mendasar dibandingkan dengan 

manfaat paling besar yang diperoleh dari kelom-

poknya. Hal ini dapat dimaknai bahwa prefe rensi 

terhadap kelompok lebih penting daripada objek 

material yang dikompetisikan.

Menurut teori ini, penilaian setiap individu 

terhadap dirinya sendiri adalah fungsi dari identi-

tas sosial dan personal (Herring dkk. 1999: 379). 

Jika identitas personal adalah hasil dari apa yang 



40 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014  

diperjuangkan oleh setiap individu, maka identitas 

tersebut juga merupakan hasil dari keanggotaan 

individu tersebut dalam suatu kelompok. Untuk 

mempertahankan evaluasi diri yang positif, 

indi vidu-individu membuat refe rensi yang 

disukai kelompoknya, yang mereka identifikasi, 
dan karakter-karakter yang tidak disukai dari 

kelompok lain. Teori ini mengasumsi kan bahwa 

individu-individu mengategorikan dunia menjadi 

‘mereka’ dan ‘kita.’ Identifikasi merupakan salah 
satu kebutuhan yang didorong untuk menciptakan 

nilai positif tertentu (positive distinctions) yang 

dipenuhi dengan perbandingan sosial antarke-

lompok. Perbandingan antara kelompok sendiri 

dengan kelompok lain, tidak lain merepresen-

tasikan persepsi kelompoknya sendiri terhadap 

kelompok lain (Greene 1999: 394). Dengan 

demikian, kategori sosial akan mengarah pada 

kontradiksi persepsi sejenis ini (Greene 1999: 

394). Identifikasi sosial, kategori sosial, dan 
perbandingan sosial pada umumnya memproduksi 

persepsi-persepsi bias terhadap kelompoknya 

sendiri maupun terhadap kelompok luar.

Teori identitas sosial memiliki empat kon-

sep yang penting, yakni kategorisasi sosial, 

iden tifikasi sosial, perbandingan sosial, dan 

pembentukan kelompok psikologis yang khusus 

(psychological group distinctiveness) (Tajfel 

1978a; Gijsberts dkk. 2004). Kategorisasi sosial, 

sebagaimana didefinisikan oleh Tajfel (1978b: 
61), “dapat dipahami sebagai tata lingkungan 

sosial dalam arti pengelompokan orang-orang 

sedemikian rupa sehingga dianggap masuk akal 

oleh individu yang bersangkutan.” Kategorisasi 

dapat dianggap sebagai sistem orientasi yang 

membantu untuk mendefinisikan posisi individu 
dalam masyarakat. Pembedaan antara kelompok 

“dalam” dengan kelompok “luar” yang diciptakan 

oleh kategorisasi sosial, merupakan sebuah instru-

men kognitif menyistematisasikan kompleksitas 

informasi diterima oleh manusia dari lingkungan-

nya. Kategorisasi sosial terjadi ketika informasi 

mengenai kelompok-kelompok sosial diorganisasi 

sedemikian rupa sehingga persamaan-persamaan 

dan perbedaan-perbedaan di antara kategori 

ditekankan. Oleh karena itu, perbedaan antarkate-

gori di dalam kelompok sendiri dilihat sebagai 

tidak penting, dan persamaan-persamaan di 

dalam kelompok sendiri menjadi sangat penting. 

Kelompok-kelompok luar, didefinisikan sebagai 
kelompok yang anggota-anggotanya berbagi nilai, 

konsep, dan perasaan yang seragam, sementara 

karakter kelompok sendiri dipandang lebih bera-

gam.

Tajfel (1978a: 63) mengatakan bahwa identi-

fikasi sosial dipahami sebagai bagian dari konsep 
diri individu, yang diturunkan dari pengetahuan 

tentang keanggotaan dalam kelompok-kelompok 

sosial bersama seperangkat nilai, dan emotional 

significance yang melekat. Setiap individu mem-

peroleh citra tentang diri dari pengetahuan ten-

tang keanggotaan dalam suatu kelompok yang 

dikandung pada nilai dan emosi yang berkaitan 

dengan keanggotaan. Identitas sosial hanya dapat 

didefinisikan melalui dampak kategorisasi sosial, 
yakni dimensi-dimensi lingkungan sosial individu, 

terhadap kelompoknya sendiri dan kelompok luar. 

Identitas sosial pada dasarnya dapat memiliki 

sifat-sifat positif atau negatif, tergantung atas 

penilaian oleh kelompok-kelompok sosial yang 

menyumbang pada pembentukan identitas sosial 

individu. Hal ini mengasumsikan bahwa individu-

individu berjuang keras untuk memperoleh atau 

mempertahankan citra yang memuaskan atau 

konsep diri, atau sebuah identitas sosial yang 

positif.

Individu-individu yang melihat karakter 

kelompoknya sendiri; memiliki nilai moral 

yang lebih tinggi dengan cara membandingkan 

kelompok mereka terhadap kelompok lainnya 

(social comparison). Hal ini berakar dari hipotesis 

Festinger (1954) (dalam Tajfel (1978: 64), yang 

mengatakan: (i) “di dalam organisme manusia, 

ada keinginan untuk menilai pandangan dan 

kemampuannya; (ii) sepanjang tujuan tersebut, 

orang-orang menilai pandangan dan kemampuan 

mereka masing-masing dengan pandangan dan 

kemampuan orang lain”. Perbandingan sosial 

terjadi ketika kita membuat perbandingan antara 

orang lain dengan kita sendiri. Menurut Turner 

(1978: 236), untuk mencapai identitas sosial yang 

positif, perbandingan antara kelompok dalam dan 

kelompok luar harus dilakukan untuk mengeta-

hui bahwa kelompoknya sendiri adalah lebih 

baik (positif) daripada kelompok lain. Festinger 

menyarankan bahwa perbedaan antarindividu 

dalam dimensi penilaian kinerja dapat dianggap 

sebagai sebuah perbedaan status (Turner 1978: 



Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 41

237). Perbandingan sosial ini memudahkan 

jalan untuk menciptakan dan mempertahankan 

kelompok-kelompok psikologis.

Jika suatu masyarakat terdiri atas kategori 

sosial yang dipersepsikan secara hirarkis, maka 

individu-individu di dalamnya secara kognitif 

akan menyederhanakan persepsi dan pengalaman 

mereka untuk memahami posisinya sebagai ang-

gota salah satu kategori sosial dan menyesuaikan 

tindakan-tindakannya berdasar atas keanggota-

anya tersebut. Mereka mengategorikan orang lain 

sebagai basis bagi persamaan maupun perbedaan 

dengan diri sendiri, di mana mereka mempersep-

sikan orang lain sebagai anggota dari kategori 

yang sama sebagai diri (in-group members) atau 

sebagai anggota dari kategori diri yang berbeda 

(out-group members) (Abram dan Hogg 1990:19). 

Selanjutnya, individu-individu tersebut meng-

identifikasi diri dengan kelompok mereka sendiri 
di mana identifikasi sosial merepresentasikan 
sejauh mana nilai kelompoknya ditanamkan ke 

dalam pandangan tentang diri (sense of self) dan 

pada waktu yang sama diri (self) dianggap sebagai 

bagian integral dari kelompok (in-group) (Brewer 

2001: 111). Identifikasi sosial tidak secara oto-

matis memproduksi perilaku kelompok karena 

identifikasi tersebut hanya menghasilkan citra 
positif tentang kelompok. Namun, kategorisasi 

dan perbandingan sosial bersama-sama mem-

produksi suatu bentuk perilaku kelompok yang 

bersifat khusus seperti pembedaan antarkelompok 

dan diskriminasi, favoritisme kelompoknya sen-

diri, stereotip negatif terhadap kelompok lain, dan 

penyesuaian terhadap norma-norma kelompoknya 

sendiri. Pada satu sisi, pengategorian masyarakat 

menjadi kelompok-kelompok cenderung me-

munculkan stereotip negatif terhadap kelompok 

lain dan menekankan perbedaan-perbedaan an-

tarkelompok. Pada sisi lain, perbandingan sosial 

menjelaskan rasionalitas mengapa kelompoknya 

berbeda dengan kelompok lain, beserta segala 

konsekuensinya (Abrams dan Hogg 1990: 22). 

PENYEBARAN AGAMA DI MALUKU

Para pedagang Muslim dan rohaniwan Muslim, 

mirip seperti penyebaran Islam ke bagian lain 

kepulauan Indonesia, turut mengambil bagian 

dalam penyebaran Islam ke Maluku. Islam ma-

suk ke “kepulauan rempah-rempah” pada abad 

ke-13, dan menjadi populer setelah beberapa 

raja Ternate, Tidore, Bacan, dan Jailolo memeluk 

agama ini sejak tahun 1460 (Pires 1944: 212–214; 

Chauvel 1990:16–17). Pada abad ke-16, Islam 

mendapatkan lebih banyak pengikut di Ambon 

dan Kepulauan Lease. Masyarakat yang tinggal 

di perkampungan ulilima di sebelah utara Leihitu 

memeluk agama Islam, sementara mereka yang 

tinggal di perkampungan ulisiwa di sebelah se-

latan Leihitu, dan di Semenanjung Leitimor tetap 

mempertahankan kepercayaan animisme mereka 

dalam waktu yang cukup lama (Aritonang & 

Steenbrink 2008: 32–35). Hal yang sama terjadi di 

Kepulauan Lease, yaitu baik penghuni Hatuhaha 

di utara Haruku, maupun Iha di selatan Saparua 

beralih memeluk Islam. Dakwah Islam oleh para 

pedagang Muslim di Hitu menunjukkan bahwa 

masyarakat Ambon semakin terbuka terhadap 

pengaruh dari luar, tidak seperti sebelum abad 

ke-16 di mana area itu masih terisolasi, dan diang-

gap oleh ilmuwan Barat sebagai “kurang beradab” 

jika dibandingkan terhadap wilayah utara Maluku 

(Chauvel 1980: 43–45). 

Pada abad ke-17, Islam menyebar secara 

gradual dari utara ke selatan wilayah Maluku, 

meskipun ajaran dan praktik Islam, sebagaimana 

di wilayah lain, masih bercampur dengan keper-

cayaan tradisional. Selama periode Vereenigde 
Oost-indische Compagnie (VOC), Muslim di 

Maluku relatif terisolasi dari komunitas Muslim 

global lainnya karena mereka dilarang untuk 

meninggalkan perkampungan mereka, dan para 

pedagang Muslim dari luar Maluku dilarang 

untuk mengunjungi Maluku oleh VOC yang 

memberlakukan sistem monopoli perdagangan 

dan produksi rempah-rempah (Chauvel 1980: 

53). Pada akhir abad ke-19, perkembangan 

transportasi antarpulau mendorong Muslim untuk 

pergi haji dan belajar di luar Maluku. Pengajar 

agama Islam dari luar Maluku juga berdatangan, 

kemudian memperkenalkan kepercayaan Islam 

yang lebih modern, tetapi tidak begitu berhasil. 

Pada tahun 1930, sebuah cabang Muhammadiyah 

didirikan di Ambon. Namun, kebanyakan Muslim 

Ambon menolak ide pembaharuan Islam yang 

dibawa oleh organisasi progresif itu, sebagaimana 

mereka merasa bahwa kepercayaan tradisional 

mereka telah diserang (Bartels 2003b). Setelah 



42 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014  

kemerdekaan, khususnya selama masa Orde 

Baru, migrasi meningkat, dan migrasi mem-

percepat proses Islamisasi di Maluku. Di antara 

para migran ialah para guru agama Islam yang 

memperkenalkan Muslim Ambon mengenai inter-

pretasi modern mengenai Islam. Setelah beberapa 

tahun, banyak guru Islam muda yang mengikuti 

kepercayaan Islam yang lebih modern, dan meng-

gantikan para pemimpin religius yang mengikuti 

sebuah sistem kepercayaan yang sinkretis. 

Portugis memperkenalkan ajaran Katolik 

di Maluku. Mereka membawa ajaran tersebut, 

pada awalnya, ke perkampungan di sebelah 

selatan Leihitu, dan kemudian ke perkampung-

an di Semenanjung Leitimor, dan Kepulauan 

Lease. Pada pertengahan abad ke-16, sebagian 

besar komunitas asli di selatan Ambon dan 

kepulauan terdekat seperti Haruku, Saparua, dan 

Nusa Laut telah meyakini ajaran Katolik.2 Antara 

tahun 1575 dan 1605, Katolik merupakan agama 

utama di Kota Ambon. Namun, ketika Portugis 

keluar pada tahun 1605, masyarakat Katolik 

harus pindah ke ajaran Protestan, sebagaimana 

Belanda menyatakan bahwa semua perkam-

pungan Katolik harus menjadi perkampungan 

Protestan (Bartels 2003b). Di antara tahun 1605 

dan tahun 1800, zending (pendakwah Katolik) 

dilarang untuk menyebarkan keyakinan mereka 

di kepulauan Indonesia. Hanya pada tahun 1912, 

dan setelahnya, zending diperbolehkan untuk 

memperkenalkan kembali keyakinan mereka di 

Ambon. Namun, para pemuka agama Protestan 

dan pejabat pemerintah di dalam kota melarang 

pendirian gereja Katolik dan sekolah hingga tahun 

1925 (Steenbrink 2007: 221–226).

Pada awalnya, VOC tidak memberi banyak 

perhatian pada pendidikan religius, dan pelayanan 

ibadah kepada para Ambon Kristiani (Van Fraas-

sen 1983). Sejak tahun 1605, VOC mengirim 

pendeta hanya untuk melayani orang Belanda 

di Maluku. Baru pada tahun 1633, para pendeta 

mulai mengajarkan ajaran Protestan dalam seko-

2 Tiga kampung di Pulau Ambon menganut ajaran Katolik 

pada tahun 1538, dan seorang misionaris dari Spanyol, 

Fransiscus Xaverius, turut menghadiri aktivitas evangelis 

di Hatiwe, Tawiri, Nusaniwe, Killang, Ema, Halong, dan 

Soya pada tahun 1546. Perkampungan Katolik mengang-

gap perpindahan keyakinan itu sebagai tantangan bagi 

Ternate, karena Ternate menganggap bahwa perkam-

pungan tersebut telah mengubah loyalitas politis mereka 

kepada Portugis (Alhadar 2001).

lah keagamaan kepada orang-orang Maluku di 

Ambon dan melatih beberapa di antara mereka 

untuk menjadi guru agama, pegawai gereja, dan 

penjaga gereja. Pada tahun yang sama, VOC 

mendirikan 32 sekolah dengan 1.200 murid, 

yang kemudian meningkat menjadi 54 sekolah 

dengan 5.190 siswa pada tahun 1.700 (Aritonang 

and Steenbrink 2008: 105). Antara tahun 1625 dan 

1775, VOC mengirimkan 41 pendeta Protestan 

ke Ambon, Lease, Ternate, dan Banda, di mana 

mereka melayani baik sebagai pimpinan gereja 

maupun sebagai guru (Aritonang and Steenbrink 

2008: 103). Selama British Interregnum (1810–

1817), Pemerintah kolonial Inggris mengirim 

lebih banyak zending ke Ambon untuk bekerja 

di gereja dan sekolah. Praktik ini dilanjutkan oleh 

Pemerintah Kolonial Belanda (van Fraassen 1983: 

35). Sejak awal abad ke-19, misionaris Belanda, 

yang didanai dan dikontrol oleh pemerintahan 

kolonial, mengatur penyebaran ajaran Protestan 

secara sistematis.3 Contohnya, para misionaris 

mendirikan sekolah untuk pemuka agama Protes-

tan lokal guna memperkenalkan ajaran Protestan 

ke seluruh kepulauan. Bahasa yang digunakan 

di dalam sekolah-sekolah tersebut ialah Ambon 

Melayu, yang secara gradual mengakibatkan 

punahnya bahasa lokal di banyak perkampungan 

Protestan (Chauvel 1990). 

Pada pertengahan abad ke-19, semua gereja 

Protestan di Maluku digabung menjadi Staatskerk 

(gereja negara) Maluku. Pada tahun 1935, gereja 

tersebut bersatu di bawah dewan otonom Gereja 

Protestan Maluku (GPM). Dewan itu merupakan 

organisasi religius terbesar di area, dan struktur 

hirarkisnya paralel dengan struktur administrasi 

provinsi.4 Sebagaimana yang telah disebutkan di 

atas, Maluku Kristiani berhasil mengamankan 

posisi mereka di semua jenjang birokrasi di 

kepulauan, karena pendidikan mereka yang cukup 

3 Pada tahun 1814 hingga tahun 1864, Perhimpunan 

Zending Rotterdam (Rotterdamsche Zendelingen Ge-

nootschap) mendapat otoritas untuk melakukan aktivitas 

penginjilan. Pendeta yang paling terkenal ialah J. C. Kam, 

yang dipanggil Apostle der Molukken. Semua aktivitas 

zending dijalankan dengan kontrol dari Commissie voor 

de Zaaken der Protestantsche Kerken in Nederlandsch 
Indie.

4  Pada tahun 2010, GPM memiliki 575.000 pengikut, yang 

menyebar menjadi 27 cabang dan 725 gereja (http://

profilgereja.wordpress.com/2010/05/11/gereja-protestan-
maluku/). 



Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 43

tinggi, dan berbagai keuntungan lainnya yang 

mereka peroleh pada masa penjajahan Belanda. 

Mereka juga mendapat posisi yang meningkat 

setelah kemerdekaan; posisi penting di bidang 

pendidikan dan bidang politik. Meskipun de-

nominasi Kristiani baru, seperti Pentakosta dan 

gereja Karismatik, muncul di Kota Ambon dan 

cenderung menarik perhatian anak muda dengan 

cara memberikan ritual religius yang lebih ber-

variasi, mayoritas umat Protestan melanjutkan 

afiliasi mereka dengan GPM. 

PERUBAHAN SOSIAL POLITIK DI 

MALUKU

Sejak kedatangan Portugis ke kepulauan di 

Indonesia, empat kesultanan berkompetisi untuk 

memperebutkan pengaruh kekuasaan di Maluku 

Utara: Ternate, Tidore, Bacan, dan Jailolo. Halma-

hera dan pesisir Barat Papua berada di bawah pen-

garuh kekuasaan Tidore, sementara Ambon dan 

kepulauan di sekitarnya di Maluku Tengah berada 

di bawah pengaruh kekuasaan Ternate. Namun, 

intervensi terhadap masalah lokal di Ambon san-

gatlah minim. Kampung (aman atau hena), yang 

merupakan unit politis utama di sana, memiliki 

tingkat otonomi yang relatif tinggi. Ia diatur oleh 

seorang raja atau kepala kampung yang dibantu 

oleh saniri (dewan para tetua) serta kepala soa 

(kepala suku). Perkampungan di Maluku pada 

umumnya ditempati oleh Suku Wemale atau 

Suku Alune. Perkampungan yang dikuasai oleh 

Suku Wemale kebanyakan bergabung ke dalam 

asosiasi yang disebut sebagai ulilima, sementara 

perkampungan yang dikuasai Sukubangsa Alune 

pada umumnya membentuk asosiasi yang disebut 

sebagai ulisiwa (Cooley 1962: 13–18). Ulilima 

merupakan asosiasi yang terdiri dari lima perkam-

pungan, sedangkan ulisiwa merupakan asosiasi 

dari sembilan perkampungan. Perkampungan di 

bagian utara Semenanjung Leihitu merupakan 

bagian dari ulilima, sementara perkampungan di 

sebelah selatan merupakan bagian dari ulisiwa. 

Selain itu, perkampungan di sebelah selatan 

Leitimor merupakan bagian dari ulisiwa. 

Ketika Portugis tiba pada tahun 1512, Sultan 

Ternate menyambut mereka sebagai sekutu, dan 

mereka bersepakat untuk menjalin sebuah aliansi 

dagang eksklusif. Sebaliknya, Portugis membantu 

sultan untuk mengalahkan rivalnya di sekitar 

kepulauan, yang akan memberikan kesempatan 

bagi Ternate untuk memperluas pengaruh politis 

mereka ke Sulawesi bagian utara, Filipina bagian 

selatan, dan ke Maluku bagian tengah. Namun, 

pada pertengahan abad ke-16, permusuhan di 

antara Portugis dengan Ternate pecah karena 

Portugis bertindak secara arogan dan melukai 

perasaan orang-orang Muslim. Pada tahun 1575, 

setelah peperangan selama empat tahun, Portugis 

dipaksa menyerah dan menyerahkan benteng 

mere ka di Ternate, serta merelokasi kegiatan 

mereka ke Kota Ambon (Nanulaitta 1966:18; 

Widjojo 2007:13). 

Sementara di Maluku Tengah, sejak 1512, 

kapal-kapal Portugis seringkali merapat ke Hitu 

untuk istirahat sebelum melanjutkan perjalanan 

ke Banda atau Ternate. Pada mulanya, mereka 

membangun hubungan yang baik dengan orang-

orang Hitu, tetapi orang-orang Portugis seringkali 

menyinggung perasaan keagamaan orang-orang 

Hitu yang pada umumnya memeluk agama 

Islam, mereka dipaksa keluar dari Hitu pada 

tahun 1524. Kemudian, Portugis memindahkan 

kapal-kapalnya ke wilayah selatan semenanjung 

Leihitu. Penduduk kampung ulisiwa di pesisir 

selatan semenanjung Leihitu menyambut Portu-

gis sebagai rekan dagang baru, dan memandang 

mereka sebagai pelindung dalam berkompetisi 

dengan orang-orang Hitu. Setelah Portugis mem-

perkenalkan ajaran Katolik, konflik di antara 
perkampungan di bagian Utara dengan di bagian 

Selatan Leihitu berkembang menjadi konflik 
agama. Perkampungan Muslim ulilima berada 

di bawah Kerajaan Tanah Hitu, yang didirikan 

pada tahun 1470, dan beraliansi dengan Ternate, 

sementara perkampungan Kristiani ulisiwa ber-

aliansi dengan Portugis. Pada akhir abad ke-16, 

orang-orang Hitu, yang dibantu oleh para tentara 

dari Ternate, Jawa, dan Makassar, kemudian ten-

tara Belanda, menyerang Portugis yang didukung 

oleh aliansi desa-desa yang penduduknya telah 

memeluk agama Katolik (Widjojo 2007: 11–12). 

Setelah Portugis menyerah pada tahun 1605, 

perkampungan Kristiani di Ambon dan Lease be-

rada di bawah pengaruh VOC, sementara perkam-

pungan Muslim tetap berada di bawah pengaruh 

Ternate, yang diwakili oleh seorang gubernur 

yang bermarkas di Hoamoal. Pada tahun 1605 



44 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014  

hingga 1607, VOC membangun kontrak dengan 

penguasa-penguasa di Hitu, Banda, dan Ternate, 

yang mewajibkan mereka untuk menjual rempah-

rempah kepada VOC dengan harga yang tetap. 

Namun, pada tahun 1620, Gubernur Ternate dan 

penguasa Muslim di Banda dan Hitu melanggar 

kontrak karena harga rempah-rempah di pasaran 

telah meningkat (Widjojo 2007: 23–29). Untuk 

memaksa monopoli perdagangan antara tahun 

1621 hingga 1651, VOC mengirimkan pasukan 

untuk menaklukkan Banda, Hitu, serta Hoamoal 

(Bartels 1978: 115–123; Ricklefs 1981: 59–61). 

Setelah VOC berhasil mengontrol wilayah terse-

but, ia mulai mencoba untuk turut memonopoli 

perdagangan dan produksi rempah-rempah.5 Ke-

pala kampung Ambon dipaksa untuk menggerak-

kan para penduduk guna menanam cengkeh, dan 

mendayung perahu VOC hongi-tochten, semacam 

ekspedisi militer yang digunakan untuk menghan-

curkan perkebunan cengkeh di luar Ambon (Van 

Fraassen 1983: 18; Chauvel 1990: 8).6

Setelah negara kolonial Hindia-Belanda 

terbentuk pada tahun 1800, monopoli Belanda 

terhadap rempah-rempah terus berlanjut. Selama 

British Interregnum (1810–1816), masyarakat 

Ambon tidak lagi diwajibkan untuk bekerja 

paksa memproduksi cengkeh dan mendayung 

perahu. Ketika Belanda kembali pada tahun 1817, 

dan ingin mempraktikkan kembali kerja paksa, 

sebuah pemberontakan pecah di Kepulauan Lease 

(Van Fraassen 1983: 32–33). Setelah Belanda 

mendapatkan kembali kekuasaan pada tahun 

1824, mereka membentuk kembali pemerin-

tahan kolonial kepulauan, yang turut mengatur 

hubungan antara para kepala kampung dengan 

para penduduk. Kepala kampung dianggap se-

5 Pada tahun 1621, hampir seluruh populasi Banda dibunuh 

secara brutal oleh pasukan VOC di bawah komando 

Gubernur J. P. Coen. Dari sekitar 3.000 penduduk, hanya 

150 penduduk yang selamat, dan mereka pindah ke Kepu-

lauan Kei. Orang Eropa, orang Asia asing, dan para budak 

kemudian dipekerjakan oleh perusahaan untuk menanam 

pala dan bunga pala.

6 Sebagai kompensasi, para kepala kampung mendapatkan 

4% dari penjualan hasil kampung mereka (Braithwaite 

dan Dunn 2010: 148). Penduduk kampung tidak 

 diizinkan oleh VOC untuk meninggalkan perkampungan, 

sebagaimana mereka harus memproduksi cengkeh, dan 

memberikan jasa mendayung perahu. Kesempatan satu-

satunya untuk meninggalkan kampung hanya bila mereka 

bekerja sebagai tentara bagi perusahaan (Van Fraassen 

1983: 17–19).

bagai perwakilan pemerintahan kolonial Belanda 

di tingkat lokal. Perannya ialah memaksakan 

pelaksanaan perintah Belanda daripada menjaring 

aspirasi penduduk. Secara khusus, di perkam-

pungan Muslim, Belanda bergantung pada para 

kepala kampung untuk menjaga ketertiban sosial 

karena tidak ada institusi Belanda seperti gereja 

dan sekolah sebagaimana yang ada di perkam-

pungan Kristiani. Setelah pelarangan monopoli 

cengkeh pada tahun 1864, para kepala kampung 

ditugaskan untuk mengumpulkan pajak, mengatur 

para pekerja paksa, dan menegakkan hukum serta 

ketertiban sosial (Chauvel 1990: 8).7 

Selama negara kolonial Belanda berkuasa, 

jarak sosial antara umat Muslim Ambon dengan 

umat Kristiani Ambon menjadi lebar sebagai hasil 

dari isu kewarganegaraan, dan perekrutan pegawai 

negeri sipil. Belanda membagi penduduk Maluku 

menjadi penduduk kampung dan burgers (warga), 

di mana mereka yang dianggap sebagai warga 

mendapat beberapa keuntungan seperti bebas dari 

kerja paksa. Penduduk dapat memperoleh status 

sebagai warga apabila telah mendapat pekerjaan 

profesional yang berguna bagi Belanda, seperti 

pegawai negeri sipil, tentara, tukang kayu, atau 

tukang perahu. Dalam pertengahan abad ke-19, 

jumlah burgers di dalam perkampungan Kristiani 

jauh lebih banyak daripada di dalam perkampung-

an Muslim di Ambon dan Kepulauan Lease. 

Contohnya, 73% dari total populasi (11.436 jiwa) 

Ambon, dan 33% di Saparua merupakan burgers 

(Leirissa 1995: 4). Belanda lebih menyukai orang-

orang Ambon yang beragama Kristiani dalam 

perekrutan pegawai negeri sipil dan tentara karena 

mereka tidak mempercayai orang-orang Ambon 

yang beragama Islam. Sebaliknya, orang-orang 

Ambon yang beragama Islam pada umumnya eng-

gan bekerja untuk pemerintahan kolonial, karena 

mereka khawatir akan pindah keyakinan ke ajaran 

Protestan. Belanda juga membutuhkan tentara 

dan pegawai negeri sipil untuk wilayah lain di 

dalam koloni. Sebagian dari mereka direkrut 

dari Ambon, terutama orang-orang Ambon yang 

beragama Kristen. Pada tahun 1930, sekitar 16% 

orang-orang Ambon Kristiani bekerja sebagai 

pegawai administrasi dan tentara di luar Ambon, 

7 Kerja paksa dilarang oleh Pemerintah Kolonial Belanda 

pada tahun 1920, dan digantikan oleh pajak kepada 

pemerintah (Chauvel 1990). 



Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 45

yang secara ekonomi menguntungkan keluarga 

mereka di Ambon (Sidel 1999: 12).8

Ketika Indonesia mendeklarasikan ke-

merdekaan pada tahun 1945, masyarakat Ambon 

dapat diklasifikasi menurut agama dan kedudukan-

nya secara politik. Masyarakat yang mendapatkan 

keuntungan dari kolonialisasi, seperti para kepala 

kampung, pegawai pemerintah, dan tentara KNIL, 

mendukung Belanda. Sebaliknya, kebanyakan 

penduduk kampung kelihatannya mendukung ke-

merdekaan Indonesia (Chauvel 1990: 211–214.). 

Banyak elite politik dari kalangan masyarakat 

Ambon yang beragama Kristiani menolak negara 

Indonesia, sebab mereka percaya bahwa orang 

Jawa dan Muslim, yang dianggap lebih lemah 

di Ambon, akan mendominasi negara baru dan 

mereka akan kehilangan keuntungan yang selama 

ini didapat dari pemerintah kolonial Belanda 

(Bertrand 2002: 62–63; Ricklefs 2008: 270). 

Sebaliknya, orang-orang Ambon yang beragama 

Islam menganggap bahwa kemerdekaan akan 

memudahkan jalan mereka untuk meningkatkan 

emansipasi di kepulauan. Pada tahun 1949, 

Belanda secara resmi membentuk Republik 

Indonesia Serikat (RIS), dan Maluku menjadi 

bagian dari Negara Indonesia Timur (NIT). Pada 

tahun 1950, RIS dibubarkan dan diganti dengan 

Republik Indonesia, sebuah negara kesatuan di 

mana Maluku hanya menjadi sebuah provinsi. 

Namun, eks-prajurit KNIL yang bertugas di Am-

bon menolak negara kesatuan, dan berjuang demi 

sebuah Republik Maluku Selatan (RMS), yang 

diproklamirkan oleh mantan pejabat pemerintah 

NIT di Kota Ambon (Bartels 1978: 11; Chauvel 

1990: 355–358). Untuk mengonsolidasikan 

posisi mereka, mantan prajurit KNIL menyerang 

beberapa perkampungan masyarakat Muslim 

yang mendukung integrasi negara Indonesia. 

Hingga saat ini, sebagian orang-orang Ambon 

yang beragama Islam tidak bisa melupakan 

kehancuran yang disebabkan pada masa itu, dan 

tetap mencurigai secara serius orang-orang 

8 Oleh karena itu, Ambon Kristiani mengidentifikasi diri 
mereka dengan Belanda. Sebaliknya, semakin banyak 

Ambon Muslim yang meninggalkan Maluku untuk pergi 

haji, berdagang, atau berlayar. Interaksi mereka dengan 

saudara sesama Muslim menghasilkan sebuah identitas 

Muslim yang kuat, dan membantu pembentukan identitas 

Indonesia selama periode kolonisasi (Chauvel 1980: 

40–80; Sidel 2008: 36–38).

Ambon yang beragama Kristiani, sebagaimana 

mereka menganggap bahwa orang Ambon Kris-

tiani merupakan pendukung RMS dan kolonisasi 

Belanda (Bohm 2006: 15–16; Azra 2008: 116). 

Meskipun pemberontakan RMS berhasil 

ditumpas pada tahun yang sama oleh militer 

Indonesia, kelompok masyarakat Ambon yang 

beragama Kristiani berhasil mengamankan posisi 

mereka dalam birokrasi dan institusi pendidikan 

di Maluku karena jenjang pendidikan mereka 

yang lebih tinggi yang didapatkan pada masa 

Belanda. Pada pemilu tahun 1955 di Kota Ambon, 

Partai Kristen Indonesia (Parkindo), yang populer 

di kalangan orang-orang Ambon yang beragama 

Kristiani, memenangkan pemilu dengan meraih 

49,36% suara, mengalahkan Masyumi, sebuah 

partai orang-orang Muslim, dan Partai Nasional 

Indonesia (PNI), yang mendapatkan 24,10% dan 

7,89% suara (van Klinken 2006: 141). Pelantikan 

anggota parlemen kota pada tahun 1957 yang 

terdiri dari perwakilan dari partai politik, mencer-

minkan hasil pemilu nasional pada tahun 1955. 

Orang-orang Ambon yang beragama Kristiani 

mendominasi parlemen kota melalui Parkindo 

antara tahun 1957 hingga 1971. 

Selama enam pemilu nasional antara tahun 

1971 hingga 1997, sebagaimana wilayah lain 

di Indonesia, Golkar mendapatkan 67% dan 

75% suara di Ambon, sementara sisanya dibagi 

antara Partai Persatuan Pembangunan (PPP) dan 

Partai Demokasi Indonesia (PDI). Selama Orde 

Baru, sebagaimana wilayah lain di Indonesia, 

pemerintah pusat menunjuk semua gubernur 

dan semua wali kota, yang hampir semuanya 

merupakan perwira militer. Di Maluku, posisi 

gubernur biasanya diberikan kepada orang-orang 

Muslim dan Suku Jawa, tetapi posisi wali kota 

diberikan kepada umat Kristiani dan Suku Ambon 

(Bertrand 2002: 63–64). Namun, pembedaan atas 

dasar agama dan suku tidak menonjol pada masa 

itu, sebagaimana pemerintah menekan konflik 
antarumat beragama. Hanya pada dekade 1990-

an perbedaan agama menjadi isu penting, yaitu 

ketika Presiden Soeharto mulai menggunakan isu 

Ikatan Cendekiawan Muslim Indonesia (ICMI) 

untuk mencapai tujuan politisnya, yang berdam-

pak pada politik lokal di Maluku. Sejumlah elite 

dari masyarakat Ambon yang beragama Kristiani 

merasa bahwa dominasi mereka pada pemerin-



46 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014  

tahan daerah mulai terancam (ICG 2000:3). 

Pada tahun 1992, pemerintah pusat menunjuk 

Akib Latuconsina, seorang Ketua ICMI cabang 

Maluku, sebagai gubernur. Figur ini merupakan 

orang Ambon Muslim pertama yang menduduki 

posisi tersebut, dan gubernur putra Ambon per-

tama dalam 24 tahun terakhir, sebagaimana telah 

dijelaskan sebelumnya, kebanyakan gubernur 

sebelumnya adalah orang-orang Jawa (Van 

Klinken 2001: 18). Gubernur baru memutuskan 

untuk tidak mengangkat kembali wali kota Am-

bon sebelumnya, seorang Jawa Katolik, karena 

pejabat ini merekrut 90% pegawai negeri sipil 

dari kalangan masyarakat Ambon yang berlatar 

belakang keyakinan Kristiani (Bertrand 2002: 69). 

Reformasi politis pada tingkat nasional tahun 

1998 menghasilkan ketidakpastian di antara umat 

Muslim dan umat Kristiani di Maluku, yang 

mengarah pada pecahnya kekerasan komunal. 

Kalangan elite masyarakat Ambon, baik yang 

beragama Islam maupun Kristiani percaya bahwa 

fihak yang lebih kuat akan melanggar hukum, 
dan pemilu tahun 1999 akan menentukan posisi 

mereka di dalam pemerintahan dan parlemen 

lokal (Van Klinken 2005: 87; 2007: 94). Enam 

bulan sebelum pemilu nasional pada tahun 1999, 

kekerasan komunal muncul di dalam kota. Kedua 

kelompok menggunakan simbol dan istilah agama 

mereka untuk menjustifikasi agresi melawan 
masyarakat dengan kepercayaan yang berbeda. 

Penduduk juga mengidentifikasi secara jelas 
agama mereka karena alasan keselamatan (Ster-

kens dan Hadiwitanto 2009: 58–59). Kekerasan 

berhenti untuk sementara selama pemilu pada 

bulan Juni tahun 1999. Dalam pemilu untuk 

DPRD Kota Ambon, umat Kristiani mendukung 

PDI Perjuangan demi mengalahkan Golkar, yang 

kepemimpinannya didominasi oleh anggota 

ICMI. Pada tahun 2000, kehadiran kelompok 

militan Muslim seperti Laskar Jihad dan Majelis 

Mujahidin berkontribusi pada kekerasan dengan 

motif agama. Insiden ini menelan 4.840 korban 

nyawa di Maluku, termasuk 1.907 di antaranya 

merupakan korban di Ambon (Varshney dkk. 
2004: 30, 34). Pada tahun 2002, para pemimpin 

Muslim dan Kristiani menandatangani sebuah 

perjanjian damai, tetapi kekerasan komunal baru 

berakhir pada tahun 2004.

PERUBAHAN DALAM HUBUNGAN 

BUDAYA

Hubungan tradisional yang eksis di antara perkam-

pungan sebelum era kolonial masih  relevan, 

meskipun perkampungan tersebut tidak lagi 

menganut agama yang sama. Di antara beberapa 

bentuk hubungan tradisional antarkampung, hanya 

pela yang masih dihormati oleh Belanda. Bahkan, 

membentuk hubungan pela yang baru masih 

diizinkan oleh Belanda, tetapi dengan supervisi 

oleh kepala residen. Ikatan pra-kolonial di antara 

perkampungan yang dikenal sebagai pela ialah 

sebuah bentuk aliansi dan kerja sama di antara 

dua atau lebih kampung. Sebagai bentuk dari me-

kanisme kerja sama yang saling menguntungkan, 

ada tiga tipe pela (hubungan darah): pela keras, 

pela tempat sirih, dan pela gandong. Pela keras 

dibentuk ketika para pemimpin bersumpah untuk 

bersatu sebagai saudara, dan saling membantu 

serta saling meminum darah masing-masing guna 

membentuk ikatan darah. Pela tempat sirih (pela 

lunak) didasarkan pada persahabatan di antara 

perkampungan, dan pela gandong (pela persauda-

raan) ialah sebentuk hubungan kekeluargaan di 

antara dua atau lebih kampung yang mengklaim 

memiliki nenek moyang atau leluhur yang sama 

(Adam 2008: 228; Bartels 2003a: 133–135). 

Ketiga jenis pela itu merupakan mekanisme 

yang mengikat dan mengkreasikan hubungan 

yang damai di antara perkampungan baik yang 

sama maupun yang berbeda secara keyakinan. 

Di masa lalu, pela terdiri dari separangkat 

aturan, kebiasaan, larangan, serta hukuman 

yang harus diketahui oleh masyarakat kampung 

yang terlibat di dalamnya. Sebagai contoh, 

perkawinan dari kampung yang terlibat dalam 

pela sangatlah dilarang (Huwae 1995: 78–79). 

Penduduk yang tergabung di dalam hubungan 

pela dianggap memiliki hubungan darah yang 

sama, harus sa ling menolong di setiap waktu, 

baik dalam masa perang maupun masa damai. 

Penduduk kampung merupakan saudara, dan 

meskipun anggota pela memiliki keyakinan 

yang berbeda, hubungan mereka berdasar pada 

interaksi sosial yang berdasar pada sejarah yang 

panjang (Cooley 1962: 71). Pela meminimalisasi 

ancaman agresi antara perkampungan Muslim 

dengan perkampungan Kristiani, dan pela juga 



Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 47

memperkuat kepentingan bersama, serta berbagi 

nilai yang sama di antara perkampungan yang 

tergabung di dalamnya (Lowry dan Littlejon 

2006: 410–411). Di  samping pela, adat tradisional 

juga meminimalisasi persaingan antarkeyakinan, 

karena identifikasi kultural dan regional lebih kuat 
daripada identifikasi keyakinan (Bartels 2003b: 
14–15). Meski memiliki kesamaan, pela dapat 

dibedakan dari adat karena adat mencakup semua 

nilai tradisional dan hukum di dalam sebuah ko-

munitas yang spesifik (Sterkens and Hadiwitanto 
2009: 69). 

Setelah kemerdekaan, baik kebijakan 

 pemerintah maupun aktivitas para pemuka agama 

dari luar Maluku berkontribusi pada erosi ikatan 

kultural tradisional terutama pela (Lowry dan 

Littlejon 2006: 410–411). Pada masa Orde Baru, 

pemerintah memaksakan UU No. 45/1979 yang 

mengubah perkampungan tradisional menjadi 

unit administratif. Akibatnya, hal itu mendorong 

para pemimpin lokal untuk mempertahankan 

sistem adat dan ikatan kebudayaan lokal di antara 

perkampungan. Banyak pemuka agama, yang 

merupakan bagian dari gelombang imigrasi ke 

Maluku, merupakan anggota dari komunitas atau 

denominasi religius global. Mereka memperke-

nalkan kepercayaan konservatif yang mereduksi 

peran signifikan dari ikatan dan nilai kultural. 
Contohnya, pada dekade 1980-an, menghadiri 

perayaan keagamaan yang melibatkan umat agama 

lain, dilarang oleh mereka. Di saat yang sama 

dengan konflik yang baru terjadi (1999–2004), 
pela semakin kehilangan maknanya dan menjadi 

metode yang tidak efektif untuk menghindari 

kekerasan (Pariela 2007: 104; Sterkens dan Hadi-

witanto 2009: 67). Alasan lain ialah pela hanya 

berlaku bagi perkampungan yang tergabung di 

dalamnya. Penduduk kampung yang tergabung 

dalam hubungan pela tidak memperlakukan 

penduduk dari perkampungan lain sebagaimana 

mereka memperlakukan penduduk dari kampung 

yang mereka anggap sebagai saudara (Iwamony 

2010: 104–106). 

Perubahan politik di Maluku juga turut men-

dorong perubahan di dalam sistem pendidikan, 

yang sebelumnya dicirikan oleh polarisasi antara 

umat Muslim dengan umat Kristiani. Setelah 

VOC tiba di Maluku, komunitas Protestan mem-

bangun sekolah keagamaan di setiap kampung 

Kristiani. Pada tahun 1871, sekolah tersebut 

menjadi sekolah pemerintah (Volksscholen), 

yang bertugas menyediakan pendidikan praktis 

bagi siswa. Konsekuensinya, pendidikan religius 

dihapuskan dari sekolah umum. Pemerintah ko-

lonial juga mendirikan sekolah untuk para guru, 

asisten medis, dan profesi lainnya. Sejalan dengan 

politik etis pada awal abad ke-20, Belanda juga 

mulai memperkenalkan pendidikan modern di 

Maluku. Pada tahun 1920, Hollands Inlandsche 
Schools (HIS) dan Middelbaar Uitgebreid Lager 
Onderwijs (MULO) didirikan di Ambon dan 

Kepulauan Lease. Setelah enam tahun, sekolah 

tersebut memiliki 2.846 murid Kristiani. Alumni 

dari sekolah tersebut bekerja sebagai pegawai 

rendah dan menengah di dalam birokrasi kolo-

nial. Pada tahun 1920, Belanda juga mendirikan 

Volksscholen (sekolah negeri) di enam perkam-

pungan Muslim di Pulau Ambon. Namun, pada 

tahun 1930, hanya satu sekolah yang masih ber-

tahan. Anak dari keluarga Muslim tidak masuk ke 

sekolah tersebut karena orangtua mereka khawatir 

bahwa anaknya akan kehilangan kepercayaan dan 

kebudayaan ketika belajar di sekolah Belanda 

(Chauvel 1990: 27). Sayangnya, tidak ada sekolah 

Islam tradisional bagi para Muslim Ambon seperti 

yang terdapat di bagian lain di seluruh Indonesia. 

Setelah kemerdekaan, anak-anak Muslim Ambon 

mulai belajar di sekolah pemerintah. Siswa 

Muslim dan siswa Kristiani, baik dari dalam 

maupun luar Ambon melanjutkan pendidikan 

tinggi mereka di Kota Ambon. Pada tahun 1962, 

pemerintah mendirikan Universitas Pattimura 

(Unpatti), yang merupakan universitas negeri 

pertama di Ambon. Sejak pertama kali didirikan, 

jumlah umat Kristiani Ambon yang bekerja seba-

gai dosen maupun staf administrasi jauh lebih 

banyak daripada jumlah umat Muslim Ambon, 

dan mahasiswa Muslim merasa diperlakukan 

secara diskriminatif oleh pihak universitas. Sejak 

awal, umat Kristiani Ambon membangun dan 

mengembangkan institusi pendidikan tinggi yang 

jauh lebih memadai daripada institusi pendidikan 

tinggi khusus untuk umat Muslim Ambon. Pada 

tahun 1965, musyawarah gereja Protestan terbesar 

di Maluku, Gereja Protestan Maluku (GPM), 

mendirikan Sekolah Tinggi Teologia (STT) GPM 

yang kemudian menjadi Universitas Kristen Indo-

nesia di Maluku (UKIM) pada tahun 1985. Baru 



48 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014  

pada tahun 1980, Institut Agama Islam Negeri 

(IAIN) Sultan Alauddin Makassar membuka 

sebuah cabang di Ambon untuk mengakomodasi 

mahasiswa Muslim belajar di institusi pendidik-

an tinggi yang dibentuk oleh pemerintah. Pada 

tahun 1997, cabang itu menjadi Sekolah Tinggi 

Agama Islam Ambon (STAIN), yang kemudian 

berkembang menjadi Institut Agama Islam Negeri 

(IAIN) Ambon pada tahun 2007.

Institusi pendidikan tinggi di Ambon juga 

dipengaruhi oleh politik lokal serta konflik yang 
terjadi belakangan. Pada tahun 1992, ketika elite 

Muslim mendominasi pemerintahan provinsi, 

gubernur mencoba untuk memberhentikan Rek-

tor Unpatti karena dianggap menganakemaskan 

dosen-dosen yang beragama Kristiani dalam hal 

promosi dan beasiswa. Pada akhirnya, usaha 

gubernur gagal karena mendapat protes keras 

dari staf universitas serta mahasiswa (Bertrand 

2002). Kontroversi lain bermula ketika gubernur 

menunjuk seorang Muslim Buton untuk menjadi 

kepala kantor dinas pendidikan, dan ia kemudian 

menambah jumlah guru-guru yang beragama 

Islam dari Sulawesi sebab jumlah guru-guru 

Muslim yang terdapat di Maluku tidak cukup. 

Selama konflik kekerasan, antara tahun 1999 
hingga 2004, institusi pendidikan tinggi turut 

berkontribusi dalam konflik, dan sebagai aki-
batnya turut menderita dalam konflik. Setelah 
konflik tersebut, siswa dan mahasiswa memilih 
untuk belajar di sekolah dan institusi pendidikan 

tinggi yang terdapat di dalam lingkungan yang 

telah tersegregasi secara keagamaan. Seperti yang 

telah didiskusikan sebelumnya, hanya terdapat 

beberapa sekolah dan institusi pendidikan tinggi 

yang menampung kelompok dari kepercayaan 

yang berbeda, seperti Unpatti Ambon. 

AGAMA, ETNISITAS, DAN POLITIK 

KONTEMPORER

Jika teori identitas sosial digunakan untuk men-

ganalisis hubungan antarkelompok dan suku 

di Maluku, maka seolah-olah masyarakat Kota 

Ambon terpolarisasi dan tersegregasi menurut 

agama dan etnik yang dianggap sebagai pemicu 

konflik. Misalnya, keseimbangan jumlah umat 
Muslim dengan Kristiani dalam pemerintahan, 

baik dalam penunjukan pejabat publik maupun 

dalam staf administrasi secara keseluruhan, 

selalu dipertanyakan. Pada tahun 2006, 84,07% 

pegawai negeri sipil di Kota Ambon merupakan 

umat Protestan, sementara umat Muslim dan umat 

Katolik hanya mendapat proporsi sebesar 14,48% 

dan 1,30%. Hal ini merupakan sebuah perbedaan 

yang tidak sesuai dengan realitas di mana umat 

Protestan mencapai 60% dari populasi kotamadya 

pada tahun yang sama (Tomagola 2007: 27–28). 

Dari 20 pejabat tinggi pada tahun 2012, hanya 

dua pejabat yang beragama Islam, dan sisanya 

beragama Kristiani. Demikian juga, tidak semua 

kelompok etnis yang terwakili di dalam peme-

rintahan kota. Sekitar 75,86% pegawai negeri 

sipil merupakan orang-orang dari etnis Ambon 

dan Lease, sementara sisanya (15,76%) terdiri 

dari orang-orang dari etnis Seram Bagian Barat 

(SBB), Buru, dan Maluku Tenggara, 8% terdiri 

dari orang-orang yang berlatarbelakang etnis 

dari luar Maluku (Tomagola 2007: 27–28). Hal 

ini tidak proporsional bila dilihat dari sisi keter-

wakilan etnis, namun tetap tidak menjadi bahan 

kajian hingga saat ini. 

Meskipun sudah terjadi ketegangan antara 

kelompok orang-orang Muslim dengan Kristiani 

sejak pertengahan abad ke-16, kedua belah fihak 
hidup berdampingan secara damai. Namun, 

setelah periode konflik, pola interaksi sehari-
hari menjadi terdistorsi dan tendensi untuk 

menghindari umat agama lain menjadi semakin 

kuat (Pariela 2007: 104; Yanuarti dkk. 2005: 83). 

Di Kota Ambon, konflik mengarah pada relokasi 
penduduk dalam jumlah besar. Semakin banyak 

penduduk yang hanya ingin tinggal dalam wilayah 

yang penduduknya menganut agama yang sama.9 

Segregasi tempat tinggal yang berdasar pada 

agama menjadi semacam norma di dalam kota, 

sebagaimana yang sudah terjadi di desa selama 

berabad-abad (Chauvel 1990: 4–7). Umat Muslim 

tidak menginginkan lagi tinggal di kampung yang 

didominasi oleh umat Kristiani, sementara umat 

Kristiani juga tidak ingin lagi tinggal di kampung 

yang didominasi oleh umat Muslim. Kota Am-

bon terdiri dari 20 kampung perkotaan dan 30 

9 Pada tahun 2008, sekitar 1.050.764 dari 1.200.000 

penduduk Maluku yang tinggal dalam wilayah 

yang tersegregasi secara keagamaan, baik di area 

perdesaan maupun perkotaan (Subair dkk., 2008: 

186).



Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 49

kampung perdesaan. Hanya dua perkampungan 

yang merupakan pengecualian, yaitu Wayama 

dan Suli Atas, di mana umat Muslim dan umat 

Kristiani hidup secara berdampingan.10 Baik 

segregasi maupun ‘penghindaran’ (avoidance) 

memperburuk rivalitas dan kompetisi di antara 

umat Muslim dan umat Kristiani.

Segregasi sosial di antara umat Muslim 

dengan umat Kristiani tidak hanya dibatasi oleh 

pola tempat tinggal, atau tidak hanya terjadi dalam 

lapangan politik dan ekonomi seperti yang telah 

dijelaskan di atas. Hal itu juga tampak pada la-

pangan pendidikan. Sejak konflik, umat Muslim 
dan umat Kristiani di kota berusaha untuk saling 

menghindari dalam institusi pendidikan, baik di 

jenjang pendidikan dasar, pendidikan menengah, 

maupun pendidikan tinggi. Kebanyakan sekolah 

dan universitas telah tersegregasi berdasar agama 

sejak tahun 2004. Murid sekolah dasar dan seko-

lah menengah bersekolah di sekolah Protestan, 

Katolik atau Islam di dalam area mereka sendiri 

yang telah tersegregasi, dengan pengecualian 

beberapa sekolah negeri yang berhasil menarik 

perhatian murid dengan latar belakang religi 

yang berbeda. Kebanyakan mahasiswa Muslim 

studi di universitas Islam dan di perguruan tinggi 

Islam di wilayah Muslim, seperti Institut Agama 

Islam Negeri (IAIN), dan Universitas Darussalam 

(Unidar). Mahasiswa Kristiani cenderung untuk 

studi di universitas Kristen dan perguruan tinggi 

Kristen yang berada di area Kristiani seperti 

Universitas Kristen Indonesia di Maluku (UKIM) 

atau Sekolah Tinggi Ilmu Administrasi Trinitas 

(STIA). Hanya Universitas Pattimura (Unpatti) 

dan Politeknik Negeri Ambon yang menampung 

mahasiswa dengan latar belakang religi yang 

berbeda. 

Jika ditelusuri lebih jauh, banyak realitas 

politik yang menunjukkan bahwa identitas agama 

sudah tidak relevan lagi digunakan sebagai satu-

satunya alat perjuangan kekuasaan. Memang 

benar, dinamika politik di Maluku dipengaruhi 

oleh politik aliran yakni identitas keagamaan. 

Misalnya, Partai Demokrasi Kasih Bangsa 

10 Dalam beberapa perkampungan, seperti Latta, Nania, dan 

Waiheru, interaksi antarumat beragama masih eksis, tetapi 

kedua kelompok tersebut masih hidup secara ter pisah. 

Segregasi tempat tinggal juga diikuti oleh perbedaan 

penggunaan bahasa secara personal. 

(PDKB) dan Partai Katolik selalu memper-

juangkan kepentingan para pendukungnya 

yang hampir semuanya adalah umat Kristiani, 

sementara partai-partai Islam seperti PPP, Partai 

Bulan Bintang (PBB), Partai Kebangkitan Bangsa 

(PKB), dan Partai Amanat Nasional (PAN), turut 

memperjuangkan kepentingan para pendukung-

nya (Bertrand 2002: 66–69; Tomsa 2009: 4–6). 

Di sisi lain, partai-partai sekuler juga sadar bahwa 

mereka harus memperjuangkan kepentingan ke-

lompok religius untuk menarik perhatian pemilih 

dan mempertahankan konstituen. Baik Golkar 

maupun PDI Perjuangan, harus mengakomodasi 

pendukungnya yang beragama Islam maupun 

Kristiani. Perjuangan politis di antara beberapa 

kelompok religius di Ambon semakin diperburuk 

oleh konflik kekerasan antara tahun 1999 hingga 
2004. Dalam sebuah pemilihan umum (pemilu) 

anggota DPRD Kotamadya Ambon pada tahun 

1999, yang berlangsung enam bulan setelah 

kekerasan, PDI Perjuangan menang 52,45%, 

Golkar meraih 19,45%, PPP mendapat 17%, dan 

PDKB hanya memperoleh 3,47% (Nurhasim dan 

Ratnawati 2005: 15). Sisa suara terbagi ke enam 

partai lainnya. PDI Perjuangan menang dalam 

pemilu karena partai ini berhasil meraih suara 

mayoritas umat Kristen di Kota Ambon, semen-

tara partai-partai Islam dan nasionalis mendapat-

kan suara dari umat Muslim. Banyak pendatang 

Muslim yang sudah meninggalkan Kota Ambon 

sebelum pemilu berlangsung, yang tentunya 

mempengaruhi hasil pemilu, yang mengakibatkan 

umat Kristen menjadi mayoritas di area tersebut 

(60%) di mana mereka di dalam PDI Perjuangan 

guna mengalahkan partai berkuasa, Golkar, yang 

pengurusnya didominasi oleh orang-orang Islam 

(van Klinken 2001: 20–22).

Situasi politik berubah setelah Pemilu 

DPRD tahun 2009, di mana tidak ada partai yang 

mendapatkan suara mayoritas. Beberapa partai 

seperti PDI, PKP, PBB, PDKB, dan Partai Kato-

lik melemah sebab suara yang mereka peroleh 

secara nasional lebih rendah dari ambang batas 

(the national electoral threshold) sementara 

mereka tidak memiliki perwakilan di parlemen. 

Memang, PDI Perjuangan kembali menang, tetapi 

dengan perolehan suara yang lebih kecil, yaitu 

20%. Golkar dan Partai Demokrat masing-masing 

memperoleh 19% dan 11% suara. Sementara PKS 



50 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014  

dan PPP mendapatkan 10% dan 8%, dan sebuah 

partai nasionalis baru (Hanura) memperoleh 8%, 

sedangkan sebuah partai Islam baru (PBR) meraih 

6%. Sisa suara diraup oleh Gerindra (5%), PDK 

(4%), PAN (4%), dan PDS (%) (BPS Kota Am-

bon, 2011: 32). Partai Islam baru, seperti Partai 

Bintang Reformasi (PBR), Partai Damai Sejahtera 

(PDS), dan partai nasionalis baru seperti Partai 

Hati Nurani Rakyat (Hanura), Partai Gerakan 

Indonesia Raya (Gerindra), serta Partai Demo-

krasi Kebangsaan (PDK) mendapatkan suara 

yang cukup signifikan. Partai yang populer bagi 
kalangan umat Kristen dan umat Muslim ialah 

Golkar, Partai Demokrat, Hanura, Gerindra serta 

PDK. Secara umum, partai nasionalis tersebut 

berhasil mendapatkan suara yang lebih banyak 

bila dibandingkan dengan partai Islam (PKS, PPP, 

PBR, dan PAN), dan partai yang hanya populer di 

kalangan umat Kristen (PDI-P dan PDS). 

Untuk mengatasi ketegangan di dalam poli-

tik, beberapa partai membentuk koalisi politisi 

temporer yang melampaui sekat-sekat agama 

guna membentuk pemerintahan lokal yang dapat 

diterima oleh kedua komunitas. Strategi ini telah 

digunakan ketika kampanye pemilu untuk pe-

milihan gubernur sejak tahun 2008 dan pemilihan 

walikota tahun 2011 (Pariela 2007: 107). Namun, 

koalisi politis ini juga dibentuk untuk mengatasi 

persoalan bahwa beberapa partai gagal dalam me-

menuhi persyaratan pencalonan, yakni memiliki 

sekurangnya 15% kursi di parlemen lokal. Untuk 

mencapai tujuan tersebut, partai-partai berorien-

tasi Kristen, Islam, dan nasionalis berusaha untuk 

mencalonkan kandidat, satu orang Muslim dan 

satu orang Kristen, untuk posisi gubernur dan 

wakil gubernur serta walikota dan wakil walikota. 

Pemilihan gubernur tahun 2008 dimenangkan 

oleh koalisi PDI Perjuangan, Partai Demokrat, 

PDK, PKB, dan PBB yang mencalonkan seorang 

Kristiani menjadi gubernur dan seorang Muslim 

menjadi wakil gubernur. Dalam pemilu gubernur, 

PKS berkolaborasi dengan PAN, sementara PPP 

beraliansi dengan PDS. Golkar tidak membangun 

koalisi politis karena terlalu percaya diri sehingga 

tidak merasa perlu untuk berkoalisi. 

Strategi yang sama juga digunakan dalam 

pemilu walikota dan wakil walikota pada tahun 

2011, yaitu ketika seorang kandidat yang ber-

agama Kristen menjadi walikota dan seorang 

kandidat yang beragama Islam menjadi wakil 

walikota. Kandidat terpilih merupakan calon 

dari Golkar, yang beraliansi dengan PPP, PBR, 

PDS, serta Gerindra. Dalam pemilu walikota ini, 

Partai Demokrat berkolaborasi dengan Hanura, 

PDK, dan PKPI, sementara PKS bekerja sama 

dengan PAN serta PBB. Dalam pemilu ini, PDI 

Perjuangan tidak memiliki koalisi politis karena 

merasa percaya diri sebagai pemenang pemilu 

legislatif di Kota Ambon. 

Pada tahun 2013, seorang Muslim yang 

dicalonkan sebagai gubernur bersama dengan 

seorang Kristani yang dicalonkan menjadi wakil 

gubernur oleh Golkar, PKS, PPP, dan PAN 

menang dalam pemilihan gubernur. Dalam pemilu 

gubernur itu, Hanura beraliansi dengan Gerindra, 

PBB, PBR, dan PKB. PDI Perjuangan dan Partai 

Demokrat mengajukan calon masing-masing 

tanpa koalisi. Ketiga contoh kasus ini membuk-

tikan bahwa partai-partai politik di Ambon telah 

kehilangan orientasi identitas keagamaannya dan 

menjadi lebih pragmatis.

Pada tahun 2011, Ambon kembali menjadi 

wilayah konflik religius. Insiden pertama terjadi 
pada bulan September 2011, setelah seorang 

tukang ojek yang beragama Islam ditemukan 

meninggal dalam sebuah kecelakaan lalu-lintas 

di sebuah kampung Kristiani. Dalam insiden itu, 

tiga orang terbunuh dan ratusan rumah dibakar. 

Insiden kedua terjadi pada bulan Desember 2011, 

setelah seorang supir angkutan yang beragama 

Kristiani ditusuk di wilayah Muslim. Konflik 
hanya terjadi di dalam kota dan tidak menyebar 

ke desa, karena baik Muslim maupun Kristiani 

merasa bahwa insiden tersebut disulut oleh elite 

politik. Tampaknya, aparat militer dan elite politik 

mendapat keuntungan dari insiden kekerasan itu, 

yang terjadi sebelum Pilkada pada tahun 2011, 

dan kembali terjadi sebelum pemilu gubernur 

pada tahun 2013. Analisis International Crisis 

Group (ICG) (2011: 6–7) menyebutkan bahwa 

insiden itu dibuat untuk mempromosikan ide 

bahwa gubernur terpilih seharusnya memiliki latar 

belakang militer. Di sisi lain, mereka boleh jadi 

ingin meningkatkan tensi di antara masyarakat 

Muslim dan Kristiani dalam pemilu wali kota. 

Dewasa ini, baik masyarakat Muslim maupun 

Kristiani Ambon sudah menyadari arti penting 



Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 51

rekonsiliasi dengan kelompok dari keyakinan 

lain. Contohnya, baik kalangan masyarakat yang 

beragama Islam maupun Kristiani kini dapat 

membedakan antara nilai-nilai religius dengan 

kepentingan politis. Dalam merespons kekerasan 

komunal yang terjadi kembali pada tahun 2011, 

baik umat Muslim maupun umat Kristiani tidak 

lagi turut serta dalam isu yang mereka anggap 

sebagai bagian dari kekerasan yang direkayasa. 

Meskipun kedua belah pihak kini hidup dalam 

lingkungan yang tersegregasi secara keyakinan, 

mereka telah menyadari bahwa periode konflik 
berkepanjangan hanya akan menghasilkan pend-

eritaan. Contoh lain dari proses rekonsiliasi adalah 

banyak mahasiswa kelas menengah yang mem-

bentuk komunitas, yang anggotanya terdiri atas 

mahasiswa dengan latar belakang keyakinan yang 

berbeda, untuk mengampanyekan perdamaian. 

Komunitas perdamaian yang paling populer di 

Ambon ialah Kopi Badati, yang merupakan 

sebuah komunitas musik hip-hop dan fotografi.

Terkait dengan hubungan-hubungan budaya 

antara kampung-kampung Islam dan Kristiani, 

setelah konflik berakhir, baik para kepala kam-

pung maupun pemerintah lokal berusaha untuk 

mengaktifkan kembali pela untuk mencegah 

kekerasan yang bermotif agama di kemudian 

hari. Hingga saat ini, upaya tersebut tidak begitu 

berhasil sepenuhnya karena para pendatang tidak 

terikat dengan pela. Selain itu, generasi muda 

dari sektor tertentu kurang memahami pela 

dengan baik dan merasa lebih cenderung pada 

ikatan-ikatan keagamaan. Belakangan, pela telah 

terbukti tidak efektif untuk menyelesaikan konflik 
dan meningkatkan tegangan yang melibatkan para 

pendatang, sebagaimana mereka juga dianggap 

sebagai orang luar yang tidak memiliki hak dan 

kewajiban kultural. Akibatnya, para pendatang 

dikeluarkan dari ikatan kultural tradisional 

(Iwamony 2010: 108–109). Anak muda Maluku, 

terutama mereka yang menganut keyakinan 

agama yang fundamentalis menanyakan pela 

karena pela lebih didasarkan atas ikatan budaya 

daripada agama. Namun, pengaktifan kembali 

pela telah mendorong umat Kristiani dan umat 

Muslim untuk meningkatkan semangat untuk 

saling percaya dan bekerjasama yang merupakan 

inti dari penerapan pela. Sebagai contoh, selama 

Musabaqah Tilawatil Quran (MTQ), pada tahun 

2012, umat Kristiani di Ambon berpartisipasi 

dalam penyediaan akomodasi peserta. Selama 

festival kor gereja nasional, beberapa sekolah 

Muslim berpartisipasi dengan mengirimkan tim 

kor untuk menampilkan beberapa lagu Maluku. 

Lebih lanjut, baik para kepala kampung mau-

pun pemerintahan lokal memberi perhatian lebih 

untuk mengaktifkan sistem adat yang telah eksis 

sebelum kemerdekaan. Reinstitusi hukum adat 

diinisiasi ketika para kepala kampung mendirikan 

sebuah majelis kebudayaan provinsi yang disebut 

sebagai “Majelis Latupati” atau “Majelis Para 

Raja” pada tahun 2002 guna mempromosikan per-

damaian di antara perkampungan Muslim de ngan 

perkampungan Kristiani, serta mendiskusikan hak 

penggunaan tanah dan hubungan kebudayaan. 

Sebagai bagian dari proses pembangunan dan 

pengembangan perdamaian, pemerintah bersama 

dengan majelis memutuskan untuk mengaktifkan 

kembali hukum adat yang mengizinkan perkam-

pungan untuk mengakses tanah serta sumber 

daya alam lainnya. Namun, beberapa komunitas 

perkampungan menggunakan hukum adat untuk 

melanggengkan segregasi yang berdasar pada 

keyakinan religius, dan mencegah para pengungsi 

untuk mengklaim kembali properti mereka yang 

hilang (Adam 2010: 401). Belakangan, hampir 

semua wilayah, termasuk Kota Ambon, memiliki 

regulasi yang mengakui eksistensi ‘negeri’, yaitu 

sebuah kampung yang memiliki batas teritorial 

yang ditentukan oleh identitas keturunan, dan 

anggota yang memiliki otoritas untuk memerin-

tah, ialah mereka yang merupakan keturunan 

dari penguasa sebelumnya. Konsekuensinya, 

perkampungan mendapat tingkat otonomi yang 

lebih tinggi, mirip seperti kondisi sebelum ke-

merdekaan (Adam 2010: 404–405). 

PENUTUP

Berdasarkan paparan di muka, teori identitas 

sosial belum cukup menjelaskan relasi-relasi 

antarkelompok agama di Maluku pada masa kini 

yang telah jauh berubah dibandingkan pada masa-

masa sebelumnya. Konsep yang dibangun oleh 

teori ini bahwa identitas sosial dipahami sebagai 

suatu afiliasi terhadap kelompok yang menjadi 
referensi, perlu dipertanyakan. Pada kenyataan-

nya, identitas sosial tidak pernah bersifat beku dan 



52 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014  

konstan. Akibatnya, batas-batas sosial dibentuk 

melalui kombinasi banyak elemen yang selalu 

dapat berubah. Keanggotaan dalam kolektivitas 

secara sosial dikonstruksi dan didasarkan pada 

interaksi sosial yang terus-menerus dan memung-

kinkan untuk berbagi unsur-unsur yang sama 

(Eisenstadt dan Giessen 1995: 97).

Proposisi Tajfel and Turner (1986: 7) yang 

menyebutkan bahwa identitas sosial mendorong 

pada terciptanya favoritisme kelompok, dan sikap 

bermusuhan dengan kelompok lain, mendapatkan 

kritik dari Huddy (2001: 131). Menurut Huddy, 

teori identitas sosial memandang identitas sosial 

sebagai suatu fenomena yang absolut. Ketika 

kelompok menjadi menonjol maka identitas ke-

lompok akan menjadi identitas utama. Sebaliknya, 

ketika kelompok tidak menonjol maka identitas 

individu akan menjadi yang utama. Seperti 

teori Marxis, teori identitas sosial memandang 

bahwa dasar dari semua kelompok-kelompok 

manusia adalah pengakuan terhadap situasi yang 

eksploitatif (a common plight). Namun, berbeda 

dengan teori Marxist, teori ini menekankan proses 

psikologis yang menerjemahkan kategori-kategori 

sosial menjadi kelompok-kelompk manusia, dan 

penciptaan realitas psikologis dari realitas sosial 

(Hogg 1988 bdk.; Herring dkk. 1999). 

Memang benar bahwa menurut teori iden ti-

tas sosial, perilaku kelompok-kelompok agama 

menjelaskan bahwa identifikasi terhadap kelom-

pok agama adalah salah satu determinan yang pa-

ling penting terhadap sikap politik di antara elite-

elite politik dan agama (Jelen 1993: 178–179). 

Namun, Rubin dan Hewstone (2004: 823–830) 

mengkritik teori identitas sosial karena diang-

gap menekankan secara berlebihan favoritisme 

kelompok, tidak memperhatikan kecenderungan 

terhadap kelompok lain, dan ketidakmampuan 

dalam menjelaskan diskriminasi kelembagaan. 

Hasil penelitian Brewer (1999: 442) mengatakan 

bahwa favoritisme kelompok dan identifikasi 
sosial tidak berkorelasi secara langsung dengan 

persepsi terhadap diskriminasi dan perilaku 

melawan kelompok lain. Brewer berargumen 

bahwa keperluan untuk menyesuaikan nilai-nilai 

kelompok berkaitan dengan bentuk-bentuk su-

perioritas moral, sensitivitas terhadap tantangan, 

dan proses-proses perbandingan sosial. Selain itu, 

kekuatan politik dapat menjembatani identifikasi 
kelompok dengan penciptaan permusuhan mela-

wan kelompok lain. 

Jika orientasi negatif terhadap kelompok lain 

tidak sekuat elemen identitas kelompok, maka 

kategorisasi sosial tidak dapat menyebabkan 

seseorang mengaitkan dirinya dengan anggota-

anggota kelompok yang menjadi referensinya. 

Oleh karena itu, budaya dapat menjadi salah 

satu cara di mana individu mendapatkan makna 

dan nilai kelompok, dan berkontribusi terhadap 

pembentukan identitas kelompok (Herring dkk. 

1999). Sebuah identitas kolektif yang dipolitisasi 

terjadi ketika individu-individu memandang diri 

mereka sebagai anggota-anggota kelompok yang 

sadar diri di tengah perjuangan kekuasaan (Sears 

dkk. 2003: 421), dengan demikian favoritisme 

kelompok berkaitan dengan kolektivitas, tetapi 

tidak terkait dengan kebanggaan terhadap diri 

sendiri (self-esteem). Mobilisasi politik menja-

dikan identitas etnik lebih kuat dan menonjol, 

dan partisipasi dapat dilihat sebagai rasionalitas 

untuk mendapatkan hasil-hasil yang diharapkan 

atau sebagai alat untuk mencapai tujuan-tujuan 

yang bernilai (Klandermans 1984).

Pembentukan citra dalam pendefinisian 

kembali batas-batas kelompok, muncul karena 

batas-batas tersebut mendefinisikan identitas 
kolektif (Pitchford 2001: 48). Ketika penanda 

batas, seperti agama dan bahasa, tunduk pada 

penilaian negatif kelompok dominan, maka 

kelompok-kelompok yang tersubordinasi dapat 

mempengaruhi proses pendefinisian kembali 

makna dan identitas kelompok mereka dalam 

cara yang lebih positif (Pitchford 2001:48). 

Identifikasi diri terhadap kelompok (the sosial 
self-identification) terjadi ketika individu jatuh 

pada salah satu bagian dari konsepsi diri (self-
conception) yang terpisah, yakni identitas sosial 

yang berasal dari keanggotaan di dalam kategori-

kategori kelompok (Abram dan Hogg 1990: 22). 

Jika kita melihat polarisasi, kompetisi, dan 

konflik kekerasan antarkelompok etnik atau 

agama dalam perspektif teori identitas sosial, 

maka sekolah-sekolah agama dan etnisitas 

adalah sumber konflik yang harus dihilangkan 
representasinya dalam hubungan antarkelompok. 

Namun, diskursus teoretis tentang identitas sosial 



Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 53

seringkali gagal menjelaskan mengapa  individu 

melakukan tindakan-tindakan tertentu atau 

 mengeluarkan pernyataan-pernyataan tertentu 

(Martin 1995: 5). Jenkins (1996: 6) menjelaskan 

bahwa identifikasi sosial dan perilaku seseorang 
seolah-olah berkaitan. Namun, menurutnya, 

sistem klasifikasi tentang diri dan orang lain 
adalah sesuatu yang bersifat multidimensional 

dan tampaknya tidak selalu konsisten. Merujuk 

pada Brubaker dkk. (2004: 31–36), Jenkins (1996: 

9) mengatakan bahwa keanggotaan terhadap 

kelompok dan identitas sosial mungkin memiliki 

peran yang sangat penting, tetapi mereka tidak 

bersifat deterministik karena perilaku individu 

adalah cukup rumit dan berhubungan dengan 

pandangan terhadap dunia sosial, habitus, dan 

pengetahuan yang dimilikinya.

PUSTAKA ACUAN:

Buku

Abrams, D., & Hogg, M.A. 1990. Social Identification: 
A Social Psychology of Intergroup Relation 
and Group Processes. London and New York: 

Routledge.

Aritonang, J.S., & Steenbrink, K. 2008. A History of 
Christianity in Indonesia. Leiden and Boston: 

Brill.

Azra, A. 2008. “Religious Pluralism in Indonesia”. 

In: A. Azra & W. Hudson (Eds.), Islam beyond 
conflict: Indonesia Islam and Western Political 
Theory (pp. 113–122). Burlington, TV: Asha-

gate Publishing Company.

Badan Pusat Statistik Kota Ambon (BPS Kota Ambon). 

2011. Kota Ambon dalam Angka 2010. Ambon: 

BPS Kota Ambon.

Bartels, D. 2003a. “Your God is no Longer Mine: 

Moslem-Christian Fratricide in the Central Mo-

luccas (Indonesia) After a Half-millennium of 

Tolerant Co-existence and Ethnic Unity”. In: S. 

Pannell (Ed.), A State of Emergency: Violence, 
Society and the State in Eastern Indonesia 

(pp. 128–153). Darwin: Northern Territory 

University Press.

Barth, F. 1969. Ethnic Groups and Boundaries. Boston, 

MA: Little, Brown and Co.

Böhm, C.J. 2006. Brief Chronicle of the Unrest in the 
Moluccas 1999–2006. Ambon: Crisis Centre of 

Diocese of Amboina.

Braithwaite, J., & Dunn, L. 2010. Maluku and North 

Maluku. In: J. Braithwaite, V. Braithwaite, 

M. Cookson & L. Dunn (Eds.), Anomie and 

Violence Non-truth and Reconciliation in 
Indonesian Peace Building (pp. 147–242). 

Canberra: ANU Press.

Chauvel, R. 1990. Nationalists, Soldiers and Separat-
ists: The Ambonese Islands from Colonialism 
to Revolt, 1880–1950. Leiden: KITLV Press.

Coser, L.A. 1956. The Functions of Social Conflict. 
Glencoe, Illinois: Free Press.

Cooley, F. L. 1962. Ambonese Adat: A General Descrip-
tion. Cultural Report Series 10. New Heaven: 

Yale University Press.

Durkheim, E. 1893/1933. The Division of Labour 
in Society (G. Simpson, Trans.). New York: 

Macmillan.

Eisenstadt, S.N., & Giessen, B. 1995. Power, Trust, and 
Meaning: Essays on Sociological Theory and 
Analysis. Chicago: University of Chicago Press.

Gijsberts, M., Hagendoorn, L., & Scheepers, P. (Eds.). 

2004. Nationalism and Exclusion of Migrants: 
Cross National Comparisons. Burlington, 

USA: ASHAGATE.

Leirissa, R.Z., Manusama, Z. J., Lapian, A. B., & Abdura-

chman, P. R. 1982. Maluku Tengah di Masa Lampau: 
Gambaran Sekilas Lewat Abad Sembilas Belas. 

Jakarta: Arsip Nasional Republik Indonesia.

Malasevic, S. 2006. Identity as Ideology: Understand-

ing Ethnicity and Nationalism. Basingstoke: 

Palgrave Macmillan.

Merton, R.K. 1957. Social Theory and Social Struc-

ture. Greencoe: Free Press.

Nanulaitta, L. O. 1966. Timbulnja Militerisme Ambon: 
Sebagai Suatu Persoalan Politik, Social-Eko-

nomis. Djakarta: Bhratara.

Nurhasim, M., & Ratnawati, T. 2005. Bab III Kapasitas 

negara dan masyarakat dalam resolusi konflik 
di Ambon. In: S. Rozi (Ed.), Hubungan Negara 

dan Masyarakat dalam Resolusi Konflik di 
Indonesia (pp. 93–156). Jakarta: LIPI Press.

Parsons, T. 1951. The Social system, New York: 

Routledge & Kegan Paul.

Pariela, T.D. 2007. “Political Process, Public Policy, 

and Peace Building Process: Case of Ambon 

City, Maluku”. In: K. Matsui (Ed.), Regional 

Development Policy and Direct Local-head 
Election in Democratizing East Indonesia 
(pp. 101–124). Chiba: Institute of Developing 

Economies, Japan External Trade Organization 

(IDE-JETRO).

Pires, T. 1944. The Suma Oriental: An Account of the 
East, from the Red Sea to Japan, Written in 
Malacca and India in 1512–1515 (A. Cortesao, 

Trans.). London: Hakluyt Society. 

Ricklefs, M.C. 1981. A history of Modern Indonesia. 

London: Mcmillan.



54 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014  

Ricklefs, M.C. 2008. Sejarah Indonesia Modern 1200-
2004 (terjemahan S. Wahono, Trans.). Jakarta: 

Serambi.

Sidel, J.T. 2008. The manifold meanings of displace-

ment: Exploring inter-religious violence 1998-

2001. In: E. –L. E. Hedman (Ed.), Conflict, 
violence, and displacement in Indonesia. Pub-

lication Studies in Southeast Asia No. 45 (pp. 

29–60). Ithaca, New York: Cornel Southeast 

Asia Program.

Steenbrink, K. 2007. Catholics in Indonesia, 1808–1942: 
A documented history. Vol. 2 the spectacular 
growth of a self-confident minority. Leiden: 

KITLV Press.

Sterkens, C. J. A., & Hadiwitanto, H. 2009. “From So-

cial to Religious Conflict in Ambon, an Analysis 
of the Origin of Religious Inspired Violence”. 

In: C. Sterkens, M. Machasin, & F. Wijsen F. 

(Eds.). Religion, Civil Society and Conflict in 
Indonesia. Nijmegen Studies in Development 

and Cultural Change 45 (pp. 59–86). Münster/

Berlin/Wien/London: Lit Verlag.

Subair, S.A., & Rumra, M. Y. 2008. Segregasi Pemuki-

man Berdasar Agama:Solusi atau Ancaman? 
Pendekatan Sosiologis Filosofis atas Interaksi 
Sosial Antara Orang Islam dan Orang Kristen 
Pasca Konflik 1999–2004 di Kota Ambon. 

Yogyakarta: Graha Guru. 

Sumner, W.G. 1906/1959. Folkways, a Study of the 
Sociological Importance of Usages, Manners, 
Customs, Mores, and Morals. New York: The 

New American Library.

Tajfel, H. 1978a. “Inter Individual Behaviour and 

Intergroup Behaviour”. In: H. Tajfel (Ed.), Dif-
ferentiation Between Social Groups: Studies in 
the Social Psychology of Intergroup Relations 

(pp. 27–60). London, New York, San Francisco: 

European Association of Experimental Social 

Psychology & Academic Press.

Tajfel, H. 1978b. Social Categorization, Social Identity 

and Social Comparison. In: H. Tajfel (Ed.), 

Differentiation between social groups: Studies 
in the social psychology of intergroup relations 

(pp. 61–76). London, New York, San Francisco: 

European Association of Experimental Social 

Psychology and Academic Press.

Tajfel, H., & Turner, J. 1986. An integrative theory 

of intergroup conflict. In: W. G. Austin & S. 
Worchel (Eds.), The Social Psychology of 
Intergroup Relations (pp. 149-178). Monterey, 

CA: Brooks/Cole.

Tomagola, T.A. 2007. Format Ulang Birokra-

si   Kota Ambon. Makassar: Ininnawa.

Turner, J.C. 1978. Social comparison and social 

recognition: Two complementary process of 

identification. In: H. Tajfel (Ed.), Differen-

tiation between social groups: Studies in the 
social psychology of Intergroup relations (pp. 

251–266). London, New York, San Francisco: 

European Association of Experimental Social 

Psychology and Academic Press.

Turner, J.C. 1981. “The Experimental Social Psychol-

ogy of Intergroup Behaviour”. In: J. C. Turner 

& H. Giles (Eds.), Intergroup Behaviour (pp. 

66-101). Oxford: Blackwell.

Turner, J.C., Hogg, M.A., Oakes, P.J., Reicher, S.D., 

& Wetherell, M. 1987. Rediscovering the social 
group: A Self-categorization Theory. New 

York: Blackwell.

Van Fraassen, C. 1983. “Historical Introduction”. In 

Katrien Polman (ed.), The Central Moluccas: 
An Annotated Bibliography. Bibliographical 

series 12 (pp. 1–60). Dordrecht: Foris Publica-

tion Holland.

Van Klinken, G. 2005. “New Actors, New Identities: 

Post-Suharto Ethnic Violence in Indonesia”. In 

D. F. Anwar, H. Bouvier, G. Smith & R. Toll 

(Eds.), Violent Internal Conflicts in Asia Pacific 
(pp. 79–100). Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 

LIPI, Lasema-CNRS, & KITLV. 

Van Klinken, G. 2006. “The Maluku Wars: Communal 

Contenders in a Failing State”. In: C. A. Coppel 

(Ed.), Conflict in Indonesia: Analysis, Repre-

sentation, Resolution (pp. 129–143). London: 

Routledge.

Yanuarti, S., Marieta, J. R., & Tryatmoko, M.W. 2005. 

Konflik di Maluku dan Maluku Utara: Strategi 
Penyelesaian Konflik Jangka Panjang. Jakarta: 

The Indonesian Institute of Sciences.

Jurnal/Majalah

Adam, J. 2008. “Forced Migration, Adat, and a Purified 
Present in Ambon Indonesia”. Ethnology, 47 

(4), 227–238.

Adam, J. 2010. “Post-conflict Ambon: Forced Migra-

tion and the Ethno-territorial Effects of Custom-

ary Tenure”. Development and Change, 41(3), 

401–419.

Bertrand, J. 2002. “Religious Violence in Indonesia’s 

Moluccan Islands”. Pacific Affairs, 75 (1), 

57–85.

Brewer, M.B. 1999. “The Psychology of Prejudice: 

In-group Love or Out-group Hate”? Journal of 
Social Issues, 55 (3), 429–444.

Brewer, M.B. 2001. “The Many Faces of Social Iden-

tity: Implications for Political Psychology”. 

Political Psychology, 22 (1), 115–125.



Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 55

Brubaker, R., Loveman, M., & Stamatov, P. 2004. 

“Ethnicity as Cognition”. Theory and Society, 

33, 1–34.

Chauvel, R. 1980. “Ambon’s Other Half: Some Pre-

liminary Observations on Ambonese Moslem 

Society and History”. Review of Indonesia and 
Malayan Affairs, 14 (1), 40–80.

Festinger, L. 1954. “A Theory of Social Comparison 

Processes”. Human Relations, 7 (2), 117–140.

Greene, S. (1999). “Understanding Party Identification: 
A Social Identity Approach”. Political Psychol-
ogy, 20 (2), 393-403.

Herring, M., Jankowski, T. B., & Brown, R. E. 1999. 

“Pro-Black Doesn’t Mean Anti-White: The 

Structure of African-American Group Identity”. 

The Journal of Politics, 61 (2), 363–386.

Huddy, L. 2001. “From Social to Political Identity: A 

Critical Examination of Social Identity Theory”. 

Political Psychology, 22 (1), 127–156.

Huwae, S. 1995. “Divided Opinions About Adat Pela: 

A Study of Pela Tamilou-Sirisori-Hutumuri”. 

Cakalele, 6, 77–92.

Klandermans, B. 1984. “Mobilization and Par-

ticipation: Social-psychological Expansions 

of Resource Mobilization Theory”. American 

Sociological Review, 49 (5), 583–600.

Lowry, C., & Littlejohn, S. 2006. “Dialogue and 

the Discourse of Peace Building in Maluku, 

Indonesia”. Conflict Resolution Quarterly, 23 

(4), 409–426.

Martin, D.C. 1995. “The Choices of Identity”. Social 

Identities, 1, 5–20.

Pitchford, S.R. 2001. “Image-Making Movements: 

Welsh Nationalism and Stereotype Transforma-

tion”. Sociological Perspectives, 44 (1), 45–65.

Rubin, M., & Hewstone, M. 2004. “Social Identity, 

System Justification, and Social Dominance: 
Commentary on Reicher, Jost et al., and 

Sidanius et al”. Political Psychology, 25 (6), 

823–844.

Sears, D.O., Mingying F., Henry, P. J., & Bui, K. 2003. 

“The Origins and Persistence of Ethnic Identity 

Among the New Immigrant Groups”. Social 

Psychology Quarterly, 66 (4), 419–437.

Tajfel, H. 1970. “Experiments in Intergroup Discri-

minination”. Scientific American Journal, 23, 

96–102.

Van Klinken, G. 2001. “The Maluku Wars: Bringing 

Society Back”. Indonesia, 71, 1–26.

Disertasi

Bartels, D. 1978. Guarding the Invisible Mountain: In-

tervillage Alliances, Religious Syncretism and 
Ethnic Identity Among Ambonese Christians 
and Moslems in the Moluccas. Ph.D. thesis in 

the Cornell University. Ann Arbor Michigan: 

University Microfilms International.
Iwamony, R. 2010. The Reconciliatory Potential of the 

Pela in the Moluccas: The Role of the GPM in 
this Transformation Process. Doctoral Disserta-

tion, Vrije University of Amsterdam.

Widjojo, M.S. 2007. Cross-Cultural Alliance-making 

and Local Resistance in Maluku During the 
Revolt of Prince Nuku, c. 1780–1810. Doctoral 

dissertation, University of Leiden.

Website

Bartels, D. 2003b, December. The Evolution of God 
in the Spice Islands: The Converging and Di-
verging of Protestant Christianity and Islam in 
the Colonial and Post-colonial Periods. Paper 

presented at the Symposium Christianity in 

Indonesia, Frankfurt, Germany. Retrieved No-

vember 10, 2010 from http://www.nunusaku.

com/pdfs/evolution.pdf.

Tomsa, D. 2009. Local Elections and Party Politics 
in a Post-conflict Area: The Pilkada in Ma-

luku (Indonesian studies working paper No. 

8, March 2009). Retrieved April 18, 2013 

from http://eprints.utas.edu.au/8722/1/USYD-

IS_Tomsa_Maluku.pdf.

Varshney, A., Panggabean, R., & Tadjoeddin, M. Z. 

2004. Patterns of Collective Violence in In-

donesia 1990-2003 (UNSFIR Working paper 

No. 04/03. Jakarta: United Nations Support 

Facility for Indonesian Recovery (UNSFIR). 

Retrieved April 10, 2010 from http://www.

conflictrecovery.org/bin/Patterns_of_collec-

tive_violence_July04.pdf.

Laporan:

International Crisis Group (ICG). 2000. Indonesia: 
Overcoming Murder and Chaos in Maluku 

(ICG Asia Reports No. 10/2000). Jakarta/Brus-

sels: ICG. 

International Crisis Group (ICG). 2011. Indonesia: 
Trouble Again in Ambon (ICG Asia briefing 
No. 128/2011). Jakarta/Brussels: ICG. 



56 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014  

LAMPIRAN 1.  

PULAU AMBON DAN KEPULAUAN LEASE

Sumber: http://en.wikipedia.org/wiki/File:Ambon_and_Lease_Islands_(Uliasers)_en.png 


