AGAMA, ETNISITAS, DAN
PERUBAHAN POLITIK DI MALUKU:
REFLEKSI TEORETIK DAN HISTORIS

Cahyo Pamungkas
Peneliti pada Pusat Penelitian Sumber Daya Regional - Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (PSDR-LIPI)
Email: cahyopamungkas_lipi@yahoo.com

Diterima: 30-12-2013 Direvisi: 10-1-2014 Disetujui: 20-1-2014

ABSTRACT

This paper is a result of archival research that was a part of ethno-religious conflict studies conducted by
Radboud University Nijmegen, the Netherlands in 2011. This article addresses the following questions: (i) how is the
relationship between cultural elements, in particularly ethnicity and religions, and political competition according
to social identity theory? (ii) How is the development of religious institutions in the Mollucas with its political and
cultural consequences? (iii) How do we use social identity theory to analyze the present day political dynamics in
the Mollucas related to the polarization of religious and ethnicity? Social identity theory mentions that group iden-
tification is sufficient to create in-group favoritism and hostility toward out-group members. Religion and ethnicity
consequently are theoretically put as sources of conflictual relationships between ethno-religious groups. The current
political dynamics in the Mollucas after the recent conflict between 1999 and 2004, however, show the religious
divisions in politics are not salience compared to several periods before the violence. As theoretical implication,
some elements of social identity theory are not relevant to analyze the using of religion and ethnicity in politics.

Keywords: Religion, ethnicity, and politics.

ABSTRAK

Artikel ini merupakan salah satu hasil studi literatur dari penelitian ethnoreligious conflict yang diselenggara-
kan oleh Radboud University Nijmegen, Belanda pada tahun 2011. Artikel ini bertujuan untuk menjawab beberapa
pertanyaan penelitian sebagai berikut: (1) bagaimanakah hubungan antara unsur-unsur budaya terutama agama dan
etnisitas dengan kompetisi politik menurut teori identitas sosial? (2) Bagaimanakah perkembangan lembaga-lembaga
keagamaan di Maluku beserta konsekuensi-konsekuensi politik dan budaya yang menyertainya? (3) Bagaimana kita
menggunakan teori identitas sosial untuk menganalisis dinamika politik di Maluku pada masa sekarang, terutama
berkaitan dengan polarisasi agama dan etnisitas? Teori identitas sosial menyebutkan bahwa identifikasi kelompok
adalah prasyarat utama untuk mendorong lahirnya favoritism kelompoknya sendiri dan permusuhan terhadap
anggota-anggota kelompok lain. Agama dan etnisitas sebagai akibatnya memiliki konsekuensi secara teoretik se-
bagai sumber hubungan yang bersifat konfliktual antara kelompok-kelompok agama dan suku. Namun, dinamika
politik kontemporer di Maluku sesudah konflik berakhir, menunjukkan bahwa polarisasi agama dalam politik tidak
lagi menonjol dibandingkan beberapa periode sebelum konflik komunal. Sebagai implikasi teoretiknya, beberapa
elemen dari teori identitas sosial kurang lagi relevan untuk menganalisa hubungan antara agama atau dalam politik
kontemporer.

Kata kunci: Agama, etnisitas, dan politik.

PENDAHULUAN

Delapan bulan sebelum pemilihan Walikota
Ambon pada bulan April 2011, diselenggarakan
pertemuan kumpul gandong oleh masyarakat

di baileo (gedung pertemuan) Gereja Maranatha,
Ambon. Acara ini dibuka dengan pawai tokoh-
tokoh masyarakat dari tiga negeri tersebut dengan

negeri' Ulath, Tuhaha, dan Iha yang bertempat wilayahnya secara bersama-sama. Sistem pemerintahan
- negeri adalah bentukan VOC sejak awal abad ke-17.
1 Negeri di Maluku merupakan kesatuan masyarakat hukum Sebelum kedatangan VOC, kesatuan masyarakat seperti
adat yang terbentuk secara genaologis, menempati suatu ini disebut sebagai aman, hena, atau uku yang terbentuk
wilayah tertentu, memiliki susunan pemerintahan dan dari lumatau, yakni orang-orang yang menganggap diri
adat istiadat, dan mengelola sumber daya yang berada di mereka berasal dari satu keturunan (Leirissa dkk., 1982: 1).

37



menggunakan pakaian adat, dan memegang tali
yang mengikat mereka semua. Sepuluh orang
tetua adat dari Iha berpakaian putih dengan sapu
tangan kuning yang diikatkan di leher. Di sam-
ping itu, sepuluh orang tetua adat dari Tuhaha dan
Ulath berpakaian merah dan mengenakan sapu
tangan merah. Diiringi musik tradisional, mereka
diarak dari jalan raya menuju baileo sambil diikat
oleh sebuah tali, dan menggendong sebuah
potongan bambu berbentuk salib. Sesampai di
baileo, rombongan tersebut disambut oleh 20
perempuan yang memegang kain putih melingkar
sebagai tanda perahu kora-kora yang mengantar-
kan nenek moyang ketiga negeri dari kampung
halamannya. Setelah itu, berlangsung pembacaan
silsilah nenek moyang dari masyarakat ketiga
negeri tersebut yang dianggap masih memiliki
hubungan darah. Menjelang penutupan, seorang
tetua adat menyampaikan permintaan dukungan
kepada masyarakat ketiga negeri untuk memilih
calon Walikota yang berasal dari negeri Tuhaha.

Kumpul gandong lebih banyak dimaknai
dalam perspektif kebudayaan, yakni suatu upacara
untuk mengaktifkan gandong. Menurut Bartels
(1978, 2003a), gandong merupakan ikatan dan
aliansi antar-negeri di Maluku yang dibentuk
oleh nenek moyang mereka berdasarkan klaim
hubungan darah. Jika ditelusuri lebih jauh, seperti
halnya pela yang merupakan aliansi antardesa
yang dibentuk oleh nenek moyang, maka gandong
berperan dalam membangun saling kepercayaan
sekaligus menurunkan intensitas permusuhan
antardesa di Maluku yang memiliki perbedaan
dalam afiliasi keagamaan.

Sesudah kekerasan komunal di Maluku
berakhir pada tahun 2004, pemerintah daerah
berupaya untuk mengaktitkan kembali hubungan-
hubungan kebudayaan antardesa yang berbeda
agama, yaitu panas gandong dan panas pela.
Namun, upaya-upaya tersebut seringkali dise-
lenggarakan menjelang pilkada. Contoh lain dari
panas gandong adalah rapat besar tiga saniri
negeri gandong yakni negeri Wakal (Islam), Hi-
tumessing (Islam), dan Rumah Tiga (Kristen)
pada tanggal 4 Oktober 2011 atau tiga bulan
sebelum Pilkada kota Ambon. Meskipun semua
negeri yang disebut di atas berada di luar kota
Ambon, tetapi acara tersebut memiliki implikasi
terhadap politik di kota Ambon, yaitu pasangan

38 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014

calon tersebut menjadi representasi kultural orang
Maluku.

Berdasarkan paparan di muka, studi ini ber-
tujuan untuk menjawab beberapa pertanyaan
sebagai berikut: (i) Bagaimanakah hubungan
antara aspek-aspek kebudayaan, terutama etnisi-
tas dan agama, dengan kontestasi dalam politik,
dipandang dari perspektif teori identitas sosial?
(i) Bagaimanakah perkembangan agama-agama
di Maluku beserta perubahan-perubahan politik
dan budaya yang menyertainya sejak sebelum
masa kolonial hingga sekarang? (iii) Bagaimana
menggunakan teori identitas sosial untuk meng-
analisis dinamika di antara etnisitas, agama, dan
dinamika politik di Maluku pada masa kini?

TEORI IDENTITAS SOSIAL

Hubungan antara agama, etnisitas, dan konflik
politik merupakan topik yang banyak mendapat-
kan perhatian para ilmuwan sosial. Pandangan
mainstream dalam ilmu sosial menyebutkan
bahwa kontestasi dan konflik dipicu oleh per-
saingan antarkelompok di dalam masyarakat
untuk merebut sumber daya yang terbatas
(Coser 1956: 4). Pandangan teoritis lainnya,
sebagaimana disebutkan oleh Tajfel dan Turner
(1986: 7), mengatakan bahwa proses psikologis
antarindividu maupun antarkelompok mendorong
terciptanya konflik dan permusuhan melalui
prasangka dan perilaku diskriminatif terhadap
kelompok lain. Dengan demikian, kontestasi,
kompetisi, dan konflik kepentingan bukan kondisi
yang diperlukan untuk membuat seseorang atau
suatu kelompok bertentangan dengan orang lain
atau kelompok lain, tetapi terutama oleh kategori-
sasi sosial, yakni perspektif yang menganggap
bahwa setiap orang adalah anggota kelompok
(Tajfel 1970: 86—102). Studi ini berdasar pada
perspektif teoritis yang kedua untuk menganalisis
bagaimana etnisitas dan agama digunakan dalam
politik di Maluku. Perspektif ini lebih tepat untuk
menjelaskan hubungan antarkelompok etnis dan
agama dalam konflik.

Teori identitas sosial menjawab pertanyaan
seputar mengapa orang lebih memiliki preferensi
terhadap kelompoknya sendiri, dan tidak terhadap
kelompok lain. Secara garis besar, titik pijak fun-
damental teori ini adalah setiap individu selalu



berusaha untuk menggapai konsep dan citra diri
yang positif. Identitas sosial ditempatkan seba-
gai bagian dari diri individu yang berasal dari
proses kategorisasi dan perbandingan sosial.
Selanjutnya, setiap individu akan mewujudkan
identitas sosial positif, dan menentukan status dan
nilai kelompoknya melalui perbandingan sosial
dengan kelompok lain. Pada akhirnya, individu
tersebut berupaya memperjuangkan positive in-
group distinctiveness, yaitu konsep diri yang
positif, menggunakan sikap-sikap positif dari
kelompoknya, dan mengemukakan sikap-sikap
negatif dari kelompok lain.

Setiap masyarakat dapat diklasifikasikan
menurut kategori sosial yang didefinisikan
berdasarkan kebangsaan, ras, kelas, agama,
status pekerjaannya, dan berhimpitan dengan
hubungan kekuasaan antara satu kelompok
dengan kelompok lain (Abram and Hogg 1990).
Kategori-kategori sosial tersebut tidak hanya
hidup dalam lingkungan yang tertutup, tetapi
mereka secara alamiah mendorong terbentuknya
struktur sosial tertentu. Proposisi teoritis ini
sejalan dengan perspektif yang digunakan oleh
teori struktur-fungsional seperti Durkheim (1933),
Parsons (1951), dan Merton (1957) terutama
pandangan bahwa setiap orang adalah bagian atau
representasi dari kelompok, baik disadari ataupun
tidak disadari.

Teori identitas sosial mencoba untuk men-
jelaskan bagaimana representasi individu dalam
kelompok dan representasi kelompok di dalam
individu. Asumsi yang digunakan adalah proses
psikologis di dalam diri individu dapat mencipta-
kan identitas dan perilaku, termasuk perilaku
kelompok. Teori ini berakar pada pandangan
Sumner (1960: 27) yang menekankan pembedaan
antara in-group (kelompoknya sendiri) dengan
out-group (kelompok lain) atau others. Kategori
pertama dihubungkan dengan hubungan-hubung-
an yang harmonis dan damai, sementara kategori
kedua dikaitkan dengan hubungan-hubungan
yang bersifat kontradiktif. Menurut Sumner,
pandangan positif terhadap kelompoknya dan
pandangan yang negatif terhadap kelompok
lain, yang disebut dengan ethnosentrisme, bukan
merupakan perilaku individu namun merupakan
perilaku kelompok.

Teori identitas sosial berawal dari kritik
terhadap teori konflik bahwa teori identitas
seharusnya menekankan proses yang mendasari
pembentukan identitas kelompok, dan aspek-
aspek subjektif dari keanggotaan dalam suatu
kelompok (Tajfel dan Turner 1986: 8). Teori ini
pada dasarnya menjelaskan proses pembentukan
dan pemeliharaan identitas kelompok, dan dam-
pak dari identifikasi terhadap kelompok. Menurut
teori ini, sikap dan perilaku bermusuhan antarke-
lompok sosial berawal dari proses psikologis yang
menekankan pembentukan identitas kelompok,
dan merupakan dampak dari identifikasi terhadap
perilaku kelompok (Gijsberts dkk. 2004: 8). Ber-
beda dari konsepsi Barth (1969: 13—14) bahwa
identifikasi dan kolektivitas dikonstruksi secara
sosial melalui transaksi dan negosiasi, sementara
Tajfel dan Turner (1986: 8) mengatakan bahwa
keanggotaan dalam suatu kelompok adalah syarat
yang mencukupi untuk menciptakan identifi-
kasi dengan kelompok, dan untuk menyalurkan
perilaku yang disukai terhadap kelompoknya
(in-group favoritism) dan diskriminasi terhadap
kelompok lain.

Berdasarkan penelitian eksperimental yang
dilakukan oleh Turner (1981), konflik kepentingan
antarkelompok bukanlah syarat yang diperlukan
atau mencukupi dalam mewujudkan konflik dan
diskriminasi. Oleh karena itu, asumsi mendasar
dari teori ini adalah bias terhadap kelompok
sendiri merupakan suatu karakter yang sangat
kuat dalam hubungan antarkelompok. Tajfel dan
Turner (1986: 8), memberikan bukti bahwa kate-
gori sosial adalah kondisi yang mencukupi bagi
perilaku diskriminasi terhadap kelompok lain, dan
perilaku menyukai kelompoknya sendiri. Dalam
terminologi favoritisme kelompok, Tajfel dan
Turner (1986: 14) mengatakan bahwa perbedaan
antarkelompok yang lebih besar dalam kompe-
tisi adalah lebih mendasar dibandingkan dengan
manfaat paling besar yang diperoleh dari kelom-
poknya. Hal ini dapat dimaknai bahwa preferensi
terhadap kelompok lebih penting daripada objek
material yang dikompetisikan.

Menurut teori ini, penilaian setiap individu
terhadap dirinya sendiri adalah fungsi dari identi-
tas sosial dan personal (Herring dkk. 1999: 379).
Jika identitas personal adalah hasil dari apa yang

Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 39



diperjuangkan oleh setiap individu, maka identitas
tersebut juga merupakan hasil dari keanggotaan
individu tersebut dalam suatu kelompok. Untuk
mempertahankan evaluasi diri yang positif,
individu-individu membuat referensi yang
disukai kelompoknya, yang mereka identifikasi,
dan karakter-karakter yang tidak disukai dari
kelompok lain. Teori ini mengasumsikan bahwa
individu-individu mengategorikan dunia menjadi
‘mereka’ dan ‘kita.” Identifikasi merupakan salah
satu kebutuhan yang didorong untuk menciptakan
nilai positif tertentu (positive distinctions) yang
dipenuhi dengan perbandingan sosial antarke-
lompok. Perbandingan antara kelompok sendiri
dengan kelompok lain, tidak lain merepresen-
tasikan persepsi kelompoknya sendiri terhadap
kelompok lain (Greene 1999: 394). Dengan
demikian, kategori sosial akan mengarah pada
kontradiksi persepsi sejenis ini (Greene 1999:
394). Identifikasi sosial, kategori sosial, dan
perbandingan sosial pada umumnya memproduksi
persepsi-persepsi bias terhadap kelompoknya
sendiri maupun terhadap kelompok luar.

Teori identitas sosial memiliki empat kon-
sep yang penting, yakni kategorisasi sosial,
identifikasi sosial, perbandingan sosial, dan
pembentukan kelompok psikologis yang khusus
(psychological group distinctiveness) (Tajfel
1978a; Gijsberts dkk. 2004). Kategorisasi sosial,
sebagaimana didefinisikan oleh Tajfel (1978b:
61), “dapat dipahami sebagai tata lingkungan
sosial dalam arti pengelompokan orang-orang
sedemikian rupa sehingga dianggap masuk akal
oleh individu yang bersangkutan.” Kategorisasi
dapat dianggap sebagai sistem orientasi yang
membantu untuk mendefinisikan posisi individu
dalam masyarakat. Pembedaan antara kelompok
“dalam” dengan kelompok “luar” yang diciptakan
oleh kategorisasi sosial, merupakan sebuah instru-
men kognitif menyistematisasikan kompleksitas
informasi diterima oleh manusia dari lingkungan-
nya. Kategorisasi sosial terjadi ketika informasi
mengenai kelompok-kelompok sosial diorganisasi
sedemikian rupa sehingga persamaan-persamaan
dan perbedaan-perbedaan di antara kategori
ditekankan. Oleh karena itu, perbedaan antarkate-
gori di dalam kelompok sendiri dilihat sebagai
tidak penting, dan persamaan-persamaan di
dalam kelompok sendiri menjadi sangat penting.

40 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014

Kelompok-kelompok luar, didefinisikan sebagai
kelompok yang anggota-anggotanya berbagi nilai,
konsep, dan perasaan yang seragam, sementara
karakter kelompok sendiri dipandang lebih bera-
gam.

Tajfel (1978a: 63) mengatakan bahwa identi-
fikasi sosial dipahami sebagai bagian dari konsep
diri individu, yang diturunkan dari pengetahuan
tentang keanggotaan dalam kelompok-kelompok
sosial bersama seperangkat nilai, dan emotional
significance yang melekat. Setiap individu mem-
peroleh citra tentang diri dari pengetahuan ten-
tang keanggotaan dalam suatu kelompok yang
dikandung pada nilai dan emosi yang berkaitan
dengan keanggotaan. Identitas sosial hanya dapat
didefinisikan melalui dampak kategorisasi sosial,
yakni dimensi-dimensi lingkungan sosial individu,
terhadap kelompoknya sendiri dan kelompok luar.
Identitas sosial pada dasarnya dapat memiliki
sifat-sifat positif atau negatif, tergantung atas
penilaian oleh kelompok-kelompok sosial yang
menyumbang pada pembentukan identitas sosial
individu. Hal ini mengasumsikan bahwa individu-
individu berjuang keras untuk memperoleh atau
mempertahankan citra yang memuaskan atau
konsep diri, atau sebuah identitas sosial yang
positif.

Individu-individu yang melihat karakter
kelompoknya sendiri; memiliki nilai moral
yang lebih tinggi dengan cara membandingkan
kelompok mereka terhadap kelompok lainnya
(social comparison). Hal ini berakar dari hipotesis
Festinger (1954) (dalam Tajfel (1978: 64), yang
mengatakan: (i) “di dalam organisme manusia,
ada keinginan untuk menilai pandangan dan
kemampuannya; (ii) sepanjang tujuan tersebut,
orang-orang menilai pandangan dan kemampuan
mereka masing-masing dengan pandangan dan
kemampuan orang lain”. Perbandingan sosial
terjadi ketika kita membuat perbandingan antara
orang lain dengan kita sendiri. Menurut Turner
(1978: 236), untuk mencapai identitas sosial yang
positif, perbandingan antara kelompok dalam dan
kelompok luar harus dilakukan untuk mengeta-
hui bahwa kelompoknya sendiri adalah lebih
baik (positif) daripada kelompok lain. Festinger
menyarankan bahwa perbedaan antarindividu
dalam dimensi penilaian kinerja dapat dianggap
sebagai sebuah perbedaan status (Turner 1978:



237). Perbandingan sosial ini memudahkan
jalan untuk menciptakan dan mempertahankan
kelompok-kelompok psikologis.

Jika suatu masyarakat terdiri atas kategori
sosial yang dipersepsikan secara hirarkis, maka
individu-individu di dalamnya secara kognitif
akan menyederhanakan persepsi dan pengalaman
mereka untuk memahami posisinya sebagai ang-
gota salah satu kategori sosial dan menyesuaikan
tindakan-tindakannya berdasar atas keanggota-
anya tersebut. Mereka mengategorikan orang lain
sebagai basis bagi persamaan maupun perbedaan
dengan diri sendiri, di mana mereka mempersep-
sikan orang lain sebagai anggota dari kategori
yang sama sebagai diri (in-group members) atau
sebagai anggota dari kategori diri yang berbeda
(out-group members) (Abram dan Hogg 1990:19).
Selanjutnya, individu-individu tersebut meng-
identifikasi diri dengan kelompok mereka sendiri
di mana identifikasi sosial merepresentasikan
sejauh mana nilai kelompoknya ditanamkan ke
dalam pandangan tentang diri (sense of self) dan
pada waktu yang sama diri (self) dianggap sebagai
bagian integral dari kelompok (in-group) (Brewer
2001: 111). Identifikasi sosial tidak secara oto-
matis memproduksi perilaku kelompok karena
identifikasi tersebut hanya menghasilkan citra
positif tentang kelompok. Namun, kategorisasi
dan perbandingan sosial bersama-sama mem-
produksi suatu bentuk perilaku kelompok yang
bersifat khusus seperti pembedaan antarkelompok
dan diskriminasi, favoritisme kelompoknya sen-
diri, stereotip negatif terhadap kelompok lain, dan
penyesuaian terhadap norma-norma kelompoknya
sendiri. Pada satu sisi, pengategorian masyarakat
menjadi kelompok-kelompok cenderung me-
munculkan stereotip negatif terhadap kelompok
lain dan menekankan perbedaan-perbedaan an-
tarkelompok. Pada sisi lain, perbandingan sosial
menjelaskan rasionalitas mengapa kelompoknya
berbeda dengan kelompok lain, beserta segala
konsekuensinya (Abrams dan Hogg 1990: 22).

PENYEBARAN AGAMA DI MALUKU

Para pedagang Muslim dan rohaniwan Muslim,
mirip seperti penyebaran Islam ke bagian lain
kepulauan Indonesia, turut mengambil bagian
dalam penyebaran Islam ke Maluku. Islam ma-

suk ke “kepulauan rempah-rempah” pada abad
ke-13, dan menjadi populer setelah beberapa
raja Ternate, Tidore, Bacan, dan Jailolo memeluk
agama ini sejak tahun 1460 (Pires 1944: 212-214;
Chauvel 1990:16-17). Pada abad ke-16, Islam
mendapatkan lebih banyak pengikut di Ambon
dan Kepulauan Lease. Masyarakat yang tinggal
di perkampungan ulilima di sebelah utara Leihitu
memeluk agama Islam, sementara mereka yang
tinggal di perkampungan wu/isiwa di sebelah se-
latan Leihitu, dan di Semenanjung Leitimor tetap
mempertahankan kepercayaan animisme mereka
dalam waktu yang cukup lama (Aritonang &
Steenbrink 2008: 32—-35). Hal yang sama terjadi di
Kepulauan Lease, yaitu baik penghuni Hatuhaha
di utara Haruku, maupun Iha di selatan Saparua
beralih memeluk Islam. Dakwah Islam oleh para
pedagang Muslim di Hitu menunjukkan bahwa
masyarakat Ambon semakin terbuka terhadap
pengaruh dari luar, tidak seperti sebelum abad
ke-16 di mana area itu masih terisolasi, dan diang-
gap oleh ilmuwan Barat sebagai “‘kurang beradab”
jika dibandingkan terhadap wilayah utara Maluku
(Chauvel 1980: 43-45).

Pada abad ke-17, Islam menyebar secara
gradual dari utara ke selatan wilayah Maluku,
meskipun ajaran dan praktik Islam, sebagaimana
di wilayah lain, masih bercampur dengan keper-
cayaan tradisional. Selama periode Vereenigde
Oost-indische Compagnie (VOC), Muslim di
Maluku relatif terisolasi dari komunitas Muslim
global lainnya karena mereka dilarang untuk
meninggalkan perkampungan mereka, dan para
pedagang Muslim dari luar Maluku dilarang
untuk mengunjungi Maluku oleh VOC yang
memberlakukan sistem monopoli perdagangan
dan produksi rempah-rempah (Chauvel 1980:
53). Pada akhir abad ke-19, perkembangan
transportasi antarpulau mendorong Muslim untuk
pergi haji dan belajar di luar Maluku. Pengajar
agama [slam dari luar Maluku juga berdatangan,
kemudian memperkenalkan kepercayaan Islam
yang lebih modern, tetapi tidak begitu berhasil.
Pada tahun 1930, sebuah cabang Muhammadiyah
didirikan di Ambon. Namun, kebanyakan Muslim
Ambon menolak ide pembaharuan Islam yang
dibawa oleh organisasi progresif itu, sebagaimana
mereka merasa bahwa kepercayaan tradisional
mereka telah diserang (Bartels 2003b). Setelah

Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 41



kemerdekaan, khususnya selama masa Orde
Baru, migrasi meningkat, dan migrasi mem-
percepat proses Islamisasi di Maluku. Di antara
para migran ialah para guru agama Islam yang
memperkenalkan Muslim Ambon mengenai inter-
pretasi modern mengenai Islam. Setelah beberapa
tahun, banyak guru Islam muda yang mengikuti
kepercayaan Islam yang lebih modern, dan meng-
gantikan para pemimpin religius yang mengikuti
sebuah sistem kepercayaan yang sinkretis.

Portugis memperkenalkan ajaran Katolik
di Maluku. Mereka membawa ajaran tersebut,
pada awalnya, ke perkampungan di sebelah
selatan Leihitu, dan kemudian ke perkampung-
an di Semenanjung Leitimor, dan Kepulauan
Lease. Pada pertengahan abad ke-16, sebagian
besar komunitas asli di selatan Ambon dan
kepulauan terdekat seperti Haruku, Saparua, dan
Nusa Laut telah meyakini ajaran Katolik.? Antara
tahun 1575 dan 1605, Katolik merupakan agama
utama di Kota Ambon. Namun, ketika Portugis
keluar pada tahun 1605, masyarakat Katolik
harus pindah ke ajaran Protestan, sebagaimana
Belanda menyatakan bahwa semua perkam-
pungan Katolik harus menjadi perkampungan
Protestan (Bartels 2003b). Di antara tahun 1605
dan tahun 1800, zending (pendakwah Katolik)
dilarang untuk menyebarkan keyakinan mereka
di kepulauan Indonesia. Hanya pada tahun 1912,
dan setelahnya, zending diperbolehkan untuk
memperkenalkan kembali keyakinan mereka di
Ambon. Namun, para pemuka agama Protestan
dan pejabat pemerintah di dalam kota melarang
pendirian gereja Katolik dan sekolah hingga tahun
1925 (Steenbrink 2007: 221-226).

Pada awalnya, VOC tidak memberi banyak
perhatian pada pendidikan religius, dan pelayanan
ibadah kepada para Ambon Kristiani (Van Fraas-
sen 1983). Sejak tahun 1605, VOC mengirim
pendeta hanya untuk melayani orang Belanda
di Maluku. Baru pada tahun 1633, para pendeta
mulai mengajarkan ajaran Protestan dalam seko-
2 Tigakampung di Pulau Ambon menganut ajaran Katolik

pada tahun 1538, dan seorang misionaris dari Spanyol,
Fransiscus Xaverius, turut menghadiri aktivitas evangelis
di Hatiwe, Tawiri, Nusaniwe, Killang, Ema, Halong, dan
Soya pada tahun 1546. Perkampungan Katolik mengang-
gap perpindahan keyakinan itu sebagai tantangan bagi
Ternate, karena Ternate menganggap bahwa perkam-

pungan tersebut telah mengubah loyalitas politis mereka
kepada Portugis (Alhadar 2001).

4?2 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014

lah keagamaan kepada orang-orang Maluku di
Ambon dan melatih beberapa di antara mereka
untuk menjadi guru agama, pegawai gereja, dan
penjaga gereja. Pada tahun yang sama, VOC
mendirikan 32 sekolah dengan 1.200 murid,
yang kemudian meningkat menjadi 54 sekolah
dengan 5.190 siswa pada tahun 1.700 (Aritonang
and Steenbrink 2008: 105). Antara tahun 1625 dan
1775, VOC mengirimkan 41 pendeta Protestan
ke Ambon, Lease, Ternate, dan Banda, di mana
mereka melayani baik sebagai pimpinan gereja
maupun sebagai guru (Aritonang and Steenbrink
2008: 103). Selama British Interregnum (1810—
1817), Pemerintah kolonial Inggris mengirim
lebih banyak zending ke Ambon untuk bekerja
di gereja dan sekolah. Praktik ini dilanjutkan oleh
Pemerintah Kolonial Belanda (van Fraassen 1983:
35). Sejak awal abad ke-19, misionaris Belanda,
yang didanai dan dikontrol oleh pemerintahan
kolonial, mengatur penyebaran ajaran Protestan
secara sistematis.® Contohnya, para misionaris
mendirikan sekolah untuk pemuka agama Protes-
tan lokal guna memperkenalkan ajaran Protestan
ke seluruh kepulauan. Bahasa yang digunakan
di dalam sekolah-sekolah tersebut ialah Ambon
Melayu, yang secara gradual mengakibatkan
punahnya bahasa lokal di banyak perkampungan
Protestan (Chauvel 1990).

Pada pertengahan abad ke-19, semua gereja
Protestan di Maluku digabung menjadi Staatskerk
(gereja negara) Maluku. Pada tahun 1935, gereja
tersebut bersatu di bawah dewan otonom Gereja
Protestan Maluku (GPM). Dewan itu merupakan
organisasi religius terbesar di area, dan struktur
hirarkisnya paralel dengan struktur administrasi
provinsi.* Sebagaimana yang telah disebutkan di
atas, Maluku Kristiani berhasil mengamankan
posisi mereka di semua jenjang birokrasi di
kepulauan, karena pendidikan mereka yang cukup

3 Pada tahun 1814 hingga tahun 1864, Perhimpunan
Zending Rotterdam (Rotterdamsche Zendelingen Ge-
nootschap) mendapat otoritas untuk melakukan aktivitas
penginjilan. Pendeta yang paling terkenal ialah J. C. Kam,
yang dipanggil Apostle der Molukken. Semua aktivitas
zending dijalankan dengan kontrol dari Commissie voor
de Zaaken der Protestantsche Kerken in Nederlandsch
Indie.

4 Padatahun 2010, GPM memiliki 575.000 pengikut, yang
menyebar menjadi 27 cabang dan 725 gereja (http://
profilgereja.wordpress.com/2010/05/11/gereja-protestan-
maluku/).



tinggi, dan berbagai keuntungan lainnya yang
mereka peroleh pada masa penjajahan Belanda.
Mereka juga mendapat posisi yang meningkat
setelah kemerdekaan; posisi penting di bidang
pendidikan dan bidang politik. Meskipun de-
nominasi Kristiani baru, seperti Pentakosta dan
gereja Karismatik, muncul di Kota Ambon dan
cenderung menarik perhatian anak muda dengan
cara memberikan ritual religius yang lebih ber-
variasi, mayoritas umat Protestan melanjutkan
afiliasi mereka dengan GPM.

PERUBAHAN SOSIAL POLITIK DI
MALUKU

Sejak kedatangan Portugis ke kepulauan di
Indonesia, empat kesultanan berkompetisi untuk
memperebutkan pengaruh kekuasaan di Maluku
Utara: Ternate, Tidore, Bacan, dan Jailolo. Halma-
hera dan pesisir Barat Papua berada di bawah pen-
garuh kekuasaan Tidore, sementara Ambon dan
kepulauan di sekitarnya di Maluku Tengah berada
di bawah pengaruh kekuasaan Ternate. Namun,
intervensi terhadap masalah lokal di Ambon san-
gatlah minim. Kampung (aman atau hena), yang
merupakan unit politis utama di sana, memiliki
tingkat otonomi yang relatif tinggi. Ia diatur oleh
seorang raja atau kepala kampung yang dibantu
oleh saniri (dewan para tetua) serta kepala soa
(kepala suku). Perkampungan di Maluku pada
umumnya ditempati oleh Suku Wemale atau
Suku Alune. Perkampungan yang dikuasai oleh
Suku Wemale kebanyakan bergabung ke dalam
asosiasi yang disebut sebagai u/ilima, sementara
perkampungan yang dikuasai Sukubangsa Alune
pada umumnya membentuk asosiasi yang disebut
sebagai ulisiwa (Cooley 1962: 13-18). Ulilima
merupakan asosiasi yang terdiri dari lima perkam-
pungan, sedangkan ulisiwa merupakan asosiasi
dari sembilan perkampungan. Perkampungan di
bagian utara Semenanjung Leihitu merupakan
bagian dari u/ilima, sementara perkampungan di
sebelah selatan merupakan bagian dari ulisiwa.
Selain itu, perkampungan di sebelah selatan
Leitimor merupakan bagian dari ulisiwa.

Ketika Portugis tiba pada tahun 1512, Sultan
Ternate menyambut mereka sebagai sekutu, dan
mereka bersepakat untuk menjalin sebuah aliansi
dagang eksklusif. Sebaliknya, Portugis membantu

sultan untuk mengalahkan rivalnya di sekitar
kepulauan, yang akan memberikan kesempatan
bagi Ternate untuk memperluas pengaruh politis
mereka ke Sulawesi bagian utara, Filipina bagian
selatan, dan ke Maluku bagian tengah. Namun,
pada pertengahan abad ke-16, permusuhan di
antara Portugis dengan Ternate pecah karena
Portugis bertindak secara arogan dan melukai
perasaan orang-orang Muslim. Pada tahun 1575,
setelah peperangan selama empat tahun, Portugis
dipaksa menyerah dan menyerahkan benteng
mereka di Ternate, serta merelokasi kegiatan
mereka ke Kota Ambon (Nanulaitta 1966:18;
Widjojo 2007:13).

Sementara di Maluku Tengah, sejak 1512,
kapal-kapal Portugis seringkali merapat ke Hitu
untuk istirahat sebelum melanjutkan perjalanan
ke Banda atau Ternate. Pada mulanya, mereka
membangun hubungan yang baik dengan orang-
orang Hitu, tetapi orang-orang Portugis seringkali
menyinggung perasaan keagamaan orang-orang
Hitu yang pada umumnya memeluk agama
Islam, mereka dipaksa keluar dari Hitu pada
tahun 1524. Kemudian, Portugis memindahkan
kapal-kapalnya ke wilayah selatan semenanjung
Leihitu. Penduduk kampung ulisiwa di pesisir
selatan semenanjung Leihitu menyambut Portu-
gis sebagai rekan dagang baru, dan memandang
mereka sebagai pelindung dalam berkompetisi
dengan orang-orang Hitu. Setelah Portugis mem-
perkenalkan ajaran Katolik, konflik di antara
perkampungan di bagian Utara dengan di bagian
Selatan Leihitu berkembang menjadi konflik
agama. Perkampungan Muslim ulilima berada
di bawah Kerajaan Tanah Hitu, yang didirikan
pada tahun 1470, dan beraliansi dengan Ternate,
sementara perkampungan Kristiani u/isiwa ber-
aliansi dengan Portugis. Pada akhir abad ke-16,
orang-orang Hitu, yang dibantu oleh para tentara
dari Ternate, Jawa, dan Makassar, kemudian ten-
tara Belanda, menyerang Portugis yang didukung
oleh aliansi desa-desa yang penduduknya telah
memeluk agama Katolik (Widjojo 2007: 11-12).

Setelah Portugis menyerah pada tahun 1605,
perkampungan Kristiani di Ambon dan Lease be-
rada di bawah pengaruh VOC, sementara perkam-
pungan Muslim tetap berada di bawah pengaruh
Ternate, yang diwakili oleh seorang gubernur
yang bermarkas di Hoamoal. Pada tahun 1605

Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 43



hingga 1607, VOC membangun kontrak dengan
penguasa-penguasa di Hitu, Banda, dan Ternate,
yang mewajibkan mereka untuk menjual rempah-
rempah kepada VOC dengan harga yang tetap.
Namun, pada tahun 1620, Gubernur Ternate dan
penguasa Muslim di Banda dan Hitu melanggar
kontrak karena harga rempah-rempah di pasaran
telah meningkat (Widjojo 2007: 23-29). Untuk
memaksa monopoli perdagangan antara tahun
1621 hingga 1651, VOC mengirimkan pasukan
untuk menaklukkan Banda, Hitu, serta Hoamoal
(Bartels 1978: 115-123; Ricklefs 1981: 59-61).
Setelah VOC berhasil mengontrol wilayah terse-
but, ia mulai mencoba untuk turut memonopoli
perdagangan dan produksi rempah-rempah.’ Ke-
pala kampung Ambon dipaksa untuk menggerak-
kan para penduduk guna menanam cengkeh, dan
mendayung perahu VOC hongi-tochten, ssmacam
ekspedisi militer yang digunakan untuk menghan-
curkan perkebunan cengkeh di luar Ambon (Van
Fraassen 1983: 18; Chauvel 1990: 8).6

Setelah negara kolonial Hindia-Belanda
terbentuk pada tahun 1800, monopoli Belanda
terhadap rempah-rempah terus berlanjut. Selama
British Interregnum (1810-1816), masyarakat
Ambon tidak lagi diwajibkan untuk bekerja
paksa memproduksi cengkeh dan mendayung
perahu. Ketika Belanda kembali pada tahun 1817,
dan ingin mempraktikkan kembali kerja paksa,
sebuah pemberontakan pecah di Kepulauan Lease
(Van Fraassen 1983: 32-33). Setelah Belanda
mendapatkan kembali kekuasaan pada tahun
1824, mereka membentuk kembali pemerin-
tahan kolonial kepulauan, yang turut mengatur
hubungan antara para kepala kampung dengan
para penduduk. Kepala kampung dianggap se-

5 Padatahun 1621, hampir seluruh populasi Banda dibunuh
secara brutal oleh pasukan VOC di bawah komando
Gubernur J. P. Coen. Dari sekitar 3.000 penduduk, hanya
150 penduduk yang selamat, dan mereka pindah ke Kepu-
lauan Kei. Orang Eropa, orang Asia asing, dan para budak
kemudian dipekerjakan oleh perusahaan untuk menanam
pala dan bunga pala.

6 Sebagai kompensasi, para kepala kampung mendapatkan
4% dari penjualan hasil kampung mereka (Braithwaite
dan Dunn 2010: 148). Penduduk kampung tidak
diizinkan oleh VOC untuk meninggalkan perkampungan,
sebagaimana mereka harus memproduksi cengkeh, dan
memberikan jasa mendayung perahu. Kesempatan satu-
satunya untuk meninggalkan kampung hanya bila mereka
bekerja sebagai tentara bagi perusahaan (Van Fraassen
1983: 17-19).

44 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014

bagai perwakilan pemerintahan kolonial Belanda
di tingkat lokal. Perannya ialah memaksakan
pelaksanaan perintah Belanda daripada menjaring
aspirasi penduduk. Secara khusus, di perkam-
pungan Muslim, Belanda bergantung pada para
kepala kampung untuk menjaga ketertiban sosial
karena tidak ada institusi Belanda seperti gereja
dan sekolah sebagaimana yang ada di perkam-
pungan Kristiani. Setelah pelarangan monopoli
cengkeh pada tahun 1864, para kepala kampung
ditugaskan untuk mengumpulkan pajak, mengatur
para pekerja paksa, dan menegakkan hukum serta
ketertiban sosial (Chauvel 1990: 8).

Selama negara kolonial Belanda berkuasa,
jarak sosial antara umat Muslim Ambon dengan
umat Kristiani Ambon menjadi lebar sebagai hasil
dari isu kewarganegaraan, dan perekrutan pegawai
negeri sipil. Belanda membagi penduduk Maluku
menjadi penduduk kampung dan burgers (warga),
di mana mereka yang dianggap sebagai warga
mendapat beberapa keuntungan seperti bebas dari
kerja paksa. Penduduk dapat memperoleh status
sebagai warga apabila telah mendapat pekerjaan
profesional yang berguna bagi Belanda, seperti
pegawai negeri sipil, tentara, tukang kayu, atau
tukang perahu. Dalam pertengahan abad ke-19,
jumlah burgers di dalam perkampungan Kristiani
jauh lebih banyak daripada di dalam perkampung-
an Muslim di Ambon dan Kepulauan Lease.
Contohnya, 73% dari total populasi (11.436 jiwa)
Ambon, dan 33% di Saparua merupakan burgers
(Leirissa 1995: 4). Belanda lebih menyukai orang-
orang Ambon yang beragama Kristiani dalam
perekrutan pegawai negeri sipil dan tentara karena
mereka tidak mempercayai orang-orang Ambon
yang beragama Islam. Sebaliknya, orang-orang
Ambon yang beragama Islam pada umumnya eng-
gan bekerja untuk pemerintahan kolonial, karena
mereka khawatir akan pindah keyakinan ke ajaran
Protestan. Belanda juga membutuhkan tentara
dan pegawai negeri sipil untuk wilayah lain di
dalam koloni. Sebagian dari mereka direkrut
dari Ambon, terutama orang-orang Ambon yang
beragama Kristen. Pada tahun 1930, sekitar 16%
orang-orang Ambon Kristiani bekerja sebagai
pegawai administrasi dan tentara di luar Ambon,

7 Kerja paksa dilarang oleh Pemerintah Kolonial Belanda
pada tahun 1920, dan digantikan oleh pajak kepada
pemerintah (Chauvel 1990).



yang secara ekonomi menguntungkan keluarga
mereka di Ambon (Sidel 1999: 12).8

Ketika Indonesia mendeklarasikan ke-
merdekaan pada tahun 1945, masyarakat Ambon
dapat diklasifikasi menurut agama dan kedudukan-
nya secara politik. Masyarakat yang mendapatkan
keuntungan dari kolonialisasi, seperti para kepala
kampung, pegawai pemerintah, dan tentara KNIL,
mendukung Belanda. Sebaliknya, kebanyakan
penduduk kampung kelihatannya mendukung ke-
merdekaan Indonesia (Chauvel 1990: 211-214.).
Banyak elite politik dari kalangan masyarakat
Ambon yang beragama Kristiani menolak negara
Indonesia, sebab mereka percaya bahwa orang
Jawa dan Muslim, yang dianggap lebih lemah
di Ambon, akan mendominasi negara baru dan
mereka akan kehilangan keuntungan yang selama
ini didapat dari pemerintah kolonial Belanda
(Bertrand 2002: 62—63; Ricklefs 2008: 270).
Sebaliknya, orang-orang Ambon yang beragama
Islam menganggap bahwa kemerdekaan akan
memudahkan jalan mereka untuk meningkatkan
emansipasi di kepulauan. Pada tahun 1949,
Belanda secara resmi membentuk Republik
Indonesia Serikat (RIS), dan Maluku menjadi
bagian dari Negara Indonesia Timur (NIT). Pada
tahun 1950, RIS dibubarkan dan diganti dengan
Republik Indonesia, sebuah negara kesatuan di
mana Maluku hanya menjadi sebuah provinsi.
Namun, eks-prajurit KNIL yang bertugas di Am-
bon menolak negara kesatuan, dan berjuang demi
sebuah Republik Maluku Selatan (RMS), yang
diproklamirkan oleh mantan pejabat pemerintah
NIT di Kota Ambon (Bartels 1978: 11; Chauvel
1990: 355-358). Untuk mengonsolidasikan
posisi mereka, mantan prajurit KNIL menyerang
beberapa perkampungan masyarakat Muslim
yang mendukung integrasi negara Indonesia.
Hingga saat ini, sebagian orang-orang Ambon
yang beragama Islam tidak bisa melupakan
kehancuran yang disebabkan pada masa itu, dan
tetap mencurigai secara serius orang-orang

8 Oleh karena itu, Ambon Kristiani mengidentifikasi diri
mereka dengan Belanda. Sebaliknya, semakin banyak
Ambon Muslim yang meninggalkan Maluku untuk pergi
haji, berdagang, atau berlayar. Interaksi mereka dengan
saudara sesama Muslim menghasilkan sebuah identitas
Muslim yang kuat, dan membantu pembentukan identitas
Indonesia selama periode kolonisasi (Chauvel 1980:
40-80; Sidel 2008: 36-338).

Ambon yang beragama Kristiani, sebagaimana
mereka menganggap bahwa orang Ambon Kris-
tiani merupakan pendukung RMS dan kolonisasi
Belanda (Bohm 2006: 15-16; Azra 2008: 116).

Meskipun pemberontakan RMS berhasil
ditumpas pada tahun yang sama oleh militer
Indonesia, kelompok masyarakat Ambon yang
beragama Kristiani berhasil mengamankan posisi
mereka dalam birokrasi dan institusi pendidikan
di Maluku karena jenjang pendidikan mereka
yang lebih tinggi yang didapatkan pada masa
Belanda. Pada pemilu tahun 1955 di Kota Ambon,
Partai Kristen Indonesia (Parkindo), yang populer
di kalangan orang-orang Ambon yang beragama
Kristiani, memenangkan pemilu dengan meraih
49,36% suara, mengalahkan Masyumi, sebuah
partai orang-orang Muslim, dan Partai Nasional
Indonesia (PNI), yang mendapatkan 24,10% dan
7,89% suara (van Klinken 2006: 141). Pelantikan
anggota parlemen kota pada tahun 1957 yang
terdiri dari perwakilan dari partai politik, mencer-
minkan hasil pemilu nasional pada tahun 1955.
Orang-orang Ambon yang beragama Kristiani
mendominasi parlemen kota melalui Parkindo
antara tahun 1957 hingga 1971.

Selama enam pemilu nasional antara tahun
1971 hingga 1997, sebagaimana wilayah lain
di Indonesia, Golkar mendapatkan 67% dan
75% suara di Ambon, sementara sisanya dibagi
antara Partai Persatuan Pembangunan (PPP) dan
Partai Demokasi Indonesia (PDI). Selama Orde
Baru, sebagaimana wilayah lain di Indonesia,
pemerintah pusat menunjuk semua gubernur
dan semua wali kota, yang hampir semuanya
merupakan perwira militer. Di Maluku, posisi
gubernur biasanya diberikan kepada orang-orang
Muslim dan Suku Jawa, tetapi posisi wali kota
diberikan kepada umat Kristiani dan Suku Ambon
(Bertrand 2002: 63—64). Namun, pembedaan atas
dasar agama dan suku tidak menonjol pada masa
itu, sebagaimana pemerintah menekan konflik
antarumat beragama. Hanya pada dekade 1990-
an perbedaan agama menjadi isu penting, yaitu
ketika Presiden Soeharto mulai menggunakan isu
Ikatan Cendekiawan Muslim Indonesia (ICMI)
untuk mencapai tujuan politisnya, yang berdam-
pak pada politik lokal di Maluku. Sejumlah elite
dari masyarakat Ambon yang beragama Kristiani
merasa bahwa dominasi mereka pada pemerin-

Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 45



tahan daerah mulai terancam (ICG 2000:3).
Pada tahun 1992, pemerintah pusat menunjuk
Akib Latuconsina, seorang Ketua ICMI cabang
Maluku, sebagai gubernur. Figur ini merupakan
orang Ambon Muslim pertama yang menduduki
posisi tersebut, dan gubernur putra Ambon per-
tama dalam 24 tahun terakhir, sebagaimana telah
dijelaskan sebelumnya, kebanyakan gubernur
sebelumnya adalah orang-orang Jawa (Van
Klinken 2001: 18). Gubernur baru memutuskan
untuk tidak mengangkat kembali wali kota Am-
bon sebelumnya, seorang Jawa Katolik, karena
pejabat ini merekrut 90% pegawai negeri sipil
dari kalangan masyarakat Ambon yang berlatar
belakang keyakinan Kristiani (Bertrand 2002: 69).

Reformasi politis pada tingkat nasional tahun
1998 menghasilkan ketidakpastian di antara umat
Muslim dan umat Kristiani di Maluku, yang
mengarah pada pecahnya kekerasan komunal.
Kalangan elite masyarakat Ambon, baik yang
beragama Islam maupun Kristiani percaya bahwa
fihak yang lebih kuat akan melanggar hukum,
dan pemilu tahun 1999 akan menentukan posisi
mereka di dalam pemerintahan dan parlemen
lokal (Van Klinken 2005: 87; 2007: 94). Enam
bulan sebelum pemilu nasional pada tahun 1999,
kekerasan komunal muncul di dalam kota. Kedua
kelompok menggunakan simbol dan istilah agama
mereka untuk menjustifikasi agresi melawan
masyarakat dengan kepercayaan yang berbeda.
Penduduk juga mengidentifikasi secara jelas
agama mereka karena alasan keselamatan (Ster-
kens dan Hadiwitanto 2009: 58-59). Kekerasan
berhenti untuk sementara selama pemilu pada
bulan Juni tahun 1999. Dalam pemilu untuk
DPRD Kota Ambon, umat Kristiani mendukung
PDI Perjuangan demi mengalahkan Golkar, yang
kepemimpinannya didominasi oleh anggota
ICMI. Pada tahun 2000, kehadiran kelompok
militan Muslim seperti Laskar Jihad dan Majelis
Mujahidin berkontribusi pada kekerasan dengan
motif agama. Insiden ini menelan 4.840 korban
nyawa di Maluku, termasuk 1.907 di antaranya
merupakan korban di Ambon (Varshney dkk.
2004: 30, 34). Pada tahun 2002, para pemimpin
Muslim dan Kristiani menandatangani sebuah
perjanjian damai, tetapi kekerasan komunal baru
berakhir pada tahun 2004.

46 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014

PERUBAHAN DALAM HUBUNGAN
BUDAYA

Hubungan tradisional yang eksis di antara perkam-
pungan sebelum era kolonial masih relevan,
meskipun perkampungan tersebut tidak lagi
menganut agama yang sama. Di antara beberapa
bentuk hubungan tradisional antarkampung, hanya
pela yang masih dihormati oleh Belanda. Bahkan,
membentuk hubungan pela yang baru masih
diizinkan oleh Belanda, tetapi dengan supervisi
oleh kepala residen. Ikatan pra-kolonial di antara
perkampungan yang dikenal sebagai pela ialah
sebuah bentuk aliansi dan kerja sama di antara
dua atau lebih kampung. Sebagai bentuk dari me-
kanisme kerja sama yang saling menguntungkan,
ada tiga tipe pela (hubungan darah): pela keras,
pela tempat sirih, dan pela gandong. Pela keras
dibentuk ketika para pemimpin bersumpah untuk
bersatu sebagai saudara, dan saling membantu
serta saling meminum darah masing-masing guna
membentuk ikatan darah. Pela tempat sirih (pela
lunak) didasarkan pada persahabatan di antara
perkampungan, dan pela gandong (pela persauda-
raan) ialah sebentuk hubungan kekeluargaan di
antara dua atau lebih kampung yang mengklaim
memiliki nenek moyang atau leluhur yang sama
(Adam 2008: 228; Bartels 2003a: 133—135).

Ketiga jenis pela itu merupakan mekanisme
yang mengikat dan mengkreasikan hubungan
yang damai di antara perkampungan baik yang
sama maupun yang berbeda secara keyakinan.
Di masa lalu, pela terdiri dari separangkat
aturan, kebiasaan, larangan, serta hukuman
yang harus diketahui oleh masyarakat kampung
yang terlibat di dalamnya. Sebagai contoh,
perkawinan dari kampung yang terlibat dalam
pela sangatlah dilarang (Huwae 1995: 78-79).
Penduduk yang tergabung di dalam hubungan
pela dianggap memiliki hubungan darah yang
sama, harus saling menolong di setiap waktu,
baik dalam masa perang maupun masa damai.
Penduduk kampung merupakan saudara, dan
meskipun anggota pela memiliki keyakinan
yang berbeda, hubungan mereka berdasar pada
interaksi sosial yang berdasar pada sejarah yang
panjang (Cooley 1962: 71). Pela meminimalisasi
ancaman agresi antara perkampungan Muslim
dengan perkampungan Kristiani, dan pela juga



memperkuat kepentingan bersama, serta berbagi
nilai yang sama di antara perkampungan yang
tergabung di dalamnya (Lowry dan Littlejon
2006: 410—411). Di samping pela, adat tradisional
juga meminimalisasi persaingan antarkeyakinan,
karena identifikasi kultural dan regional lebih kuat
daripada identifikasi keyakinan (Bartels 2003b:
14-15). Meski memiliki kesamaan, pela dapat
dibedakan dari adat karena adat mencakup semua
nilai tradisional dan hukum di dalam sebuah ko-
munitas yang spesifik (Sterkens and Hadiwitanto
2009: 69).

Setelah kemerdekaan, baik kebijakan
pemerintah maupun aktivitas para pemuka agama
dari luar Maluku berkontribusi pada erosi ikatan
kultural tradisional terutama pela (Lowry dan
Littlejon 2006: 410—411). Pada masa Orde Baru,
pemerintah memaksakan UU No. 45/1979 yang
mengubah perkampungan tradisional menjadi
unit administratif. Akibatnya, hal itu mendorong
para pemimpin lokal untuk mempertahankan
sistem adat dan ikatan kebudayaan lokal di antara
perkampungan. Banyak pemuka agama, yang
merupakan bagian dari gelombang imigrasi ke
Maluku, merupakan anggota dari komunitas atau
denominasi religius global. Mereka memperke-
nalkan kepercayaan konservatif yang mereduksi
peran signifikan dari ikatan dan nilai kultural.
Contohnya, pada dekade 1980-an, menghadiri
perayaan keagamaan yang melibatkan umat agama
lain, dilarang oleh mereka. Di saat yang sama
dengan konflik yang baru terjadi (1999-2004),
pela semakin kehilangan maknanya dan menjadi
metode yang tidak efektif untuk menghindari
kekerasan (Pariela 2007: 104; Sterkens dan Hadi-
witanto 2009: 67). Alasan lain ialah pela hanya
berlaku bagi perkampungan yang tergabung di
dalamnya. Penduduk kampung yang tergabung
dalam hubungan pela tidak memperlakukan
penduduk dari perkampungan lain sebagaimana
mereka memperlakukan penduduk dari kampung
yang mereka anggap sebagai saudara (Iwamony
2010: 104-106).

Perubahan politik di Maluku juga turut men-
dorong perubahan di dalam sistem pendidikan,
yang sebelumnya dicirikan oleh polarisasi antara
umat Muslim dengan umat Kristiani. Setelah
VOC tiba di Maluku, komunitas Protestan mem-
bangun sekolah keagamaan di setiap kampung

Kristiani. Pada tahun 1871, sekolah tersebut
menjadi sekolah pemerintah (Volksscholen),
yang bertugas menyediakan pendidikan praktis
bagi siswa. Konsekuensinya, pendidikan religius
dihapuskan dari sekolah umum. Pemerintah ko-
lonial juga mendirikan sekolah untuk para guru,
asisten medis, dan profesi lainnya. Sejalan dengan
politik etis pada awal abad ke-20, Belanda juga
mulai memperkenalkan pendidikan modern di
Maluku. Pada tahun 1920, Hollands Inlandsche
Schools (HIS) dan Middelbaar Uitgebreid Lager
Onderwijs (MULO) didirikan di Ambon dan
Kepulauan Lease. Setelah enam tahun, sekolah
tersebut memiliki 2.846 murid Kristiani. Alumni
dari sekolah tersebut bekerja sebagai pegawai
rendah dan menengah di dalam birokrasi kolo-
nial. Pada tahun 1920, Belanda juga mendirikan
Volksscholen (sekolah negeri) di enam perkam-
pungan Muslim di Pulau Ambon. Namun, pada
tahun 1930, hanya satu sekolah yang masih ber-
tahan. Anak dari keluarga Muslim tidak masuk ke
sekolah tersebut karena orangtua mereka khawatir
bahwa anaknya akan kehilangan kepercayaan dan
kebudayaan ketika belajar di sekolah Belanda
(Chauvel 1990: 27). Sayangnya, tidak ada sekolah
Islam tradisional bagi para Muslim Ambon seperti
yang terdapat di bagian lain di seluruh Indonesia.
Setelah kemerdekaan, anak-anak Muslim Ambon
mulai belajar di sekolah pemerintah. Siswa
Muslim dan siswa Kristiani, baik dari dalam
maupun luar Ambon melanjutkan pendidikan
tinggi mereka di Kota Ambon. Pada tahun 1962,
pemerintah mendirikan Universitas Pattimura
(Unpatti), yang merupakan universitas negeri
pertama di Ambon. Sejak pertama kali didirikan,
jumlah umat Kristiani Ambon yang bekerja seba-
gai dosen maupun staf administrasi jauh lebih
banyak daripada jumlah umat Muslim Ambon,
dan mahasiswa Muslim merasa diperlakukan
secara diskriminatif oleh pihak universitas. Sejak
awal, umat Kristiani Ambon membangun dan
mengembangkan institusi pendidikan tinggi yang
jauh lebih memadai daripada institusi pendidikan
tinggi khusus untuk umat Muslim Ambon. Pada
tahun 1965, musyawarah gereja Protestan terbesar
di Maluku, Gereja Protestan Maluku (GPM),
mendirikan Sekolah Tinggi Teologia (STT) GPM
yang kemudian menjadi Universitas Kristen Indo-
nesia di Maluku (UKIM) pada tahun 1985. Baru

Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 47



pada tahun 1980, Institut Agama Islam Negeri
(IAIN) Sultan Alauddin Makassar membuka
sebuah cabang di Ambon untuk mengakomodasi
mahasiswa Muslim belajar di institusi pendidik-
an tinggi yang dibentuk oleh pemerintah. Pada
tahun 1997, cabang itu menjadi Sekolah Tinggi
Agama Islam Ambon (STAIN), yang kemudian
berkembang menjadi Institut Agama Islam Negeri
(IAIN) Ambon pada tahun 2007.

Institusi pendidikan tinggi di Ambon juga
dipengaruhi oleh politik lokal serta konflik yang
terjadi belakangan. Pada tahun 1992, ketika elite
Muslim mendominasi pemerintahan provinsi,
gubernur mencoba untuk memberhentikan Rek-
tor Unpatti karena dianggap menganakemaskan
dosen-dosen yang beragama Kristiani dalam hal
promosi dan beasiswa. Pada akhirnya, usaha
gubernur gagal karena mendapat protes keras
dari staf universitas serta mahasiswa (Bertrand
2002). Kontroversi lain bermula ketika gubernur
menunjuk seorang Muslim Buton untuk menjadi
kepala kantor dinas pendidikan, dan ia kemudian
menambah jumlah guru-guru yang beragama
Islam dari Sulawesi sebab jumlah guru-guru
Muslim yang terdapat di Maluku tidak cukup.
Selama konflik kekerasan, antara tahun 1999
hingga 2004, institusi pendidikan tinggi turut
berkontribusi dalam konflik, dan sebagai aki-
batnya turut menderita dalam konflik. Setelah
konflik tersebut, siswa dan mahasiswa memilih
untuk belajar di sekolah dan institusi pendidikan
tinggi yang terdapat di dalam lingkungan yang
telah tersegregasi secara keagamaan. Seperti yang
telah didiskusikan sebelumnya, hanya terdapat
beberapa sekolah dan institusi pendidikan tinggi
yang menampung kelompok dari kepercayaan
yang berbeda, seperti Unpatti Ambon.

AGAMA, ETNISITAS, DAN POLITIK
KONTEMPORER

Jika teori identitas sosial digunakan untuk men-
ganalisis hubungan antarkelompok dan suku
di Maluku, maka seolah-olah masyarakat Kota
Ambon terpolarisasi dan tersegregasi menurut
agama dan etnik yang dianggap sebagai pemicu
konflik. Misalnya, keseimbangan jumlah umat
Muslim dengan Kristiani dalam pemerintahan,
baik dalam penunjukan pejabat publik maupun

48 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014

dalam staf administrasi secara keseluruhan,
selalu dipertanyakan. Pada tahun 2006, 84,07%
pegawai negeri sipil di Kota Ambon merupakan
umat Protestan, sementara umat Muslim dan umat
Katolik hanya mendapat proporsi sebesar 14,48%
dan 1,30%. Hal ini merupakan sebuah perbedaan
yang tidak sesuai dengan realitas di mana umat
Protestan mencapai 60% dari populasi kotamadya
pada tahun yang sama (Tomagola 2007: 27-28).
Dari 20 pejabat tinggi pada tahun 2012, hanya
dua pejabat yang beragama Islam, dan sisanya
beragama Kristiani. Demikian juga, tidak semua
kelompok etnis yang terwakili di dalam peme-
rintahan kota. Sekitar 75,86% pegawai negeri
sipil merupakan orang-orang dari etnis Ambon
dan Lease, sementara sisanya (15,76%) terdiri
dari orang-orang dari etnis Seram Bagian Barat
(SBB), Buru, dan Maluku Tenggara, 8% terdiri
dari orang-orang yang berlatarbelakang etnis
dari luar Maluku (Tomagola 2007: 27-28). Hal
ini tidak proporsional bila dilihat dari sisi keter-
wakilan etnis, namun tetap tidak menjadi bahan
kajian hingga saat ini.

Meskipun sudah terjadi ketegangan antara
kelompok orang-orang Muslim dengan Kristiani
sejak pertengahan abad ke-16, kedua belah fihak
hidup berdampingan secara damai. Namun,
setelah periode konflik, pola interaksi sehari-
hari menjadi terdistorsi dan tendensi untuk
menghindari umat agama lain menjadi semakin
kuat (Pariela 2007: 104; Yanuarti dkk. 2005: 83).
Di Kota Ambon, konflik mengarah pada relokasi
penduduk dalam jumlah besar. Semakin banyak
penduduk yang hanya ingin tinggal dalam wilayah
yang penduduknya menganut agama yang sama.’
Segregasi tempat tinggal yang berdasar pada
agama menjadi semacam norma di dalam kota,
sebagaimana yang sudah terjadi di desa selama
berabad-abad (Chauvel 1990: 4-7). Umat Muslim
tidak menginginkan lagi tinggal di kampung yang
didominasi oleh umat Kristiani, sementara umat
Kristiani juga tidak ingin lagi tinggal di kampung
yang didominasi oleh umat Muslim. Kota Am-
bon terdiri dari 20 kampung perkotaan dan 30

9 Pada tahun 2008, sekitar 1.050.764 dari 1.200.000
penduduk Maluku yang tinggal dalam wilayah
yang tersegregasi secara keagamaan, baik di area
perdesaan maupun perkotaan (Subair dkk., 2008:
186).



kampung perdesaan. Hanya dua perkampungan
yang merupakan pengecualian, yaitu Wayama
dan Suli Atas, di mana umat Muslim dan umat
Kristiani hidup secara berdampingan.’® Baik
segregasi maupun ‘penghindaran’ (avoidance)
memperburuk rivalitas dan kompetisi di antara
umat Muslim dan umat Kristiani.

Segregasi sosial di antara umat Muslim
dengan umat Kristiani tidak hanya dibatasi oleh
pola tempat tinggal, atau tidak hanya terjadi dalam
lapangan politik dan ekonomi seperti yang telah
dijelaskan di atas. Hal itu juga tampak pada la-
pangan pendidikan. Sejak konflik, umat Muslim
dan umat Kristiani di kota berusaha untuk saling
menghindari dalam institusi pendidikan, baik di
jenjang pendidikan dasar, pendidikan menengah,
maupun pendidikan tinggi. Kebanyakan sekolah
dan universitas telah tersegregasi berdasar agama
sejak tahun 2004. Murid sekolah dasar dan seko-
lah menengah bersekolah di sekolah Protestan,
Katolik atau Islam di dalam area mereka sendiri
yang telah tersegregasi, dengan pengecualian
beberapa sekolah negeri yang berhasil menarik
perhatian murid dengan latar belakang religi
yang berbeda. Kebanyakan mahasiswa Muslim
studi di universitas Islam dan di perguruan tinggi
Islam di wilayah Muslim, seperti Institut Agama
Islam Negeri (IAIN), dan Universitas Darussalam
(Unidar). Mahasiswa Kristiani cenderung untuk
studi di universitas Kristen dan perguruan tinggi
Kristen yang berada di area Kristiani seperti
Universitas Kristen Indonesia di Maluku (UKIM)
atau Sekolah Tinggi [lmu Administrasi Trinitas
(STIA). Hanya Universitas Pattimura (Unpatti)
dan Politeknik Negeri Ambon yang menampung
mahasiswa dengan latar belakang religi yang
berbeda.

Jika ditelusuri lebih jauh, banyak realitas
politik yang menunjukkan bahwa identitas agama
sudah tidak relevan lagi digunakan sebagai satu-
satunya alat perjuangan kekuasaan. Memang
benar, dinamika politik di Maluku dipengaruhi
oleh politik aliran yakni identitas keagamaan.
Misalnya, Partai Demokrasi Kasih Bangsa

10 Dalam beberapa perkampungan, seperti Latta, Nania, dan
Waiheru, interaksi antarumat beragama masih eksis, tetapi
kedua kelompok tersebut masih hidup secara terpisah.
Segregasi tempat tinggal juga diikuti oleh perbedaan
penggunaan bahasa secara personal.

(PDKB) dan Partai Katolik selalu memper-
juangkan kepentingan para pendukungnya
yang hampir semuanya adalah umat Kristiani,
sementara partai-partai Islam seperti PPP, Partai
Bulan Bintang (PBB), Partai Kebangkitan Bangsa
(PKB), dan Partai Amanat Nasional (PAN), turut
memperjuangkan kepentingan para pendukung-
nya (Bertrand 2002: 66—69; Tomsa 2009: 4-6).
Di sisi lain, partai-partai sekuler juga sadar bahwa
mereka harus memperjuangkan kepentingan ke-
lompok religius untuk menarik perhatian pemilih
dan mempertahankan konstituen. Baik Golkar
maupun PDI Perjuangan, harus mengakomodasi
pendukungnya yang beragama Islam maupun
Kristiani. Perjuangan politis di antara beberapa
kelompok religius di Ambon semakin diperburuk
oleh konflik kekerasan antara tahun 1999 hingga
2004. Dalam sebuah pemilihan umum (pemilu)
anggota DPRD Kotamadya Ambon pada tahun
1999, yang berlangsung enam bulan setelah
kekerasan, PDI Perjuangan menang 52,45%,
Golkar meraih 19,45%, PPP mendapat 17%, dan
PDKB hanya memperoleh 3,47% (Nurhasim dan
Ratnawati 2005: 15). Sisa suara terbagi ke enam
partai lainnya. PDI Perjuangan menang dalam
pemilu karena partai ini berhasil meraih suara
mayoritas umat Kristen di Kota Ambon, semen-
tara partai-partai Islam dan nasionalis mendapat-
kan suara dari umat Muslim. Banyak pendatang
Muslim yang sudah meninggalkan Kota Ambon
sebelum pemilu berlangsung, yang tentunya
mempengaruhi hasil pemilu, yang mengakibatkan
umat Kristen menjadi mayoritas di area tersebut
(60%) di mana mereka di dalam PDI Perjuangan
guna mengalahkan partai berkuasa, Golkar, yang
pengurusnya didominasi oleh orang-orang Islam
(van Klinken 2001: 20-22).

Situasi politik berubah setelah Pemilu
DPRD tahun 2009, di mana tidak ada partai yang
mendapatkan suara mayoritas. Beberapa partai
seperti PDI, PKP, PBB, PDKB, dan Partai Kato-
lik melemah sebab suara yang mereka peroleh
secara nasional lebih rendah dari ambang batas
(the national electoral threshold) sementara
mereka tidak memiliki perwakilan di parlemen.
Memang, PDI Perjuangan kembali menang, tetapi
dengan perolehan suara yang lebih kecil, yaitu
20%. Golkar dan Partai Demokrat masing-masing
memperoleh 19% dan 11% suara. Sementara PKS

Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 49



dan PPP mendapatkan 10% dan 8%, dan sebuah
partai nasionalis baru (Hanura) memperoleh 8%,
sedangkan sebuah partai Islam baru (PBR) meraih
6%. Sisa suara diraup oleh Gerindra (5%), PDK
(4%), PAN (4%), dan PDS (%) (BPS Kota Am-
bon, 2011: 32). Partai Islam baru, seperti Partai
Bintang Reformasi (PBR), Partai Damai Sejahtera
(PDS), dan partai nasionalis baru seperti Partai
Hati Nurani Rakyat (Hanura), Partai Gerakan
Indonesia Raya (Gerindra), serta Partai Demo-
krasi Kebangsaan (PDK) mendapatkan suara
yang cukup signifikan. Partai yang populer bagi
kalangan umat Kristen dan umat Muslim ialah
Golkar, Partai Demokrat, Hanura, Gerindra serta
PDK. Secara umum, partai nasionalis tersebut
berhasil mendapatkan suara yang lebih banyak
bila dibandingkan dengan partai Islam (PKS, PPP,
PBR, dan PAN), dan partai yang hanya populer di
kalangan umat Kristen (PDI-P dan PDS).

Untuk mengatasi ketegangan di dalam poli-
tik, beberapa partai membentuk koalisi politisi
temporer yang melampaui sekat-sekat agama
guna membentuk pemerintahan lokal yang dapat
diterima oleh kedua komunitas. Strategi ini telah
digunakan ketika kampanye pemilu untuk pe-
milihan gubernur sejak tahun 2008 dan pemilihan
walikota tahun 2011 (Pariela 2007: 107). Namun,
koalisi politis ini juga dibentuk untuk mengatasi
persoalan bahwa beberapa partai gagal dalam me-
menuhi persyaratan pencalonan, yakni memiliki
sekurangnya 15% kursi di parlemen lokal. Untuk
mencapai tujuan tersebut, partai-partai berorien-
tasi Kristen, Islam, dan nasionalis berusaha untuk
mencalonkan kandidat, satu orang Muslim dan
satu orang Kristen, untuk posisi gubernur dan
wakil gubernur serta walikota dan wakil walikota.
Pemilihan gubernur tahun 2008 dimenangkan
oleh koalisi PDI Perjuangan, Partai Demokrat,
PDK, PKB, dan PBB yang mencalonkan seorang
Kristiani menjadi gubernur dan seorang Muslim
menjadi wakil gubernur. Dalam pemilu gubernur,
PKS berkolaborasi dengan PAN, sementara PPP
beraliansi dengan PDS. Golkar tidak membangun
koalisi politis karena terlalu percaya diri sehingga
tidak merasa perlu untuk berkoalisi.

Strategi yang sama juga digunakan dalam
pemilu walikota dan wakil walikota pada tahun
2011, yaitu ketika seorang kandidat yang ber-
agama Kristen menjadi walikota dan seorang

50 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014

kandidat yang beragama Islam menjadi wakil
walikota. Kandidat terpilih merupakan calon
dari Golkar, yang beraliansi dengan PPP, PBR,
PDS, serta Gerindra. Dalam pemilu walikota ini,
Partai Demokrat berkolaborasi dengan Hanura,
PDK, dan PKPI, sementara PKS bekerja sama
dengan PAN serta PBB. Dalam pemilu ini, PDI
Perjuangan tidak memiliki koalisi politis karena
merasa percaya diri sebagai pemenang pemilu
legislatif di Kota Ambon.

Pada tahun 2013, seorang Muslim yang
dicalonkan sebagai gubernur bersama dengan
seorang Kristani yang dicalonkan menjadi wakil
gubernur oleh Golkar, PKS, PPP, dan PAN
menang dalam pemilihan gubernur. Dalam pemilu
gubernur itu, Hanura beraliansi dengan Gerindra,
PBB, PBR, dan PKB. PDI Perjuangan dan Partai
Demokrat mengajukan calon masing-masing
tanpa koalisi. Ketiga contoh kasus ini membuk-
tikan bahwa partai-partai politik di Ambon telah
kehilangan orientasi identitas keagamaannya dan
menjadi lebih pragmatis.

Pada tahun 2011, Ambon kembali menjadi
wilayah konflik religius. Insiden pertama terjadi
pada bulan September 2011, setelah seorang
tukang ojek yang beragama Islam ditemukan
meninggal dalam sebuah kecelakaan lalu-lintas
di sebuah kampung Kristiani. Dalam insiden itu,
tiga orang terbunuh dan ratusan rumah dibakar.
Insiden kedua terjadi pada bulan Desember 2011,
setelah seorang supir angkutan yang beragama
Kristiani ditusuk di wilayah Muslim. Konflik
hanya terjadi di dalam kota dan tidak menyebar
ke desa, karena baik Muslim maupun Kristiani
merasa bahwa insiden tersebut disulut oleh elite
politik. Tampaknya, aparat militer dan elite politik
mendapat keuntungan dari insiden kekerasan itu,
yang terjadi sebelum Pilkada pada tahun 2011,
dan kembali terjadi sebelum pemilu gubernur
pada tahun 2013. Analisis International Crisis
Group (ICG) (2011: 6-7) menyebutkan bahwa
insiden itu dibuat untuk mempromosikan ide
bahwa gubernur terpilih seharusnya memiliki latar
belakang militer. Di sisi lain, mereka boleh jadi
ingin meningkatkan tensi di antara masyarakat
Muslim dan Kristiani dalam pemilu wali kota.

Dewasa ini, baik masyarakat Muslim maupun
Kristiani Ambon sudah menyadari arti penting



rekonsiliasi dengan kelompok dari keyakinan
lain. Contohnya, baik kalangan masyarakat yang
beragama Islam maupun Kristiani kini dapat
membedakan antara nilai-nilai religius dengan
kepentingan politis. Dalam merespons kekerasan
komunal yang terjadi kembali pada tahun 2011,
baik umat Muslim maupun umat Kristiani tidak
lagi turut serta dalam isu yang mereka anggap
sebagai bagian dari kekerasan yang direkayasa.
Meskipun kedua belah pihak kini hidup dalam
lingkungan yang tersegregasi secara keyakinan,
mereka telah menyadari bahwa periode konflik
berkepanjangan hanya akan menghasilkan pend-
eritaan. Contoh lain dari proses rekonsiliasi adalah
banyak mahasiswa kelas menengah yang mem-
bentuk komunitas, yang anggotanya terdiri atas
mahasiswa dengan latar belakang keyakinan yang
berbeda, untuk mengampanyekan perdamaian.
Komunitas perdamaian yang paling populer di
Ambon ialah Kopi Badati, yang merupakan
sebuah komunitas musik hip-hop dan fotografi.

Terkait dengan hubungan-hubungan budaya
antara kampung-kampung Islam dan Kristiani,
setelah konflik berakhir, baik para kepala kam-
pung maupun pemerintah lokal berusaha untuk
mengaktifkan kembali pela untuk mencegah
kekerasan yang bermotif agama di kemudian
hari. Hingga saat ini, upaya tersebut tidak begitu
berhasil sepenuhnya karena para pendatang tidak
terikat dengan pela. Selain itu, generasi muda
dari sektor tertentu kurang memahami pela
dengan baik dan merasa lebih cenderung pada
ikatan-ikatan keagamaan. Belakangan, pela telah
terbukti tidak efektif untuk menyelesaikan konflik
dan meningkatkan tegangan yang melibatkan para
pendatang, sebagaimana mereka juga dianggap
sebagai orang luar yang tidak memiliki hak dan
kewajiban kultural. Akibatnya, para pendatang
dikeluarkan dari ikatan kultural tradisional
(Iwamony 2010: 108-109). Anak muda Maluku,
terutama mereka yang menganut keyakinan
agama yang fundamentalis menanyakan pela
karena pela lebih didasarkan atas ikatan budaya
daripada agama. Namun, pengaktifan kembali
pela telah mendorong umat Kristiani dan umat
Muslim untuk meningkatkan semangat untuk
saling percaya dan bekerjasama yang merupakan
inti dari penerapan pela. Sebagai contoh, selama
Musabaqah Tilawatil Quran (MTQ), pada tahun

2012, umat Kristiani di Ambon berpartisipasi
dalam penyediaan akomodasi peserta. Selama
festival kor gereja nasional, beberapa sekolah
Muslim berpartisipasi dengan mengirimkan tim
kor untuk menampilkan beberapa lagu Maluku.

Lebih lanjut, baik para kepala kampung mau-
pun pemerintahan lokal memberi perhatian lebih
untuk mengaktifkan sistem adat yang telah eksis
sebelum kemerdekaan. Reinstitusi hukum adat
diinisiasi ketika para kepala kampung mendirikan
sebuah majelis kebudayaan provinsi yang disebut
sebagai “Majelis Latupati” atau “Majelis Para
Raja” pada tahun 2002 guna mempromosikan per-
damaian di antara perkampungan Muslim dengan
perkampungan Kristiani, serta mendiskusikan hak
penggunaan tanah dan hubungan kebudayaan.
Sebagai bagian dari proses pembangunan dan
pengembangan perdamaian, pemerintah bersama
dengan majelis memutuskan untuk mengaktifkan
kembali hukum adat yang mengizinkan perkam-
pungan untuk mengakses tanah serta sumber
daya alam lainnya. Namun, beberapa komunitas
perkampungan menggunakan hukum adat untuk
melanggengkan segregasi yang berdasar pada
keyakinan religius, dan mencegah para pengungsi
untuk mengklaim kembali properti mereka yang
hilang (Adam 2010: 401). Belakangan, hampir
semua wilayah, termasuk Kota Ambon, memiliki
regulasi yang mengakui eksistensi ‘negeri’, yaitu
sebuah kampung yang memiliki batas teritorial
yang ditentukan oleh identitas keturunan, dan
anggota yang memiliki otoritas untuk memerin-
tah, ialah mereka yang merupakan keturunan
dari penguasa sebelumnya. Konsekuensinya,
perkampungan mendapat tingkat otonomi yang
lebih tinggi, mirip seperti kondisi sebelum ke-
merdekaan (Adam 2010: 404—405).

PENUTUP

Berdasarkan paparan di muka, teori identitas
sosial belum cukup menjelaskan relasi-relasi
antarkelompok agama di Maluku pada masa kini
yang telah jauh berubah dibandingkan pada masa-
masa sebelumnya. Konsep yang dibangun oleh
teori ini bahwa identitas sosial dipahami sebagai
suatu afiliasi terhadap kelompok yang menjadi
referensi, perlu dipertanyakan. Pada kenyataan-
nya, identitas sosial tidak pernah bersifat beku dan

Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 51



konstan. Akibatnya, batas-batas sosial dibentuk
melalui kombinasi banyak elemen yang selalu
dapat berubah. Keanggotaan dalam kolektivitas
secara sosial dikonstruksi dan didasarkan pada
interaksi sosial yang terus-menerus dan memung-
kinkan untuk berbagi unsur-unsur yang sama
(Eisenstadt dan Giessen 1995: 97).

Proposisi Tajfel and Turner (1986: 7) yang
menyebutkan bahwa identitas sosial mendorong
pada terciptanya favoritisme kelompok, dan sikap
bermusuhan dengan kelompok lain, mendapatkan
kritik dari Huddy (2001: 131). Menurut Huddy,
teori identitas sosial memandang identitas sosial
sebagai suatu fenomena yang absolut. Ketika
kelompok menjadi menonjol maka identitas ke-
lompok akan menjadi identitas utama. Sebaliknya,
ketika kelompok tidak menonjol maka identitas
individu akan menjadi yang utama. Seperti
teori Marxis, teori identitas sosial memandang
bahwa dasar dari semua kelompok-kelompok
manusia adalah pengakuan terhadap situasi yang
eksploitatif (@ common plight). Namun, berbeda
dengan teori Marxist, teori ini menekankan proses
psikologis yang menerjemahkan kategori-kategori
sosial menjadi kelompok-kelompk manusia, dan
penciptaan realitas psikologis dari realitas sosial
(Hogg 1988 bdk.; Herring dkk. 1999).

Memang benar bahwa menurut teori identi-
tas sosial, perilaku kelompok-kelompok agama
menjelaskan bahwa identifikasi terhadap kelom-
pok agama adalah salah satu determinan yang pa-
ling penting terhadap sikap politik di antara elite-
elite politik dan agama (Jelen 1993: 178-179).
Namun, Rubin dan Hewstone (2004: 823-830)
mengkritik teori identitas sosial karena diang-
gap menekankan secara berlebihan favoritisme
kelompok, tidak memperhatikan kecenderungan
terhadap kelompok lain, dan ketidakmampuan
dalam menjelaskan diskriminasi kelembagaan.
Hasil penelitian Brewer (1999: 442) mengatakan
bahwa favoritisme kelompok dan identifikasi
sosial tidak berkorelasi secara langsung dengan
persepsi terhadap diskriminasi dan perilaku
melawan kelompok lain. Brewer berargumen
bahwa keperluan untuk menyesuaikan nilai-nilai
kelompok berkaitan dengan bentuk-bentuk su-
perioritas moral, sensitivitas terhadap tantangan,
dan proses-proses perbandingan sosial. Selain itu,

52 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014

kekuatan politik dapat menjembatani identifikasi
kelompok dengan penciptaan permusuhan mela-
wan kelompok lain.

Jika orientasi negatif terhadap kelompok lain
tidak sekuat elemen identitas kelompok, maka
kategorisasi sosial tidak dapat menyebabkan
seseorang mengaitkan dirinya dengan anggota-
anggota kelompok yang menjadi referensinya.
Oleh karena itu, budaya dapat menjadi salah
satu cara di mana individu mendapatkan makna
dan nilai kelompok, dan berkontribusi terhadap
pembentukan identitas kelompok (Herring dkk.
1999). Sebuah identitas kolektif yang dipolitisasi
terjadi ketika individu-individu memandang diri
mereka sebagai anggota-anggota kelompok yang
sadar diri di tengah perjuangan kekuasaan (Sears
dkk. 2003: 421), dengan demikian favoritisme
kelompok berkaitan dengan kolektivitas, tetapi
tidak terkait dengan kebanggaan terhadap diri
sendiri (self-esteem). Mobilisasi politik menja-
dikan identitas etnik lebih kuat dan menonjol,
dan partisipasi dapat dilihat sebagai rasionalitas
untuk mendapatkan hasil-hasil yang diharapkan
atau sebagai alat untuk mencapai tujuan-tujuan
yang bernilai (Klandermans 1984).

Pembentukan citra dalam pendefinisian
kembali batas-batas kelompok, muncul karena
batas-batas tersebut mendefinisikan identitas
kolektif (Pitchford 2001: 48). Ketika penanda
batas, seperti agama dan bahasa, tunduk pada
penilaian negatif kelompok dominan, maka
kelompok-kelompok yang tersubordinasi dapat
mempengaruhi proses pendefinisian kembali
makna dan identitas kelompok mereka dalam
cara yang lebih positif (Pitchford 2001:48).
Identifikasi diri terhadap kelompok (the sosial
self-identification) terjadi ketika individu jatuh
pada salah satu bagian dari konsepsi diri (self-
conception) yang terpisah, yakni identitas sosial
yang berasal dari keanggotaan di dalam kategori-
kategori kelompok (Abram dan Hogg 1990: 22).

Jika kita melihat polarisasi, kompetisi, dan
konflik kekerasan antarkelompok etnik atau
agama dalam perspektif teori identitas sosial,
maka sekolah-sekolah agama dan etnisitas
adalah sumber konflik yang harus dihilangkan
representasinya dalam hubungan antarkelompok.
Namun, diskursus teoretis tentang identitas sosial



seringkali gagal menjelaskan mengapa individu
melakukan tindakan-tindakan tertentu atau
mengeluarkan pernyataan-pernyataan tertentu
(Martin 1995: 5). Jenkins (1996: 6) menjelaskan
bahwa identifikasi sosial dan perilaku seseorang
seolah-olah berkaitan. Namun, menurutnya,
sistem klasifikasi tentang diri dan orang lain
adalah sesuatu yang bersifat multidimensional
dan tampaknya tidak selalu konsisten. Merujuk
pada Brubaker dkk. (2004: 31-36), Jenkins (1996:
9) mengatakan bahwa keanggotaan terhadap
kelompok dan identitas sosial mungkin memiliki
peran yang sangat penting, tetapi mereka tidak
bersifat deterministik karena perilaku individu
adalah cukup rumit dan berhubungan dengan
pandangan terhadap dunia sosial, habitus, dan
pengetahuan yang dimilikinya.

PUSTAKA ACUAN:

Buku

Abrams, D., & Hogg, M.A. 1990. Social Identification:
A Social Psychology of Intergroup Relation
and Group Processes. London and New York:
Routledge.

Aritonang, J.S., & Steenbrink, K. 2008. 4 History of
Christianity in Indonesia. Leiden and Boston:
Brill.

Azra, A. 2008. “Religious Pluralism in Indonesia”.
In: A. Azra & W. Hudson (Eds.), Islam beyond
conflict: Indonesia Islam and Western Political
Theory (pp. 113—122). Burlington, TV: Asha-
gate Publishing Company.

Badan Pusat Statistik Kota Ambon (BPS Kota Ambon).
2011. Kota Ambon dalam Angka 2010. Ambon:
BPS Kota Ambon.

Bartels, D. 2003a. “Your God is no Longer Mine:
Moslem-Christian Fratricide in the Central Mo-
luccas (Indonesia) After a Half-millennium of
Tolerant Co-existence and Ethnic Unity”. In: S.
Pannell (Ed.), 4 State of Emergency: Violence,
Society and the State in Eastern Indonesia
(pp. 128-153). Darwin: Northern Territory
University Press.

Barth, F. 1969. Ethnic Groups and Boundaries. Boston,
MA: Little, Brown and Co.

Bohm, C.J. 2006. Brief Chronicle of the Unrest in the
Moluccas 1999-2006. Ambon: Crisis Centre of
Diocese of Amboina.

Braithwaite, J., & Dunn, L. 2010. Maluku and North
Maluku. In: J. Braithwaite, V. Braithwaite,
M. Cookson & L. Dunn (Eds.), Anomie and

Violence Non-truth and Reconciliation in
Indonesian Peace Building (pp. 147-242).
Canberra: ANU Press.

Chauvel, R. 1990. Nationalists, Soldiers and Separat-
ists: The Ambonese Islands from Colonialism
to Revolt, 1880—1950. Leiden: KITLV Press.

Coser, L.A. 1956. The Functions of Social Conflict.
Glencoe, Illinois: Free Press.

Cooley, F. L. 1962. Ambonese Adat: A General Descrip-
tion. Cultural Report Series 10. New Heaven:
Yale University Press.

Durkheim, E. 1893/1933. The Division of Labour
in Society (G. Simpson, Trans.). New York:
Macmillan.

Eisenstadt, S.N., & Giessen, B. 1995. Power; Trust, and
Meaning: Essays on Sociological Theory and
Analysis. Chicago: University of Chicago Press.

Gijsberts, M., Hagendoorn, L., & Scheepers, P. (Eds.).
2004. Nationalism and Exclusion of Migrants:
Cross National Comparisons. Burlington,
USA: ASHAGATE.

Leirissa, R.Z., Manusama, Z. J., Lapian, A. B., & Abdura-
chman, P.R. 1982. Maluku Tengah di Masa Lampau.
Gambaran Sekilas Lewat Abad Sembilas Belas.
Jakarta: Arsip Nasional Republik Indonesia.

Malasevic, S. 2006. Identity as Ideology: Understand-
ing Ethnicity and Nationalism. Basingstoke:
Palgrave Macmillan.

Merton, R.K. 1957. Social Theory and Social Struc-
ture. Greencoe: Free Press.

Nanulaitta, L. O. 1966. Timbulnja Militerisme Ambon:
Sebagai Suatu Persoalan Politik, Social-Eko-
nomis. Djakarta: Bhratara.

Nurhasim, M., & Ratnawati, T. 2005. Bab III Kapasitas
negara dan masyarakat dalam resolusi konflik
di Ambon. In: S. Rozi (Ed.), Hubungan Negara
dan Masyarakat dalam Resolusi Konflik di
Indonesia (pp. 93—156). Jakarta: LIPI Press.

Parsons, T. 1951. The Social system, New York:
Routledge & Kegan Paul.

Pariela, T.D. 2007. “Political Process, Public Policy,
and Peace Building Process: Case of Ambon
City, Maluku”. In: K. Matsui (Ed.), Regional
Development Policy and Direct Local-head
Election in Democratizing East Indonesia
(pp- 101-124). Chiba: Institute of Developing
Economies, Japan External Trade Organization
(IDE-JETRO).

Pires, T. 1944. The Suma Oriental: An Account of the
East, from the Red Sea to Japan, Written in
Malacca and Indiain 1512—1515 (A. Cortesao,
Trans.). London: Hakluyt Society.

Ricklefs, M.C. 1981. A history of Modern Indonesia.
London: Mcmillan.

Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 53



Ricklefs, M.C. 2008. Sejarah Indonesia Modern 1200-
2004 (terjemahan S. Wahono, Trans.). Jakarta:
Serambi.

Sidel, J.T. 2008. The manifold meanings of displace-
ment: Exploring inter-religious violence 1998-
2001. In: E. —L. E. Hedman (Ed.), Conflict,
violence, and displacement in Indonesia. Pub-
lication Studies in Southeast Asia No. 45 (pp.
29-60). Ithaca, New York: Cornel Southeast
Asia Program.

Steenbrink, K. 2007. Catholics in Indonesia, 1808—1942:
A documented history. Vol. 2 the spectacular
growth of a self-confident minority. Leiden:
KITLV Press.

Sterkens, C. J. A., & Hadiwitanto, H. 2009. “From So-
cial to Religious Conflict in Ambon, an Analysis
of the Origin of Religious Inspired Violence”.
In: C. Sterkens, M. Machasin, & F. Wijsen F.
(Eds.). Religion, Civil Society and Conflict in
Indonesia. Nijmegen Studies in Development
and Cultural Change 45 (pp. 59-86). Miinster/
Berlin/Wien/London: Lit Verlag.

Subair, S.A., & Rumra, M. Y. 2008. Segregasi Pemuki-
man Berdasar Agama:Solusi atau Ancaman?
Pendekatan Sosiologis Filosofis atas Interaksi
Sosial Antara Orang Islam dan Orang Kristen
Pasca Konflik 1999-2004 di Kota Ambon.
Yogyakarta: Graha Guru.

Sumner, W.G. 1906/1959. Folkways, a Study of the
Sociological Importance of Usages, Manners,
Customs, Mores, and Morals. New York: The
New American Library.

Tajfel, H. 1978a. “Inter Individual Behaviour and
Intergroup Behaviour”. In: H. Tajfel (Ed.), Dif-
ferentiation Between Social Groups: Studies in
the Social Psychology of Intergroup Relations
(pp. 27-60). London, New York, San Francisco:
European Association of Experimental Social
Psychology & Academic Press.

Tajfel, H. 1978b. Social Categorization, Social Identity
and Social Comparison. In: H. Tajfel (Ed.),
Differentiation between social groups: Studies
in the social psychology of intergroup relations
(pp. 61-76). London, New York, San Francisco:
European Association of Experimental Social
Psychology and Academic Press.

Tajfel, H., & Turner, J. 1986. An integrative theory
of intergroup conflict. In: W. G. Austin & S.
Worchel (Eds.), The Social Psychology of
Intergroup Relations (pp. 149-178). Monterey,
CA: Brooks/Cole.

Tomagola, T.A. 2007. Format Ulang Birokra-
si Kota Ambon. Makassar: Ininnawa.

Turner, J.C. 1978. Social comparison and social
recognition: Two complementary process of

54 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014

identification. In: H. Tajfel (Ed.), Differen-
tiation between social groups: Studies in the
social psychology of Intergroup relations (pp.
251-266). London, New York, San Francisco:
European Association of Experimental Social
Psychology and Academic Press.

Turner, J.C. 1981. “The Experimental Social Psychol-
ogy of Intergroup Behaviour”. In: J. C. Turner
& H. Giles (Eds.), Intergroup Behaviour (pp.
66-101). Oxford: Blackwell.

Turner, J.C., Hogg, M.A., Oakes, P.J., Reicher, S.D.,
& Wetherell, M. 1987. Rediscovering the social
group: A Self-categorization Theory. New
York: Blackwell.

Van Fraassen, C. 1983. “Historical Introduction”. In
Katrien Polman (ed.), The Central Moluccas:
An Annotated Bibliography. Bibliographical
series 12 (pp. 1-60). Dordrecht: Foris Publica-
tion Holland.

Van Klinken, G. 2005. “New Actors, New Identities:
Post-Suharto Ethnic Violence in Indonesia”. In
D. F. Anwar, H. Bouvier, G. Smith & R. Toll
(Eds.), Violent Internal Conflicts in Asia Pacific
(pp- 79-100). Jakarta: Yayasan Obor Indonesia,
LIPI, Lasema-CNRS, & KITLV.

Van Klinken, G. 2006. “The Maluku Wars: Communal
Contenders in a Failing State”. In: C. A. Coppel
(Ed.), Conflict in Indonesia: Analysis, Repre-
sentation, Resolution (pp. 129-143). London:
Routledge.

Yanuarti, S., Marieta, J. R., & Tryatmoko, M.W. 2005.
Konflik di Maluku dan Maluku Utara: Strategi
Penyelesaian Konflik Jangka Panjang. Jakarta:
The Indonesian Institute of Sciences.

Jurnal/Majalah

Adam, J. 2008. “Forced Migration, Adat, and a Purified
Present in Ambon Indonesia”. Ethnology, 47
(4),227-238.

Adam, J. 2010. “Post-conflict Ambon: Forced Migra-
tion and the Ethno-territorial Effects of Custom-
ary Tenure”. Development and Change, 41(3),
401-419.

Bertrand, J. 2002. “Religious Violence in Indonesia’s
Moluccan Islands”. Pacific Affairs, 75 (1),
57-85.

Brewer, M.B. 1999. “The Psychology of Prejudice:
In-group Love or Out-group Hate”? Journal of
Social Issues, 55 (3), 429-444.

Brewer, M.B. 2001. “The Many Faces of Social Iden-

tity: Implications for Political Psychology”.
Political Psychology, 22 (1), 115-125.



Brubaker, R., Loveman, M., & Stamatov, P. 2004.
“Ethnicity as Cognition”. Theory and Society,
33, 1-34.

Chauvel, R. 1980. “Ambon’s Other Half: Some Pre-
liminary Observations on Ambonese Moslem
Society and History”. Review of Indonesia and
Malayan Affairs, 14 (1), 40-80.

Festinger, L. 1954. “A Theory of Social Comparison
Processes”. Human Relations, 7 (2), 117-140.

Greene, S. (1999). “Understanding Party Identification:
A Social Identity Approach”. Political Psychol-
ogy, 20 (2), 393-403.

Herring, M., Jankowski, T. B., & Brown, R. E. 1999.
“Pro-Black Doesn’t Mean Anti-White: The
Structure of African-American Group Identity”.
The Journal of Politics, 61 (2), 363-386.

Huddy, L. 2001. “From Social to Political Identity: A
Critical Examination of Social Identity Theory”.
Political Psychology, 22 (1), 127—-156.

Huwae, S. 1995. “Divided Opinions About Adat Pela:
A Study of Pela Tamilou-Sirisori-Hutumuri”.
Cakalele, 6, 77-92.

Klandermans, B. 1984. “Mobilization and Par-
ticipation: Social-psychological Expansions
of Resource Mobilization Theory”. American
Sociological Review, 49 (5), 583—600.

Lowry, C., & Littlejohn, S. 2006. “Dialogue and
the Discourse of Peace Building in Maluku,
Indonesia”. Conflict Resolution Quarterly, 23
(4), 409-426.

Martin, D.C. 1995. “The Choices of Identity”. Social
Identities, 1, 5-20.

Pitchford, S.R. 2001. “Image-Making Movements:
Welsh Nationalism and Stereotype Transforma-
tion”. Sociological Perspectives, 44 (1), 45-65.

Rubin, M., & Hewstone, M. 2004. “Social Identity,
System Justification, and Social Dominance:
Commentary on Reicher, Jost et al., and
Sidanius et al”. Political Psychology, 25 (6),
823-844.

Sears, D.O., Mingying F., Henry, P. J., & Bui, K. 2003.
“The Origins and Persistence of Ethnic Identity

Among the New Immigrant Groups”. Social
Psychology Quarterly, 66 (4), 419-437.

Tajfel, H. 1970. “Experiments in Intergroup Discri-
minination”. Scientific American Journal, 23,
96-102.

Van Klinken, G. 2001. “The Maluku Wars: Bringing
Society Back™. Indonesia, 71, 1-26.

Disertasi

Bartels, D. 1978. Guarding the Invisible Mountain: In-
tervillage Alliances, Religious Syncretism and
Ethnic Identity Among Ambonese Christians
and Moslems in the Moluccas. Ph.D. thesis in
the Cornell University. Ann Arbor Michigan:
University Microfilms International.

Iwamony, R. 2010. The Reconciliatory Potential of the
Pela in the Moluccas: The Role of the GPM in
this Transformation Process. Doctoral Disserta-
tion, Vrije University of Amsterdam.

Widjojo, M.S. 2007. Cross-Cultural Alliance-making
and Local Resistance in Maluku During the
Revolt of Prince Nuku, c. 1780—1810. Doctoral
dissertation, University of Leiden.

Website

Bartels, D. 2003b, December. The Evolution of God
in the Spice Islands: The Converging and Di-
verging of Protestant Christianity and Islam in
the Colonial and Post-colonial Periods. Paper
presented at the Symposium Christianity in
Indonesia, Frankfurt, Germany. Retrieved No-
vember 10, 2010 from http://www.nunusaku.
com/pdfs/evolution.pdf.

Tomsa, D. 2009. Local Elections and Party Politics
in a Post-conflict Area: The Pilkada in Ma-
luku (Indonesian studies working paper No.
8, March 2009). Retrieved April 18, 2013
from http://eprints.utas.edu.au/8722/1/USYD-
IS Tomsa Maluku.pdf.

Varshney, A., Panggabean, R., & Tadjoeddin, M. Z.
2004. Patterns of Collective Violence in In-
donesia 1990-2003 (UNSFIR Working paper
No. 04/03. Jakarta: United Nations Support
Facility for Indonesian Recovery (UNSFIR).
Retrieved April 10, 2010 from http://www.
conflictrecovery.org/bin/Patterns_of collec-
tive_violence July04.pdf.

Laporan:

International Crisis Group (ICG). 2000. /ndonesia:
Overcoming Murder and Chaos in Maluku
(ICG Asia Reports No. 10/2000). Jakarta/Brus-
sels: ICG.

International Crisis Group (ICG). 2011. Indonesia:
Trouble Again in Ambon (ICG Asia briefing
No. 128/2011). Jakarta/Brussels: ICG.

Cahyo Pamungkas | Agama, Etnisitas, dan Perubahan Politik ... | 55



LAMPIRAN 1.
PULAU AMBON DAN KEPULAUAN LEASE

Piru Bay

Sreal

56 | Masyarakat Indonesia, Vol. 40 (1), Juni 2014



