
SHARI<‘AH SEBAGAI METODOLOGI  

PROBLEM SOLVER

Catatan atas Pemikiran Ziauddin Sardar

Aji Damanurih

Abstrak: Hukum Islam beranjak dari ilatul hukmi pada 
maqashid al Shari>‘ah merupakan perkembangan yang luar biasa. 
Di mana penetapan hukum bukan saja dinilai dari penyebabnya 
tetapi juga tujuan diberlakukannya sebuah hukum. Meskipun 
mengalami perkembangan secara methodologis namun apakah 
perubahan tersebut memberikan apa yang diharapkan oleh umat 
sebagai mukalifun? Ataukah hanya sebagai methode yang tidak 
memberi efek apapun kecuali sama-sama taklif kepada umatnya. 
Ziauddin Sardar merespon hal tersebut dengan mengajukan 
pemikiran bahwa seharusnya Maqashid al Shari>‘ah mampu 
menjadi problem solver bagi umat. Makalah ini menyajikan 
pemikiran Ziauddin Sardar yang mengajukan Shari>‘ah bukan 
hanya handal secara methodologis dalam istinbat hukum tetapi 
juga mampu memberi solusi bagi problem-problem keumatan.

Kata Kunci: Shari>‘ah, Problem Solver, Methodologi, Ziauddin 
Sardar

PENDAHULUAN

Dinamika pemikiran dan studi Islam (Islamic studies) telah 

mengalami tiga fase perkembangan, yaitu klasik (tradisionalis), 

modern, dan post-modern.1 Setiap fase mengandung 

kompleksitas dan semangat zamannya sendiri-sendiri. 

h�Jurusan Syari’ah dan Ekonomi Islam STAIN Ponorogo



28 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

Sehingga para cendekiawan muslim pada setiap fase 

berusaha untuk memecahkan problem-problem keumatan 

dan kemanusiaan sesuai dengan tingkat pengetahuan pada 

masanya. Berbagai methodologi untuk memahami Islam 

(Shari >‘ah) dirumuskan dan diaplikasikan dalam memecahkan 

masalah pada zamannya, yang mencakup hampir semua 

aspek kehidupan. Sehingga umat Islam selama berabad-abad 

merasa cukup dengan metodologi yang telah ada, sehingga 

melupakan untuk mengoreksi methodologi yang dianggap 

sempurna tersebut, sehingga muncul wacana bahwa pintu 

ijtiha >d telah tertutup. Namun kompleksitas fase yang terakhir 

(post-modernism) yang sedang berlangsung ini, sangatlah 

kompleks dan jauh dari fase kedua, apalagi yang pertama, 

sehingga membutuhkan ijtiha >d baru yang dapat memecahkan 

masalah tersebut. Pada kenyataannya banyak mujtahid yang 

gagal membawa Shari>‘ah untuk memecahkan problem-problem 

keumatan dan kemanusiaan. Menurut Sardar, kegagalan umat 

Islam untuk berijtiha>d disebabkan oleh beberapa faktor, pertama: 

pengkultusan Shari >‘ah sebagai sesuatu yang suci. Kedua: 

lenyapnya semangat ijtiha>d dikalangan kaum muslimin. Ketiga: 

penyamaan Shari >‘ah dengan negara.2 Oleh karena itu Sardar 

mengajukan pemikiran bahwa Shari >‘ah seharusnya menjadi 

sebuah methodology pemecah masalah (The Shari >‘ah as a 

Problem-Solver Methodology) bagi problem-problem keumatan 

1 Lihat, Jasser Auda, Maqa>shid al Shari>ah as Philosophy of Islamic Law a 
Systems Approach (London: Biddles Limited, King’s Lynn, 2008).

2 Ziauddin Sardar, IslamTanpa Syari’at, menggali universalitas tradisi. 
(GLWRU�� $EGXO� 0X·WL� �-DNDUWD�� *UDÀQGR� .KD]DQDK� ,OPX�� ������� ���� %XNX�
ini adalah kumpulan makalah dan hasil diskusi Ziauddin Sardar dalam 
kunjungannya ke Indonesia yang di prakarsai oleh British Council, PP 
Pemuda Muhammadiyah dan NU. Sardar lebih melihat syariah sebagai 
sebuah methodologi dibandingkan hanya sebagai sebuah hukum. 



29Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

dan kemanusiaan dewasa ini. Makalah ini mencoba menggali 

bangunan methodology Sardar atas pemikirannya tersebut.

MEMAKNAI KEMBALI SHARI>’AH

Shari >‘ah merupakan inti pandangan dunia Islam. ini berarti 

bahwa peradaban Islam dibangun di atas fondasi shari >‘ah. 

Secara teoritis, Shari >‘ah mencakup semua aspek kehidupan 

manusia: pribadi, sosial, politik dan intelektual. Hal itu 

memberikan makna dan substansi terhadap perilaku umat 

Islam dalam upaya mereka hidup di dunia ini. Menurut 

Sardar, Shari >‘ah  biasanya diartikan sebagai ‘hukum 

Islam’, tetapi Shari >‘ah melampaui cakrawala hukum yang 

terbatas. Shari >‘ah merupakan sistem etika dan nilai-nilai, 

metodologi pragmatis yang ditujukan untuk memecahkan 

masalah hari ini dan besok. Umat Islam terus berusaha 

menjalankan Shari >‘ah Islam dengan baik. Aplikasi Shari >‘ah 

dipengaruhi oleh kondisi politik, ekonomi, teknologi yang 

berlaku pada masa tertentu. Ini menunjukkan sifat dinamis 

dari peradaban. Peradaban Islam diukur dari seberapa besar 

ekspresi nilai-nilai Shari>‘ah telah di jalankan.3

Shari >‘ah berasal dari kata Arab “al-shari >ah” dan sinonim 

dengan kata “al-shir’ah”. Secara leksikal keduanya berarti 

“jalan menuju mata air”.4 Ungkapan “jalan menuju mata air” 

ini mengandung konotasi “keselamatan”. Berangkat dari 

pengertian ini dikatakan bahwa agama yang dibawa oleh 

masing-masing Nabi disebut “shari >‘ah” karena merupakan 

jalan menuju kepada keselamatan abadi. Dalam al-Qur’an kata 

3 Ziauddin Sardar, Reader, Islam Postmodernism and Other Futures (London: 
Pluto Press, 2003), 64.

4 Al Qurtubi, al Jami>’ li Ahka>m al Qur’a>n, (Kairo: Dar al Katib al Arabi li al 
Tiba’ah wa an Nasr, 1967), VI, 211.



30 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

tersebut dipakai dalam arti “agama sebagai jalan lurus yang 

ditetapkan Allah untuk diikuti oleh manusia agar memperoleh 

keselamatan”.5 Beberapa ahli tafsir al-Qur’an klasik seperti 

Mujahid (104 H/722 M) menafsirkan kata-kata “al-Shari >‘ah” 

dan “al-shir’ah” sebagai “agama” (al-di>n). Tetapi di lain pihak 

terdapat pula pendapat yang membedakan shari>‘ah dengan “al-

di >n” (agama). Shari >‘ah merujuk kepada aspek–aspek hukum 

dari agama, sementara “al-din” merupakan aspek akidah dari 

agama. Qatadah (118 H/736 M), ahli tafsir lainnya, dilaporkan 

dalam konteks penafsiran al-Maidah (5): 48 sebagai menyatakan 

bahwa agama (yang dibawa oleh semua Nabi) itu satu, tetapi 

shari>‘ah-nya berbeda.6

Maksudnya adalah inti ajaran agama semua Nabi yaitu 

ajaran tauhid adalah sama. Yang berbeda adalah ketentuan-

ketentuan hukum dalam masing-masing agama Nabi tersebut. 

Sejalan dengan Qatadah adalah Abu Hanifah (150 H/820 M) 

yang membedakan antara Shari >‘ah dan di >n di mana Shari >‘ah 

merupakan kewajiban agama yang harus dijalankan, sedangkan 

“al di >n” adalah pokok-pokok keimanan seperti kepercayaan 

kepada Allah kepada hari kiamat dan lainnya.7

Dalam perkembangan kemudian kata “shari >‘ah” kadang-

kadang digunakan untuk merujuk kepada aspek hukum dari 

agama Islam dan kadang dipakai juga untuk menyebut aspek 

hukum dan agama itu sekaligus. Al-Asy’ari (324 H/935 M) teolog 

terkenal secara tegas memaknai shari >‘ah untuk merujuk pada 

aspek hukum dari agama Islam. Ia menyatakan bahwa masalah 

5 Ibid.
6 Abu Hayyan, Tafsi>r al Bahr al Muhi>t, (Beirut: Dar al Kutub al Ilmiyyah, 

1993), I, 514.

7 Ahmad Hassan, Early Development of Islamic Law (Delhi: Adam 
Publishers & Distributors, 1994), 7.



31Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

kasus cabang agama, seperti kewarisan, hukum halal dan halal, 

masalah pidana dan talak harus dikembalikan kepada shari >‘ah 

yang dasarnya adalah dalil-dalil sam’i (revelasional), sedangkan 

masalah pokok agama dikembalikan kepada sejumlah prinsip 

yang didasarkan kepada dalil akal, pengalaman intuisi. Janganlah 

dicampuradukkan antara masalah akidah yang didasarkan 

kepada dalil rasional (‘aqliyyah) dengan masalah cabang agama 

yang didasarkan kepada dalil revelasional (sam’i).8

Pengertian yang diberikan Asy’ari terhadap shari >‘ah 

masih tetap dipakai hingga sekarang seperti dapat dilihat 

penggunanan frase “fakultas shari>‘ah”, “bank shari>‘ah”, “gadai 

shari >’ah” dan judul beberapa buku, serta sejumlah peraturan 

perundangan muslim. Berbeda dengan Asy’ari, Syatibi (790 

H/1388 M) mengartikan “shari >‘ah” sebagai “keseluruhan 

ketentuan agama yang mengatur tingkah laku, ucapan dan 

kepercayaan manusia”. Pengertian ini menggambarkan shari>‘ah 

dalam arti luas yang meliputi aspek hukum dan aspek doktrinal.9

Dari apa yang dikemukakan di atas dapat dilihat bahwa 

terminologi “shari >‘ah” dipakai dalam dua pengertian, yaitu: 

dalam arti luas dan dalam arti sempit. Dalam arti luas, syari’ah 

dimaksudkan keseluruhan norma agama Islam yang meliputi baik 

aspek doktrinal maupun aspek praktis. Dalam arti sempit “shari>‘ah” 

merujuk pada aspek praktis dari ajaran Islam yaitu, bagian yang 

terdiri dari norma yang mengatur tingkah laku konkret 

manusia seperti ibadah, nikah, jual beli, perkara di pengadilan, 

penyelenggaraan negara dan lainnya. Apabila istilah “hukum 

Islam” hendak digunakan untuk menerjemahkan istilah 

8 Al Asy’ari, DO�/XPD·� À�5DGG� ¶DOD> Ahl al-Zaygh wa aliBida’ (Beirut: al 
Matba’ah al Kasulikiyyah, 1952), 94-95.

9 Al-Sha>t}tibi>, al Muwafaqa>W�À> Us}u>l al-Ah}ka>m, Vol. 1 (Beirut: Dar al Fikr, 
1341 H), 153.



32 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

“shari>‘ah”, maka “syari’ah” yang dimaksud shari>‘ah adalah dalam 

arti sempit.10

Dalam arti yang luas itulah Sardar memaknai syari’at, karena 

Islam bukan sekedar agama dengan sebuah cara pandang dunia 

yang integratif, lebih dari itu, ia mengintregasikan semua aspek 

realitas dengan memberikan perspektif moral tentang setiap 

aspek dari ikhtiar manusia. Sardar menekankan bahwa Islam 

hanya memberi perspektif moral yang adil di mana umat Islam 

dituntut berjuang untuk menemukan jawaban bagi persoalan 

manusia.11

Untuk mencapai predikat Problem Solverproblematika 

sosial, Al-Qur‘an sebagai parameter baku bagi umat Muslim 

secara ekeplisitmemberikan motivasi melalui teksnya mengenai 

konsep ‘ilm yang sering diterjemahkan sebagai pengetahuan. 

Sayangnya, interpretasi konsep ‘ilm mengalami reduksi yang 

cukup mengkhawatirkan bagi perlambangan peradaban Islam 

mendatang. Namun sayangnya, Shari>‘ah banyak disalahartikan 

dan disalahgunakan oleh umat Islam diberbagai belahan dunia. 

Ia tidak lagi difahami sebagai epistemologi keilmuan muslim 

yang dapat merespon bahkan menjadi solusi bagi persoalan-

persoalan peradaban modern. Shari >‘ah hanya difahami sebatas 

domain hukum dan nilai-nilai yang Shari >‘ah berusaha untuk 

mempromosikan dan isu-isu nyata yang harus ditangani 

hampir diabaikan. Selain itu, Shari >‘ah tidak hanya dipaksa 

masuk ke dalam kerangka sempit hukum, tapi terbatas bahkan 

lebih hanya satu atau dua segmen dari aturan hukum. Dengan 

demikian, aspek-aspek Shari >‘ah yang berhubungan dengan 

10 Syamsul Anwar, “Islamic Jurisprudence of Christian-Muslim Relations”, 
Al Jami’ah, No. 60, Tahun 1997, 134.

11 Sardar, Reader, 65



33Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

kejahatan dan hukuman dan tokoh perilaku sosial menjadi 

pekerjaan ulama tradisional dan modem temporer. Dengan 

memecah-belah Shari >‘ah dengan cara ini, dan dengan 

mengabaikan tujuan secara keseluruhan etika, ulama Muslim 

telah merusak alam penting holistik dan menyajikannya 

dengan cara yang aneh.12

Oleh karena itu, menurut Sardar, jika shari >‘ah adalah 

untuk menjadi prinsip dominan perilaku masyarakat muslim 

kontemporer, maka harus diselamatkan dari cengkeraman 

tradisionalis. Umat Islam perlu mempelajari dan belajar 

dari para ulama mahdzab dalam berijtiha >d. Hingga sekarang 

mayoritas luas kaum Ahlusunnah terus mengikuti ajaran 

para imam mazhab. Penduduk Afrika Utara dan Barat adalah 

hampir seluruhnya penganut mazhab Maliki. Penduduk Mesir, 

Malaysia, dan Indonesia hampir seluruhnya penganut madzhab 

6\DÀ·L��7XUNL�GDQ�VXNX�VXNX�7XUNL�� MXJD�SHQJDQXW�6XQQL�GDUL�

sub-benua Indo-Pakistan sebagian besar adalah bermazhab 

+DQDÀ��$GDSXQ�$UDE�6DXGL�GDQ�PD\RULWDV�SHQGXGXN�6\LULD�

bermazhab Hanbali. Mazhab Hukum Syi’ah Imam Dua Belas 

dinamakan dengan mazhab Ja’fari, dinisbatkan kepada Imam 

Ja’far As-Shadiq (w. 148 H/765 M), Imam Syi’ah keenam dan 

juga guru dari Imam Abu Hanifah. Bersama-sama, kelima aliran 

ini membentuk mazhab-mazhab besar di bidang Hukum Islam, 

atau bidang syari’at. Juga terdapat beberapa mazhab minoritas 

yang lebih kecil, seperti Zaidiah, Syi’ah Isma’iliah, dan mazhab 

Ibadhiah di Oman dan sebelah selatan Al Jazair.13

Namun yang harus dicatat, putusan-putusan imam 

mahdzab tersebut tidak pernah dimaksudkan untuk menjadi 

12 Ibid.
13 Sardar, Reader, 66.



34 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

kata akhir, atau pemahaman akhir dari suatu ajaran tertentu 

dari Shari >‘ah. Para imam besar tidak pernah dimaksudkan 

bahwa penilaian mereka harus menjadi hukum abadi: yang 

berjumlah mengklaim otoritas ilahi, inilah mengapa mereka 

semua, tanpa kecuali, menekankan bahwa keputusan mereka 

adalah pendapat mereka sendiri, berasal dari sumber-

sumber syari’ah dan tidak harus diterima secara tidak kritis 

(taklid buta). Namun kenyataan bahwa umat Islam hari ini 

memberikan Penetapan keabsahan Imam klasik secara abadi, 

dan mencari jawaban atas masalah modern dengan kerangka 

pikir dan hasil ijtiha >d mereka. Meskipun dipahami sebagai 

pujian untuk karya imam besar, itu sebenarnya penghinaan 

terhadap prestasi mereka.14 

Selain problem pemikiran klasik yang dipakai untuk 

memecahkan persoalan-persoalan modern, yang harus 

diwaspadai pula adalah memaksakan pemaknaan Shari >‘ah 

GHQJDQ� NHUDQJND� EHUÀNLU� \DQJ� NHEDUDW�EDUDWDQ�� Shari >‘ah 

tidak perlu menjadi ‘modern’ tapi harus dipahami dengan 

persyaratan sendiri. Bahkan penggunaan terminologi kebarat-

baratan menjadi rintangan dalam mendapatkan pemahaman 

kontemporer dari Shari >‘ah. Sebagai contoh, Shari >‘ah 

mencakup seluruh kehidupan manusia, oleh karena itu dalam 

sumber-sumber Muslim tradisional tidak ada istilah untuk 

menunjukkan apa yang dalam kerangka hukum barat disebut 

‘hukum pribadi’. Oleh karena itu perceraian bukan hanya 

persoalan pribadi tetapi jiga ekonomi budaya dan sosial. 

Sehingga seseorang tidak bisa mengabaikan aspek-aspek 

tertentu dari Shari >‘ah. Sementara kepentingan yang tidak 

semestinya malah memberatkan orang lain. Misalnya, dalam 

14 Ibid.



35Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

masyarakat dimana mas kawin digunakan untuk memperoleh 

kekayaan, sehingga membuat sulit, sehingga sebagian besar 

orang muda tidak dapat menikah.15

Intinya adalah bahwa adat dan praktek Barat tidak boleh 

mendikte pendekatan kita terhadap Shari >‘ah. Kita tidak bisa 

mengambil dunia seperti yang ada saat ini sebagai realitas 

yang tunggal dan relevansi atau tidak relevan dari berbagai 

aspek Shari>‘ah sesuai dengan derajat kesesuaian dengan dunia 

ini. Demikian pula, kita tidak bisa mengambil pengalaman 

historis penulis klasik sebagai arbiter tunggal dan ekspositor 

dari Shari >‘ah. Ulama dan cendekiawan muslim harus 

memperoleh pemahaman kontemporer dari Shari >‘ah pada 

istilah sendiri, memperlakukannya sebagai suatu keseluruhan 

yang terpadu dan menggunakan metodologi sendiri. Itu 

berarti tidak memaksa Shari >‘ah menjadi kerangka kerja asing 

atau memberikan kepentingan yang berlebihan terhadap 

pendapat dan penilaian dari ahli hukum klasik.16 

Paparan Sardar di atas, serta tambahan dari Nasr, mau 

tidak mau mengajak kita (umat Islam) untuk mengkaji dan 

melacak lebih dalam, apa saja rujukan yang dipakai para imam 

mazhab dalam upaya mencurahkan daya upaya mereka untuk 

memecahkan problematika hukum yang terjadi di kalangan 

Muslim. 

RUJUKAN SHARI>‘AH

Menurut Sardar, rujukan utama shari >’ah adalah al-Qur’a >n dan 

al-Sunnah, ditambah dengan ijma >’, qiya >s dan ijtiha >d.17 Pertama 

15 Ibid., 67.
16 Sardar, Reader, 67.
17 Ibid., 68



36 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

adalah al-Qur’a >Q��%HUEDJDL�XODPD·� WHODK�PHQGHÀQLVLNDQ�DO�
Qur’a>n (etimologi maupun terminologinya). Al-Sha>À·L> misalnya 

mengatakan bahwa Al-Qur’a>n bukan berasal dari kata apapun, 

dan bukan pula ditulis dengan memakai hamzah. Lafaz 

tersebut sudah lazim digunakan dalam pengertian kalamullah 

�ÀUPDQ�$OODK�� \DQJ� GLWXUXQNDQ� NHSDGD�1DEL�0XKDPPDG�

SAW. Sementara itu, Al Farra’ berpendapat bahwa Al-Qur’a >n 

berasal dari kata qara >’in jamak dari kata qari >nah yang berarti 

kaitan, karena dilihat dari segi makna dan kandungannya ayat-

ayat Al-Qur’a>n itu satu sama lain saling berkaitan. Selanjutnya 

al Asy’ari dan para pengikutnya mengatakan bahwa lafaz al-

Qur’a >n diambil dari kata qarn yang berarti menggabungkan 

sesuatu atas yang lain; karena surah-surah dan ayat al-Qur’a >n 

satu dengan lainya saling bergabung dan berkaitan.

Adapun Al-Qur’a >n menurut istilah dapat dikemukakan 

berbagai pendapat ini: Manna >’ al-Qat }t }a >n dalam al-Maba >h }LWK�À�
‘ulu>m al-Qur’a>n secara ringkas mengutip pendapat para ulama’ 

pada umumnya yang menyatakan bahwa al-Qur’a >n adalah 

ÀUPDQ�$OODK�\DQJ�GLWXUXQNDQ�NHSDGD�1DEL�0XKDPPDG�6$:���

dan dinilai ibadah bagi membacanya. Pengertian demikian 

senada dengan yang diberikan al-Zarqa >ni > bahwa Al-Qur’a >n 

adalah lafaz yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW. 

Mulai dari awal surah al Fatihah sampai dengan akhir surah al-

Nas. Pengertian Al-Qur’a >n secara lebih lengkap dikemukakan 

oleh ‘Abd al-Wahha>b al-Khallaf. Menurutnya al-Qur’a>n adalah 

ÀUPDQ�$OODK�\DQJ�GLWXUXQNDQ�NHSDGD�KDWL�5DVXOXOODK��0XK }
ammad bin Abdullah, melalui Jibril dengan menggunakan lafaz 

bahasa Arab dan maknanya yang benar, agar ia menjadi h}ujjah 

bagi Rasul, bahwa ia benar-benar Rasulullah, menjadi undang-

undang bagi manusia, memberi petunjuk kepada mereka dan 

menjadi sarana untuk melakukan pendekatan diri dan ibadah 



37Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

kepada Allah dengan membacanya. Ia terhimpun dalam 

mushaf, dimulai dengan surah al-Fa >tih }ah dan di akhiri surah 

al-Na>s, disampaikan kepada kita secara mutawatir dari generasi 

ke generasi, baik secara lisan maupun tulisan serta terjaga dari 

perubahan dan pergantian.18

Kedua adalah al-Sunnah. Menurut bahasa al-Sunnah 

artinya jalan hidup. Bisa saja benar dan juga kemungkinan 

terjadi kesalahan. Hal ini sesuai hadis Nabi yang diriwayatkan 

Muslim dalam Must}afa> al-Shiba>’i>, al-Sunnah wa Maka>natuha>�À�DO�
Tashri >’ yaitu “barang siapa yang membyat sunnah (kebiasaan) 

yang terpuji, maka pahala bagi orang yang membuat sunnah 

itu dan pahala bagi orang yang mengerjakannya; dan barang 

siapa membuat sunnah yang buruk, maka dosa bagi yang 

membuat sunnah yang buruk itu dan dosa bagi orang yang 

mengerjakannya”. Para ulama’ juga sedikit mendikotomikan 

pengertian antara al-sunnah, al-h }adi >th, al-khabar, dan al-athar, 

meskipun jumhur ulama’ mengartikan sama saja yaitu segala 

sesuatu yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW. baik 

dalam bentuk ucapan, perbuatan, dan persetujuan beliau yang 

berkaitan dengan hukum. 

Adapun para ulama’ yang tidak sepakat dengan pendapat 

MXPKXU�PHQ\XJXKNDQ�GHÀQLVL�WHQWDQJ�DO�VXQQDK�\DQJ�EHUPDNQD�

sebagai sesuatu yang dibiasakan oleh Nabi Muhammad SAW., 

sehingga sesuatu itu lebih banyak dikerjakan oleh beliau 

daripada ditinggalkan. Sedangkan al-hadis yaitu sesuatu 

yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW baik 

berupa ucapan, perbuatan, maupun ketetapan, namun jarang 

dikerjakan oleh Nabi. Selanjutnya khabar adalah ucapan, 

perbuatan, dan ketetapan yang berasal dari para sahabat, 

18 Ibid.



38 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

sebagaimana atsar yang diartikan sebagai ucapan, perbuatan, 

dan ketetapan yang berasal dari para tabi’in.19

Ketiga adalah ijma >’. Ta’rif ijma >’ ialah kesepakatan para 

mujtahidin dari umat Islam di suatu masa sesudah masa Nabi 

6$:�DWDV� VXDWX�XUXVDQ��'HÀQLVL� LQLODK�\DQJ�GLVHEXWNDQ�DO�

Sha>À·L>dalam kitab Al Risalah.

Keempat adalah Qiya >s. Adalah analogi yang digunakan 

apabila tidak ada nash yang sharih dalam Al-Qur’a >n, Hadis. 

Menurut Abu Hanifah, qiya >s adalah menerangkan hukum 

suatu urusan yang tidak dinashkan hukumnya dengan suatu 

urusan lain yang diketahui hukumnya dengan Al-Qur’a >n atau 

as sunnah atau ijma >’ karena bersekutunya hukum itu tentang 

illat hukum.

Kelima adalah ijtiha>d. Yaitu pengerahan segala daya upaya 

untuk memecahkan persoalan Shari >‘ah semaksimal mungkin. 

Ungkapan “segala daya upaya” tentu saja mencakup penalaran 

analogis, dan itulah sebabnya mengapa kebanyakan ulama’ 

memandang qiya >ssebagai bentuk khusus ijtiha >d. Sementara al-

Qur’a >n dan al-Sunnah menghasilkan bentuk-bentuk hukum 

yang bersifat abadi –lanjut Sardar-, ijtiha>d dan ijma>’ memberikan 

fondasi yang dinamis bagi Shari >‘ah. Penggunaan ijtiha >d 

mengharuskan kita untuk mengarahkan aturan hukum dan 

etika al-Qur’a>n, serta formulasi pragmatisnya (berpegang teguh 

pada kenyataan) yang tertuang dalam as-sunnah, pada persoalan 

praktis dan etis dewasa ini. Akan tetapi, sebelum dipandang 

sah menurut Shari>‘ah, hasil-hasil ijtiha>d harus disepakati sebagai 

ijma>’oleh para ulama dan intelektual Muslim.20

19 Ibid., 68.
20 Ibid., 69.



39Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

Menurut, Abdullah Saeed ada tiga model ijtiha >d yang 

menurutnya sangat berpengaruh pada masanya masing-masing 

sepanjang sejarah hukum Islam: pertama adalah text-based 

ijtiha >d, yakni metode ijtiha >d yang lazim dilakukan oleh fuqaha 

klasik dan masih memiliki banyak pengaruh di kalangan 

pemikir tradisionalis. Pada model ini text berkuasa penuh, baik 

itu nas }s } qur’ani >, hadits ataupun pendapat ulama sebelumnya 

baik yang berupa ijma >’ ataupun qiya >s; kedua adalah eclectic 

ijtiha>d, yakni upaya memilihi nashsh atau pendapat ulama 

sebelumnya yang paling mendukung pendapat dan posisi yang 

GL\DNLQLQ\D��<DQJ�DGD�DGDODK�XSD\D�MXVWLÀNDVL�EXNDQ�SHQFDULDQ�

kebenaran; ketiga adalah context-based ijtiha >d, sebuah fenomena 

baru yang mencoba memahami masalah-masalah hukum dalam 

konteks kesejarahan dan konteks kekiniannya (modern). Pada 

biasanya, pendapat akhirnya akan mengacu pada kemaslahatan 

umum sebagai maqa>s}id al-shari>’ah.21

Ijtiha >d model ketiga inilah yang dilakukan oleh para 

progressive ijtihadists. Kalau metodologi klasik biasanya 

memecahkan permasalahan hukum dengan mendasarkan-nya 

pada teks al-Qur’an, kemudian memahami apa yang dikatakan 

teks tentang permasalahan tersebut, dan paling jauhnya 

kemudian menghubungkan teks itu dengan konteks sosio-

21 Abdullah Saeed, Islamic Thought and Introduction (London and New York: 
Routledge, 2006), 55. Kategorisasi ijtiha>d seperti di atas memiliki kelemahan 
mendasar pada poin yang kedua, yaitu eclectic ijtiha>d. Ketika dinyatakan 
bahwa ijtiha>G�PRGHO�LQL�DGDODK�XSD\D�XQWXN�MXVWLÀNDVL�´NHSHQWLQJDQµ�PDND�
VHVXQJJXKQ\D�VXGDK�NHOXDU�GDUL�GHÀQLVL� LMWLKD>d yang disepakati olehhmihur 
ushiiliyyin, yaitu upaya sungguh-sungguh untuk menemukan status hukum 
syara’ dari dalil-dalil yang ada. Menegasikan teks dan sejarah yang berposisi 
bcrbeda dengan kepentingannya adalah bukti tiadanya kesungguhan dalam 
pencarian kebenaran, melainkan emosi mencari pembenaran.



40 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

historisnya,22 maka progressive ijtiha>dists mencoba lebih jauh lagi 

menghubungkannya dengan konteks kekinian seperti Esack, Irshad 

Manji, Ebrahim Moosa dan tentu Khaled Abou el Fadl.

Berkaitan dengan bagaimana metodologi progressive ijtiha>dists 

menafsir ulang teks-teks al-Qur’an, Abdullah Saeed memaparkan 

tujuh pendekatan utama, yang tidak jauh berbeda dengan 

Abou el Fadl, yaitu: (1) atensi pada konteks dan dinamika 

sosio-historis; (2) menyadari bahwa ada beberapa topik yang 

tidak dicakup oleh al-Qur’an karena waktunya belum tiba 

pada waktu diturunkannya al-Qur’an; (3) menyadari bahwa 

setiap pembacaan atas teks kitab suci harus dipandu oleh prinsip 

kasih sayang, justice dan fairness; (4) mengetahui bahwa al-Qur’an 

mengenal hirarki nilai-nilai dan prinsip; (5) mengetahui bahwa 

dibolehkan berpindah dari satu contoh yang konkret pada 

generalisasi atau sebaliknya; (6) kehati-hatian harus di-lakukan 

ketika menggunakan teks lain dari tradisi klasik, khususnya yang 

berkaitan dengan otentisitasnya; (7) fokus utama pada kebutuhan 

muslim kontemporer.23Pendekatan terhadap teks seperti inilah 

yang menurut Saeed akan mampu memberikan jawaban atas 

permaslahan kontemporer.24

22 Abdul Hamid A. Sulayman mengkritik metode berfikir fuqaha klasik 
pada dua hal yang sangat substansial: pertama adalah lack empiricism 
(tiadanya empirisisme) sebagai akibat tidak digunakannya multi-disciplinary 
approach, sperti sosiologi, psikologi, ekonomi dan lainnya dalam proses 
penetapan hukum; kedua adalah lack of overall systemization sebagaimana yang 
juga dinyatakan oleh Ismail R. al-Faruqi dan Fazlur Rahman. Lihat bukunya 
yang berjudul Towards an Islamic Theory of International Relations: New Direction for 
Methodology and Thought, (Herdon, Virginia: IIT, 1993), 87-94.

23 IDSS, “Progressive Islam and the State in Contamporary Muslim 
Societies”, laporan seminar diadakan di Marina mandarin Singapure tanggal 7-8 
Maret 2006, 5.

24 Ijtiha>d peogresif yang pernah dikemukakan oleh Saeed adalah ketika 
is mengkritik interpretasi bunga kaum neo-revivalis juga para ekonom 



41Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

Ijtiha >d para pemikir Islam di atas didasarkan pada logika 

EHUÀNLU� LOPLDK� \DQJ� VDKLK� GHQJDQ� WHWDS�PHPSHUWDKDQNDQ�

otoritas teks untuk berbicara atas nama kemanusiaan. Namun 

jika disandingkan dengan lima kriteria yang dibuat Abou el 

Fadl, maka kriteria yang dibuat Fadl menekankan pentingnya 

moralitas pembaca dalam rangka meminimalisir otoritarianisme 

reader. 

Selain sumber-sumber di atas, Said Ramadan, sebagaimana 

dikutip Sardar, menambahkan sumber hukum Islam yang lain,25 

meliputi: 

a.  al-Istih}sa>n. 

Yaitu penyimpangan, dalam persoalan tertentu, terhadap 

aturan yang telah ada sebelumnya dengan memilih aturan 

lain yang lebih selaras dengan penalaran hukum yang 

membutuhkan penyimpangan semacam itu. Ada juga 

\DQJ�PHQGHÀQLVLNDQ�EDKZD� istikhsan adalah keluar atau 

menyimpang dari keharusan logika menuju hukum lain 

yang menyalahinya dikarenakan tidak tepatnya Qiya >s atau 

Qiya>s tersebut berlawanan dengan Nash.

b.  Al-Istis}la>h}. 

Adalah keputusan yang diambil dengan tidak mengikuti 

contoh sebelumnya karena adanya kepentingan publik 

muslim. Menurutnya pengharaman riba dalam al Qur’an lebih didasarkan 
pada pertimbangan-pertimbangan moral dan kemanusiaan dan bukan 
pertimbangan hukum. Pengharaman bunga dengan alasan hukum adalah 
pemerkosaan atas otoritas teks. Terlebih lagi perbankan shari’ah telah gagal 
membuktikan diri sebagai sistem intermediasi keuangan yang bebas riba. 
Pemberlakukan transaksi murabahah dengan mark up keuntungan hanyalah 
rekayasa akad hukum yang pada hakekatnya sama dengan bunga. Lihat, 
Abdullah Saeed, Menyoal Bank Shari>‘ah, kritik atas interpretasi bunga bank kaum 
neo-revivalis. Terj, Arif Maftuhin (Jakarta: Paramadina, 2004).

25 Sardar, Reader, 70.



42 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam al-Qur’a>n dan 

Sunnah.

c.  Al ‘Urf. 

Yaitu adat atau kebiasaan masyarakat tertentu, baik berupa 

perkataan maupun perbuatan. Ada lagi yang mengatakan 

bahwa urf yaitu adat kebiasaan orang muslim dalam suatu 

masalah tertentu yang tidak ada nashnya dalam Al-Qur’a>n, 

Sunnah dan belum ada prakteknya pada masa sahabat.

Secara tradisional, konsentrasi ulama Muslim bukan pada 

istis }la >h }, melainkan pada bentuknya yang lebih umum yaitu 

mas }lah }ah, yang berarti sebab, sarana, kesempatan, atau tujuan 

yang baik. Mas }lah }ahjuga berarti urusan atau transaksi yang 

baik, atau berpotensi menghasilkan kebaikan. Penggunaan mas}
lah }ahsebagai perangkat penting untuk menegakkan shari >‘ah 

didasarkan pada argumen bahwa “yang baik” pasti “sesuai 

hukum” dan “yang sesuai hukum” pasti “baik”.26

Kata mas}lah}ah ini diambil dari al salah (kebaikan, kegunaan, 

validitas dan kebenaran), yang berarti bahwa sesuatu berada 

dalam bentuk yang sempurna (ha >yah ka >milah) sesuai dengan 

tujuan atau sasaran yang dimaksudkan, seperti pena berada 

pada bentuknya yang paling tepat (sa >lih }) ketika dipakai untuk 

menulis dan pedang berada pada bentuknya yang paling layak 

(sa>lih}) ketika digunakan untuk menebas.27

'HÀQLVL�mas}lah}ah menurut kebiasaan yang diteriam (bi hasb 

al ‘urf) adalah: faktor penyebab yang membawa pada kebaikan 

(salah) dan kemanfa’atan (naf’), sebagimana perdagangan yang 

PHPEDZD� SDGD� NHXQWXQJDQ�� 6HGDQJNDQ� GHÀQLVL�mas }lah }ah 

26 Ibid.
27 Abdullah M Husein al ‘Amiri, Dekontruksi Sumber Hukum Islam Pemikiran 

Hukum Naj ad Di>Q�DO�7KXÀ, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2004), 101.



43Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

menurut syara’ (bi h }asb al-shar’i) adalah faktor penyebab yang 

mengantarkan pada maksud pembuat hukum (sha >ri’)dalam 

masalah-masalah ibadah, maupun adat kebiasaan. Mas }lah }ah 

terbagi menjadi dua; yang diuraikan oleh pembuat hukum 

demi dirinya sendiri, seperti ibadah dan yang dimaksudkan 

oleh pembuat hukum demi kemanfa’atan makhluk-Nya dan 

pengaturan urusan-urusan mereka seperti adat kebiasaan.28

Dengan demikian, ketika diambil secara total, sumber-

sumber primer dan sekunder dari Shari >‘ah menyediakan 

landasan hukum dan etika, dan metodologi untuk memecah-

kan masalah-masalah kontemporer, yang sekaligus sangat 

didasarkan pada nilai-nilai abadi dan benar-benar terbuka 

untuk perubahan dan penyesuaian. Pada puncak dari 

Shari >‘ah adalah Al-Qur’an dan Sunnah - ini adalah kekal 

dan menyediakan kerangka acuan mutlak bagi perilaku 

Muslim. Semua sumber-sumber lain dari Shari >‘ah berada 

di bawah Al Qur’an dan Sunnah: mereka tidak dan tidak 

dapat menantang otoritas kerangka acuan mutlak.  Namun 

demikian Shari >‘ah benar-benar terbuka: dapat dikembangkan 

dan dibentuk sesuai dengan kebutuhan masyarakat dengan 

sejumlah sumber lainnya: ijma >’, qiya >s, ijtiha >d, dan istis }
la >h }. Sumber-Shari >‘ah bahwa suplemen al-Qur’a >n dan Sunnah 

adalah alat pemecahan masalah, mereka menyediakan 

metodologi untuk menyesuaikan diri dengan perubahan. Para 

fukaha’ telah mengelompokkan kepentingan dan kemaslahatan 

publik ke dalam tiga kategori29:

28 Ibid., 102.
29 Sardar, Reader, 73.



44 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

1.  Kemaslahatan yang meliputi kebutuhan mutlak, seperti 

perlindungan terhadap jiwa, harta benda, kesehatan tubuh 

dan mental. 

2.  Kemaslahatan yang meliputi kepentingan yang tidak mutlak, 

tapi secara umum diperlukan, membawa kesejahteraan 

social, dan membuat kehidupan anggota masyarakat menjadi 

lebih mudah, misalnya ketentuan tentang sarana public, 

seperti pembangunan jalan raya dan taman kota. 

3.  Kemaslahatan demi tujuan tertentu, seperti mengedepankan 

moral dan budaya Islami.

Tujuan Allah men-shari >‘ah-kan hukum-Nya adalah untuk 

memelihara kemaslahatan manusia, sekaligus untuk menghindari 

mafsadat, baik di dunia maupun di akhirat. Tujuan tersebut 

hendak dicapai melalui taklif, yang pelaksanaannya tergantung 

pada pemahaman sumber hukum utama yaitu, al-Qur’a >n dan 

al-h }adi >th. Dalam rangka mewujudkan kemaslahatan di dunia 

dan akhirat, berdasarkan penelitian ushuliyyin, ada lima 

unsur pokok yang harus dipelihara dan diwujudkan, ke lima 

pokok tersebut adalah agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Seorang mukallaf akan memperoleh kemaslahatan, ketika ia 

dapat memelihara ke lima aspek pokok tersebut, sebaliknya 

ia akan merasakan adanya mafsadah, ketika ia tidak dapat 

memelihara ke lima unsur dengan baik.30

Kalau tujuan syara’ adalah terciptanya kepentingan 

umum dalam kehidupan manusia. Maka kepentingan 

XPXP�\DQJ�GLPDNVXG�DGDODK�EHUVLIDW�GLQDPLV�GDQ�ÁHNVLEHO��

Artinya pertimbangan kepentingan umum itu seiring dengan 

perkembangan zaman. Konsekwensinya bisa jadi yang 

30 Al-Sha>t}ibi>, al-Muwa>faqa>W�À�8V}u>l al-Fiqh, Vol. 3 (Beirut: Da>r al-Fikr, t.th), 
62-64.



45Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

dianggap kepentingan umum pada waktu lalu belum tentu 

dianggap kepentingan umum pada waktu sekarang. Oleh 

karena itu ijtiha >d terhadap pelaksanaan hukum dengan 

pertimbangaan kepentingan umum ini supaya dilaksanakan 

secara terus-menerus, baik terhadap masalah-masalah yang 

secara prospektif diduga pasti terjadi31

SHARI>‘AH DALAM MASYARAKAT MUSLIM KONTEM-

PORER. 

6DODK�VDWX�ÀWXU�\DQJ�PHQGDVDU�GDUL�VKDUL >’ah adalah bahwa 

terpadu dan saling berhubungan secara keseluruhan: setiap 

aspek, hukum, setiap perintah dari Shari >‘ah dihubungkan, 

dalam hubungan hirarkis dan horizontal, untuk setiap 

lain. Shari >‘ah tidak dapat dipahami, apalagi dilaksanakan, 

tanpa menghargai sifat holistiknya. Karakter holistik intrinsik 

dari Shari>‘ah berarti bahwa satu atau dua aspek ‘hukum Islam’ 

tidak bisa dikenakan pada masyarakat dengan mengorbankan 

orang lain atau dengan mengorbankan prinsip-prinsip etika 

dasar yang bertujuan untuk mempromosikan Shari >‘ah. Jadi, 

tidak masuk akal nyata untuk sebuah rezim militer yang 

sendiri telah memiliki kekuasaan dengan cara ilegal untuk 

memperkenalkan elemen ‘hukum pidana’ dari Shari >‘ah. Juga 

tidak masuk akal dalam masyarakat di mana kemiskinan 

adalah lazim dan kekayaan dan kekuasaan yang terakumulasi 

dalam beberapa tangan untuk hidangan keluar al-hudud 

(batas, batas luar) hukuman pada pencuri kecil, sedangkan 

penjahat sesungguhnya tidur nyenyak di bungalow mereka 

dan istana . Sebagai Shari >‘ah itu sendiri menyatakan bahwa 

31�$EGXO�:DKDE�$ÀII��Fiqh (Hukum Islam) Antara Pemikiran Teoritis dengan 
Praktis (Bandung: Fakultas Shari>‘ah IAIN Sunan Gunung Djati,1991), 10



46 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

‘tidak ada paksaan dalam agama’, itu tidak bisa dipaksakan 

pada orang tidak mau, melainkan harus diinginkan dan 

dikagumi dan diadopsi oleh orang-orang bebas mereka sendiri 

akan.32

Namun penerapan syari’at oleh masyarakat Muslim 

kontemporer tidak bisa dilakukan semena-mena. Pendekatan 

Alquran untuk mengubah secara bertahap memungkinkan 

orang memiliki waktu yang cukup untuk menyesuaikan 

diri dengan perubahan yang ada. Contoh terbaik dari hal ini 

adalah larangan al-Qur’a>n terhadap konsumsi khamer. Wahyu 

pertama memperingatkan bahwa kejahatan khamer melebihi 

efek yang baik,33 yang kedua meminta untuk tidak beribadah 

(sholat) di bawah pengaruh khamer,34 Larangan lengkap 

tentang minum akhirnya dibuat dalam wahyu yang ketiga.35 

Pengenalan bertahap dari Shari >‘ah dalam masyarakat 

Muslim tidak hanya memberi masyarakat kesempatan untuk 

menyesuaikan diri dengan perubahan yang diperkenalkan, 

juga memungkinkan untuk mendapatkan penekanan 

dan prioritas Shari >‘ah yang benar. Karena, tujuan utama 

dari Shari >‘ah adalah untuk kepentingan dan kesejahteraan 

rakyat. Jelas bahwa masyarakat harus berfokus pada manfaat 

mutlak sebelum menunjukkan manfaat yang umumnya 

berguna. Tujuan pertama dari eksponen dari syari’ah harus 

untuk memastikan sistem pemerintahan berdasarkan 

konsensus populer, ijma rakyat. Hanya di bawah sistem 

32 Sardar, Reader, 71.
33 Qs. 02:219
34 Qs. 04:43
35 Qs. 05:90



47Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

pemerintahan yang datang pada prinsip-prinsip Shari >‘ah, 

perintah dari Shari>‘ah memiliki arti sebenarnya.

Semua ini tidak berarti bahwa di bawah pemerintahan 

non-Islam tujuan umum dari Syari’ah tidak dapat 

dikejar. Namun, hal ini harus dilakukan dengan cara yang 

tidak link dengan Shari >‘ah. Di bawah pemerintahan tidak 

Islami, memperjuangkan Shari >‘ah berarti berjuang melawan 

ketidakadilan: politik, ekonomi, sosial, pendidikan dan 

teknologi. Tetapi di bawah sistem seperti ini, yang lazim di 

seluruh dunia Muslim, para ulama dan intelektual, memiliki 

tugas penting untuk menggambarkan relevansi kontemporer 

dari Shari>‘ah dan menunjukkan bagaimana hal itu benar-benar 

dapat memecahkan masalah-masalah masyarakat Muslim.36

Pemahaman kontemporer dari Shari >‘ah sangat penting 

bagi munculnya peradaban Islam masa depan. Ijtiha>d, ijma dan 

istis }la >h } harus digunakan untuk menjadikan Shari >‘ah sebagai 

metodologi pemecahan masalah. Ruang lingkup Shari >‘ah 

melampaui batas-batas dari ‘hukum Islam’. Dengan demikian 

banyak masalah-masalah kontemporer dapat dipelajari 

dengan menggunakan alternatif syari’ah dan kebijakan yang 

dapat dikembangkan menjadi bagian yang terintegrasi dari 

hukum Islam jika mereka memperoleh ijma para cendekiawan 

Muslim dan intelektual. Sebenarnya, ini persis bagaimana 

Shari >‘ah berkembang di bagian awal sejarah Islam. Tujuan 

akhir dari ahli hukum klasik ketika mereka mengembangkan 

XVKXO�DO�ÀTK�DGDODK�SHPEHQWXNDQ�PHWRGRORJL�\DQJ�GDSDW�

dipakai jika muncul masalah dalam kehidupan. Ilmu ushul 

ÀNLK�PHUXSDNDQ�PHWRGRORJL�WHUSHQWLQJ�\DQJ�GLWHPXNDQ�ROHK�

36 Sardar, Reader, 74.



48 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

dunia pemikiran Islam dan tidak dimiliki oleh umat lain.37 Ilmu 

LQL�SHUWDPD�NDOLQ\D�GLVXVXQ�ROHK�6\DÀ·L�PHODOXL�NDU\DQ\D�al 

Risalah,38� VHNDOLJXV�PHQMDGL� EXNWL� VHEDJDL� NLWDE� XVKXO� ÀNLK�

pertama kalinya dalam sejarah.39 Bila menelusuri perkembangan 

sejarahnya, paradigama yang terbangun dalam pembahasan 

XVXO�ÀNLK� DZDO� VDQJDW� OLWHUDOLVWLN�EDLN�GDUL� NDODQJDQ�DOLUDQ�

0XWDNDOOLPLQ�PDXSXQ�+DQDÀ\\DK��+DO�LQL�GLDNXL�ROHK�$UNRXQ��

EDKZD�VHFDUD�KLVWRULV��NHFHQGHUXQJDQ�XVXO�ÀNLK�NODVLN�DJDN�

tektualis dan cenderung mengabaikan aspek empirisme.40

Cendekiawan Muslim Kontemporer dan intelektual 

harus melakukan tugas-tugas serupa hari ini. Namun, 

pengembangan Shari >‘ah sebagai metodologi pemecahan 

PDVDODK�PHPEXWXKNDQ� IRNXV� EXNDQ� SDGD� VSHVLÀN� WHWDSL�

pada prinsip-prinsip umum syari’ah.  Selain berfokus pada 

prinsip-prinsip umum syari’ah, intelektual Muslim juga harus 

menemukan kembali norma-norma tersebut. Pengenaan 

fragmentasi dan tidak normal dari Shari >‘ah di berbagai 

negara-negara Muslim telah membuat banyak orang percaya 

bahwa syari’ah, hampir selalu, mengambil posisi ekstrim pada 

setiap masalah.  Shari >‘ah adalah seperti spiral, dibatasi oleh 

batas-batas, tetapi bergerak dengan waktu, dengan norma yang 

membutuhkan upaya segar oleh umat Islam setiap zaman untuk 

37 Amin Abdullah, “Paradigma alternative Pengembangan Usul Fikih 
GDQ�'DPSDNQ\D�SDGD�)LNLK�.RQWHPSRUHUµ��GVDODP�$LQXUUDÀT��(G���Madzhab 
Yogya: Menggagas Paradigma Ushul Fikih Kontemporer, (Yogyakarta: ar-Ruzz 
Press, 2002), 117.

38 Wael B Hallaq, A History of Legal Theoriies: An Introducion to Sunni Usul 
Fikih, (Cambridge: University Press, 1997)., 30.

39 Zarkasi Abdul Salam dan Oman Fathurrahman, Pengantar Ilmu Fiqh-
Ushul Fikih I, (Yogyakarta: LESFI, 19940, 74.

40 M Arkoun, Pemikiran Arab, Terj. Yudian W Asmin (Yogyakarta: 
Pustaka, 1996), 71.



49Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

memahami relevansi kontemporer. Ini membatasi maxima dan 

minima perilaku manusia dengan mendirikan sebuah batas 

yang jelas, hudud, semua tindakan umat lslam.41

Syari’ah akan mengalami Continuity and changedigambarkan 

Sardar sebagai berikut:

 

time Hudud  

H {udu >d ini merupakan batas luar tindakan manusia dan 

bukan norma. Dalam batas-batas tertentu semua tindakan 

diizinkan, tetapi tindakan terbaik adalah mereka yang 

memenuhi ketentuan waktu dan menjaga keseimbangan 

dengan Shari >‘ah. Jadi sementara mengakui kenyataan bahwa 

manusia memiliki kecenderungan untuk mencari retribusi 

(qiasa) untuk penyakit-penyakit mereka. Norma syari’ah 

adalah rahmat dan pengampunan sebagai ujian dalam Sunnah. 

Sepanjang hidupnya, Nabi Muhammad selalu mengampuni 

musuhnya. Penekanan berlebihan pada batas luar dari apa 

yang dilakukan syari’ah dan tidak mengizinkan telah 

mengakibatkan para ulama Muslim dan intelektual melihat 

persoalan hanya dari segi hitam dan putih. Fakta bahwa 

sejumlah besar masalah moral dan etika kontemporer terjadi 

pada wilayah abu-abu yang berarti bahwa masalah banyak 

menekan masyarakat Muslim belum dipecahkan.42

Ketika melihat fungsi keseluruhan Shari >‘ah, seharusnya 

Islam mengintegrasikan semua aspek realitas dengan 

41 Sardar, Reader, 74.
42 Ibid., 76.



50 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

memberikan perspektif moral terhadap kehidupan manusia.  

ketika Islam menjadi sebuah ideologi dalam program aksi 

dari sekelompok orang yang berkepentingan, maka ia akan 

kehilangan kemanusiaannya dan menjadi medan perang di 

mana moralitas, nalar, dan keadilan siap dikorbankan demi 

emosi ideologis semacam itu.  Shari>‘ah harus dipandang secara 

holistik, yaitu bahwa setiap aspek hukum atau ketentuannya 

terkait secara vertikal maupun horizontal dengan aspek 

lainnya.  Dengan kata lain, Shari>‘ah harus lebih mengutamakan 

prinsip etisnya.  Pen-sakral-an Shari >‘ah yang dipaksakan oleh 

masyarakat yang ada ini sebenarnya warisan dari masa lalu 

yang masih dibawa dan dilestarikan zaman sekarang.  Di lain 

pihak, kita bersama telah sepakat untuk melihat perjumpaan 

Islam dan agama lain (yang berdampak pada kekerasan) 

sebagai sebuah fenomena yang berakibat fatal pada kelestarian 

hidup manusia.  menegakkan syari’ah tanpa negara Islam itu 

merupakan pelanggaran terhadap Islam dan itu sangat jelas 

menunjukkan jikalau mereka yang ingin menegakkan syari’ah 

ini tidak paham tentang tata negara.  Memang benar Muslim 

mempunyai dua tugas yaitu, sebagai Muslim yang harus 

menegakkan Islam dan tugas sebagai “khalifah” yang baik.43 

CATATAN ATAS PEMIKIRAN ZIAUDDIN SARDAR

Secara umum semangat dan substansi pemikiran Sardar 

untuk menjadikan Shari >‘ah sebagai metodologi pemecahan 

masalah yang dihadapi dunia modern patut dihargai, namun 

sayangnya rumusan konseptualnya belum dapat mewakili 

gagasan besarnya. Methodologi yang dibangun juga terlalu 

sederhana dan tidak menunjukkan sesuatu yang baru. 

43  Ibid., 77.



51Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

Misalnya, bagaimana model ijtiha >d yang ditawarkan, bagunan 

epistemologi Islamic studies dan bangunan peradaban yang 

diimpikan tidak menunjukkan road map yang jelas. Methodologi 

masa depan yang bertumpu pada methodologi klasik dengan 

al-Qur’a >n dan al-h }adi >th sebagai parameter utamanya.44 

Konsekwensinya ia terjebak pada pemilahan Islam dan non 

Islam yang berakibat pada penyempitan wilayah kajian Islam. 

Problem modernitas yang kompleks,45 budaya konsumeris, 

dominasi kapitalisme, muslim diaspora, terorisme, kemiskinan 

negara-negara berpenduduk muslim, globalisasi informasi 

dengan boomingnya internet, hubungan antar bangsa dan 

agama hendak diselesaikan dengan Shari >‘ah yang belum 

jelas kerangka methodologisnya. Seakan-akan Sardar hendak 

menawarkan satu obat yang belum diketahui komposisi 

dan kandungannya, untuk mengobati semua jenis penyakit 

penyakit. Bahkan diagnosa terhadap problem kemanusiaan dan 

keumatan yang disampaikan terlalu bias dan penuh prasangka. 

Meskipun dalam beberapa tulisannya, Sardar mengemukakan 

pentingnya Ijtiha >d, tetapi ia tidak menunjukkan kerangka 

methodologis dalam berijtiha >d, sebagaimana koleganya yang 

lain seperti Abdulah Saeed dengan Ijtiha>d Progresifnya, Khaled 

Abou el Fadl dengan Hermeneutika Negosiatif, Fazlurahman 

Rahman dengan double movement, Syahrur dengan hududnya. 

Pendekatan yang dipakai sardar dalam hudud misalnya, 

44 Ziauddin Sardar, Rekayasa Masa Depan Peradaban Muslim (Bandung: 
Mizan, 1993), 22-27.

45  Problem kontemporer umat Islam yang memengaruhi hampir semua 
segi kehidupannya adalah traumatik pos kolonialisme, anti rasionalisme 
sebagai akibat kejumudan, taklid buta dan wacana tertutupnya pintu ijtihad, 
sejarah kelam umat Islam, kritik terhadap methodology pendekatan Islam, 
dan bergesernya pusat peradaban. Lihat Jasser Auda, Maqashid al Shari>‘ah as 
Philosophy of Islamic Law: a Syistems Approach, 2008, 183.



52 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

malah cenderung membatasi studi Islam, meskipun ia tidak 

membatasinya pada makna tertentu. Prasangka (Prejudise/su >’ 
al-z }an) Sardar terhadap dunia barat (out sider), justru menutup 

ruang kritik terhadap Islam, terutama dari segi methodologi 

research yang sangat dibutuhkan dalam studi Islam. Sebagai 

masyarakat yang sedang memegang peradaban, dunia barat, 

EDQ\DN� PHPEHULNDQ� VXPEDQJDQ� VLJQLÀFDQ� GDODP� VWXGL�

,VODP� WHUXWDPD�GDODP�PHPEDQJXQ�NHUDQJND�ÀORVRÀV� VWXGL�

Islam, seperti Charles J Adam dan Richard C Martin yang 

mengenalkan pendekatan sosiologi antropologi (keilmuan yang 

berbeda) dalam studi Islam.

Sebagai perbandingan, kita bisa melihat bagaimana Khaled 

Abou el Fadl merumuskan kerangka methodologis dalam 

memahami hukum Islam, salah satu kelemahan umat Islam 

adalah terlalu dangkalnya dalam memehami Islam, bahkan 

mengatasnamakan setiap prilakunya atas nama tuhan, hal 

ini menjadikan seorang jurist terjebak pada otoritarianisme 

terhadap tafsir agama dan mengambil alih posisi tuhan, 

akibatnya syari’ah yang mestinya menjadi solusi bagi problem 

ummat justru menjadi bagian dari masalah tersebut. Diagnosa 

inilah yang mengilhami Khaled untuk mengajukan model 

interpretasi baru terhadap Islam yang dia sebut hermeneoutika 

negosiatif. Hermeneutikanya bertolak pada prinsip “negoisasi” 

kreatif antara teks, penggagas dan pembaca, dengan 

menjadikan teks sebagai titik pusat yang bersifat terbuka. 

Pasalnya, ketika sebuah pemikiran lepas dari penggagas dan 

telah diwujudkan ke dalam bentuk teks tertulis, teks mengalami 

otonomi relatif rangkap tiga: otonomi dari penggagas, dari 

makna awal dan dari audiens awal. Kendati demikian, pesan 

penggagas masih tersimpan dalm teks, sehingga pesan itu masih 

bisa dilacak melalui pembacaan yang bersifat negoisasi antara 



53Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

penggagas, teks dan pembaca46. Khaled mendiagnosa problem, 

membangun kerangka methodologis dan mengaplikasikannya 

dalam memecahkan problem-problem muslim diaspora di 

Amerika. Sekali lagi bahwa semangat Sardar untuk menjadikan 

Shari >‘ah sebagai sebuah solusi perlu didukung dengan 

kerangka methodologis yang bersifat VFLHQWLÀN.

PENUTUP

Meskipun Sardar belum menunjukkan rumusan epistemologi 

yang utuh sebagai kerangka konseptual Shari >‘ah sebagai 

methodology pemecahan masalah, namun penyadaran akan 

pentingnya mengkaji kembali posisi shari >‘ah amatlah urgen. 

Tentu pemikiran ini tidak bisa dipandang sebagai bangunan yang 

berdiri sendiri, tetapi harus disandingkan dengan pemikiran 

tokoh lainnya sebagai pelengkap dan koreksi terhadapnya. 

Dengan melakukan pembacaan komprehensif terhadap Islam 

dengan referensi pendekatan yang beragam, diharapkan 

shari>‘ah bener-benar menjadi solusi terhadap problem-problem 

kemanusiaan pada era post-modernis dewasa ini. 

46 Khaled M. Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan dari Hukum Islam otoriter ke 
Hukum Islam Otoritatif, Terj: R. Cecep Lukaman Yasin (Jakarta: PT, Serambi 
Ilmu Semesta), 207-208.



54 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M Amin. “Paradigma alternative Pengembangan 

Usul Fikih dan Dampaknya pada Fikih Kontemporer”, 

GDODP� $LQXUUDÀT� �(G��� Madzhab Yogya: Menggagas 

Paradigma Ushul Fikih Kontemporer. Yogyakarta; ar-Ruzz 

Press, 2002.

--------------. Islamic Studies di perguruan tinggi, pendekatan 

integratif- interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2010.

$ÀII��$EGXO�:DKDE��Fiqh (Hukum Islam) Antara Pemikiran Teoritis 

dengan Praktis. Bandung: Fakultas Shari>‘ah IAIN Sunan 

Gunung Djati,1991.

al ‘Amiri, Abdullah M Husein.Dekontruksi Sumber Hukum Islam 

3HPLNLUDQ� +XNXP� 1DM� DG� 'LQ� DO� 7KXÀ. Jakarta: Gaya 

Media Pratama, 2004.

Arkoun, M. Pemikiran Arab, Terj. Yudian W Asmin. Yogyakarta: 

Pustaka, 1996.

Auda, Jasser. Maqa>shid al Shari>ah as Philosophy of Islamic Law 

a Systems Approach. London: Biddles Limited, King’s 

Lynn, 2008.

Fadl, Khaled M. Abou El. Atas Nama Tuhan dari Hukum Islam 

otoriter ke Hukum Islam Otoritatif, Terj: R. Cecep Lukaman 

Yasin. Jakarta: PT, Serambi Ilmu Semesta.

Hallaq, Wael B. A History of Legal Theoriies: An Introducion to 

Sunni Usul Fikih. Cambridge: University Press, 1997.

Hassan, Ahmad. Early Development of Islamic Law. Delhi: Adam 

Publishers & Distributors, 1994.

Hayyan, Abu. Tafsi>r al Bahr al Muhi>t. Beirut: Dar al Kutub al 

Ilmiyyah, 1993, I.



55Aji, Shari>’ah sebagai Metodologi….

Saeed, Abdullah. Islamic Thought and Introduction. London and 

New York: Routledge, 2006. 

--------------. Menyoal Bank Shari>‘ah, kritik atas interpretasi bunga 

bank kaum neo-revivalis. Terj, Arif Maftuhin. Jakarta: 

Paramadina, 2004.

Salam, Zarkasi Abdul dan Oman Fathurrahman. Pengantar Ilmu 

Fiqh-Ushul Fikih I. Yogyakarta; LESFI, 19940.

Sardar, Ziauddin IslamTanpa Syari’at, menggali universalitas 

tradisi.�(GLWRU��$EGXO�0X·WL��-DNDUWD��*UDÀQGR�.KD]DQDK�

Ilmu, 2005. 

--------------. Reader, Islam Postmodernism and Other Futures. 

London: Pluto Press, 2003.

--------------. Rekayasa Masa Depan Peradaban Muslim. Bandung: 

Mizan, 1993.

Sulayman Abdul Hamid A. Towards an Islamic Theory of International 

Relations: New Direction for Methodology and Thought. Herdon, 

Virginia: IIT, 1993.

Primiana, Ina. Mendorong Tumbuhnya Ekonomi Kerakyatan dalam 

Menumbuhkan UMKM dalam Menggerakkan Sektor 

Riil UKM dan Industri. Bandung : Alfabeta, 2009.

Prasetyantoko, A. Arsitektur Baru Ekonomi Global, Belajar dari 

Keruntuhan Ekonomi Asia Tenggara. Jakarta: PT. Elex 

Komputindo, 2001.

Rudianto, Doddy. Pembangunan Ekonomi dan Perkembangan 

Bisnis Di Indoensia. Jakarta: Golden Terayon, 1985.

Sukirno, Sadono. Ekonomi Pembangunan, Proses, Masalah, dan 

Dasar Kebijaksanaan�� -DNDUWD�� %LPD�*UDÀND� GDQ� /3� )(�

UI, 1985.



56 Justitia Islamica, Vol. 10/No. 1/Jan.-Juni 2013

Saud, Mahmud Abu. Garis-Garis Besar Ekonomi Islam, terj. 

Achmad Rais. Jakarta : Gema Insani Press, 1991


