
 

 PONDOK PESANTREN (B. MARJANI ALWI) 205 

PONDOK PESANTREN: 
Ciri Khas, Perkembangan, dan Sistem Pendidikannya 

B. Marjani Alwi 
Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Makassar 

Kampus: Jalan Sultan Alauddin Makassar 
Email: marjanialwi@yahoo.co.id 

Abstrak: 

Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan juga sebagai lembaga pengajaran 

agama dan sosial keagamaan, mulai dikenal di sepanjang pantai utara Jawa se-

perti di Gresik, Surabaya, Tuban, dan sebagainya. Beberapa ciri khas yang dimili-

ki oleh pondok pesantren secara umum yang masih dipertahankan sampai se-

karang ini adalah kiai, santri, pengajaran kitab Islam klasik, masjid, dan pondok. 

Sistem pendidikan dan pengajaran di pondok pesantren diklasifikasi menjadi tiga 

tipe, yaitu pesantren tradisional, pesantren semi modern, dan pesantren modern. 

Abstract: 
Boarding school as an educational institution as well as religious institution and 
religious social teaching have been known along the northern coast of Java, such 
as Gresik, Surabaya, Tuban, and other places. Some characteristic possessed by 
the boarding school in general is still maintained until now such as kiai, santri, 
teaching classical Islamic texts, mosques, and pondok (a place where santri live). 
The education system and teaching in boarding school are classified into three 
types, namely traditional boarding schools, semi-modern boarding school, and 
modern boarding schools. 

Kata kunci: 
Pondok pesantren, Perkembangan, Sistem pendidikan 

ERA reformasi dan globalisasi yang serba modern mengakibatkan prilaku kehidupan 

masyarakat turut bergeser sehingga menimbulkan berbagai perubahan sosial yang 

bukan hanya melibatkan aspek lahiriah, tetapi juga mempengaruhi nilai keagamaan 

suatu masyarakat. Quraish Shihab menyatakan bahwa setiap masyarakat mempunyai 

ciri khas dan pandangan hidupnya, mereka melangkah berdasarkan kesadaran ten-

tang hal itu, yang melahirkan watak dan kepribadiannya yang khas.1 

Pelaksanaan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari, terwujud dengan baik 

dan berkesinambungan apabila nilai agama terstruktur dan terpelihara dalam kehi-

dupan pribadi dan masyarakat yang berawal dari keluarga. Firman Allah dalam QS 

al-Tahrim/66: 6 berbunyi: 

� ¢È�¢È��º�È¢��ÉðÈÈÉèÌºûÈ¢� ¦�Éë� ¦�ÉüÈ÷¡� Èú�
ÊÀ�ó¦��� Æ®¦È¾ ÊË� Æ·�Êã� Æ̈ ÈðÊ��È÷� ¢È� Ìº�ÈôÈß� É̈È°¢ È́ ÊÌk¦ÈÂ� É²¢�üó¦� ¢ ÈÿÉ®�ÉëÈÂ� ¦Å°¢Èû� ÌöÉð�

Êô ÌÿÈ¢ÈÂ� Ìö
��ÈÀÂÉÂÈ÷ Ì�Éº��¢È÷�ÈÀ�ÉôÈà ÌèÈº�ÈÂ� ÌöÉÿÈÂÈ÷È¢�¢È÷�Èþ�ôó¦� ÈÀ�ÉÐÌàÈº�Ó� 

Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan keluargamu dari api ne-

raka yang bahan bakarnya adalah manusia dan batu; penjaganya malaikat-malai-

kat yang kasar,  keras, dan tidak mendurhakai Allah terhadap apa yang diperin-

tahkan-Nya kepada mereka dan selalu mengerjakan apa yang diperintahkan.2 



 

LENTERA PENDIDIKAN, VOL. 16 NO. 2 DESEMBER 2013: 205-219 1-15 206 

Ayat tersebut di atas menunjukkan bahwa Allah swt. memperingatkan kepada 

umat Islam utamanya para orangtua agar senantiasa menjaga, membimbing, menga-

suh serta memelihara keluarga dengan baik, agar tidak sampai mendurhakai Allah 

swt. dalam segala segi kehidupan. Salah satu upaya untuk mempertahankan nilai aja-

ran agama disamping melalui kehidupan keluarga adalah melalui sistem pendidikan, 

antara lain melalui pendidikan pondok pesantren. 

Tata nilai yang berkembang di pesantren bahwa seluruh aktifitas kehidupan 

adalah bernilai ibadah. Sejak memasuki lingkungan pesantren, seorang santri telah 

diperkenalkan dengan suatu model kehidupan yang bersifat keibadatan. Ketaatan se-

orang santri terhadap kiai merupakan salah satu manifestasi atas ketaatan yang di-

pandang sebagai ibadah.3 

Keberadaan pondok pesantren di Indonesia, dalam perkembangannya sangat 

berpengaruh terhadap masyarakat di sekitarnya, terutama dalam hal pendidikan. Hal 

ini disebabkan bahwa dari sejak awal berdirinya pesantren disiapkan untuk mendi-

dik dan menyebarkan ajaran Islam kepada masyarakat melalui pengajian, baik de-

ngan sistem tradisional maupun modern.4 

Pesantren pada umumnya memiliki kesamaan antara satu pesantren dengan 

pesantren yang lain, yaitu adanya kesamaan ideologi serta memiliki kesamaan refe-

rensi dengan metode pengajaran yang sama, sehingga menjadikan pesantren memi-

liki kekuatan yang cukup signifikan dan dapat diperhitungkan oleh siapapun juga. 

Kekuatan yang dimiliki oleh pesantren diantaranya karena pondok pesantren tum-

buh dan diakui oleh masyarakat sekitar dengan sistem asrama. Santri menerima pen-

didikan agama melalui sistem pengajian atau madrasah yang sepenuhnya berada di 

bawah kedaulatan kepemimpinan seorang kiai, dengan ciri khas yang bersifat kha-

rismatik serta independen dalam segala hal. 

Perkembangan pendidikan pondok pesantren merupakan perwujudan dari ke-

butuhan masyarakat akan suatu sistem pendidikan alternatif. Keberadaan pondok pe-

santren tersebut sebagai lembaga pendidikan, juga sebagai lembaga dakwah dan syi-

ar Islam serta sosial keagamaan. 

Tulisan ini akan menguraikan pondok pesantren dengan ciri khasnya tersendiri, 

perkembangannya, dan juga sistem pendidikan yang diterapkan dalam proses pem-

belajarannya. Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan telah mapan dan ber-

hasil dalam mengaktualisasikan nilai ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari, se-

hingga dapat menjadi kebanggaan bagi umat Islam.  

PEMBAHASAN 

Ciri Khas Pondok Pesantren 

3HUNDWDDQ�SHVDQWUHQ�EHUDVDO�GDUL�NDWD�´VDQWULµ��GHQJDQ�DZDODQ�´SHµ�GDQ�DNKL-

UDQ�´DQµ�\DQJ�PHPSXQ\D�DUWL� DVUDPD� WHPSDW� VDQWUL� DWDX� WHPSDW�PXULG�EHODMDU�PH-

ngaji.5 Santri adalah orang yang mendalami agama Islam, orang yang beribadat de-

ngan sungguh-sungguh, orang yang saleh.6  



 

 PONDOK PESANTREN (B. MARJANI ALWI) 207 

 Johns yang dikutip Dhofier berpendapat bahwa istilah santri berasal dari baha-

sa Tamil artinya guru mengaji. C.C. Berg berpendapat bahwa istilah tersebut berasal 

dari istilah shastri yang dalam bahasa India berarti orang yang tahu buku suci agama 

Hindu, atau seorang sarjana ahli kitab suci agama Hindu. Kata shastri tersebut berasal 

dari kata shastra yang berarti buku suci, buku agama atau buku tentang ilmu penge-

tahuan.7  

Santri dalam Soegarda mengartikan orang yang belajar agama Islam, sehingga 

pesantren mempunyai arti tempat orang berkumpul untuk belajar agama Islam.8 

Nurcholish Madjid menyatakan bahwa kata santri berasa dari bahasa Jawa yaitu 

´FDQWULNµ�\DQJ�EHUDUWL�VHVHRUDQJ�\DQJ�VHODOX�PHQJLNXWL�VHRUDQJ�JXUX�NHPDQD�SHUJL�9 

Berkaitan dengan istilah pondok pesantren, maka sebelum tahun 1960-an istilah 

´SRQGRNµ� OHELK�GLNHQDO�VHEDJDL pusat pendidikan pesantren. Menurut Zamakhsyari 

bahwa istilah pondok kemungkinan berasal dari pengertian asrama para santri atau 

tempat tinggal yang dibuat dari bambu, atau mungkin berasal dari kata Arab funduq 

yang berarti hotel atau asrama.10 Kata pondok dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia 

adalah bangunan untuk tempat sementara; rumah; bangunan tempat tinggal yang 

berpetak yang berdinding bilik dan beratap rumbia; madrasah dan asrama (tempat 

mengaji, belajar agama Islam).11 Istilah pondok ataupun pesantren pada dasarnya me-

miliki makna yang sama yaitu tempat tinggal santri, namun penggunaan pondok pe-

santren sering digunakan oleh masyarakat yang dapat dipahami sebagai penguatan 

makna saja. 

Pesantren secara terminologi didefinisikan sebagai lembaga pendidikan tradi-

sional Islam untuk mempelajari, memahami, mendalami, menghayati, dan menga-

malkan ajaran Islam dengan menekankan pentingnya moral keagamaan sebagai pe-

doman perilaku sehari-hari.12 Menurut Syukri Zarkasyi, pesantren adalah lembaga 

pendidikan Islam dengan sistem asrama dan di dalamnya ada yang bertindak sebagai 

pendidik dan sentral figurnya yaitu kiai, ajengan atau tuan guru, dan ada santri, as-

rama, ruang belajar, dan masjid sebagai sentralnya.13 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan memiliki lima elemen dasar tradisi pe-

santren, yaitu pondok, masjid, santri, pengajaran kitab Islam klasik, dan kiai.14 Pen-

dapat lain menyatakan bahwa dalam lembaga pendidikan Islam yang disebut pesan-

tren selalu terdapat unsur kiai yang mengajar dan mendidik, santri yang belajar dari 

kiai, masjid serta pondok tempat tinggal para santri.15 Elemen dasar tersebut masih 

tetap bertahan dalam perkembangannya sampai sekarang ini. Ciri pesantren tersebut 

diuraikan berikut ini: 

Kiai 

Kiai atau pengasuh pondok pesantren adalah elemen yang sangat esensial bagi 

suatu pesantren. Pada umumnya, sosok kiai sangat berpengaruh, kharismatik, dan 

berwibawa sehingga sangat disegani oleh masyarakat di lingkungan pondok pesan-

tren. Selain itu, biasanya kiai pondok pesantren adalah sekaligus sebagai penggagas 

dan pendiri dari pesantren tersebut. Dengan demikian, sangat wajar apabila dalam 

pertumbuhannya, pesantren sangat tergantung pada peran seorang kiai.16 



 

LENTERA PENDIDIKAN, VOL. 16 NO. 2 DESEMBER 2013: 205-219 1-15 208 

Menurut asal-usulnya, perkataan kiai digunakan untuk tiga jenis gelar yang sa-

ling berbeda, yaitu: 

1. 6HEDJDL� JHODU� NHKRUPDWDQ� SDGD�EDUDQJ� \DQJ�GLDQJJDS� NHUDPDW��PLVDOQ\D� ´.LDL�

GaUXGD� .HQFDQDµ� \ang digunakan untuk sebutan Kereta Emas yang berada di 

Keraton Yogyakarta. 

2. Gelar kehormatan untuk orang-orang tua pada umumnya. 

3. Gelar yang diberikan oleh masyarakat kepada seorang ahli agama Islam yang me-

miliki atau menjadi pemimpin pesantren dan mengajarkan kitab Islam klasik ke-

pada para santrinya. Selain gelar kiai, ia juga sering disebut seorang alim (orang 

yang dalam pengetahuan Islamnya).17 

Predikat kiai sebagai seorang yang ahli agama diberikan oleh masyarakat yang 

mengakui kealiman seseorang. Tuntunan dan kepemimpinannya diterima dan diakui 

oleh masyarakat, bukan diperoleh dari sekolah. Kiai tidak memerlukan ijazah, tetapi 

kealiman, kesalehan, dan kemampuan mengajar santri dengan kitab kuning. Oleh ka-

rena itu, masyarakatlah yang memberi penghormatan kepada seseorang tersebut. 18 

Para kiai dengan kelebihannya dalam penguasaan pengetahuan Islam, sering-

kali terlihat sebagai orang yang senantiasa dapat memahami keagungan Tuhan dan 

rahasia alam sehinggga mereka dianggap memiliki kedudukan yang tak terjangkau, 

terutama oleh kebanyakan orang awam. 19 

Kebanyakan masyarakat Islam tradisional di Jawa, kiai di pesantren dianggap 

sebagai figur sentral yang diibaratkan kerajaan kecil yang mempunyai wewenang 

dan otoritas mutlak di lingkungan pesantren. Tidak seorangpun santri atau orang lain 

yang berani melawan kekuasaan kiai (dalam lingkungan pesantrennya), kecuali kiai 

lain yang lebih besar pengaruhnya.20 

Kiai sebagai pengasuh pondok pesantren diposisikan sebagai top leader yang 

menjadi panutan bagi santrinya. Oleh karena itu, segala bentuk kebijakan pesantren 

berada di tangan kiai, terkhusus yang berkaitan dengan pembentukan suasana ke-

pesantrenan. 

Santri 

Santri adalah siswa atau murid yang belajar dan merupakan salah satu elemen 

penting dalam suatu lembaga pesantren. Seorang ulama dapat disebut kiai apabila 

memiliki pesantren dan santri yang tinggal dalam pesantren untuk mempelajari kitab 

Islam klasik. Dengan demikian, eksistensi kiai biasanya juga berkaitan dengan ada-

nya santri di pesantren.21 

Menurut tradisi pesantren, santri terdiri dari dua kategori: 

1. Santri mukim, yaitu murid yang berasal dari daerah yang jauh dan menetap da-

lam kelompok pesantren. Santri mukim yang paling lama tinggal (santri senior) di 

pesantren biasanya merupakan satu kelompok tersendiri yang bertanggung jawab 

mengurusi kepentingan pesantren sehari-hari. Santri senior memiliki kesempatan 

untuk membina santri yang datang belakangan bahkan bertanggung jawab me-

ngajar santri muda tentang kitab dasar dan menengah. 



 

 PONDOK PESANTREN (B. MARJANI ALWI) 209 

2. Santri kalong, yaitu murid yang berasal dari desa di sekitar pesantren dan tidak 

menetap dalam pesantren. Santri kalong memiliki rumah orang tua yang letaknya 

tidak jauh dari pesantren, sehingga memungkinkan mereka pulang setiap hari ke 

tempat tinggal masing-masing setelah aktivitas pembelajaran berakhir.22  

Selain kategori santri mukim dan santri kalongan di dalam pesantren, ada juga 

isWLODK�´VDQWUL�NHODQDµ. Santri kelana adalah santri yang selalu berpindah dari satu pe-

santren ke pesantren lainnya hanya untuk memperdalam ilmu agama. Santri kelana 

selalu berambisi untuk memiliki ilmu dan keahlian tertentu dari kiai yang dijadikan 

tempat belajar atau dijadikannya guru. 23 

Ada beberapa alasan seorang santri pergi dan menetap di suatu pesantren, ya-

itu: 

1. Ia ingin mempelajari kitab lain yang membahas Islam secara lebih mendalam di 

bawah bimbingan kiai yang memimpin pesantren. 

2. Ia ingin memperoleh pengalaman kehidupan pesantren, baik dalam bidang pe-

ngajaran, keorganisasian maupun hubungan dengan pesantren terkenal. 

3. Ia ingin memusatkan studinya di pesantren tanpa disibukkan oleh kewajiban se-

hari-hari di rumah keluarganya. Selain itu, dengan tinggal di pesantren yang sa-

ngat jauh dari rumahnya sendiri, maka ia tidak mudah pulang-balik meskipun 

terkadang menginginkannya.24 

Pada perkembangannya, santri kalong sudah jarang ditemukan dalam suatu 

pondok pesantren. Santri yang menetap di pondok berasal dari berbagai daerah baik 

dalam negeri ataupun luar negeri, yang dapat meninggalkan pondok ketika liburan 

ataupun suatu keadaan mendesak yang seorang santri harus kembali ke rumahnya 

atau negerinya. 

Pengajaran kitab Islam klasik 

Ciri spesifik sebuah pondok pada umumnya adalah adanya pengajaran yang 

seULQJ�GLVHEXW�SHQJDMLDQ�NLWDE�NODVLN��\DQJ�SRSXOHU�GHQJDQ�VHEXWDQ�´NLWDE�NXQLQJµ��

Ciri yang dimaksud terdapat pada pondok pesantren,baik tradisional maupun yang 

sudah modern.25 Kitab klasik yang diajarkan di dalam pesantren adalah produk dari 

ulama Islam pada zaman pertengahan, dan ditulis dalam bahasa Arab tanpa harakat. 

Olehnya itu, salah satu kriteria seseorang disebut kiai atau ulama adalah memiliki 

kemampuan membaca dan mensyarahkan kitab klasik. Syarat bagi santri untuk dapat 

membaca dan memahami kitab kuning tersebut adalah dengan memahami dengan 

baik antara lain ilmu nahu, saraf, dan balagah (ilmu bahasa Arab).26 

Saat ini, meskipun kebanyakan pesantren telah mengakomodasi sejumlah mata 

pelajaran umum untuk diajarkan di pesantren, tetapi pengajaran kitab Islam klasik te-

tap diberikan sebagai upaya untuk meneruskan tujuan utama pesantren. Kitab klasik 

yang diajarkan di pesantren dapat digolongkan ke dalam delapan kelompok jenis 

pengetahuan, yaitu 1) nahwu (syntaz) dan shorof (morfologi), 2) fikih, 3) ushulu al-fiqh, 

4) hadis, 5) tafsir, 6) tauhid, 7) tasawuf dan etika, dan 8) cabang lain seperti tarikh dan 

balaghah. Selain itu, kitab tersebut memiliki pula karakteristik teks yang sangat 

pendek sampai teks yang terdiri dari beberapa jilid dan tebal. Karakteristik tersebut 



 

LENTERA PENDIDIKAN, VOL. 16 NO. 2 DESEMBER 2013: 205-219 1-15 210 

dibagi ke dalam tiga kelompok, yaitu kitab dasar, kitab tingkat menengah, dan kitab 

besar. 27 

Masjid 

Masjid merupakan elemen yang tidak dapat dipisahkan dengan pesantren dan 

dianggap sebagai tempat yang paling tepat untuk mendidik para santri, terutama da-

lam praktik salat lima waktu, khutbah dan salat Jumat, dan pengajaran kitab Islam 

klasik.28 Sejak zaman Nabi Muhammad saw., masjid telah menjadi pusat pendidikan 

Islam. Kaum muslimin selalu menggunakan masjid untuk tempat beribadah, perte-

muan, pusat pendidikan, aktivitas administrasi dan kultural.29 Kedudukan masjid 

sebagai pusat pendidikan dalam tradisi pesantren merupakan manifestasi 

universalisme dari sistem pendidikan Islam tradisional.30 

Lembaga pesantren selalu memelihara tradisi, bahwa kiai mengajar santri di 

masjid dan menganggap masjid sebagai tempat yang paling tepat untuk menanam-

kan disiplin para santri dalam mengerjakan kewajiban salat lima waktu, memperoleh 

pengetahuan agama, dan kewajiban agama yang lainnya.31 Selain itu, masjid dan kiai 

adalah dua hal yang memiliki keterkaitan erat satu dengan lainnya. Masjid diguna-

kan oleh kiai sebagai pusat kegiatan yang bukan hanya dalam bentuk transmisi ilmu 

Islam, tetapi juga adanya hubungan emosional antara kiai dengan santri yang meng-

hasilkan penghormatan santri secara tulus kepada sang kiai.32 

Pada dasarnya, masjid tidak hanya sebatas tempat ibadah saja ataupun sebagai 

tempat terjadinya proses pembelajaran antara seorang kiai dan para santri, akan te-

tapi juga sebagai tempat pertemuan ataupun pusat kegiatan lainnya. 

Pondok  

Pondok atau tempat tinggal para santri merupakan ciri khas tradisi pesantren 

yang membedakannya dengan sistem pendidikan lainnya. Ada tiga alasan utama pe-

santren harus menyediakan asrama bagi para santri. Pertama, para santri tertarik de-

ngan kemasyhuran atau kedalaman ilmu sang kiai, sehingga mereka ingin mendekat-

kan diri mereka kepada sang kiai. Kedua, hampir semua pesantren berada di desa 

yang tidak menyediakan perumahan untuk menampung para santri. Ketiga, santri 

menganggap kiainya seolah-olah bapaknya sendiri, sedangkan kiai menganggap para 

santri sebagai titipan Tuhan yang harus senantiasa dilindungi. Salah satu perlin-

dungan yang diberikan oleh kiai adalah dengan menyediakan pemondokan bagi para 

santri.33 

Pada umumnya, pondok pesantren memiliki ciri-ciri tersebut di atas dengan tu-

juan untuk mencetak calon ulama dan para mubalig yang tabah, tangguh, dan ikhlas 

dalam menyiarkan agama Islam. Pondok pesantren saat ini, masih tetap memper-

tahankan fungsi pondok tersebut untuk mencetak calon ulama dan ahli agama. 

Perkembangan Pondok Pesantren di Indonesia  

Tokoh atau orang pertama yang membangun pondok pesantren sebagai tempat 

mendidik dan menggembleng para santri di tanah Jawa adalah Maulana Malik Ibra-



 

 PONDOK PESANTREN (B. MARJANI ALWI) 211 

him atau dikenal dengan Sunan Gresik (w. 1419 H). Hasil penelusuran sejarah mene-

mukan bukti kuat yang menunjukkan cikal bakal pendirian pesantren pada periode 

awal terdapat di daerah sepanjang pantai utara Jawa, seperti Giri (Gresik), Ampel 

Denta (Surabaya), Bonang (Tuban), Kudus, Lasem, Cirebon, dan sebagainya.34 

Kehadiran pondok pesantren di tengah-tengah masyarakat selain sebagai lem-

baga pendidikan juga sebagai lembaga penyiaran agama dan sosial keagamaan. Salah 

satu sikap yang dilakukan oleh para ulama dari kalangan pondok pesantren adalah 

adanya bentuk perlawanan secara terang-terangan terhadap pemerintah Belanda pa-

da tahun 1888 0��VHSHUWL�SHUODZDQDQ�.LDL�0RMR�GL�7HJDOUHMR��.LDL�5LID·LH�GL�.DOLVDVDN�

Batang, kiai Haji Zaenal Musthafa di Sukamanah Tasikmalaya.35 Terdapat bukti 

sejarah bahwa tidak sedikit putra bangsa ditempa di pondok pesantren, mereka tidak 

hanya terlibat perjuangan fisik melawan penjajah, tetapi turut aktif dalam memperta-

hankan dan mengisi era kemerdekaan. Oleh karena itu, menurut Amin Haedari bah-

wa tidak berlebihan jika pada tahun 1959-1965 pesantren disebut sebagai alat revolusi 

dan penjaga keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia.36 

Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan, pernah menghadapi tantangan 

pada masa kemerdekaan Indonesia yaitu setelah penyerahan kedaulatan pada tahun 

1949. Pemerintah Republik Indonesia mendorong pembangunan sekolah umum selu-

as-luasnya dan membuka secara luas jabatan dalam administrasi modern bagi bangsa 

Indonesia yang terdidik dalam sekolah umum tersebut. Dampak dari kebijaksanaan 

yang dikeluarkan oleh pemerintah adalah kekuatan pesantren sebagai pusat pendi-

dikan Islam di Indonesia menurun. Anak muda yang tertarik mengikuti pendidikan 

pesantren tidak sebanyak anak muda yang mengikuti pendidikan sekolah umum.37 

Pada perkembangannya, pondok pesantren dapat bertahan dengan berbagai ca-

ra, antara lain menyelenggarakan sekolah umum dalam lingkungan pondok pesan-

tren. Zamakhsyari Dhofier menyebutkan bahwa lembaga pondok pesantren dapat di-

kelompokkan dalam dua tipe besar, yaitu: 1) tipe lama (klasik) yang inti pendidikan-

nya mengajarkan kitab Islam klasik, 2) tipe baru, yaitu mendirikan sekolah umum 

dan madrasah yang mayoritas mata pelajaran yang dikembangkannya bukan kitab Is-

lam klasik.38 

Dewasa ini, penambahan jumlah pondok pesantren sudah berkembang sangat 

pesat dengan melihat tabel berikut ini: 

Tabel 1 

Perkembangan Pondok Pesantren di Indonesia tahun 1982 - 201139 

Tahun Jumlah Pondok Pesantren 

1982 4.195 

1987 6.176 

1998 7.616 

2008 21.521 

2008 - 2011 28.000 



 

LENTERA PENDIDIKAN, VOL. 16 NO. 2 DESEMBER 2013: 205-219 1-15 212 

Sistem Pendidikan Pondok Pesantren di Indonesia 

Berkaitan dengan sistem pendidikan yang diterapkan di pondok pesantren, ma-

ka sebagai bagian struktur internal pendidikan Islam Indonesia, pondok pesantren 

mempunyai kekhasan, terutama dalam fungsinya sebagai institusi pendidikan, lem-

baga dakwah, bimbingan kemasyarakatan, dan bahkan perjuangan.40 Beberapa pola 

umum pendidikan Islam tradisional diidentifikasikan sebagai berikut: 

1. Adanya hubungan yang akrab antara kiai dan santri 

2. Tradisi ketundukan dan kepatuhan seorang santri terhadap kiai 

3. Pola hidup sederhana 

4. Kemandirian atau independensi 

5. Berkembangnya iklim dan tradisi tolong menolong dan suasana persaudaraan. 

6. Disiplin ketat 

7. Berani menderita untuk mencapai tujuan 

8. Kehidupan dengan tingkat religiusitas yang tinggi.41 

Ciri khas pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional ada-

lah pemberian pelajaran agama versi kitab Islam klasik berbahasa Arab, mempunyai 

teknik pengajaran yang dikenal dengan metode sorogan dan bandongan atau wetonan, 

mengedepankan hapalan serta menggunakan sistem halaqah. 42 

Selain halaqah, dalam dunia pondok pesantren juga dikenal beberapa metodolo-

gi pengajaran sebagai berikut: 

Hapalan (tahfiz) 

Hapalan pada umumnya diterapkan pada mata pelajaran yang bersifat nadham 

(syair) bukan natsar (prosa) dan biasanya terbatas pada ilmu kaidah bahasa Arab. Me-

tode ini biasanya santri diberikan tugas untuk menghafal beberapa bait atau baris ka-

limat dari sebuah kitab, untuk kemudian membacakannya di depan kiai/ustad. 

Aplikasi metode hapalan diterapkan dengan dua cara. Pertama, setiap ka-
li tatap muka, santri diharuskan membacakan tugas hafalnnya dihadapan kiai, 
jika ia hafal dengan baik maka ia diperbolehkan untuk melanjutkan tugas ha-
palan berikutnya. Sebaliknya, jika santri belum berhasil menghafal maka ia ha-
rus mengulangi lagi sampai lancar untuk disetorkan kembali pada pertemuan 
yang akan datang. 

Hiwar atau musyawarah 

Hiwar merupakan aspek dari proses pembelajaran di pondok pesantren yang 

metodenya hampir sama dengan metode diskusi umum. Kegiatan hiwar di pondok 

pesantren merupakan suatu keharusan bagi santri, jika tidak mengikuti kegiatan ini 

maka santri akan dikenakan sanksi. 

Pada pelaksanaan hiwar, para santri melakukan kegiatan belajar secara kelom-

pok untuk membahas materi kitab yang telah diajarkan oleh kiai/ustad. Para santri 

tidak hanya membahas topik atau sub topik bahasan kitab saja, tetapi memperluas ca-

kupan pembahasan tentang lafaz dan kalimat ditinjau dari gramatika bahasa Arab.  



 

 PONDOK PESANTREN (B. MARJANI ALWI) 213 

Metode Bahts al-Masail (Muzakarah) 

Muzakarah merupakan pertemuan ilmiah untuk membahas masalah diniyah, se-

perti ibadah, aqidah, dan permasalahan agama lainnya. Metode ini tidak jauh ber-

beda dengan metode musyawarah. Muzakarah pada umumnya hanya diikuti oleh pa-

ra kiai atau para santri. Muzakarah dibedakan menjadi dua macam, yaitu: 

1. Muzakarah yang diadakan antar sesama kiai atau ustad. Pada tipe ini, disediakan 

kitab besar yang merupakan rujukan utama serta dilengkapi dengan dalil dan me-

tode istimbath (pengambilan hukum) yang lengkap. Metode ini bertujuan untuk 

memecahkan permasalahan agama dan kemasyarakatan yang timbul, selain itu 

untuk memperdalam pengetahuan agama. 

2. Muzakarah yang diadakan antar sesama santri yang biasanya dipimpin oleh ustad 

atau santri senior yang ditunjuk oleh kiai. Tujuan pelaksanaan kegiatan ini adalah 

untuk melatih para santri dalam memecahkan masalah dengan menggunakan ru-

jukan yang jelas, dan melatih santri tentang cara berargumentasi dengan meng-

gunakan nalar yang lurus.  

Fath al-Kutub 

Fath al-kutub merupakan kegiatan latihan membaca kitab (terutama kitab klasik) 

yang pada umumnya ditugaskan kepada santri senior di pondok pesantren. Fath al-

kutub merupakan wahana aktualisasi kemampuan para santri, khususnya dalam pe-

nguasaan ilmu kaidah bahasa Arab dan ilmu keagamaan lainnya sesuai dengan ma-

teri kitab yang ditugaskan untuk dibaca oleh kiai. Biasanya, fath al-kutub dikhususkan 

bagi santri senior yang akan menyelesaikan pendidikannya di pondok pesantren. 

Muqaranah 

Metode muqaranah adalah metode yang terfokus pada kegiatan perbandingan, 

baik perbandingan materi, paham (mazhab), metode maupun perbandingan kitab, 

dan umumnya metode ini diterapkan pada kelas santri senior saja. Metode muqaranah 

ini kemudian dibagi dalam dua hal, yaitu muqoronat al-adyan untuk perbandingan aja-

ran agama dan muqoronat al-mazahib untuk perbandingan paham atau aliran. 

Muhawarah atau Muhadasah 

Muhawarah adalah latihan bercakap dengan menggunakan bahasa Arab. Apli-

kasi metode muhawarah ini dengan mewajibkan para santri untuk berbicara dengan 

menggunakan bahasa Arab, baik dengan sesama santri maupun dengan para ustad 

atau kiai di pondok pesantren. 43 

Metode muhawarah pada umumnya dilakukan melalui beberapa langkah, yaitu: 

1. Para santri diberikan buku panduan yang berisi daftar kosa kata dalam bahasa 

Arab, contoh percakapan, dan aturan lainnya; 

2. Para santri diwajibkan menghafal sejumlah kosa kata dari buku panduan dan bi-

asanya diberikan target harian; 

3. Kegiatan pembelajaran yang dilakukan secara kelompok dengan dipandu oleh se-

orang ustad berdasarkan jadwal yang telah ditentukan ssebelumnya secara rutin; 



 

LENTERA PENDIDIKAN, VOL. 16 NO. 2 DESEMBER 2013: 205-219 1-15 214 

4. Ustad melakukan tanya jawab dengan para santri dengan menggunakan bahasa 

Arab, atau dua santri memperagakan tanya jawab dihadapan santri lain secara 

bergiliran;  

5. Pada pondok pesantren yang menjadikan bahasa Arab atau Inggeris sebagai alat 

komunikasi sehari-hari, latihan percakapan tidak hanya dilakukan di kelas saja, 

tetapi di mana dan kapan saja selama berada dalam lingkungan pondok pesan-

tren;  

6. Pesantren biasanya menciptakan sebuah lingkungan bahasa dengan memberikan 

nama benda dan tempat di lingkungan pesantren dengan menggunakan bahasa 

Arab atau Inggeris.44 

Selanjutnya, Marwan Saridjo menyebutkan bahwa metode yang lazim diper-

gunakan dalam pondok pesantren yang sampai saat ini masih dipraktekkan adalah: 

1. Wetonan, yaitu metode yang para santri mengikuti pelajaran dengan duduk di se-

keliling kiai yang menerangkan pelajaran secara kuliah, sedangkan santri menyi-

mak kitab dan membuat catatan. Weton berasal dari kata wektu (Jawa) yang berarti 

waktu, sebab pengajian tersebut diberikan pada waktu tertentu yaitu sebelum dan 

atau sesudah melakukan salat fardu. 

2. Sorogan, yaitu metode yang santri menghadap guru seorang demi seorang dengan 

membawa kitab yang akan dipelajari. Kiai membaca pelajaran berbahasa Arab ke-

mudian menerjemahkan dan menerangkan maksudnya. Santri menyimak kemu-

dian kiai mengesahkan kitab santri tersebut yang menunjukkan bahwa ilmu yang 

diberikan oleh kiai telah dipelajari. Istilah sorogan berasal dari kata sorog (Jawa) 

yang berarti menyodorkan kitabnya di hadapan kiai dan pembantunya.45 

Sebagian ahli pendidikan mengklasifikasikan perkembangan sistem pendidikan 

pondok pesantren, yaitu: 

1. Pondok pesantren yang hanya terdiri dari masjid dan rumah kiai. Pesantren ini 

sangat sederhana, dan pada umumnya berada pada tingkat permulaan berdirinya 

pondok pesantren. Para kiai menggunakan masjid atau rumahnya sebagai tempat 

para santri belajar kitab dengan lebih banyak menggunakan metode hapalan dan 

metode tuntunan. Awal berdirinya pesantren, pengajaran yang diterapkan dike-

nal dengan metode bandongan dan sorogan. 

2. Pesantren memiliki masjid, rumah kiai, dan asrama tempat tinggal santri serta 

menyelenggarakan pengajian kitab klasik dengan metode hapalan, tuntunan, dan 

resitasi. 

3. Pesantren yang selain memiliki komponen pesantren tradisional, juga menyeleng-

garakan pendidikan formal seperti madrasah dalam berbagai tingkat. Sistem pe-

santren dan sistem persekolahan berjalan saling melengkapi antara keduanya. 

4. Pesantren yang telah memiliki komponen pola ketiga, juga mengembangkan pen-

didikan keterampilan seperti peternakan, kerajinan rakyat, koperasi, sawah, dan 

ladang. 

5. Pesantren yang telah berkembang dan maju disebut pondok pesantren modern. 

Pesantren modern telah memiliki perpustakaan, dapur umum, ruang tamu, ruang 



 

 PONDOK PESANTREN (B. MARJANI ALWI) 215 

makan, kantor administrasi, toko atau koperasi, gedung pertemuan, kamar mandi 

dan WC, dan laboratorium yang memadai. Aktifitas pesantren modern adalah pe-

ngajian kitab, menyelenggarakan madrasah dan sekolah umum dari tingkat dasar 

hinggap pendidikan tinggi serta pendidikan keterampilan dan juga program pe-

ngembangan lingkungan. 46 

Aktivitas pendidikan yang dikembangkan di dalam pondok pesantren dapat di-

klasifikasikan dalam beberapa tipe, yaitu: 

1. Pesantren yang hanya menyelenggarakan pengajian kitab dengan sistem sorogan, 

bandongan, dan wetonan (pesantren tradisional). 

2. Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan campuran antara sistem penga-

jaran kitab tradisional dengan madrasah formal dan mengadopsi kurikulum pe-

merintah (pesantren semi modern). 

3. Pesantren yang menyelenggarakan pola campuran antara sistem pengajian kitab 

tradisional, sistem madrasah, dan sistem sekolah umum dengan mengadopsi ku-

rikulum pemerintah (Departemen Agama dan Departemen Pendidikan dan Kebu-

dayaan) dan ditambah dengan kurikulum muatan lokal (pesantren modern).47 

Pondok pesantren dengan sistem pendidikan dan pengajaran yang memadukan 

antara kurikulum lokal dan kurikulum pemerintah telah diterapkan di berbagai pon-

dok pesantren di Indonesia. Pembauran sistem pendidikan tersebut dalam rangka un-

tuk merealisasikan tujuan pendidikan nasional. 

Zamakhsyari mengklasifikasikan pesantren dengan jumlah santri dan penga-

ruhnya sebagai indikator. Pertama, pesantren yang tergolong kecil mempunyai jum-

lah santri di bawah seribu dan pengaruhnya terbatas pada tingkat kabupaten. Kedua, 

pesantren menengah biasanya mempunyai santri antara 1.000 sampai 2.000 orang. 

Ketiga, pesantren besar yang memiliki santri lebih dari 2.000 yang berasal dari ber-

bagai kabupaten dan propinsi.48 

Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional mempunyai 

beberapa kelebihan yang telah diterapkannya, yaitu: 

1. Mampu menanamkan sikap hidup universal secara merata dengan tata nilai aga-

ma yang diberlakukan di pondok pesantren. 

2. Mampu memelihara tata nilai pondok pesantren hingga teraplikasikan dalam se-

gala aspek kehidupan di sepanjang pejalanan kehidupan seorang santri.49 

Kelemahan pola umum pendidikan Islam tradisional di pondok pesantren 

meliputi beberapa hal, yaitu: 

1. Tidak mempunyai perencanaan yang rinci dan rasional bagi jalannya proses pem-

belajaran. 

2. Tidak mempunyai kurikulum yang terarah sehingga diharapkan dapat memper-

mudah santri dalam memahami pelajaran yang akan disampaikan. 

3. Tidak mempunyai standar khusus yang membedakan secara jelas hal yang diper-

lukan dan tidak diperlukan dalam sebuah jenjang pendidikan. Pedoman yang di-

gunakan hanya mengajarkan bagDLPDQD�SHQHUDSDQ�KXNXP�V\DUD·�GDODP�NHKLdu-



 

LENTERA PENDIDIKAN, VOL. 16 NO. 2 DESEMBER 2013: 205-219 1-15 216 

pan, sedangkan nilai pendidikan, termasuk filsafat pendidikan masih cenderung 

terabaikan. 50 

Seiring berjalannya waktu, banyak pesantren tradisional yang telah memoder-

nisasikan pondoknya sebagai pesantren modern. Husni Rahim menyatakan bahwa 

pondok pesantren terdiri dari dua kategori, yaitu pondok pesantren salafiyah dan 

khalafiyah. Pondok pesantren khalafiyah mengadopsi sistem pendidikan klasikal de-

ngan kurikulum tertata dan mengintegrasikan pengetahuan umum. Menurut Husni, 

perkembangan terakhir tampaknya bahwa jenis pondok pesantren salafiyah telah 

berkurang yang diperkirakan tinggal 5.512 pondok pesantren dari 11.211 pondok pe-

santren yang ada di Indonesia.51 

Pada dasarnya pondok pesantren tradisional bertujuan untuk mencetak calon 

ulama dan para muballig yang sanggup berkorban dalam menyiarkan agama Islam, 

dengan sistem pendidikan yang hanya bersifat pengajian kitab saja. Pada perkem-

bangan selanjutnyanya, pondok pesantren saat ini telah memasukkan kurikulum pe-

merintah sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari sistem pendidikannya. Lembaga 

pondok pesantren masih tetap menjadi salah satu gudang mencetak calon ulama 

yang diharapkan mampu menjadi pemimpin masa depan yang memiliki tanggungja-

wab terhadap kelangsungan dan kejayaan agama Islam. 

SIMPULAN 

Pembahasan mengenai pondok pesantren tentang ciri khas, perkembangan, dan 

sistem pendidikannya, dapat disimpulkan sebagai berikut: 

Ada beberapa ciri khas yang identik dengan pondok pesantren yang masih te-

tap bertahan sampai sekarang ini adalah kiai, santri, pengajaran kitab Islam klasik, 

masjid, dan pondok. Kehadiran dan perkembangan pondok pesantren sebagai salah 

satu lembaga pendidikan di Indonesia, mengalami peningkatan yang cukup signifi-

kan utamanya dalam perkembangan terakhir ini. 

Perkembangan lembaga pondok pesantren terbagi atas dua kelompok, yaitu: 1) 

tipe lama (klasik) yang inti pendidikannya mengajarkan kitab Islam klasik, 2) tipe ba-

ru, yaitu mendirikan sekolah umum dan madrasah yang mayoritas mata pelajaran 

yang dikembangkannya bukan kitab Islam klasik. 

Sistem pendidikan dan pengajaran di pondok pesantren terdiri atas tahfiz, hiwar, 

bahts al-masaail, fath al-kutub, muqoranah, dan muhadatsah. Pondok pesantren dapat di-

klasifikasikan menjadi tiga tipe, yaitu pesantren tradisional, pesantren semi modern, 

dan pesantren modern. 

Pondok pesantren yang berusaha mencetak insan muslim, membela dan mem-

pertahankan nilai ajaran agama Islam dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa, 

dan bernegara, selayaknya tetap eksis di tengah masyarakat Indonesia. Upaya ter-

sebut dilakukan dengan tetap mempertahankan nilai ajaran Islam yang murni tanpa 

diracuni oleh unsur yang lain. 



 

 PONDOK PESANTREN (B. MARJANI ALWI) 217 

CATATAN AKHIR 

1. M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur'an, Cet. II; Bandung: Mizan, 1996, h. 320. 

2. Departemaen Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, Bandung: CV Diponegoro, 2010, h. 
560. 

3. M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur'an, Bandung: Mizan, 1992, h. 257. 

4. Ibid., h. 97. 

5. Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi II; Jakarta: 
Balai Pustaka, 1991, h. 762. 

6. Ibid., h. 878. 

7. Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kiai dan Visinya Mengenai 
Masa Depan Indonesia, Cet. IX; Jakarta: LP3ES, 2011, h. 41. 

8. Soegarda Poerbakawatja, Ensiklopedi Pendidikan, Jakarta: Gunung Agung, 1976, h. 223. 

9. Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan, Jakarta: Paramadina, 
1997, h. 19-20. 

10. Zamakhsyari Dhofier, loc. cit. 

11. Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa Indonesia, op. cit., h. 781. 

12. Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian tentang Unsur dan Nilai Sistem 
Pendidikan Pesantren, Jakarta: INIS, 1994, h. 55. 

13. Abdullah Syukri Zarkasyi, Pondok Pesantren sebagai Alternatif Kelembagaan Pendidikan untuk 
Program Pengembangan Studi Islam Asia Tenggara, Surakarta: Universitas Muhammadiyah, 
1990, h. 10. 

14. Ibid., h. 79. 

15. Imam Bawani, Tradisional dalam Pendidikan Islam, Surabaya: al-Ikhlas, 1993, h. 89. 

16. M. Amin Haedari , op. cit., h. 28. 

17. Zamakhsyari Dhofier, op. cit., h. 93. 

18. Bahaking Rama, -HMDN� 3HPEDKDUXDQ�� 3HQGLGLNDQ� 3HVDQWUHQ�� .DMLDQ� 3HVDQWUHQ�$V·DGL\DK� 6HQJ-
kang Sulawesi Selatan, Jakarta: Parodatama, 2003, h. 39. 

19. Zamakhsyari Dhofier, op. cit., h. 94. 

20. M. Amin Haedari, op. cit., h. 30. 

21. Zamakhsyari Dhofier, op. cit., h. 88; Lihat juga M. Amin Haedari, op. cit., h. 35. 

22. M. Amin Haedari, ibid.; Lihat juga Zamakhsyari Dhofier, ibid., h.89. 

23. Hampir semua kiai atau ulama di Jawa yang memimpin sebuah pesantren besar, memper-
dalam pengetahuan dan memperluas penguasaan ilmu agamanya dengan cara mengem-
bara dari pesantren ke pesantren (berkelana). Setelah pesantren mengadopsi sistem pendi-
dikan modern seperti sekolah atau madrasah, tradisi kelana ini mulai ditinggalkan. M. 
Amin Haedari, ibid., h. 37. 

24. Zamakhsary Dhofier, op. cit., h. 89-90. 

25. Bahaking Rama, op. cit. h. 38. 

26. Ibid. 

27. Zamakhsyari Dhofier, op. cit., h. 87. 

28. Ibid. h. 85. 

29. M.T. Houthma, Ensiklopedi of Islam, Leiden: E.J. Brill, 1934, h. 330-331. 

30. Zamakhsyari Dhofier, loc. cit. 

31. Ibid., h. 86. 

32. Muljono Damopolii, Pesantren Modern IMMIM Pencetak Muslim Modern, Jakarta: Rajawali 
Press, 2011, h. 69. 

33. Zamakhsyari Dofier, op. cit., h. 82-83. 



 

LENTERA PENDIDIKAN, VOL. 16 NO. 2 DESEMBER 2013: 205-219 1-15 218 

34. M. Amin Haedari dkk., Masa Depan Pesantren: dalam Tantangan Moderintas dan Tantangan 
Komplesitas Global, Cet. I; Jakarta: IRD Press, 2004, h. 6-7; Marwan Saridjo, Pendidikan Islam 
dari Masa ke Masa: Tinjauan Kebijakan Publik terhadap Pendidikan Islam di Indonesia, Cet. II; 
Bogor: Yayasan Ngali Aksara dan al-Manar Press, h. 30. 

35. M. Amin Haedari, ibid., h. 10-11. 

36. Ibid., h. 11. 

37. Zamakhsyari Dhofier, op. cit., h. 75. 

38. Ibid., h. 75-76. 

39. Ibid., h. 78. 

40. M. Amin Haedari, op. cit., h. 14-15. 

41. Ibid., h. 15. 

42. Metode halaqah merupakan kelompok kelas dari sistem bandongan. Halaqah berarti 
lingkaran peserta didik, atau sekolompok santri yang belajar di bawah bimbingan ustad 
dalam satu tempat. Pada prakteknya, halaqah dikateorikan sebagai diskusi untuk 
memahami isi kitab, bukan mempertanyakan kemungkinan benar salahnya apa yang 
diajarkan oleh kitab tersebut. M. Amin Haedari, ibid., h. 16. 

43. Ibid., h.17-22. 

44. Ibid., h. 22. 

45. Marwan Saridjo, Pendidikan Islam dari Masa ke Masa: Tinjauan Kebijakan Publik terhadap 
Pendidikan Islam di Indonesia, Cet. II; Bogor: Yayasan Ngali Aksara dan al-Manar, 2011, h. 
40. 

46. Marwan Saridjo, Sejarah Pondok Pesantren di Indonesia, Jakarta: Dharma Bhakti, 1979, h. 44-
45. 

47. Bahaking Rama, op. cit., h. 45. 

48. Zamakhsyari Dhofier, op. cit., h. 79. 

49. M. Amin Haedari, op. cit., h. 24-25; lihat Bahaking Rama, loc. cit. 

50. M. Amin Haedari, ibid., h. 25. 

51. Husni Rahim, Madrasah dalam Politik Pendidikan di Indonesia, Ciputat: PT Logos Wacana 
Ilmu, 2005, h.76. 

DAFTAR PUSTAKA 

Bawani, Imam. Tradisional dalam Pendidikan Islam. Surabaya: al-Ikhlas, 1993.  

Damopolii, Muljono. Pesantren Modern IMMIM Pencetak Muslim Modern. Jakarta: Rajawali 
Press, 2011.  

Departemaen Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya. Bandung: CV Diponegoro, 2010. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kiai dan Visinya Mengenai Masa 
Depan Indonesia. Cet. IX; Jakarta: LP3ES, 2011.  

Haedari, M. Amin, dkk. Masa Depan Pesantren: Dalam Tantangan Moderintas dan Tantangan 
Komplesitas Global. Cet. I; Jakarta: IRD Press, 2004. 

Houthma, M.T. Ensiklopedi of Islalm. Leiden: E.J. Brill, 1934.  

Madjid, Nurcholish. Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta: Paramadina, 1997.  

Marwan. Sejarah Pondok Pesantren di Indonesia. Jakarta: Dharma Bhakti, 1979. 

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian tentang Unsur dan Nilai Sistem 
Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS, 1994. 

Poerbakawatja, Soegarda. Ensiklopedi Pendidikan, Jakarta: Gunung Agung, 1976.  

Rahim, Husni. Madrasah dalam Politik Pendidikan di Indonesia. Ciputat: PT Logos Wacana Ilmu, 
2005.  



 

 PONDOK PESANTREN (B. MARJANI ALWI) 219 

Rama, Bahaking. -HMDN� 3HPEDKDUXDQ�� 3HQGLGLNDQ�3HVDQWUHQ�� .DMLDQ� 3HVDQWUHQ�$V·DGL\DK� 6HQJNDQJ�
Sulawesi Selatan. Jakarta: Parodatama, 2003. 

Saridjo, Marwan. Pendidikan Islam dari Masa ke Masa: Tinjauan Kebijakan Publik terhadap 
Pendidikan Islam di Indonesia. Cet. II; Bogor: Yayasan Ngali Aksara dan al-Manar Press.  

Shihab, M. Quraish. Membumikan al-Qur'an. Bandung: Mizan, 1992. 

_______. Wawasan al-Qur'an. Cet. II; Bandung: Mizan, 1996. 

Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia. Edisi II. Jakarta: 
Balai Pustaka, 1991.  

Zarkasyi, Abdullah Syukri. Pondok Pesantren sebagai Alternatif Kelembagaan Pendidikan untuk 
Program Pengembangan Studi Islam Asia Tenggara. Surakarta: Universitas Muhammadi-
yah, 1990. 


