KEBERTAHANAN PESANTREN TRADISIONAL
MENGHADAPI MODERNISASI PENDIDIKAN

Mohammad Muchlis Solichin
Jurusan Tarbiyah STAIN Pamekasan
J1. Panglegur KM 04 Pamekasan, 69371.
E-mail: muchlis @stainpamekasan.ac.id

Abstrak:

Modernisasi pendidikan berupa penyelenggaraan pendidikan sekolah dan
madrasah modern mengakibatkan banyak pesantren yang mengubah sistem
pendidikannya dengan menyelenggarakan pendidikan yang memasukkan ilmu-
ilmu non keislaman. Akhir-akhir ini, pesantren-pesantren tersebut menye-
lenggarakan sistem pendidikan sekolah dengan menggunakan kurikulum yang
mengikuti program dan kurikulum pemerintah. Sementara itu terdapat
pesantren yang tetap bertahan dengan sistem pendidikan tradisionalnya dan
menolak pendidikan sekolah dan madrasah modern. Pondok Pesantren Al-Is"af
merupakan salah satu pesatren dengan tipe tersebut. Fokus penelitian ini adalah
aspek-aspek kebertahanan Pesantren salaf Al-Is’af dengan sistem pendidikan
tradisionalnya di tengah arus modernisasi pendididkan, berupa sistem
pendidikan madrasah dan sekolah formal, landasan berpikir Pengasuh Pesantren
Al-Is’af bertahan menghadapi modernisasi pendidikan, faktor-faktor yang
mempengaruhi kebertahanannya dan implikasi kebertahanan pesantren di
tengah arus modernisasi terhadap proses pembelajaran yang dilaksanakannya.

Abstract:

Education modernization, an effort to modernize educational organization of
public and Islamic schools, results changes in the educational system of pesantren
(Islamic boarding schools). It covers the teaching of non-Islamic sciences. Some
pesantren recently develop a curriculum adopted from government’s curriculum
while the others keep maintain the traditional education and refuse the modern
one. Traditional pesantren like Al-Is’af is one of this types. The focus of the study
is that on the survival aspects of traditional pesantren Al-Is’af with its traditional
educational system, the basic idea of the owner of traditional pesantren Al-Is’af,
factor influencing its maintenance, and the implication of pesantren maintenance
in the modern era against its instructional process.

Kata-kata Kunci:
Kebertahanan, pesantren, dan modernisasi pendidikan



Mohammad Muchlis Solichin

Pendahuluan

Pesantren adalah lembaga pendidi-
kan tradisional yang lahir dan tumbuh
berbarengan dengan datangnya Islam ke
tanah Jawa. Dengan demikian, pesantren
merupakan lembaga pendidikan tertua
dan asli (indegenous) di masyarakat
Indonesia.l

Sebagai lembaga pendidikan Islam
tradisional, ditengarai merupakan ke-
lanjutan dari sistem pendidikan pada
masa Hindu-Budha pra-Islam. Dengan
demikian, pesantren selain identik de-
ngan makna keislaman juga makna
keaslian Indonesia, sehingga Islam, pada
saat itu, tinggal meneruskan dan mengis-
lamkan lembaga pendidikan yang sudah
ada.?

Sebagai sebuah sistem pendidikan
yang merupakan kelanjutan dari sistem
pendidikan sebelumnya, pesantren ber-
hasil memadukan sistem pendidikan
Islam—yang di dalamnya diajarkan
ajaran Islam —dengan budaya lokal yang
mengakar pada saat itu. Upaya pema-
duan antara ajaran Islam dengan budaya
lokal itu, merupakan ciri penyebaran
Islam pada masa awal Islam, yang
mengutamakan kelenturan dan toleransi
terhadap keyakinan dan nilai-nilai yang
hidup subur di masyarakat sejak sebelum
Islam datang ke Nusantara.?

Dengan demikian, dalam sejarah
perjalanannya, pesantren telah berhasil

1 Manfred Ziemik, Pesantren Dalam Perubahan
Sosial ter. Butche B Soendjoyo ( Jakarta: P3M Cet.
I. 1986), 100. dan Kuntowijoyo, Paradigma Islam
Interpretasi Untuk Aksi, (Bandung: Mizan, 1990),
57.

2 Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah
Potret Perjalanan. (Jakarta: Paramadina 1997), 3

3 Suteja, “Pola Pemikiran Kaum Santri:Mengaca
Budaya Wali Jawa”, dalam Pesantren Masa Depan:
Wacana Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren,,
ed. Marzuki Wahid.etall. (Bandung: Pustaka
Hidayah, 1999) 77.

94 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014

melakukan upaya-upaya kontekstualisasi
ajaran Islam dengan budaya lokal.
Kalangan pesantren pada masa awal
Islam, telah dapat menampilkan sekali-
gus mengajarkan Islam yang dapat
bersentuhan mesra dengan nilai-nilai,
keyakinan, dan ritual pra Islam. Dalam
beberapa kasus, keyakinan-keyakinan
dan ritus-ritus tersebut dipertahankan
dan dipraktikkan —dengan diberi muatan
dan corak Islami—oleh sebagian masya-
rakat Muslim hingga saat ini.

Dari gambaran di atas, jelaslah
bahwa pesantren yang merupakan
lembaga pendidikan di Indonesia, yang
tumbuh dan berkembang sejak ratusan
tahun lalu masih eksis dan dibutuhkan
kehadirannya di tengah-tengah masyara-
kat Muslim Indonesia.

Namun demikian, eksistensi pesan-
tren sebagai lembaga pendidikan Islam di
Indonesia mendapat berbagai tantangan
dan rintangan. Mulai pada masa kolonial
Belanda, masa kemerdekaan, masa Orde
Baru hingga masa sekarang, pesantren
mendapat tekanan yang tidak ringan.
Tantangan pertama datang dari sistem
pendidikan yang dilancarkan oleh peme-
rintah kolonial Belanda, yang memper-
kenalkan sistem pendidikan sekolah bagi
anak-anak di Indonesia, dengan mendi-
rikan Sekolah Rakyat (volkscholen) atau
disebut juga sekolah desa (nagari) dengan
masa belajar 3 tahun.*

Selain dari sistem pendidikan Be-
landa, pendidikan pesantren datang dari
eksponen tokoh sekuler pendidikan
Indonesia yang memberikan stigma jelek
terhadap pesantren, dan menginginkan
agar pesantren dihapuskan sebagai
bagian dari pendidikan Nasional.?

4 Azyumardi Azra, “Pesantren : Kontinuitas dan
Perubahan” dalam Nurcholish Madjid, Bilik), xii

5 Pendapat negatif terhadap pendidikan pesantren
misalnya datang dari Sutan Takdir Alisyahbana -



Tantangan yang lebih memberikan
rangsangan bagi pesantren adalah datang
dari kaum reformis Muslim, yang sejak
awal abad ke-20 meyakini bahwa untuk
menjawab tantangan pemerintah kolonial
Belanda, adalah dengan cara mengada-
kan perubahan-perubahan dalam pendi-
dikan Islam. Dalam konteks ini, muncul
gerakan pembaharuan pendidikan Islam
dengan dua bentuk, vyaitu; pertama,
memberikan muatan-muatan pendidikan
Islam pada sekolah-sekolah umum.
Kedua, mendirikan madrasah-madrasah
modern yang mengadopsi secara terbatas
sistem sekolah modern.®

Respons pendidikan pesantren ter-
hadap sekolah dan madrasah yang
didirikan oleh kaum refomis Islam,
adalah “menolak sambil mencontoh”. Di
satu sisi, pesantren menolak asumsi-
asumsi kaum reformis dan meman-
dangnya sebagai ancaman yang serius
terhadap pesantren, namun juga dalam
batas-batas tertentu mengikuti dan
mencontoh langkah kaum reformis, agar
dapat bertahan hidup. 7

Karena itulah, pesantren melakukan
langkah-langkah penyesuaian yang mere-
ka yakini akan memberikan manfaat bagi
kaum santri, dan mendukung keber-
langsungan dan kebertahanan pesantren,
seperti sistem penjenjangan (klasikal) dan

sebagai eksponen pendidikan Belanda—yang
menyatakan bahwa ahwa sisem pendidikan
pesantren harus ditinggalkan atau setidaknya
ditransformasikan sehingga dapat memerikan
kemajuan secara intelektual kepada kaum
Muslim. Jika pesantren tidak di hapus—menurut
Sutan Takdir—maka akan membiarkan ummat
Islam dalam keterbelakangan dan kebekuan
berpikir. Ibid, xiii

6 Ibid,xiv

7 Karel A. Steenberik, Pesantren, Madrasah, Sekolah:
Pendidikan Islam dalam Kurun Moderen, (Jakarta:
LP3ES,1994), 65

Kebertahanan Pesantren Tradisional

kurikulum vyang terencana, jelas dan
teratur.®

Respons pesantren berhadapan de-
ngan berkembangnya sistem pendidi-kan
sekolah, mereka menolak asumsi-asumsi
dan paham keagamaan kaum reformis,
namun untuk batas tertentu, mengikuti
langkah kaum modernis agar dapat
bertahan. Oleh karena itu, pesan-tren
melakukan berapa langkah penye-suaian
yang mereka anggap mendukung konti-
nuitas pesantren, dan juga bermanfaat
bagi  perkembangan  pendidikannya
seperti sistem penjenjangan, kurikulum
yang lebih jelas dan sistem klasikal.®

Sementara itu, sebagian pesantren
mempelihatkan penolakan terhadap sis-
tem pendidikan sekolah. Mereka memilih
tetap bertahan dengan sistem pendidikan
tradisional yang selama ini dilaksanakan,
dengan pengajaran kitab-kitab keislaman
klasik tanpa dicampuri dengan ilmu-ilmu
profan. Pilihan tersebtu disebabkan ma-
sih kuatnya keyakinan mereka bahwa
menuntut ilmu agama adalah wajib “ain,
yaitu kewajiban bagi setiap individu
Muslim. Ilmu yang dihukumi wajib ‘ain
adalah ilmu tauhid dan figh, karena
dengan kedua ilmu seorang Muslim akan
dapat mengetahui dzat Allah, keesaan
dan sifat-sifat-Nya. Di samping itu, de-
ngan ilmu figh seorang dapat mengetahui
seluk-beluk ibadah kepada Allah, seperti
shalat, puasa, zakat dan lain-lain.10

Berdasarkan observasi awal, seba-
gian besar pesantren di Madura menyika-
pi tantangan modernisasi pendidikan
dengan melaksanakan berbagai peruba-
han berkaitan dengan sistem pendidikan,

8Ibid, 67.

9Azymardi Azra, Pendidikan Islam, Tradisi dan
Modernisasi Menuju Melinium Baru, (Jakart:Logos
wacana Ilmu,2000), 100.

10 M. Dian Nafi'etall,, Praksis Pembelajaran
Pesantren, (Yogyakarta: LkiS,2007),78

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 95



Mohammad Muchlis Solichin

kurikulum, materi dan metode pembela-
jaran, serta sistem evaluasi. Pesantren-
pesantren inilah yang menyelenggarakan
sistem pendidikan madrasah, dengan
sistem pendidikan dan kurikulum sesuai
dengan yang ditentukan oleh Kemen-
terian Agama. Di samping itu, terdapat
pesantren-pesantren yang selain menye-
lenggarakan sistem pendidikan madra-
sah, juga melaksanakan sekolah umum
(SD, SMP, SMU) dan sekolah kejuruan
(SMK)) di lingkungan pesantren. 11 Hanya
sebagian kecil dari pesan-tren-pesantren
di Indonesia yang masih tetap bertahan
dengan sistem pendidikan lama, yang
selanjutnya dikenal dengan pesantren
salaf, yaitu pesantren yang mempertahan-
kan sistem pendidikan tradisionalnya.l?
Pondok Pesantren Al-Is’af Kalabaan,
Guluk-Guluk, Sumenep merupakan pe-
santren di Madura yang tergolong
bertahan dengan pendidikan salaf dengan
sistem kriteria sebagaimana dijelaskan di
atas. Meskipun bertahan dengan sistem
tradisionalnya, pesantren ini tidak meng-
alami kekurangan atau ketiadaan santri.
Pesantren ini masih diminati oleh seba-
gian kalangan wuntuk memondokkan
anak-anaknya. Fenomena ini menarik,
mengingat terdapat asumsi sebagian
kalangan yang menyatakan bahwa agar
pesantren dapat bertahan dan kelang-
sunganya tidak terancam, maka ia harus
mengubah sistem pendidikannya dengan
menyelenggarakan pendidikan madrasah
dan sekolah yang menggunakan kuriku-
lum pemerintah, atau sekurang-kurang
memberikan ruang kepada pendidikan
formal (sekolah dan madrasah) ber-

11 Amin Haedari dan Ishom El-Shaha, Peningkatan
Mutu Terpadu, Pesantren dan Madarasah Diniyah,
(Jakarta: Diva Pustaka, 2004),14

12 Tmam Bawani, Tradisionalisme dalam Pendidikan
Islam (Surabaya: Al Ikhlas, 1993),103

96 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014

sanding dengan pendidikan salaf di
pesantren.

Meskipun kecendrungan masyara-
kat pada masa sekarang lebih banyak
memilih pendidikan formal, baik sekolah
maupun madrasah, pesantren Al-Isaf
tetap eksis dan kokoh mempertahankan
sistem pendidikan salafnya yang telah
menjadi trade mark pesantren ini, sejak
kelahirannnya hingga sekarang.

Tulisan ini hendak menjawab
beberapa pertanyaan terkait dengan
kebertahanan pesantren tradisinal, dalam
hal ini Pesantren Al-Is’af, yaitu: apa saja
aspek-aspek kebertahanan Pe-santren Al-
Is’af di tengah arus modernisasi
pendidikan? Apa latar belakang pemiki-
ran pengasuh Pesantren Al-Is’af bertahan
dengan sistem pendidikan tradisional di
tengah arus modernisasi pendidikan?
Faktor-faktor apa saja yang mempenga-
ruhi kebertahanan Pesantren Al-Is’af di
tengah arus modernisasi pendidikan?
Dan bagaimana implikasi pendidikan
tradisional yang dikembangkan Pesan-
tren Al-Is’af di tengah arus modernisasi
pendidikan terhadap pendidikan para
santri di tengah terjadinya modernisasi
pendidikan?

Terkait dengan persoalan moder-
nisasi pendidikan pesantren, sejumlah
pemerhati pendidikan banyak melakukan
kajian. Zamakhsyari Dohfier,!® misalnya,
menelaah pesantren (ciri-ciri umum,
elemen-elemen sebuah pesantren, hu-
bungan intelektual dan kekerabatan
sesama kiai, kiai dan tarekat, paham
ahlus Sunnah wal-Jama’ah). Berkaitan
dengan pembaharuan pendidikan
pesantren, Dhofier membahas secara
historis sosiologis pembaharuan pendidi-

13 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi
tentang Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES,
1987).



kan pesantren yang terjadi di Pondok
Pesantren Tebuireng Jombang, dengan
dilaksanakannya sistem pendidikan mad-
rasah dan sekolah umum.

Sejalan dengan Dhofier, Karel A.
Steenbrink!* menelaah pembaharuan pen-
didikan Islam berhadapan dengan
pendidikan sekuler, pembaharuan pendi-
dikan Islam di Minangkabau, Muham-
madiyah, PERTI, pesantren dan
Nahdlatul Ulama. Steenbrink juga mem-
bahas perubahan-perubahan yang terjadi
di pesantren secara historis pada zaman
penjajahan Belanda sampai pada masa
kemerdekaan.

Sementara itu, Mastuhu dalam
bukunya Dinamika Sistem Pendidikan Islam
mengkaji sistem pendidikan Islam yang
berlangsung di lima pesantren vyaitu:
Pondok Pesantren An-Nuqayah Guluk-
Guluk Sumenep, Pondok Pesantren
Salafiyah, Safiiyah Sukerejo Sitobondo,
Pondok Pesantren Blok Agung Banyu-
wangi, Pondok Pesantren Modern Gontor
dan Pesantren Paciran. la membahas
sistem pembelajaran, kepemimpinan,
interaksi kiai-ustad dan santri, sarana dan
prasarana, alat pendidikan, pemberda-
yaan alumni dan perubahan-perubahan
yang terjadi di pesantren-pesantren
tersebut.1®

Selanjutnya, Imam Bawani mene-
laah pesantren tradisional dengan obyek
penelitiannya Pondok Pesantren Manbaul
Hikam Mantenan Blitar. Dari penelitian-
nya, dapat dinyatakan ketahanan pesan-
tren tradisional terkait dengan ketokohan
pengasuh pesantren, kepuasan santri
dalam menjalani pendidikan di pesan-

1Steenbrink,  Pesantren,  Madrasah, Sekolah:
Pendidikan Islam dalam Kurun Waktu Modern
(Jakarta: LP3ES, Cet. II) 1994.

15 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren:
Kajian tentang Unsur dan Nilai Sistem Pendidikan
Pesantren (Jakarta: INIS, 1994).

Kebertahanan Pesantren Tradisional

tren, unsur tarekat yang tumbuh dan
berkembang di pesantren tersebut dan
faktor sosial, ideologi, dan politik
masyarakat sekitar pesantren.1

Hal yang sama dilakukan oleh
Sukamto!” yang meneliti sistem pendi-
dikan pesantren ketika dilaksanakannya
sistem  pendidikan madrasah dan
sekolah/perguruan tinggi dengan meng-
ambil kasus di Pondok Pesantren Darul
Ulum Jombang.

Selanjutnya, Imron Arifin'® meneliti
pola kepemimpinan pesantren kiai,
tradisi hubungan kiai-santri, sistem
pengajaran dan pendidikan di pesantren.
Selanjutnya ia membahas perubahan-
perubahan dalam sistem pengajaran di
Pesantren Tebuireng.

Kajian yang bercorak filosofis
dilakukan oleh Yasmadi,!® yang mene-
laah kondisi obyektif pesantren, perumu-
san tujuan kembali pendidikan pesantren,
penyempitan orientasi kurikulum, landa-
san historis dan filosofis pembaharuan
pendidikan Islam. Di samping itu, ia
membahas pembaharuan pendidikan
Islam dalam pandangan Nurcholish
Madjid sebagai suatu keterpaduan antara
ke-Islaman, ke-Indonesiaan dan Keil-
muaan. Landasan historis modernisasi
pendidikan Islam, dan landasan filosofis
pendidikan di pesantren.

16 Tmam Bawani, Tradisionalisme dalam Pendidikan
Islam (Surabaya: Al Ikhlas, 1993).

17 Sukamto, Kepemimpinan Kiai Dalam Pesantren(
Jakarta: LP3ES, 1999)

18 Imron Arifin, Kepemimpinan Kiai, Kasus Pondok
Pesantren Tebuireng (Malang: Kalimashada Press,
1993).

YYasmadi, Modernisasi  Pesantren:  Kritikaan
Nurcholish  Madjid Terhadap Pendidikan Islam
Tradisonal (Jakarta: Ciputat Press, 2002)

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 97



Mohammad Muchlis Solichin

Sementara itu, Ronald Alan
Lukens? menelaah sejarah dan ciri-ciri
pesantren, pembaharuan pendidikan pe-
santren dalam konteks pengembangan
kurikulum, dengan dilaksanakan madra-
sah, sekolah umum, perguruan tinggi
dengan mengambil kasus Pondok Pesan-
tren Tebuireng Jombang (yang ia
namakan dengan pendidikan sekuler
disertai dengan pendidikan keagamaan)
dan Pondok Pesantren al-Nur di Malang.
Lukens menyebut pesantren ini dengan
pesantren yang menggabungkan pendi-
dikan agama dengan pendidikan sekuler.

Kajian filosofis juga dilakukan oleh
Nurcholish Madjid,?! yang menelaah
pesantren dalam kondisi yang ideal
dengan perumusan kembali tujuan
pendidikan pesantren, pola kehidupan di
pesantren, sistem nilai di pesantren,
kiprah pesantren di masyarakat, pesan-
tren dalam perkembangan politik dan
masalah-masalah yang dihadapi pesan-
tren.

Dalam perpektif pedagogik, kajian
terhadap pembelajaran di pesantren
dilakukan oleh M. Dian Nafi" dkk., yang
menelaah tujuan dan metode pendidikan
pesantren. Pada sisi lain, Nafi" membahas
praksis pendidikan pesantren efektif.??

Abdurrahman Wahid?®> membahas
pesantren sebagai subkultur yang memi-
liki keunikan tersendiri di tengah-tengah
masyarakat, yang terdiri dari: cara hidup
yang dianut, pandangan hidup dan tata

20Ronald Alan Lukens, Jihad ala Pesantren Di Mata
Antropolog Amerika, terj. Abdrurrahman Mas"ud(
Yogyakarta: Gema Media, 2004)

2l Nurcholish, Madjid, Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah
Potret Perjalanan (Jakarta: Paramadina, 1997)

2 M. Dian Nafi et. All, Praksis Pembelajaran
Pesantren (Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara,
2007).

2 Abdurrahaman Wahid, “Pesantren Sebagai Sub
Kultur”, dalam Pesantren dan Pembaharuan, ed. M.
Dawam Rahardjo. (Jakarta: LP3ES, Cet. V, 1995).

98 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014

nilai yang diikuti, serta hirarki kekuasaan
yang ditaati sepenuhnya. Di samping itu,
ia menguraikan perubahan-perubahan
yang terjadi di pesantren pada masa seka-
rang, yaitu masuknya nilai-nilai baru se-
cara  massif, seperti penghidupan
qasidah-qasidah agama dalam gaya baru,
gaya berpakaian dengan celana, dan
beralihnya pengambilan keputusan yang
sebelumnya berada di tangan kiai ke
rapat pengurus.

Kajian yang bercorak historis dila-
kukan oleh M. Habib Chirzin** yang
membahas kelahiran, keberadaan pesan-
tren di masyarakat, sistem pendidikan
dan kurikulum (materi pelajaran) di
pesantren sebelum terjadinya moder-
nisasi di pesantren, terjadinya perubahan-
perubahan di pesantren, terutama berka-
itan dengan sistem pendidikan dengan
dikenalnya sistem madrasah yang meng-
akibatkan perubahan kurikulum dan
metode pengajaran. Telaah yang dilaku-
kannya mengambil kasus pesantren
Tebuireng dan Pondok Pesantren Modern
Gontor.

Kajian bercorak sosiologis dilakukan
oleh Septi Gumiandari® menelaah trans-
formasi santri vis-a-vis hegemoni moder-
nisasi pendidikan. Dalam hal ini, ia
membahas perubahan-perubahan perila-
ku santri dalam hubungannya dengan
masyarakat sebagai dampak dari semakin
meluasnya jaringan modernisasi di ma-
syarakat. Perubahan-perubahan itu mela-
hirkan sebuah komunitas elit santri yang

2 M. Habib Chirzin, “Ilmu dan Agama dalam
Pesantren” dalam Pesantren dan Pembaharuan, ed.
M. Dawam Rahardjo (Jakarta: LP3ES, Cet. V,
1995).

% Septi Gumiandari, “Transformasi Peran santri
vis-a-vis Hegemoni Modernisasi pendidikan”
dalam Pesantren Masa Depan: Wacana Pemberdayaan
dan Transformasi Pesantren, ed. Marzuki Wahie,
et.all. (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999), 115-128,



memiliki peran yang lebih meluas, tidak
hanya pada bidang sosial keagamaan,
tapi juga dalam bidang politik, ekonomi,
dan budaya.

Dalam perspektif yang sama,
Jabali?® menelaah asal kata santri dan
pesantren, yang kemudian dilanjutkan
dengan peran dan posisi ulama di
masyarakat sebagai idola, dilanjutkan
dengan proses modernisasi dan sikap
pesantren, sikap santri dalam meng-
hadapi modernisasi pendidikan yang
terdiri atas golongan yang menerima dan
menolak. Kehadiran modernisasi meng-
hasilkan suatu benturan peradaban yang
sangat keras, yang mengharuskan umat
Islam mengambil langkah-langkah arif
dan bijaksana, yaitu mempertahankan
tradisi lama yang diyakini baik dan
mengambil inisiasi dan inovasi dalam
kehidupan dengan mengambil manfaat
dari nilai-nilai modern.

Sementara itu, berkaitan dengan
pesantren salaf, Abdurrahman Wahid
selain membahas pesantren sebagai
subkultur, juga membahas dinamisasi
dan modernisasi pesantren, yaitu upaya
melakukan perubahan ke arah yang lebih
baik. Selanjutnya ia membahas penye-
lenggaraan sekolah umum di pesantren,
dan aspek-aspek kehidupan di pesantren
tradisional, kelebihan-kelebihan dan kele-
mahan-kelemahan pesantren tradisioal.?”

Berdasarkan hal di atas, dapat di-
nyatakan bahwa penelitian dan kajian
pesantren tradisional dilakukan oleh Ima-

2% Jamali, Kaum Santri dan Tantangan
Kontemporer” dalam Pesantren Masa Depan:
Wacana Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren,
ed. Marzuki Wahid, et.all. (Bandung: Pustaka
Hidayah, 1999), 129-144.

27 Abdurrahaman Wahid, “Pesantren Sebagai Sub
Kultur”, dalam Menggerakkan Tradisi: Essei-Esesi
Pesantren, ed. Hairus Salim ( Yogyakarta: LKIS,
Cet. II, 2007)

Kebertahanan Pesantren Tradisional

m Bawani dan Abdurrahman Wahid.
Sedangkan kajian terhadap respons
pesantren terhadap tantangan modernitas
pada umumnya menelaah berbagai
upaya dan langkah pesantren-pesantren
memasukkan sistem pendidikan madra-
sah yang menggunakan kurikulum Ke-
menterian Agama dan pendidikan
sekolah yang menggunakan kurikulum
Kementrian Pendidikan Nasional, meski-
pun di lain pihak pesantren-pesentren
tersebut masih menyelenggarakan sistem
pendidikan tradisional atau madrasah
dengan kurikulum sendiri. Kajian seperti
ini dilakukan oleh Zamakhsyari Dofier,
Sukamto, Imron Arifin, Alan Lukens,
Nucholish Madjid, M. Chabib Chirzin.

Sementara itu, terdapat kajian yang
menelaah perubahan-perubahan perila-
ku, sikap, peran dan posisi di masyarakat
kalangan pesantren (kiai dan santri),
sebagai akibat dari pengaruh modernisasi
pendidikan. Kajian tersebut dilakukan
oleh Abdurrahman Wahid, Karel A.
Steenbrink, Septi Gumiarti, Jabali.

Sejauh ini belum dijumpai peneli-
tian terhadap pesantren salaf bertahan di
tengah arus modernisasi pendidikan.
Oleh karena itu, tulisan ini bermaksud
menelaah aspek-aspek kebertahan pesan-
tren salaf, latar belakang pemikiran
pesantren salaf bertahan, dan faktor-
taktor yang mempengaruhi kebertahanan
pesantren salaf menghadapi modernisasi
pendidikan, serta implikasi kebertahanan
pesantren salaf terhadap proses pembela-
jarannya.

Pengambilan sampel Pesantren Al-
Is’at sebagai obyek penelitian ini meng-
ingat pesantren terebut memiliki keuni-
kan-keunikan sebagai berikut: pertama,
pesantren itu menunjukkan ekesisten-
sinya sebagai pesantren salaf, yang masih
bertahan dengan pendidikan tradisional-
nya, meskipun sebagian besar pesantren

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 99



Mohammad Muchlis Solichin

lain di sekitarnya telah melaksanakan
modernisasi pendidikan dengan dise-
lenggarakaannya pendidikan madrasah
dan sekolah. Bahkan, pesantren ini
berdekatan dengan pesantren An-
Nugayah, sebuah pesantren terbesar di
Sumenep yang melaksanakan pendidikan
madrasah dan sekolah di dalamnya.
Kedua, Pesantren Al-Is’af sampai
saat ini masih dikenal di kalangan
masyarakat Sumenep dan sekitarnya
sebagai pesantren yang mempunyai
spesifikasi dalam kajian-kajian ilmu-ilmu
keislaman melalui kitab-kitab klasik,
khususnya dalam IImu Nahwu dan Figh,
sehingga terdapat penilaian di masya-
rakat bahwa ketika seorang mau
mendalami kitab-kitab di atas, harus
menuntut ilmu di pesantren tersebut.

Perspektif Teoritik

Perspektif teori yang digunakan
dalam penelitian ini adalah teori keber-
langsungan dan perubahan (continuity
and change). Teori keberlanjutan dapat
dilihat dalam perspektif teori tertib sosial
(social order). Dalam suatu komunitas,
keberlangsungan suatu tradisi dimung-
kinkan terjadi ketika mereka menolak
suatu perubahan, yang menurut Selo
Sumarjan, disebabkan oleh hal-hal
sebagai berikut,?® yaitu: 1) mereka tak
memahami  perubahan tersebut, 2)
perubahaan itu bertentangan dengan
nilai-nilai serta norma-norma yang ada. 3)
para anggota komunitas yang berke-
pentingan dengan keadaan yang ada
(vested interest) cukup kuat menolak
perubahan, 4) resiko yang terkandung
dalam perubahan itu lebih besar dari
pada jaminan sosial dan ekonomi yang

2 Selo Sumardjan, Perubahan Sosial di Yogyakarta
(Yogyakarta: Gadjah Mada University Press,
1986), 315.

100 | KARSA, vol. 22 No. 1, Juni 2014

dapat diusahakan, 5) pelopor perubahan
tersebut ditolak.

Dalam konteks keberlangsungan
(continuity) umat Islam dalam
menghadapi dunia modern, memper-
lihatkan tiga dimensi sebagai pendeka-
tan,? yaitu 1) gerakan tersebut muncul
dari keadaan lingkungan lokal tertentu
seperti Gerakan Mahdi di Sudan pada
akhir abad ke-19, Ayatullah Homeini di
Iran, dan Pemerintah Islam fundamen-
talis Zia ul-Haq di Pakistan, 2) gerakan
umat Islam merupakan suatu interaksi
yang lebih luas dalam sejarah global.
Dalam perspektif ini, yang dianalisis
adalah hubungan dari gerakan-gerakan
Islam yang beraneka ragam dalam
dinamika kehidupan modern. Penafsiran
para ahli — dengan menggunakan dimensi
ini—terhadap gerakan umat Islam
beragam yang memberikan perspektif
yang lebih luas dari pada hanya mem-
berikan perhatian kepada detail gerakan
tertentu, 3) gerakan yang diilhami oleh
keadaan umat Islam dalam menghadapi
tantangan kondisi yang selalu berubah.
Misalnya, aktivitas militan yang berlang-
sung pada abad ke-20, yang memiliki
sasaran dan penekanan yang sama,
karena mereka berada dalam lingkup
modernisasi. Aktivitas mereka dapat di-
lihat sebagai bagian dari suatu tradisi
yang berkelanjutan sebagai bentuk
hubungan mereka dengan modernitas.

Metodelogi Penelitian

Pendekatan yang digunakan dalam
penelitian ini menggunakan sosiologi
pendidikan, yaitu suatu pendekatan
untuk melihat fenomena pendidikan dari
perspektif sosiologis. Berdasarkan per-
spektif ini, pesantren dilihat sebagai

2 John Obert Voll, Islam: Continuity and Change in
the Modern World (Wistview World, 1982) 3-4



sebuah sistem sosial yang terbuka dan
tertutup. Sebagai sebuah sistem sosial ter-
buka, pesantren menerima dan menja-
lankan perkembangan dari luar. Sedang-
kan sebagai sistem sosial tertutup,
pesantren memiliki karakteristik dan
sistem nilai tersendiri.

Penelitian ini adalah penelitian
kualitatif, yaitu data tidak dalam bentuk
angka -baik interval, ordinal maupun
data diskrit—yang berusaha menggam-
barkan realitas sebagaimana adanya
(realitas aslinya). Jenis penelitian ini
bertendensi memiliki ciri khas natural
setting sebagai sumber data langsung,
peneliti  berstatus sebagai instrumen
kunci (key instrument), bersifat deskriptif,
lebih mementingkan proses dari pada
produk, dan berkecenderungan meng-
analisis data dengan cara induktif,
sekaligus lebih mengutamakan makna.30
Penelitian ini berupaya melihat fenomena
kebertahanan Pesantren Al-Is’af dengan
pendidikan tradisionalnya di tengah
maraknya modernisasi pendidikan, yang
dilihat secara holistik dan kontekstual
dengan kondisi sosial, budaya, dan
politik yang melingkupinya.

Sistem Pendidikan Pesantren

Dalam penyelenggaraan pesantren
salaf tidak dikenal kurikulum dalam
pengertian seperti kurikulum pada
lembaga pendidikan normal. Kurikulum
pada pesantren jenis ini disebut manhaj,
yang dapat diartikan sebagai arah
pembelajaran tertentu. Manhaj pada
pondok pesantren salaf ini tidak dalam
bentuk jabaran silabus, tetapi berupa
disiplin kitab-kitab yang diajarkan pada

30 Robert C. Bogdan dan S. Knoop Biklen,
Qualitative Research for Education: An Introduction to
Theory and Method. (Boston: Allyn and Bacon, t.t.),
2.

Kebertahanan Pesantren Tradisional

para santri.3! Kompetensi standar ter-
sebut tercermin pada penguasaan kitab-
kitab secara graduatif, berurutan dari
yang ringan sampai yang berat, dari yang
mudah ke kitab yang lebih sukar, dari
kitab yang tipis sampai kitab yang
berjilid-jilid. Kitab-kitab yang digunakan
tersebut biasanya disebut kitab kuning.
Disebut demikian karena pada umumnya
kitab-kitab tersebut dicetak di warna
kertas yang berwarna kuning.3?

Di kalangan pondok pesantren, di
samping istilah kitab kuning, yang pada
umumnya tidak diberi harakat/syakal,
sehingga sering juga disebut “kitab
gundul”, ada juga yang menyebut kitab
kuno. Ini lantaran rentang waktu sejarah
yang sangat jauh  sejak  disu-
sun/diterbitkannya kitab tersebut sampai
sekarang. Pengajaran kitab-kitab ini,
meskipun  berjenjang, materi yang
diajarkan  kadang-kadang  berulang-
ulang. Penjenjangan dimaksudkan untuk
pendalaman dan perluasan, sehingga
penguasaan santri terhadap isi/materi
menjadi semakin mantab. Inilah salah
satu ciri penyelenggaraan pembelajaran
di pondok pesantren.33

Ciri utama dari pengajian tradi-
sional ini adalah cara pemberian
pengajarannya yang ditekankan pada
penangkapan harfiyah (letterlijk) atas
suatu kitab (teks) tertentu. Pengajaran
juga ditujukan untuk menyelesaikan
membaca dan mengkaji suatu kitab, baru

31 Departemen Agama RI, Pondok Pesantren Dan
Madrasah Diniyah: Pertumbuhan dan Perkembangan,
(Jakarta: Direktur Jendral Kelembagaan Agama
Islam, 2003),31

32Ibid, 32

33 Ibid.

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 101



Mohammad Muchlis Solichin

kemudian dilanjutkan dengan pengkajian
kitab lain.34

Pada akhir abad ke-20, judul kitab-
kitab kuning yang beredar di kalangan
kiai di pesantren-pesantren Jawa dan
Madura jumlahnya mencapai 900 judul,
dengan perincian 20% bersubstansikan
figh, dan sisanya adalah wushuluddin
berjumlah 17 %, Bahasa Arab (Ilmu al-
Nahw, Sharf, Balaghah) berjumlah 12%,
hadith 8%, tasawwuf 7%, akhlaq
berjumlah 6%, pedoman doa dan wirid,
mujarrabat berjumlah 5% dan karya-
karya pujian kepada Nabi Muhammad
(gisds al-anbiyd’, mawlid, ma-ndqib) yang
berjumlah 6%.35

Metode pembelajaran di pesantren
terdiri dari metode weton/ bandongan.
Metode ini merupakan metode kuliah, di
mana para santri mengikuti pelajaran
dengan duduk di sekeliling kiai yang
menerangkan pelajaran secara kuliah,
santri menyimak kitab masing-masing
dan membuat catatan padanya. Istilah
weton disebut juga dengan bandongan.
Bandongan berasal dari Bahasa Jawa, yaitu
bandong artinya pergi berbondong-
bondong secara kelompok. Metode ini
memungkinkan siapa saja untuk mengaji
sesuai dengan kemampuan mereka.3¢

Sorogan adalah pembelajaaran indi-
vidual, yaitu santri menghadap kiai un-
tuk membacakan dan menjelaskan mak-
sud dan pemahaman suatu kata dan atau
kalimat dalam suatu kitab dan kiai
mengoreksi dan memberikan komentar
atas bacaaan dan keterangan sanntri.
Dalam pengajaran dengan metode ini,

34 Abdurrahman Wahid, “Pendidikan Tradisional
di  Pesantren”dalam  Menggerakkan  Tradisi,
ed.Hairus Salim (Yogyakarta: Lkis, 2001), 71

% Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren
dan Tarekat, Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia
(Bandung: 1999), 228-229

% Arifin, Kepemimpinan, 38

102 | KARSA, vol. 22 No. 1, Juni 2014

santri memilih kitab-kitab dan mempe-
lajarinya di bawah bimbingan kiai. Para
santri membawa dan membaca kitabnya
dihadapan kiai, dan kemudian kiai
mengoreksi atas bacaan santri.3”

Metode hiwdr atau musyawarah,
hampir sama dengan metode diskusi
yang umum kita kenal selama ini. Metode
ini digunakan di berbagai pesantren yang
biasanya dilaksanakan beberapa kali saja
dalam satu minggu yang biasanya
dipadukan dengan metode khitibah.38
Kegiatan hiwar atau musyawarah meru-
pakan salah satu upaya pesantren untuk
membiasakan santri mampu menjawab
berbagai persoalan ummat Islam dengan
penjelasan retorika yang argumentatif.3

Modernisasi Pendidikan
Istilah modern berasal dari Bahasa
Latin akhir abad kelima M, yaitu
modernus, yang digunakan untuk membe-
dakan keadaan orang Kristen dengan
orang Rowawi dari masa pagan yang
telah lewat. Sesudah itu, istilah tersebut
digunakan untuk menempatkan keadaan
masa kini dalam kaitannya dengan
berlalunya zaman purbakala, yang sering
muncul kembali selama periode tersebut
di Eropa. Dalam hubungannya dengan
akal, agama dan apresiasi estetik,
dinyatakan bahwa zaman modern
merupakan zaman yang lebih maju, lebih
baik dan memiliki kebenaran yang lebih
banyak dari pada zaman kuno (zaman
sebelumnya).40
Peter Sztompka menyatakan bahwa
modernisasi merupakan proses peruba-
han sistem sosial, ekonomi dan politik

37 Dofier, Tradisi, 20

38 Lukens, [ihad,69

39Dhofier, Tradisi, 31

40 Bryan Turner, Teori-Teori Sosiologi Modernitas
dan  Posmodernitasn,  terj, Imam  Baihaqi
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003),



yang telah maju di Eropa Barat dan
Amerika dari abad ketujuh belas hingga
kesembilan belas, dan kemudian menye-
bar ke negara-negara lain, seperti
Amerika Selatan, Asia dan Afrika dari
abad ke-19 hingga ke-20.41

Dalam perspektif lain, Wilbert
Moore menyatakan bahwa modernisasi
adalah transformasi total masyarakat
tradisional atau pra-modern ke tipe
masyarakat teknologi dan organisasi
sosial yang menyerupai kemajuan dunia
Barat yang ekonominya makmur dan
situasi politiknya stabil 42

Sementara itu HE Chaungi, dalam
makalah yang dipresentasikan pada
forum 36th World Congress of International
Institute of Sociology Social Change in the
Age of Globalization pada tanggal 7-11 Juli
2009 di Beijing, China mendefinisikan
modernisasi sebagai berikut:

Kita seharusnya memperluas defini-
si modernisasi klasik menjadi
definisi modernisasi umum. Mo-
dernisasi umum adalah proses
perubahan besar peradaban manu-
sia sejak revolusi industri pada abad
kedelapan belas, meliputi transfor-
masi dari masyarakat tradisional ke
masyarakat modern, ekonomi,
politik dan peradaban. Terdapat
dua fase modernisasi dari abad
kedelapan belas hingga abad kedua
puluh satu. Fase pertama adalah
perubahan besar dari masyarakat
pertanian ke industri, ekonomi dan
peradaban. Fase kedua adalah proses
transformasi besar dari masyarakat
industri menuju masyarakat intele-
ktual, ekonomi dan peradaban)

4 Peter Sztmpka, Sosiologi Perubahan Sosial, ter.
Alimandan (Jakarta: Prenada Media, 2005), 152
42 Tbid, 153

Kebertahanan Pesantren Tradisional

Dengan demikian, modernisasi
dapat diartikan sebagai sebuah proses
perubahan peradaban manusia dalam
aspek-aspek kehidupannya dari masyara-
kat tradisional menuju masyarakat
modern yang terdiri dari dua fase, yaitu:
1) perubahan dari masyarakat pertanian
menuju industri, dan 2) perubahan dari
masyarakat industri menuju masyarakat
intelelek, ekonomi, dan berperadaban.

Sementara modernisasi pendidikan,
sebagaimana  didefinisikan =~ Mochtar
Buchori, adalah upaya melakukan refor-
masi pendidikan, yaitu berupa langkah-
langkah nyata untuk memperbaiki
seluruh kekurangan yang terdapat dalam
sistem pendidikan.#®> Tilaar membagi
reformasi pendidikan menjadi dua
lingkup, yaitu: 1) reformasi pendidikan
secara internal, yaitu memberikan
kewenangan kepada sekolah wuntuk
melakukan upaya perbaikan sistem
pendidikan yang diselenggarakan, 2)
reformasi pendidikan secara eksternal,
yaitu melakukan perubahan sistem pen-
didikan sebagai bagian dari reformasi
bidang kehidupan lainnya seperti politik,
ekonomi, sosial dan budaya.#

Sementara itu, Syabal Badar
mendefinisikan modernisasi pendidikan
sebagai perubahan-perubahan yang diya-
kini akan memberikan dampak yang
lebih efiktif dalam sistem pendidikan,
yang berkaitan dengan struktur, sistem,
administrasi pendidikan, program dan
metode pembelajaran dan lain-lain.4?

43 Mochtar Buchori, Pendidikan Antisipatoris,
(Yogyakarta: Kanisius, 2001), 75

4 1bid, 63-64

4 Syabal Badar, al Tajdid fi al Ta’lim al-Jami’ (Kairo:
Dar al Kutub al Qubba al Thiba’ah wal al Nasywa,
2001), 14-15

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 103



Mohammad Muchlis Solichin

Sekilas tentang Pondok Pesantren Al-
Is’af

Pondok Pesantren Al-Is’af terletak
di Desa dan Kecamatan Guluk-Guluk.
Desa Guluk-Guluk berada di wilayah
perbukitan di barat daya kota Sumenep.
Untuk menuju desa Guluk-Guluk, dari
Pamekasan—sebuah kota yang letaknya
di tengah-tengah Pulau Madura- harus
melalui Kecamatan Prenduan, yaitu
sebuah kecamatan di tengah-tengah
Kabupaten Pamekasan dan Kabupaten
Sumenep. Sedangkan jika melalui kota
Sumenep, harus melalui kecamatan
Ganding melalui jalan kabupaten.
Dengan demikian, dari Sumenep untuk
menuju Desa Guluk-Guluk dapat melalui
dua jalan yaitu melalui Ganding sejauh 24
kilometer atau melalui Prenduan sejauh
38 kilometer.

Adalah K.H. Mohammad Rais
Ibrahim pada tahun 1950 mendirikan
sebuah langgar di Dusun Kalabaan, Desa
Guluk-Guluk. Langgar ini digunakan
Kiai Rais sebagai tempat beribadah
sekaligus sebagai tempat memberi
pelajaran Al-Qur’an. Santri pada periode
ini berasal dari tetangga sekitar dalam
satu desa (santri kalong) dan belum
terdapat santri yang menetap. Dengan
demikian, pada masa ini hanya terdapat
pembelajaran Al-Qur’an.

Setelah Kiai Mohammad Rais
meninggal dunia, kepemimpinan pendi-
dikan di langgar dilanjutkan oleh
putranya, K.H.M. Habibullah Rais. Mela-
lui kepemimpinan Kiai Habib, begitu kiai
ini akrab dipanggil, pendidikan langgar
lambat laun menjadi pesantren dan pada
saatnya tampil sebagai pesantren yang
diperhitungkan oleh masyarakat sampai
sekarang.

Tepatnya pada tahun 1960, pesan-
tren yang bermula dari langar ini
didirikan dengan nama Pesantren al-Is’af

104 | KARSA, vol. 22 No. 1, Juni 2014

oleh K.H. Mohammad Habibullah Rais. Ia
sekaligus menjadi pendiri dan pengasuh
pertama pesantren ini. Sejak kelahiran-
nya, pesantren tersebut dengan pendi-
dikan yang diselenggarakannya bertu-
juan untuk menghasilkan muslim yang
tafagquh fi al-din.

Tujuan yang ingin dicapai dalam
penyelenggaraan pendidikan di pesan-
tren tersebut tidak mengalami perubahan
hingga kini. Dengan tujuan ini, pesantren
menyelenggarakan pembelajaran dengan
materi ilmu-ilmu keislaman dalam kitab-
kitab klasik.

Dengan demikian, sejak masa awal
berdirinya, arah dan tujuan pendidikan
serta materi pembelajaran di Pesantren
Al-Is’af adalah pembelajaran ilmu agama
berupa pengajian kitab-kitab dalam
disiplin ilmu nahw, sharf, figh, ushil figh,
tafsir, hadith, tasawwuf, balaghah, aridh,
dan mantiq. Materi pembelajaran di atas,
tetap dipertahankan hingga sekarang.

Sedangkan metode pembelajaran
adalah metode bandongan, yaitu kiai
membacakan kitab, menerjemahkan, dan
membahas maksud dari kata, kalimat
dalam kitab tersebut. Di samping itu,
digunakan juga metode sorogan atau
disebut juga pembelajaran individual,
yaitu santri menghadap kiai, kemudian ia
membaca, mengartikan kata dan kalimat
dalam suatu kitab. Selain kedua metode
tersebut, digunakan juga metode musya-
warah kitab (bahthu al- masdail).

Kebertahanan Pesantren Al-Is’af Meng-
hadapi Modernisasi Pendidikan

1. Materi Pengajaran Pesantren

Di antara aspek penting yang
menjadikan pesantren salaf terus berta-
han berhadapan dengan modernisasi
pendidikan yang ada adalah pada materi



pengajarannya. Ini juga yang terjadi
dengan Pesantren Al-s’af. Sejak berdi-
rinya hingga kini, Pesantren Al-Is’af
menggunakan kitab-kitab keislaman kla-
sik sebagai materi pengajarannya. Ini
merupakan aspek pendidikan terpenting
yang sedang dipertahankan. Pengajaran
kitab-kitab tersebut diyakini sebagai sis-
tem nilai di Pesantren Al-Is'af yang
ditransmisikan melalui pengajaran ketika
Kiai Habib menjalani pendidikan di
pesantren-pesantren tempat ia menuntut
ilmu. Ilmu-ilmu yang digali dari kitab-
kitab salaf itulah yang hingga kini
dijadikan “ilmu wajib” yang harus
dikuasai oleh para santri yang belajar di
Pesantren al-Is’af, baik melalui sistem
pendidikan tradisional maupun madra-
sah.

Dengan demikian, pesantren terse-
but, meskipun telah mengenal penjen-
jangan melalui pembelajaran madrasah,
tetap melaksanakan pengajaran kitab-
kitab klasik. Dengan dipertahankannya
materi pengajaran tersebut, pesantren ini
juga mempertahankan metode pembela-
jaran yang lazim digunakan dalam
pesantren tradisional, yaitu sorogan,
wetonan/bandongan, musyawarah (bahth al-
masdil).

2. Kepemimpinan Pesantren

Selain model pembelajaran di
pesantren,  aspek  penting  yang
menjadikan  pesantren  salaf  terus
bertahan di  tengah  modernisasi
pendidikan adalah model kepemimpinan
pesantren. Model kepemimpinan yang
dipertahankan di Pesantren Al-Is’af ada-
lah kepemimpinan sentralistik, kharis-
matik, dan tradisional. Kepemimpinan
sentralistik ~menempatkan  pengasuh
pesantren tersebut sebagai pusat pengam-
bil kebijakan dan penentu arah pendi-
dikan pesantren. Bertahannya Pesantren

Kebertahanan Pesantren Tradisional

Al-Is’af dengan pendidikan tradisional-
nya adalah berangkat dari kemauan dan
pendirian yang kuat dari pengasuh
pesantren tersebut atas urgennya jenis
pendidikan pesantren hingga masa
sekarang, meskipun telah  banyak
pesantren melakukan revisi dan peru-
bahan kurikulumnya. Bahkan pendirian
dan kemauan itu ia abadikan dalam
bentuk wasiat yang terpampang di
sebuah papan yang diletakkan di dinding
musholla pesantren, tempat Kiai Habib
mengajarkan kitab salaf. Dengan tipe
kepemimpinan ini, pengasuh pesantren
menempatkan dirinya pada pengambil
kebijakan tertinggi di pesantren tersebut,
meskipun telah tersusun kepengurusan
di pesantren tersebut.

Kepemimpinan sentralistik di atas
bersumber dari kewenangan yang mele-
kat pada diri kiai sebagai sosok pemim-
pin yang berupa kewenangan Kkharis-
matik yaitu kewenangan seorang pe-
mimpin yang didasarkan atau kualitas
tertentu yang ada pada diri seorang di
mana ia ditempatkan secara terpisah dan
diperlakukan sebagai seorang yang
memiliki kekuatan ghaib, manusia super
atau sekurang-kurangnya memiliki kua-
litas kekuasaan yang bersifat khusus.4

Kewenangan Kkharismatik terlihat
dalam kehidupan Pesantren Al-Is’af de-
ngan diposisikannya kiai sebagai seorang
yang memiliki kelebihan dan kekuasaan
melebihi warga pesantren lainnya yang
dengannya mengharuskan mereka untuk
menghormati, menaati, mematuhi perin-
tah kiai (sebagai gurunya.) Kepatuhan
santri kepada kiai merupakan kepatuhan
yang didasarkan penyerahan diri secara
totalitas kepada kiai. Kepatuhan tersebut

4 Bryn S. Turner, Sebuah Kritik Tentang Weber dan
Islam, ter.Zakiyah Derajat (Jakarta: Proyek
DITBINPERTA, 1982), 37.

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 105



Mohammad Muchlis Solichin

juga ditunjukkan kepada keluarga kiai
(anak dan isteri) kiai. Kepatuhan kepada
kiai diyakini akan memberikan keberun-
tungan bagi santri dan sebaliknya
pembangkangan terhadap perintah kiai
akan mengakibatkan kesulitan dan
kesempitan ke dalam kehidupan mereka.

Sementara itu, kepemimpinan tradi-
sional -sesuai dengan pendapat Max
Weber —merupakan kepemimpinan se-
seorang yang diterima, karena adanya
tradisi di suatu komunitas yang me-
mungkinkan orang tersebut dapat
menjadi seorang pemimpin. Kepemim-
pinan ini berkaitan dengan kewenangan
seseorang pemimpin yang didasarkan
atas prinsip-prinsip tradisi yang sangat
kuat, dan hubungan sangat personal
dalam masyarakat, yang cenderung
bersifat konservatif, dan menghindari
adanya perubahan.#” Praktik kepemim-
pinan ini setidaknya terlihat dari suksesi
kepemimipinan di pesantren, yang me-
nempatkan putera tertua kiai sebagai
pengganti  kepemimpinan  pesantren
ketika sang pengasuh wafat.

3. Nilai dan Karakteristik Pesantren

Aspek kebertahanan Pesantren Al-
Is’af selanjutnya adalah nilai-nilai yang
menjadi karekteristik pesantren, yaitu
kesederhanan, kemandirian dan keikh-
lasan. Kesederhanan ditanamkan kepada
santri selama mereka menjalani pendi-
dikan di Pesantren al-Is'af dalam
kehidupan sehari-hari, baik dari pakaian
yang dikenakan, makanan yang dikon-
sumsi tiap hari, maupun tempat belajar.
Semua itu sengaja ditanamkan di
Pesantren al-Is’af sebagai upaya melatih
santri untuk menjalani kehidupan dengan
penuh kesiapan menghadapi kesulitan-
kesulitan hidup, yang nantinya sangat

47Ibid.

106 | KARSA, vol. 22 No. 1, Juni 2014

berguna ketika mereka menyelesaikan
pendidikan dan kembali ke tengah-
tengah kehidupan masyarakat.

Nilai kemandirian juga ditanamkan
dan dipelihara dengan sikap hidup
pengasuh Pesantren Al-Is’af dengan tidak
menggantungkan bantuan dari pihak-
pihak di luar pesantren dengan tetap
memberdayakan kemampuan (dana)
yang dimilikinya sendiri. Kemampuan
dana pesantren didapatkan dari uang
bulanan (syahriyah) yang dipungut dari
semua santri aktif di pesantren ditambah
dengan sumbangan dari masyarakat
secara suka rela. Dalam konteks ini,
Pengasuh  Pesantren Al-Is'af selalu
menolak untuk menerima bantuan dari
pemerintah atau lembaga-lembaga yang
terkait dengan pemerintah. Ia hanya mau
menerima bantuan yang berasal dari
anggota masyarakat yang tidak meng-
atasnamakan dan atau tidak terkait
dengan pemerintah, walaupun lembaga
legislatif seperti DPRD.

Kemandirian yang tetap diperta-
hankan tersebut paling tidak sebagai
ungkapan bahwa Pesantren Al-Is’af tidak
akan mengikuti program-program peme-
rintah—terutama sekali dalam pendi-
dikan, mengingat terdapat kekhawatiran
padanya ketika pesantren telah menerima
bantuan pemerintah maka secara psiko-
logis mereka akan sulit menolak sistem
pendidikan yang dianut dan dilaksana-
kan pemerintah.

Di samping itu, Pesantren Al-Isaf
juga mempertahankan nilai keikhlasan*

4 Nilai keikhlasan dalam pesantren terwujud
dalam kehidupan santri ketika mereka menjalani
pendidikan di pesantren. Ketaatan mengikuti
semua perintah kiai dengan tidak merasa berat
sedikutpun, merupakan salah satu bukti
mengakarnya nilai tersebut. Nilai keikhlasan ini
yang menjiwai dan mendorong pesantren untuk
berpegang pada sikap hidup yang mereka anut



yang ditanamkan dalam melaksanakan
kehidupan di pesantren terutama dalam
kegiatan belajar dan mengajar. Kegiatan
santri merupakan aktivitas yang bernilai
ibadah dan harus diniatkan untuk men-
dapat kerelaan Allah. Kegiatan belajar di
pesantren tidak boleh dimaksudkan un-
tuk mendapatkan pekerjaan apalagi keka-
yaan. Nilai keikhlasan yang mengha-
silkan pola belajar di atas, memper-
lihatkan suatu fenomena bahwa para
lulusan (out put) Al-Is’af tidak mempe-
roleh ijazah, sebagaimana diperoleh di
madrasah dan sekolah formal. Tidak
diberikannya ijazah kepada santri yang
menyelesaikan pendidikan di pesantren
tersebut adalah sebagai ungkapan bahwa
belajar merupakan kewajiban yang dila-
kukan oleh setiap muslim dan harus
diniatkan untuk mendapatkan keridhaan-
Nya.

Di samping untuk menanamkan
keikhlasan dalam belajar dan mengajar,
dengan tidak diberikannya ijazah formal
kepada santri, juga untuk menanamkan
sikap kemandirian kepada santri, yaitu
ketidaktergantungan kepada pihak eks-
ternal terutama sekali pemerintah.#
Namun demikian, penanaman rasa
kemandirian/ ketidaktergantungan kepa-
da pemerintah, tidak dibarengi dengan

tanpa mudah tergiur dengan tarikan dan godaan
dari luar. Abdurrahman Wahid, Mengerakkan
Tradisi, Essei-Essei Pesantren, ed. Hairus Salim
(Yogyakarta: LkiS, 2002), 133-135

4 Mastuhu menyebutkan bahwa salah satu
prinsip pendidikan pesantren adalah tidak
adanya ijazah sebagaimana dikenal di madrasah
dan sekolah formal. Dengan prinsip ini,
keberhasilan tidak ditentukan dengan selembar
fjazah dan angka-angka yang  menunjukan
perolehan nilai dari proses pembelajaran, tapi
ditandai oleh prestasi kerja yang diakui oleh
masyarakat yang selanjutnya direstui oleh kiai.
Mastuhu, Dinamika Sisem Pendidikan Pesantren
(Jakarta: INIS, 1994), 65

Kebertahanan Pesantren Tradisional

pemberian pendidikan vokasional (life
skill), untuk memberikan bekal kepada
santri dalam menjalani kehidupan setelah
kelulusan mereka dari Pesantren Al-Is’af.

Nilai pesantren lainnya, yang
ditanamkan di Pesantren Al-Is’af, adalah
nilai asketisme yang didasarkan pada
ajaran figh sufistik, yaitu pengamalan
ajaran-ajaran yang merupakan perpa-
duan antara ilmu figh dan tasawwuf.
Pengamalan nilai-nilai itu merupakan
praktik ibadah sehari-hari (shalat, puasa
dan ibadah lainnya) yang dikombina-
sikan dengan nilai-nilai sufisme (mistis)
seperti yang dikenal dalam dunia tarekat.
Praktek askestisme itu dapat dimaknai
sebagai perwujudan kultur Islam yang
merupakan perpaduan antara doktrin-
doktrin formal Islam dengan kultus ter-
hadap para wali, (yang berpuncak pada
wali songo), sebagai peninggalan pemu-
jaan kepada orang-orang suci dalam
agama Hindu, yang mewarnai kehidupan
umat Islam di Indonesia.>®

Nilai-nilai pesantren di atas, dita-
namkan dan dipelihara sejalan dengan
bertahannya Pesantren Al-Is'af dalam
menyelenggarakan pendidikan tradisio-
nalnya. Kedua hal tersebut memiliki
hubungan timbal balik, yaitu penanaman
nilai-nilai salaf sangat mendukung dan
menopang bertahannya pendidikan tradi-
sional dengan kajian-kajian kitab-kitab
klasik. Sementara di pihak lain pendi-
dikan tradisional sarat dengan pena-
naman dan  pewarisan  nilai-nilai

50 Abdurrahman Wabhid, Mengerakkan, 12.
Kehidupan Asketisme adalah ciri utama
pesantren sebagai subkultur yang disebut
Abdurrrahman Wahid sebagai peniruan kepada
kehidupan kaum salaf, yaitu kaum tabiin dan tabiu
al- tabitn, dan para ahli hadith sampai munculnya
IImu Kalam.

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 107



Mohammad Muchlis Solichin

kesederhanan,®! kemandirian, keikhlasan,
dan pengamalan ajaran-ajaran figh
sufistik.

Lalu apa landasan yang mendasari
kenapa Pesantren Al-Is’af terus bertahan
di tengah modernisasi pendidikan?
Kebertahanan Pesantren Al-Is’af dengan
sistem pendidikan tradisionalnya dan
menolak modernisasi pendidikan dise-
babkan oleh keinginan dan prinsip yang
kuat dari pengasuh pesantren. Kiai
sebagai pemegang kekuasaan tertinggi di
pesantren, sangat menentukan secara
absolut arah dan karekteristik pendidikan
pesantren. Sedangkan warga pesantren
lainnya seperti wakil pengasuh, dan
pengurus pesantren mengikuti arah
kebijakan pengasuh serta tidak berani
mengambil langkah-langkah yang berten-
tangan dengan pengasuh pesantren.
Pendirian pengasuh Pesantren Al-Is’af
tetap dengan pendidikan tradisionalnya,
sangat dipengaruhi oleh pandangan
dunia (world view) tentang ilmu, dunia
dan tugas manusia dalam kehidupan ini,
terutama bidang ilmu yang wajib dikaji
berkaitan dengan tugas dan fungsi
manusia dalam menjalani kehidupan ini,
yaitu untuk beribadah kepada Allah. Ini
misalnya disampaikan oleh pengasuh
Pesantren Al-Is’af:

“Saya mempertahankan pendidikan

lama dan tidak akan mengubah

dengan pendidikan madrasah atau
sekolah yang di bawah naungan
pemerintah karena, pertama, saya
ingin agar ilmu-ilmu agama terjaga

51 Mastuhu, Dinamika, 58. Mastuhu menyatakan
bahwa kesederhanaan dalam konteks kehidupan
pesantren tidak identik dengan kemiskinan, tetapi
merupakan kemampuan bersikap dan berpikir
wajar, proporsional dan tidak tinggi hati.
Kesederhanaan bukan berarti serba kekurangan
dan juga tidak berarti berlebih-lebihan, tetapi
dalam arti wajar.

108 | KARSA, vol. 22 No. 1, Juni 2014

dan terpelihara dari kepunahan.
Saya teringat perkataan Al-Ghazali
bahwa pada zaman al-Ghazali ilmu-
ilmu agama semakin redup. Orang
sudah banyak yang tidak berminat
mengkaji ilmu-ilmu agama sehingga
al-Ghazali perlu menghidupkan
kembali ilmu-ilmu agama.... . Saya
tidak mau melakasanakan pendi-
dikan selain pendidikan agama
karena saya memang tidak bisa
mengajarkannya dan kalau pesan-
tren ini saya serahkan kepada orang
lain dengan sistem yang tidak saya
lakukan, maka pesantren ini akan
cer kalacer (kacau-balau).”52

Dari pernyataan di atas dapat
ditegaskan bahwa kebertahanan Pesan-
tren Al-Is’af adalah sebagai upaya
pengasuh pesantren untuk menjaga ilmu
agama yang semakin lama semakin tidak
diminati oleh sebagian besar umat Islam.
Dalam konteks ini, terdapat kekha-
watiran pengasuh Pesantren Al-Is’af
terhadap punahnya ilmu yang ia sebut
dengan ilmu agama, sehingga pesantren
ini memosisikan  sebagai  benteng
pertahanan umat Islam dalam menjaga
dan memelihara keberlangsungan ilmu-
ilmu agama.

Pandangan K.H. Habibullah tentang
ilmu -yang sangat mempengaruhi sistem
pendidikan di pesantren yang diasuhnya-
juga telihat dalam kitab karangannya
Minhaj al Irshad ild Sabili al-Sadad:

“Ilmu dibagai menjadi tiga macam,

yaitu ilmu fardu ‘a’in, fardu kifdyah,

ilmu sunnah dan ilmu haram/
terlarang. Ilmu-ilmu yang termasuk
dalam fardu ‘ain adalah ilmu yang
mempelajari seluruh ibadah yang
hukumnya adalah fardu ‘ain. Se-

52 Mohammad Habibullah Rais, wawancara, 23
April 2009



dangkan ilmu yang harus ada untuk
menegakkan agama maka hukum-
nya adalah fardhu kifiyah, yaitu
setiap ilmu syariat dan ilmu alat
seperti ilmu nahw dan ilmu sharraf.
Demikian juga ilmu yang sangat
dibutuhkan dalam kemashlahatan
hidup di dunia, seperti ilmu kedok-
teran dan ilmu hisab (matematika),
memperdalam keduanya adalah
sunnat, karena jarang terjadi di
masyarakat. Ilmu alam, ilmu politik,
ilmu jiwa, ilmu bumi, sejarah,
ekonomi, dan matematika dibutuh-
kan di ilmu faraidh. Sedangkan
mendalami ilmu-ilmu yang hukum-
nya fardu kifiyah adalah sunnat....
Sementara terdapat ilmu yang
tercela yaitu ilmu sihir, yang
hukumnya adalah haram dan
dilarang mencobanya. Demikian
juga tercela dan hukumnya haram
ilmu nujum dan filsafat. Hendaklah
kamu mendalami ilmu yang hu-
kumnya fardu ‘ain dan mengamal-
kannya.”>3
Pernyataan tersebut menggambar-
kan pandangannya kepada ilmu yang
pada gilirannya sangat menentukan
karakteristik dan arah pendidikan di
pesantren yang dipimpinnya. Pertama,
Kiai  Habib memandang  bahwa
mendalami ilmu ibadah mahdlah sebagai
wdjib a’in. Sedangkan ilmu-ilmu lainnya
dikategorikan dengan hukum fardu kifa-
yah, sunnah dan haram. Dengan demi-
kian, Kiai Habib memosisikan ilmu-ilmu
yang membahas ibadah pada tingkatan
teratas di atas ilmu lainnya, yang dengan-
nya mengharuskan seorang untuk men-
dalami ilmu-ilmu tentang ibadah dalam
keseluruhan waktu belajarnya.

5 Mohammad Habibullah, Minhdj al-Irshad,
(Sumenep, t.tp.tt), 35

Kebertahanan Pesantren Tradisional

Pandangan di atas memberikan
implikasi terhadap bertahannya Pesan-
tren Al-Is’af sebagai pesantren tradisio-
nal dan menolak diselenggarakannya
pendidikan madrasah dan sekolah
formal. Penolakan tersebut di samping
disebabkan oleh pandangannya akan
wajibnya seorang mendalami ilmu-ilmu
tentang ibadah, juga didasarkan pada
kekhawatiran pengasuh akan terpecah-
nya waktu dan perhatian para santri
dalam mendalami ilmu yang dipandang
fardlu “ain ketika mereka harus menjalani
pendidikan madrasah dan sekolah
formal.

Penolakan pengasuh pesantren al-
Is’af untuk menyelenggarakan pendi-
dikan madrasah dan sekolah formal
dapat dijelaskan dengan pendapat Selo
Sumarjan yang menyatakan bahwa
komunitas sosial menolak perubahan
karena hal-hal sebagai berikut,5* yaitu:
pertama, mereka tak memahami peru-
bahan tersebut. Dalam konteks itulah,
penolakan pengasuh Pesantren Al-Is’af
disebabkan kurangnya pemahaman bah-
wa zaman telah berubah dan bahwa
perubahan tidak dapat dielakkan, bahwa
pengetahuan dan pemahaman yang
mendalam terhadap ilmu-ilmu keislaman
adalah suatu keharusan, terutama ber-
kaitan dengan hukum Islam (ilmu figh).
Namun bagaimana mengatasi berbagai
persoalan umat Islam, yang pada masa
sekarang semakin kompleks tidak hanya
dapat menggunakan perspektif ilmu figh,
namun semestinya harus didekati dengan
interdisipliner dan multidisipliner, se-

%Selo Sumardjan, Perubahan Sosial di Yogyakarta,
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 1986,
315.

% Kajian dengan menggunakan interdisipliner
dan multidisipliner merupakan kajian dengan
menggunakan modifikasi unsur informasi dan
unsur metodologi yang dimiiki suatu disipli ilmu

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 109



Mohammad Muchlis Solichin

hingga solusi terhadap persoalan umat
dapat komprehensif, efektif, berdaya
guna dan berhasil guna. Tidak adanya
pemahaman akan hal-hal di atas, meng-
akibatkan pengasuh Pesantren Al-Is’af
tidak menyadari bahwa santri harus
berhadapan dengan berbagai persoalan,
tantangan, persaingan sebagai akibat dari
perubahan yang semakin cepat.

Kedua, perubahan itu bertentangan
dengan nilai-nilai serta norma-norma
yang ada. Dalam pandangan pengasuh
Pesantren Al-Is’af, modernisasi pendi-
dikan pesantren diyakini sebagai sesuatu
yang bertentangan dengan nilai-nilai dan
norma-norma yang diwariskan dari gene-
rasi ke generasi di kalangan pesantren. Ia
memandang bahwa mendalami ilmu-
ilmu yang ia sebut sebagai ilmu agama
adalah suatu keharusan bagi setiap
individu muslim (wdjib ‘ain), sehingga
setiap muslim harus melakukan hal itu.
Demikian juga, untuk memahami ajaran
Islam harus mendalami kitab-kitab klasik
yang sebelumnya harus mendalami ilmu
nahw dan sharraf yang membutuhkan
waktu lama.

Ketiga, para  anggota  dalam
komunitas Pesantren Al-Is’af, dalam hal

dengan disiplin ilmu yang lain. Meskipun suatu
ilmu memiliki otonomi di dalam dirinyan sendiri,
namun karena gejala kehidupan yang akan dikaji
merupakan satu kesatuan yang kompleks, dan
tingkat perkembangan disiplin ilmu itu bervariasi,
maka disiplin ilmu tidak dapat dilepaskan dengan
disiplin ilmu lain. Bahkan ketika gejala kehidupan
itu dijelaskan secara komphrehensif , maka akan
terja integrasi antar disiplin ilmu tersebut.
Integrasi tersebut selanjutnya dikenal dengan
pendekatan interdisiplinir dan multidisiplinir.
Lihat Cik Hasan Basri, “Menata Penelitian
Antardisiplin dan Multidisiplin di Kalangan
Sivitas Akademikia UIN Bandung” dalam Tim
editor, Research University: Konsep dan Model Kajian
Keilmuan dalam Pengembangan UIN Sunan Gunung
Djati Bandung (Bandung, Sugada Press, 2006), 67-
68.

110 | KARSA, vol. 22 No. 1, Juni 2014

ini kiai, menolak modernisasi pendidi-
kan. Kiai merupakan pihak-pihak yang
sangat dominan menentukan arah dan
corak pendidikan di Pesantren al-Isaf. Di
pesantren, kiai menduduki posisi kepe-
mimpinan tertinggi, tidak ada seorang
yang berani berbeda pendapat dengan
kiai. Dalam konteks ini, kiai umumnya
berpandangan bahwa pesantren diibarat-
kan sebagai kerajaan kecil dan kiai
merupakan sumber mutlak dari suatu
kekuasaan dan kewenangan (power and
authority) dalam lingkungan pesantren.
Tidak seorang yang dapat menolak
keputusan kiai dalam sebuah pesantren.
Di pihak lain, santri berkeyakinan bahwa
kiai yang diikutinya merupakan orang
yang percaya penuh kepada dirinya (self
confidence) baik dalam wurusan agama
Islam, maupun dalam bidang kekuasaan
dan manajemen pesantren.5

Pandangan dan keyakinan di atas,
secara faktual terlihat dengan bertahan-
nya Pesantren Al-Is’af dengan
pendidikan tradisionalnya sangat diten-
tukan dengan kemauan pengasuh dan
keluarganya yang sampai saat ini masih
menduduki posisi tertinggi. Mereka
sangat berkepentingan terhadap keber-
langsungan sistem dan kurikulum pendi-
dikan di pesantrennya, dan ini bersumber
dari pandangan dunia (world view)
mereka terhadap ilmu pengetahuan,
dalam kaitannya dengan peran dan
fungsi manusia dalam kehidupannya
pada masa sekarang dan masa yang akan
datang. Pandangan dunia kiai sebagai
pengasuh pesantren sangat menentukan
arah dan tujuan pendidikan di pesantren,
mengingat kekuasaan kiai dalam pesan-
tren bersifat mutlak yang bersumber dari
kewibawaan (kharisma) kiai yang tinggi

% Ibid, 56.



melalui ketinggian ilmu dan kebesaran
pribadinya.5”

Namun demikian, di samping
bertahan dengan sistem pendidikan
tradisionalnya, Pesantren Al-Is’af menga-
lami berbagai perubahan yang meru-
pakan adaptasi terhadap sistem pendi-
dikan modern yang diterapkan di ber-
bagai pesantren yang telah menye-
lenggarakan sistem madrasah dan seko-
lah formal. Di antara perubahan tersebut
adalah dikenalnya sistem penjenjangan
pada Madrasah Habibiyah di lingkungan
pesantren tersebut yang terdiri dari
tingkat adnd, wustd, dan ‘ulyd. Dilaksana-
kannya tingkat adnd, wusti mulai tahun
1965, sekitar lima tahun setelah Kiai
Habib mendirikan Pesantren Al-Is’af,
yaitu ketika pesantren sudah memilki
santri yang relatif banyak. Sedangkan
tingkat “ulyd mulai dilaksanakan pada
tahun 1978, ketika santri semakin banyak
(sekitar 300 orang) dan dipandang
penting pendalaman kitab-kitab keis-
laman klasik.

Perubahan lainnya adalah dikenal-
nya sistem evaluasi yang mengacu pada
prinsip-prinsip pendidikan modern, yaitu
ujian dilaksanakan secara berkala (setiap
empat bulan sekali)), melembaga,
dilaksanakan oleh panitia yang dibentuk
pada level pesantren, obyektif, dan
menggunakan skala penilaian yang teru-
kur.

Upaya inovatif lainnya adalah
ketika dikenal sistem bimbingan belajar
baik secara individual maupun secara
kolektif, di dalam dan di luar kelas. Di
samping itu, diupayakan penyelarasan
materi pembelajaran pada kelas-kelas
dalam satu jenjang oleh ustad senior.

57 Imam Bawani, Tradisionalisme dalam Pendidikan
Islam (Surabaya: al Ikhlas, 1990), 91

Kebertahanan Pesantren Tradisional

Kesimpulan

Menghadapi modernisasi pendidi-
kan, Pesantren Al-Is’af tetap memper-
tahankan arah, tujuan, karekteristik dan
kurikulum tradisionalnya. Proses keber-
tahanan pesantren ini dimulai dari
sebuah langgar yang didirikan oleh Kiai
Rais Ibrahim, dengan materi pembe-
lajaran berupa baca tulis Al-Qur’an dan
ditambah dengan pengetahuan ilmu-ilmu
agama Islam tingkat dasar. Santri pada
periode ini adalah anak-anak dan remaja
di desa Kalabaan sebagai santri kalong.
Pada tahun 1960-an, K. H. Mohammad
Habibullah Rais memperluas pendidikan
langgar dengan sistem pesantren yang
menggunakan sistem pendidikan salaf,
yaitu materi pembelajaran kitab-kitab
keislaman  klasik dengan  metode
bandongan dan sorogan. Sampai saat ini,
sistem pendidikan ini masih diper-
tahankan.

Sejalan dengan itu, Pesantren Al-
Is’af mempertahankan nilai-nilai pesan-
tren salaf berupa kesederhanaan, keman-
dirian, dan asketisme yang terbukti dapat
membentengi pesantren dari gempuran
pengaruh luar pesantren. Meskipun
demikian, dalam banyak hal, pesantren
tersebut telah mengadakan berbagai
penyesuaian-penyesuaian dengan prin-
sip-prinsip pendidikan modern. Penye-
suaian-penyesuaian tersebut terutama
sekali menyangkut sistem penjenjangan,
kepemimpinan dan manejemen pendidi-
kan dan metodologi pembelajarannya.

Bertahannya Pesantren Al-Is’af de-

ngan sistem pendidikan tradisionalnya
tidak terlepas dari pandangan dan
prinsip pengasuh pesantren bahwa
mendalami ilmu-ilmu keislaman adalah
wajib dan harus melalui sumber aslinya,
yaitu kitab-kitab klasik berbahasa Arab.
Pandangan ini sejalan dengan pandangan
Al-Ghazali yang menyatakan bahwa

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 111



Mohammad Muchlis Solichin

adalah kewajiban setiap orang Islam
(wdjib a’in) untuk mendalami ilmu yang ia
sebut dengan  ilmu-ilmu  agama.
Sedangkan mempelajari ilmu lainnya
adalah wdjib kifdayah, sunnat, mubah dan
bahkan ada yang hardm.

Bertahannya  Pesantren  Al-Is’af
dengan pendidikan tradisionalnya itu,
yang dibarengi dengan berbagai peru-
bahan dalam metodologi pembelaja-
rannya, menghasilkan proses pembela-
jaran yang secara substansial tidak keluar
dari pendidikan tradisional, namun
secara metodologi telah mengalami
berbagai perubahan dan inovasi. Dengan
kata lain, Pesantren Al-Is'af dalam
bertahan dengan pendidikan tradisional,
mempraktikkan  prinsip-prinsip  yang
dikenal dalam pendidikan modern
(sekolah), vyaitu penjenjangan, sistem
bimbingan belajar secara individual dan
kelompok, sistem evaluasi yang obyektif,
rutin dan melembaga, prasyarat dan
keterkaitan dalam bidang ilmu yang
ditekuni, sistem asistensi, perencanaan
dan evaluasi program, penjaminan dan
pengendalian mutu pendidikan, rekrut-
men ustad berdasarkan kompetensi yang
dimiliki, kepengurusan dalam penge-
lolaan pesantren dan lain- lain.[]

Daftar Pustaka

Arifin, Imron. Kepemimpinan Kiai, Kasus
Pondok Pesantren Tebuireng. Malang;:
Kalimashada Press, 1993.

Azra, Azymardi. Pendidikan Islam, Tradisi
dan Modernisasi Menuju Melinium
Baru. Jakarta: Logos, 2000.

Bawani, Imam. Tradisionalisme dalam
Pendidikan  Islam. Surabaya: Al
Ikhlas, 1993.

Bogdan, Robert C. & Biklen, S. Knoop.
Qualitative Research for Education: An

112 | KARSA, vol. 22 No. 1, Juni 2014

Introduction to Theory and Method.
Boston: Allyn and Bacon, t.t.

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning,
Pesantren dan Tarekat, Tradisi-Tradisi
Islam di Indonesia. Bandung: Mizan,
1999.

Departemen Agama RI. Pondok Pesantren
dan Madrasah Diniyah: Pertumbuhan
dan Perkembangan. Jakarta: Direktur
Jendral Kelembagaan Agama Islam,
2003.

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren:
Studi tentang Pandangan Hidup Kyai.
Jakarta: LP3ES, 1987.

Haedari, Amin, dan El-Shaha, Ishom.
Peningkatan Mutu Terpadu, Pesantren
dan Madarasah Diniyah. Jakarta: Diva
Pustaka, 2004.

Kuntowijoyo. Paradigma Islam Interpretasi
Untuk Aksi. Bandung: Mizan, 1990.

Lukens, Ronald Alan. Jihad ala Pesantren
Di Mata Antropolog Amerika. Terj.
Abdrurrahman Mas'ud. Yogyakarta:
Gema Media, 2004.

Majid, Nurcholish. Bilik-Bilik Pesantren:
Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta:
Paramadina, 1997.

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan
Pesantren: Kajian tentang Unsur dan
Nilai Sistem Pendidikan Pesantren.
Jakarta: INIS, 1994.

Nafi’, M. Dian. et.all. Praksis Pembelajaran
Pesantren. Yogyakarta: LKiS, 2007

Rahardjo, Dawam (ed.). Pesantren dan
Pembaharuan. Jakarta: LP3ES, 1995.

Rais, Mohammad Habibullah Minhadj al-
Irshad, (Sumenep, t.tp.tt), 35

Steenberik, Karel A. Pesantren, Madrasah,
Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun
Moderen. Jakarta: LP3ES,1994

Sukamto. Kepemimpinan Kiai dalam Pesan-
tren. Jakarta: LP3ES, 1999.

Sumardjan, Selo. Perubahan Sosial di
Yogyakarta.  Yogyakarta: Gadjah
Mada University Press, 1986.



Tim Editor. Research University: Konsep
dan Model Kajian Keilmuan dalam
Pengembangan UIN Sunan Gunung
Djati Bandung. Bandung: Sugada
Press, 2006.

Voll, John Obert. Islam: Continuity and
Change in the Modern World.
Wistview World, 1982.

Wahid, Abdurrahaman.
Tradisi: Essei-Esesi
Yogyakarta: LKiS, 2007.

Wahid, Marzuki, et.all. Pesantren Masa
Depan: Wacana Pemberdayaan dan

Menggerakkan
Pesantren.

L2 2

Kebertahanan Pesantren Tradisional

Transformasi  Pesantren. Bandung;:
Pustaka Hidayah, 1999.

Yasmadi, Modernisasi Pesantren: Kritikaan
Nurcholish Madjid Terhadap
Pendidikan Islam Tradisonal. Jakarta:
Ciputat Press, 2002.

Ziemik, Manfred. Pesantren  Dalam
Perubahan  Sosial. ter. Butche B

Soendjoyo. Jakarta: P3M, 1986.

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 113



