
 

 

KEBERTAHANAN PESANTREN TRADISIONAL  

MENGHADAPI MODERNISASI PENDIDIKAN 

 

Mohammad Muchlis Solichin 
Jurusan Tarbiyah STAIN Pamekasan 

 Jl. Panglegur KM 04 Pamekasan, 69371. 

E-mail: muchlis@stainpamekasan.ac.id 

 
 
 

Abstrak: 
Modernisasi pendidikan berupa penyelenggaraan pendidikan sekolah dan 
madrasah modern mengakibatkan banyak pesantren yang mengubah sistem 
pendidikannya  dengan menyelenggarakan pendidikan yang memasukkan ilmu-
ilmu non keislaman. Akhir-akhir ini, pesantren-pesantren tersebut menye-
lenggarakan sistem pendidikan sekolah dengan menggunakan kurikulum yang 
mengikuti program dan kurikulum pemerintah. Sementara itu terdapat 
pesantren yang tetap bertahan dengan sistem pendidikan tradisionalnya dan 
menolak pendidikan sekolah dan madrasah modern. Pondok Pesantren Al-Is·af 
merupakan salah satu pesatren dengan tipe tersebut. Fokus penelitian  ini adalah 
aspek-aspek kebertahanan Pesantren salaf Al-,V·kI� GHQJDQ� VLVWHP� SHQGLGLNDQ�
tradisionalnya di tengah arus modernisasi pendididkan, berupa sistem 
pendidikan madrasah dan sekolah formal, landasan berpikir Pengasuh Pesantren 
Al-,V·kI� EHUWDKDQ� PHQJKDGDSL� PRGHUQLVDVL� SHQGLGLNDQ�� IDNWRU-faktor yang 
mempengaruhi kebertahanannya dan implikasi kebertahanan pesantren di 
tengah arus modernisasi terhadap proses pembelajaran  yang dilaksanakannya. 
. 

 
Abstract: 

Education modernization, an effort to modernize educational organization of 
public and Islamic schools, results  changes in the educational system of pesantren 
(Islamic boarding schools). It covers the teaching of non-Islamic sciences. Some 
pesantren recenWO\�GHYHORS�D�FXUULFXOXP�DGRSWHG�IURP�JRYHUQPHQW·V�FXUULFXOXP�
while  the others keep maintain the traditional education and refuse the modern 
one. Traditional pesantren like Al-,V·kI�LV�RQH�RI�WKLV�W\SHV��7KH�IRFXV�RI�WKH�VWXG\�
is that on the survival aspects of traditional pesantren Al-,V·kI�ZLWK�LWV�WUDGLWLRQDO�
educational system, the basic idea of the owner of traditional pesantren Al-,V·kI��
factor influencing its maintenance, and the implication of pesantren maintenance 

in the modern era against its instructional process. 
 
 

Kata-kata Kunci: 

Kebertahanan, pesantren, dan modernisasi pendidikan 
 

 



Mohammad Muchlis Solichin 

 

94 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 
 

Pendahuluan 
Pesantren adalah lembaga pendidi-

kan tradisional yang lahir dan tumbuh 
berbarengan dengan datangnya Islam ke 
tanah Jawa. Dengan demikian, pesantren 
merupakan lembaga pendidikan tertua 
dan asli (indegenous) di masyarakat 
Indonesia.1 

Sebagai lembaga pendidikan Islam 
tradisional, ditengarai merupakan ke-
lanjutan dari sistem pendidikan pada 
masa Hindu-Budha pra-Islam. Dengan 
demikian, pesantren selain identik de-
ngan makna keislaman juga  makna 
keaslian Indonesia, sehingga Islam, pada 
saat itu, tinggal meneruskan dan mengis-
lamkan lembaga pendidikan yang sudah 
ada.2  

Sebagai sebuah sistem pendidikan 
yang merupakan kelanjutan dari sistem 
pendidikan sebelumnya, pesantren ber-
hasil memadukan sistem pendidikan 
Islam³yang di dalamnya diajarkan 
ajaran Islam³dengan budaya lokal yang 
mengakar pada saat itu. Upaya pema-
duan antara ajaran Islam dengan budaya 
lokal itu, merupakan ciri penyebaran 
Islam pada masa awal Islam, yang 
mengutamakan kelenturan dan toleransi 
terhadap keyakinan dan nilai-nilai yang 
hidup subur di masyarakat sejak sebelum 
Islam datang ke Nusantara.3 

Dengan demikian, dalam sejarah 
perjalanannya, pesantren telah berhasil 

                                                 
1 Manfred Ziemik, Pesantren Dalam Perubahan 
Sosial ter. Butche B Soendjoyo ( Jakarta: P3M Cet. 
I. 1986), 100. dan Kuntowijoyo, Paradigma Islam 
Interpretasi Untuk Aksi, (Bandung: Mizan, 1990), 
57.  
2 Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah 
Potret Perjalanan. (Jakarta: Paramadina 1997), 3 
3 6XWHMD�� ´3ROD� 3HPLNLUDQ� .DXP� 6DQWUL�0HQJDFD�
%XGD\D�:DOL�-DZDµ� dalam Pesantren Masa Depan: 
Wacana Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren,, 
ed. Marzuki Wahid.et.all. (Bandung: Pustaka 
Hidayah, 1999) 77. 

melakukan upaya-upaya kontekstualisasi 
ajaran Islam dengan budaya lokal. 
Kalangan pesantren pada masa awal 
Islam, telah dapat menampilkan sekali-
gus mengajarkan Islam yang dapat 
bersentuhan mesra dengan nilai-nilai, 
keyakinan, dan ritual pra Islam. Dalam 
beberapa kasus, keyakinan-keyakinan 
dan ritus-ritus tersebut dipertahankan 
dan dipraktikkan³dengan diberi muatan 
dan corak Islami³oleh sebagian masya-
rakat Muslim hingga saat ini. 

Dari gambaran di atas, jelaslah 
bahwa pesantren yang merupakan 
lembaga pendidikan  di Indonesia, yang 
tumbuh dan berkembang sejak ratusan 
tahun lalu masih eksis dan dibutuhkan 
kehadirannya di tengah-tengah masyara-
kat Muslim Indonesia. 

Namun demikian, eksistensi pesan-
tren sebagai lembaga pendidikan Islam di 
Indonesia mendapat berbagai tantangan 
dan rintangan. Mulai pada masa kolonial 
Belanda, masa kemerdekaan, masa Orde 
Baru hingga masa sekarang, pesantren 
mendapat tekanan yang tidak ringan. 
Tantangan pertama datang dari sistem 
pendidikan yang dilancarkan oleh peme-
rintah kolonial Belanda, yang memper-
kenalkan sistem pendidikan sekolah bagi 
anak-anak di Indonesia, dengan mendi-
rikan Sekolah Rakyat (volkscholen) atau 
disebut juga sekolah desa (nagari) dengan 
masa belajar 3 tahun.4 

Selain dari sistem pendidikan Be-
landa, pendidikan pesantren datang dari 
eksponen tokoh sekuler pendidikan 
Indonesia yang memberikan stigma jelek 
terhadap pesantren, dan menginginkan 
agar pesantren dihapuskan sebagai 
bagian dari pendidikan Nasional.5  
                                                 
4 $]\XPDUGL�$]UD�� �´3HVDQWUHQ� ��.RQWLQXLWDV�GDQ�
3HUXEDKDQµ�GDODP�1XUFKROLVK�0DGMLG��Bilik), xii 
5 Pendapat negatif terhadap pendidikan pesantren 
misalnya datang dari Sutan Takdir Alisyahbana ²



Kebertahanan Pesantren Tradisional 

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 95 
 

Tantangan yang lebih memberikan 
rangsangan bagi pesantren adalah datang 
dari kaum reformis Muslim, yang sejak 
awal abad ke-20 meyakini bahwa untuk 
menjawab tantangan pemerintah kolonial 
Belanda, adalah dengan cara mengada-
kan perubahan-perubahan dalam pendi-
dikan Islam. Dalam konteks ini, muncul 
gerakan pembaharuan pendidikan Islam 
dengan dua bentuk, yaitu; pertama, 
memberikan muatan-muatan pendidikan 
Islam pada sekolah-sekolah umum. 
Kedua, mendirikan madrasah-madrasah 
modern yang mengadopsi secara terbatas 
sistem sekolah modern.6 

Respons pendidikan pesantren ter-
hadap sekolah dan madrasah yang 
didirikan oleh kaum refomis Islam, 
DGDODK� ´PHQRODN� VDPELO�PHQFRQWRKµ��'L�
satu sisi, pesantren menolak asumsi²
asumsi kaum reformis dan meman-
dangnya sebagai ancaman yang serius 
terhadap pesantren, namun juga dalam 
batas-batas tertentu mengikuti dan 
mencontoh langkah kaum reformis, agar 
dapat bertahan hidup. 7 

Karena itulah, pesantren melakukan 
langkah-langkah penyesuaian yang mere-
ka yakini akan memberikan manfaat bagi 
kaum santri, dan mendukung keber-
langsungan dan kebertahanan pesantren, 
seperti sistem penjenjangan (klasikal) dan 

                                                                            
sebagai eksponen pendidikan Belanda³yang 
menyatakan bahwa ahwa sisem pendidikan 
pesantren harus ditinggalkan atau setidaknya 
ditransformasikan sehingga dapat memerikan 
kemajuan secara intelektual kepada kaum 
Muslim. Jika pesantren tidak di hapus³menurut 
Sutan Takdir³maka akan membiarkan ummat 
Islam dalam keterbelakangan dan kebekuan 
berpikir. Ibid, xiii 
6 Ibid,xiv 
7 Karel  A. Steenberik, Pesantren, Madrasah, Sekolah: 
Pendidikan Islam dalam Kurun Moderen, (Jakarta: 
LP3ES,1994), 65 

kurikulum yang terencana, jelas dan 
teratur.8 

Respons pesantren berhadapan de-
ngan berkembangnya sistem pendidi-kan 
sekolah, mereka menolak asumsi-asumsi 
dan paham keagamaan kaum reformis, 
namun untuk batas tertentu, mengikuti 
langkah kaum modernis agar dapat 
bertahan. Oleh karena itu, pesan-tren 
melakukan berapa langkah penye-suaian 
yang mereka anggap mendukung konti-
nuitas pesantren, dan juga bermanfaat 
bagi perkembangan pendidikannya 
seperti sistem penjenjangan, kurikulum 
yang lebih jelas dan sistem klasikal.9 

Sementara itu, sebagian pesantren 
mempelihatkan penolakan terhadap sis-
tem pendidikan sekolah. Mereka memilih 
tetap bertahan dengan sistem pendidikan 
tradisional yang selama ini dilaksanakan, 
dengan pengajaran kitab-kitab keislaman 
klasik tanpa dicampuri dengan ilmu-ilmu 
profan. Pilihan tersebtu disebabkan ma-
sih kuatnya keyakinan mereka bahwa 
menuntut ilmu agama adalah wajib ¶ain,  
yaitu kewajiban bagi setiap individu 
Muslim. Ilmu yang dihukumi wajib ¶ain 
adalah ilmu tauhid dan fiqh, karena 
dengan kedua ilmu seorang Muslim akan 
dapat mengetahui dzat Allah, keesaan 
dan sifat-sifat-Nya. Di samping itu, de-
ngan ilmu fiqh seorang dapat mengetahui 
seluk-beluk ibadah kepada Allah, seperti 
shalat, puasa, zakat dan lain-lain.10   

Berdasarkan observasi awal, seba-
gian besar pesantren di Madura menyika-
pi tantangan modernisasi pendidikan 
dengan melaksanakan berbagai peruba-
han berkaitan dengan sistem pendidikan, 

                                                 
8Ibid, 67. 
9Azymardi Azra, Pendidikan Islam, Tradisi dan 
Modernisasi Menuju Melinium Baru, (Jakart:Logos 
wacana Ilmu,2000), 100. 
10 0�� 'LDQ� 1DIL·HW�DOO�� Praksis Pembelajaran 
Pesantren, (Yogyakarta: LkiS,2007),78  



Mohammad Muchlis Solichin 

 

96 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 
 

kurikulum, materi dan metode pembela-
jaran, serta sistem evaluasi. Pesantren-
pesantren inilah yang menyelenggarakan 
sistem pendidikan madrasah, dengan 
sistem pendidikan dan kurikulum sesuai 
dengan yang ditentukan oleh Kemen-
terian Agama. Di samping itu, terdapat 
pesantren-pesantren yang selain menye-
lenggarakan sistem pendidikan madra-
sah, juga melaksanakan sekolah umum 
(SD, SMP, SMU) dan sekolah kejuruan 
(SMK) di lingkungan pesantren. 11 Hanya 
sebagian kecil dari pesan-tren-pesantren 
di Indonesia yang masih tetap bertahan 
dengan sistem pendidikan lama, yang 
selanjutnya dikenal dengan pesantren 
salaf, yaitu pesantren yang mempertahan-
kan sistem pendidikan tradisionalnya.12 

Pondok Pesantren Al-,V·DI�.DODEDDQ��
Guluk-Guluk, Sumenep merupakan pe-
santren di Madura yang tergolong 
bertahan dengan pendidikan salaf dengan 
sistem kriteria sebagaimana dijelaskan di 
atas. Meskipun bertahan dengan sistem 
tradisionalnya, pesantren ini tidak meng-
alami kekurangan atau ketiadaan santri. 
Pesantren ini masih diminati oleh seba-
gian kalangan untuk memondokkan 
anak-anaknya. Fenomena ini menarik, 
mengingat terdapat asumsi sebagian 
kalangan yang menyatakan bahwa agar 
pesantren dapat bertahan dan kelang-
sunganya tidak terancam, maka ia harus 
mengubah sistem pendidikannya dengan 
menyelenggarakan pendidikan madrasah 
dan sekolah yang menggunakan kuriku-
lum pemerintah, atau sekurang-kurang 
memberikan ruang kepada pendidikan 
formal (sekolah dan madrasah) ber-

                                                 
11 Amin Haedari dan Ishom El-Shaha, Peningkatan 
Mutu Terpadu, Pesantren dan Madarasah Diniyah, 
(Jakarta: Diva Pustaka, 2004),14 
12 Imam Bawani, Tradisionalisme dalam Pendidikan 
Islam (Surabaya: Al Ikhlas, 1993),103  

sanding dengan pendidikan salaf di 
pesantren. 

Meskipun kecendrungan masyara-
kat pada masa sekarang lebih banyak 
memilih pendidikan formal, baik sekolah 
maupun madrasah, pesantren Al-Isâf 
tetap eksis dan kokoh mempertahankan 
sistem pendidikan salaf-nya yang telah 
menjadi trade mark pesantren ini, sejak 
kelahirannnya hingga sekarang.  

Tulisan ini hendak menjawab 
beberapa pertanyaan terkait dengan 
kebertahanan pesantren tradisinal, dalam 
hal ini Pesantren Al-,V·DI�� \DLWX�� Dpa saja 
aspek-aspek kebertahanan Pe-santren Al-
,V·DI� GL� WHQJDK� DUXV� PRGHUQLVDVL�
pendidikan? Apa latar belakang pemiki-
ran pengasuh Pesantren Al-,V·DI�EHUWDKDQ�
dengan sistem pendidikan tradisional di 
tengah arus modernisasi pendidikan? 

Faktor-faktor apa saja yang mempenga-
ruhi kebertahanan Pesantren Al-,V·DI� GL�
tengah arus modernisasi pendidikan? 
Dan bagaimana implikasi pendidikan 
tradisional yang dikembangkan Pesan-
tren Al-,V·DI� GL� WHQJDK� DUXV� PRGHUQLVDVL�
pendidikan terhadap pendidikan para 
santri di tengah  terjadinya modernisasi 
pendidikan? 

Terkait dengan persoalan moder-
nisasi pendidikan pesantren, sejumlah 
pemerhati pendidikan banyak melakukan 
kajian. Zamakhsyari Dohfier,13 misalnya, 
menelaah pesantren (ciri-ciri umum, 
elemen-elemen sebuah pesantren, hu-
bungan intelektual dan kekerabatan 
sesama kiai, kiai dan tarekat, paham 
ahlus Sunnah wal--DPD·DK��� %HUNDLWDQ�
dengan pembaharuan pendidikan 
pesantren, Dhofier membahas secara 
historis sosiologis pembaharuan pendidi-

                                                 
13 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi 
tentang Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES, 
1987). 



Kebertahanan Pesantren Tradisional 

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 97 
 

kan pesantren yang terjadi di Pondok 
Pesantren Tebuireng Jombang, dengan 
dilaksanakannya sistem pendidikan mad-
rasah dan sekolah umum. 

Sejalan dengan Dhofier, Karel A. 
Steenbrink14 menelaah pembaharuan pen-
didikan Islam berhadapan dengan 
pendidikan sekuler, pembaharuan pendi-
dikan Islam di Minangkabau, Muham-
madiyah, PERTI, pesantren dan 
Nahdlatul Ulama. Steenbrink juga mem-
bahas perubahan-perubahan yang terjadi 
di pesantren secara historis pada zaman 
penjajahan Belanda sampai pada masa 
kemerdekaan.  

Sementara itu, Mastuhu dalam 
bukunya Dinamika Sistem Pendidikan Islam 
mengkaji sistem pendidikan Islam yang 
berlangsung di lima pesantren yaitu: 
Pondok Pesantren An-Nuqayah Guluk-
Guluk Sumenep, Pondok Pesantren 
Salafiyah, Safiiyah Sukerejo Sitobondo, 
Pondok Pesantren Blok Agung Banyu-
wangi, Pondok Pesantren Modern Gontor 
dan Pesantren Paciran. Ia membahas 
sistem pembelajaran, kepemimpinan, 
interaksi kiai-ustad dan santri, sarana dan 
prasarana, alat pendidikan, pemberda-
yaan alumni dan perubahan-perubahan 
yang terjadi di pesantren-pesantren 
tersebut.15 

Selanjutnya, Imam Bawani mene-
laah pesantren tradisional dengan obyek 
penelitiannya Pondok Pesantren Manbaul 
Hikam Mantenan Blitar. Dari penelitian-
nya, dapat dinyatakan ketahanan pesan-
tren tradisional terkait dengan ketokohan 
pengasuh pesantren, kepuasan santri 
dalam menjalani pendidikan di pesan-

                                                 
14Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah: 
Pendidikan Islam dalam Kurun Waktu Modern 
(Jakarta: LP3ES, Cet. II) 1994. 
15 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: 
Kajian tentang Unsur dan Nilai Sistem Pendidikan 
Pesantren (Jakarta: INIS, 1994). 

tren, unsur tarekat yang tumbuh dan 
berkembang di pesantren tersebut dan 
faktor sosial, ideologi, dan politik 
masyarakat sekitar pesantren.16  

Hal yang sama dilakukan oleh 
Sukamto17 yang meneliti sistem pendi-
dikan pesantren ketika dilaksanakannya 
sistem pendidikan madrasah dan 
sekolah/perguruan tinggi dengan meng-
ambil kasus di Pondok Pesantren Darul 
Ulum Jombang. 

Selanjutnya, Imron Arifin18 meneliti 
pola kepemimpinan pesantren kiai, 
tradisi hubungan kiai-santri, sistem 
pengajaran dan pendidikan di pesantren. 
Selanjutnya ia membahas perubahan-
perubahan dalam sistem pengajaran di 
Pesantren Tebuireng. 

Kajian yang bercorak filosofis 
dilakukan oleh Yasmadi,19 yang mene-
laah kondisi obyektif pesantren, perumu-
san tujuan kembali pendidikan pesantren, 
penyempitan orientasi kurikulum, landa-
san historis dan filosofis pembaharuan 
pendidikan Islam. Di samping itu, ia 
membahas pembaharuan pendidikan 
Islam dalam pandangan Nurcholish 
Madjid sebagai suatu keterpaduan antara 
ke-Islaman, ke-Indonesiaan dan Keil-
muaan. Landasan historis modernisasi 
pendidikan Islam, dan landasan filosofis 
pendidikan di pesantren. 

                                                 
16 Imam Bawani, Tradisionalisme dalam Pendidikan 
Islam (Surabaya: Al Ikhlas, 1993). 
17 Sukamto, Kepemimpinan Kiai Dalam Pesantren( 
Jakarta: LP3ES, 1999) 
18 Imron Arifin, Kepemimpinan Kiai, Kasus Pondok 
Pesantren Tebuireng (Malang: Kalimashada Press, 
1993). 
19Yasmadi, Modernisasi Pesantren: Kritikaan 
Nurcholish Madjid Terhadap Pendidikan Islam 
Tradisonal (Jakarta: Ciputat Press, 2002) 



Mohammad Muchlis Solichin 

 

98 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 
 

Sementara itu, Ronald Alan 
Lukens20 menelaah sejarah dan ciri-ciri 
pesantren, pembaharuan pendidikan pe-
santren dalam konteks pengembangan 
kurikulum, dengan dilaksanakan madra-
sah, sekolah umum, perguruan tinggi 
dengan mengambil kasus Pondok Pesan-
tren Tebuireng Jombang (yang ia 
namakan dengan pendidikan sekuler 
disertai dengan pendidikan keagamaan) 
dan Pondok Pesantren al-Nur di Malang. 
Lukens menyebut pesantren ini dengan 
pesantren yang menggabungkan pendi-
dikan agama dengan pendidikan sekuler. 

Kajian filosofis juga dilakukan oleh 
Nurcholish Madjid,21 yang menelaah 
pesantren dalam kondisi yang ideal 
dengan perumusan kembali tujuan 
pendidikan pesantren, pola kehidupan di 
pesantren, sistem nilai di pesantren, 
kiprah pesantren di masyarakat, pesan-
tren dalam perkembangan politik dan 
masalah-masalah yang dihadapi pesan-
tren. 

Dalam perpektif pedagogik, kajian 
terhadap pembelajaran di pesantren 
dilakukan oleh M. Dian Nafi· dkk., yang 
menelaah tujuan dan metode pendidikan 
pesantren. Pada sisi lain, 1DIL·�PHPEDKDV�
praksis pendidikan pesantren efektif.22 

Abdurrahman Wahid23 membahas 
pesantren sebagai subkultur yang memi-
liki keunikan tersendiri di tengah-tengah 
masyarakat, yang terdiri dari: cara hidup 
yang dianut, pandangan hidup dan tata 

                                                 
20Ronald Alan Lukens, Jihad ala Pesantren Di Mata 
Antropolog Amerika, WHUM�� $EGUXUUDKPDQ� 0DV·XG( 
Yogyakarta: Gema Media, 2004) 
21 Nurcholish, Madjid, Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah 
Potret Perjalanan (Jakarta: Paramadina, 1997) 
22 M. Dian Nafi et. All., Praksis Pembelajaran 
Pesantren (Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara, 
2007). 
23 $EGXUUDKDPDQ�:DKLG��´3HVDQWUHQ�6HEDJDL�6XE�
.XOWXUµ��GDODP�Pesantren dan Pembaharuan, ed. M. 
Dawam Rahardjo. (Jakarta: LP3ES, Cet. V, 1995). 

nilai yang diikuti, serta hirarki kekuasaan 
yang ditaati sepenuhnya. Di samping itu, 
ia menguraikan perubahan-perubahan 
yang terjadi di pesantren pada masa seka-
rang, yaitu masuknya nilai-nilai baru se-
cara massif, seperti penghidupan 
qasidah-qasidah agama dalam gaya baru, 
gaya berpakaian dengan celana, dan 
beralihnya pengambilan keputusan yang 
sebelumnya berada di tangan kiai ke 
rapat pengurus. 

Kajian yang bercorak historis dila-
kukan oleh M. Habib Chirzin24 yang 
membahas kelahiran, keberadaan pesan-
tren di masyarakat, sistem pendidikan 
dan kurikulum (materi pelajaran) di 
pesantren sebelum terjadinya moder-
nisasi di pesantren, terjadinya perubahan-
perubahan di pesantren, terutama berka-
itan dengan sistem pendidikan dengan 
dikenalnya sistem madrasah yang meng-
akibatkan perubahan kurikulum dan 
metode pengajaran. Telaah yang dilaku-
kannya mengambil kasus pesantren 
Tebuireng dan Pondok Pesantren Modern 
Gontor.  

Kajian bercorak sosiologis dilakukan 
oleh Septi Gumiandari25 menelaah trans-
formasi santri vis-a-vis hegemoni moder-
nisasi pendidikan. Dalam hal ini, ia 
membahas perubahan-perubahan perila-
ku santri dalam hubungannya dengan 
masyarakat sebagai dampak dari semakin 
meluasnya jaringan modernisasi di ma-
syarakat. Perubahan-perubahan itu mela-
hirkan sebuah komunitas elit santri yang 

                                                 
24 0�� +DELE� &KLU]LQ�� ´,OPX� GDQ� $JDPD� GDODP 
3HVDQWUHQµ� GDODP�Pesantren dan Pembaharuan, ed. 
M. Dawam Rahardjo (Jakarta: LP3ES, Cet. V, 
1995). 
25 6HSWL� *XPLDQGDUL�� ´7UDQVIRUPDVL� 3HUDQ� VDQWUL�
vis-à-YLV� +HJHPRQL� 0RGHUQLVDVL� SHQGLGLNDQµ�
dalam Pesantren Masa Depan: Wacana Pemberdayaan 
dan Transformasi Pesantren, ed. Marzuki Wahie, 
et.all. (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999), 115-128, 



Kebertahanan Pesantren Tradisional 

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 99 
 

memiliki peran yang lebih meluas, tidak 
hanya pada bidang sosial keagamaan, 
tapi juga dalam bidang politik, ekonomi, 
dan budaya. 

Dalam perspektif yang sama, 
Jabali26 menelaah asal kata santri dan 
pesantren, yang kemudian dilanjutkan 
dengan peran dan posisi ulama di 
masyarakat sebagai idola, dilanjutkan 
dengan proses modernisasi dan sikap 
pesantren, sikap santri dalam meng-
hadapi modernisasi pendidikan yang 
terdiri atas golongan yang menerima dan 
menolak. Kehadiran modernisasi meng-
hasilkan suatu benturan peradaban yang 
sangat keras, yang mengharuskan umat 
Islam mengambil langkah-langkah arif 
dan bijaksana, yaitu mempertahankan 
tradisi lama yang diyakini baik dan 
mengambil inisiasi dan inovasi dalam 
kehidupan dengan mengambil manfaat 
dari nilai-nilai modern. 

Sementara itu, berkaitan dengan 
pesantren salaf, Abdurrahman Wahid 
selain membahas pesantren sebagai 
subkultur, juga membahas dinamisasi 
dan modernisasi pesantren, yaitu upaya 
melakukan perubahan ke arah yang lebih 
baik. Selanjutnya ia membahas penye-
lenggaraan sekolah umum di pesantren, 
dan aspek-aspek kehidupan di pesantren 
tradisional, kelebihan-kelebihan dan kele-
mahan-kelemahan pesantren tradisioal.27 

Berdasarkan hal di atas, dapat di-
nyatakan bahwa penelitian dan kajian 
pesantren tradisional dilakukan oleh Ima-

                                                 
26 -DPDOL�� ´� .DXP� 6DQWUL� GDQ� 7DQWDQJDQ�
.RQWHPSRUHUµ� GDODP� Pesantren Masa Depan: 
Wacana Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren, 
ed. Marzuki Wahid, et.all. (Bandung: Pustaka 
Hidayah, 1999), 129-144. 
27 $EGXUUDKDPDQ�:DKLG��´3HVDQWUHQ�6HEDJDL�6XE�
.XOWXUµ�� GDODP� Menggerakkan Tradisi: Essei-Esesi 
Pesantren, ed. Hairus Salim ( Yogyakarta: LKIS, 
Cet. II, 2007) 

m Bawani dan Abdurrahman Wahid. 
Sedangkan kajian terhadap respons 
pesantren terhadap tantangan modernitas 
pada umumnya menelaah berbagai 
upaya dan langkah pesantren-pesantren 
memasukkan sistem pendidikan madra-
sah yang menggunakan kurikulum Ke-
menterian Agama dan pendidikan 
sekolah yang menggunakan kurikulum 
Kementrian Pendidikan Nasional, meski-
pun di lain pihak pesantren-pesentren 
tersebut masih menyelenggarakan sistem 
pendidikan tradisional atau madrasah 
dengan kurikulum sendiri. Kajian seperti 
ini dilakukan oleh Zamakhsyari Dofier, 
Sukamto, Imron Arifin, Alan Lukens, 
Nucholish Madjid, M. Chabib Chirzin. 

Sementara itu, terdapat kajian yang 
menelaah perubahan-perubahan perila-
ku, sikap, peran dan posisi di masyarakat 
kalangan pesantren (kiai dan santri), 
sebagai akibat dari pengaruh modernisasi 
pendidikan. Kajian tersebut dilakukan 
oleh Abdurrahman Wahid, Karel A. 
Steenbrink, Septi Gumiarti, Jabali. 

Sejauh ini belum dijumpai peneli-
tian terhadap pesantren salaf bertahan di 
tengah arus modernisasi pendidikan. 
Oleh karena itu, tulisan ini bermaksud 
menelaah aspek-aspek kebertahan pesan-
tren salaf, latar belakang pemikiran 
pesantren salaf bertahan, dan faktor-
faktor yang mempengaruhi kebertahanan 
pesantren salaf menghadapi modernisasi 
pendidikan,  serta implikasi kebertahanan 
pesantren salaf terhadap proses pembela-
jarannya. 

Pengambilan sampel Pesantren Al-
,V·DI� VHEDJDL� RE\HN� SHQHOLWLDQ� LQL� PHQJ-
ingat pesantren terebut memiliki keuni-
kan-keunikan sebagai berikut: pertama, 
pesantren itu menunjukkan ekesisten-
sinya sebagai pesantren salaf, yang masih 
bertahan dengan pendidikan tradisional-
nya, meskipun sebagian besar pesantren 



Mohammad Muchlis Solichin 

 

100 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 
 

lain di sekitarnya telah melaksanakan 
modernisasi pendidikan dengan dise-
lenggarakaannya pendidikan madrasah 
dan sekolah. Bahkan, pesantren ini 
berdekatan dengan pesantren An-
Nuqayah, sebuah pesantren terbesar di 
Sumenep yang melaksanakan pendidikan 
madrasah dan sekolah di dalamnya. 

Kedua, Pesantren Al-,V·DI� VDPSDL�
saat ini masih dikenal di kalangan 
masyarakat Sumenep dan sekitarnya 
sebagai pesantren yang mempunyai 
spesifikasi dalam kajian-kajian ilmu-ilmu 
keislaman melalui kitab-kitab klasik, 
khususnya dalam Ilmu Nahwu dan Fiqh, 
sehingga terdapat penilaian di masya-
rakat bahwa ketika seorang mau 
mendalami kitab-kitab di atas, harus 
menuntut ilmu di pesantren tersebut.  

 
Perspektif Teoritik 

Perspektif teori yang digunakan 
dalam penelitian ini adalah teori keber-
langsungan dan perubahan (continuity 
and change). Teori keberlanjutan dapat 
dilihat dalam perspektif teori tertib sosial 
(social order). Dalam suatu komunitas, 
keberlangsungan suatu tradisi dimung-
kinkan terjadi ketika mereka menolak 
suatu perubahan, yang menurut Selo 
Sumarjan, disebabkan oleh hal-hal 
sebagai berikut,28 yaitu: 1) mereka tak 
memahami perubahan tersebut, 2) 
perubahaan itu bertentangan dengan 
nilai-nilai serta norma-norma yang ada. 3) 
para anggota komunitas yang berke-
pentingan dengan keadaan yang ada 
(vested interest) cukup kuat menolak 
perubahan, 4) resiko yang terkandung 
dalam perubahan itu lebih besar dari 
pada jaminan sosial dan ekonomi yang 

                                                 
28 Selo Sumardjan, Perubahan Sosial di Yogyakarta 
(Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 
1986), 315. 

dapat diusahakan, 5) pelopor perubahan 
tersebut ditolak. 

Dalam konteks keberlangsungan 
(continuity) umat Islam dalam 
menghadapi dunia modern, memper-
lihatkan tiga dimensi sebagai pendeka-
tan,29 yaitu 1) gerakan tersebut muncul 
dari keadaan lingkungan lokal tertentu 
seperti Gerakan Mahdi di Sudan pada 
akhir abad ke-19, Ayatullah Homeini di 
Iran, dan Pemerintah Islam fundamen-
talis Zia ul-Haq di Pakistan, 2) gerakan 
umat Islam merupakan suatu interaksi 
yang lebih luas dalam sejarah global. 
Dalam perspektif ini, yang dianalisis 
adalah hubungan dari gerakan-gerakan 
Islam yang beraneka ragam dalam 
dinamika kehidupan modern. Penafsiran 
para ahli³dengan menggunakan dimensi 
ini³terhadap gerakan umat Islam 
beragam yang memberikan perspektif 
yang lebih luas dari pada hanya mem-
berikan perhatian kepada detail gerakan 
tertentu, 3) gerakan yang diilhami oleh 
keadaan umat Islam dalam menghadapi 
tantangan kondisi yang selalu berubah. 
Misalnya, aktivitas militan yang berlang-
sung pada abad ke-20, yang memiliki 
sasaran dan penekanan yang sama, 
karena mereka berada dalam lingkup 
modernisasi. Aktivitas mereka dapat di-
lihat sebagai bagian dari suatu tradisi 
yang berkelanjutan sebagai bentuk 
hubungan mereka dengan modernitas. 

  
Metodelogi Penelitian 

Pendekatan yang digunakan dalam 
penelitian ini menggunakan sosiologi 
pendidikan, yaitu suatu pendekatan 
untuk melihat fenomena pendidikan dari 
perspektif sosiologis. Berdasarkan per-
spektif ini, pesantren dilihat sebagai 

                                                 
29 John Obert Voll, Islam: Continuity and Change in 
the Modern World (Wistview World, 1982) 3-4 



Kebertahanan Pesantren Tradisional 

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 101 
 

sebuah sistem sosial yang terbuka dan 
tertutup. Sebagai sebuah sistem sosial ter-
buka, pesantren menerima dan menja-
lankan perkembangan dari luar. Sedang-
kan sebagai sistem sosial tertutup, 
pesantren memiliki karakteristik dan 
sistem nilai tersendiri.  

Penelitian ini adalah penelitian 
kualitatif, yaitu data tidak dalam bentuk 
angka ²baik interval, ordinal maupun 
data diskrit³yang berusaha menggam-
barkan realitas sebagaimana adanya 
(realitas aslinya). Jenis penelitian ini 
bertendensi memiliki ciri khas natural 
setting sebagai sumber data langsung, 
peneliti berstatus sebagai instrumen 
kunci (key instrument), bersifat deskriptif, 
lebih mementingkan proses dari pada 
produk, dan berkecenderungan meng-
analisis data dengan cara induktif, 
sekaligus lebih mengutamakan makna.30 
Penelitian ini berupaya melihat fenomena 
kebertahanan Pesantren Al-,V·DI� GHQJDQ�
pendidikan tradisionalnya di tengah 
maraknya modernisasi pendidikan, yang 
dilihat secara holistik dan kontekstual 
dengan kondisi sosial, budaya, dan 
politik yang melingkupinya.  

 
Sistem Pendidikan Pesantren  

Dalam penyelenggaraan pesantren 
salaf tidak dikenal kurikulum dalam 
pengertian seperti kurikulum pada 
lembaga pendidikan normal. Kurikulum 
pada pesantren jenis ini disebut manhaj, 
yang dapat diartikan sebagai arah 
pembelajaran tertentu. Manhaj pada 
pondok pesantren salaf ini tidak dalam 
bentuk jabaran silabus, tetapi berupa 
disiplin kitab-kitab yang diajarkan pada 

                                                 
30 Robert C. Bogdan dan S. Knoop Biklen, 
Qualitative Research for Education: An Introduction to 
Theory and Method. (Boston: Allyn and Bacon, t.t.), 
2. 

para santri.31 Kompetensi standar ter-
sebut tercermin pada penguasaan kitab-
kitab secara graduatif, berurutan dari 
yang ringan sampai yang berat, dari yang 
mudah ke kitab yang lebih sukar, dari 
kitab yang tipis sampai kitab yang 
berjilid-jilid. Kitab-kitab yang digunakan 
tersebut biasanya disebut kitab kuning. 
Disebut demikian karena pada umumnya 
kitab-kitab tersebut dicetak di warna 
kertas yang berwarna kuning.32 

Di kalangan pondok pesantren, di 
samping istilah kitab kuning, yang pada 
umumnya tidak diberi harakat/syakal, 
VHKLQJJD� VHULQJ� MXJD� GLVHEXW� ´NLWDE�
JXQGXOµ, ada juga yang menyebut kitab 
kuno. Ini lantaran rentang waktu sejarah 
yang sangat jauh sejak disu-
sun/diterbitkannya kitab tersebut sampai 
sekarang. Pengajaran kitab-kitab ini, 
meskipun berjenjang, materi yang 
diajarkan kadang-kadang berulang-
ulang. Penjenjangan dimaksudkan untuk 
pendalaman dan perluasan, sehingga 
penguasaan santri terhadap isi/materi 
menjadi semakin mantab. Inilah salah 
satu ciri penyelenggaraan pembelajaran 
di pondok pesantren.33 

Ciri utama dari pengajian tradi-
sional ini adalah cara pemberian 
pengajarannya yang ditekankan pada 
penangkapan harfiyah (letterlijk) atas 
suatu kitab (teks) tertentu. Pengajaran 
juga ditujukan untuk menyelesaikan 
membaca dan mengkaji suatu kitab, baru 

                                                 
31 Departemen Agama RI, Pondok Pesantren Dan 
Madrasah Diniyah: Pertumbuhan dan Perkembangan, 
(Jakarta: Direktur Jendral Kelembagaan Agama 
Islam, 2003),31 
32Ibid, 32 
33 Ibid. 



Mohammad Muchlis Solichin 

 

102 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 
 

kemudian dilanjutkan dengan pengkajian 
kitab lain.34  

Pada akhir abad ke-20, judul kitab-
kitab kuning yang beredar di kalangan 
kiai di pesantren-pesantren Jawa dan 
Madura jumlahnya mencapai 900 judul, 
dengan perincian 20% bersubstansikan 
fiqh, dan sisanya adalah ushuluddin 
berjumlah 17 %, Bahasa Arab (Ilmu al-
Nahw, Sharf, Balaghah) berjumlah 12%, 
hadith 8%, tasawwuf 7%, akhlaq 
berjumlah 6%, pedoman doa dan wirid, 
mujarrabat berjumlah 5% dan karya-
karya pujian kepada Nabi Muhammad 
(qisâs al-anbiyâ·�� mawlîd, ma-nâqib) yang 
berjumlah 6%.35  

Metode pembelajaran di pesantren 
terdiri dari metode  weton/ bandongan. 
Metode ini merupakan metode kuliah, di 
mana para santri mengikuti pelajaran 
dengan duduk di sekeliling kiai yang 
menerangkan pelajaran secara kuliah, 
santri menyimak kitab masing-masing 
dan membuat catatan padanya. Istilah 
weton disebut juga dengan bandongan. 
Bandongan berasal dari Bahasa Jawa, yaitu 
bandong artinya pergi berbondong-
bondong secara kelompok. Metode ini 
memungkinkan siapa saja untuk mengaji 
sesuai dengan kemampuan mereka.36  

Sorogan adalah pembelajaaran indi-
vidual, yaitu santri menghadap kiai un-
tuk membacakan dan menjelaskan mak-
sud dan pemahaman suatu kata dan atau 
kalimat dalam suatu kitab dan kiai 
mengoreksi dan memberikan komentar 
atas bacaaan dan keterangan sanntri. 
Dalam pengajaran dengan metode ini, 

                                                 
34 $EGXUUDKPDQ�:DKLG��´3HQGLGLNDQ�7UDGLVLRQDO�
GL� 3HVDQWUHQµGDODP� Menggerakkan Tradisi, 
ed.Hairus Salim (Yogyakarta: Lkis, 2001), 71 
35 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren 
dan Tarekat, Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia 
(Bandung: 1999), 228-229 
36 Arifin, Kepemimpinan, 38  

santri memilih kitab-kitab dan mempe-
lajarinya di bawah bimbingan kiai. Para 
santri membawa dan membaca kitabnya 
dihadapan kiai, dan kemudian kiai 
mengoreksi atas bacaan santri.37  

Metode hiwâr atau musyawarah, 
hampir sama dengan metode diskusi 
yang umum kita kenal selama ini. Metode 
ini digunakan di berbagai pesantren yang 
biasanya dilaksanakan beberapa kali saja 
dalam satu minggu yang biasanya 
dipadukan dengan metode khitâbah.38 
Kegiatan hiwâr atau musyawarah meru-
pakan salah satu upaya pesantren untuk 
membiasakan santri mampu menjawab 
berbagai persoalan ummat Islam dengan 
penjelasan retorika yang argumentatif.39 

 
Modernisasi Pendidikan 
 Istilah modern berasal dari Bahasa 
Latin akhir abad kelima M, yaitu 
modernus, yang digunakan untuk membe-
dakan keadaan orang Kristen dengan 
orang Rowawi dari masa pagan yang 
telah lewat. Sesudah itu, istilah tersebut 
digunakan untuk menempatkan keadaan 
masa kini dalam kaitannya dengan 
berlalunya zaman purbakala, yang sering 
muncul kembali selama periode tersebut 
di Eropa. Dalam hubungannya dengan 
akal, agama dan apresiasi estetik, 
dinyatakan bahwa zaman modern 
merupakan zaman yang lebih maju, lebih 
baik dan memiliki kebenaran yang lebih 
banyak dari pada zaman kuno (zaman 
sebelumnya).40 

Peter Sztompka menyatakan bahwa 
modernisasi merupakan proses peruba-
han sistem sosial, ekonomi dan politik 

                                                 
37 Dofier, Tradisi, 20 
38 Lukens, Jihad,69  
39Dhofier, Tradisi, 31 
40 Bryan Turner, Teori-Teori Sosiologi Modernitas 
dan Posmodernitasn, terj. Imam Baihaqi 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), 



Kebertahanan Pesantren Tradisional 

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 103 
 

yang telah maju di Eropa Barat dan 
Amerika dari abad ketujuh belas hingga 
kesembilan belas, dan kemudian menye-
bar ke negara-negara lain, seperti 
Amerika Selatan, Asia dan Afrika dari 
abad ke-19 hingga ke-20.41 

Dalam perspektif lain, Wilbert 
Moore menyatakan bahwa modernisasi 
adalah transformasi total masyarakat 
tradisional atau pra-modern ke tipe 
masyarakat teknologi dan organisasi 
sosial yang menyerupai kemajuan dunia 
Barat yang ekonominya makmur dan 
situasi politiknya stabil.42 

Sementara itu HE Chaunqi, dalam 
makalah yang dipresentasikan pada 
forum 36th World Congress of International 
Institute of Sociology Social Change in the 
Age of Globalization pada tanggal 7-11 Juli 
2009 di Beijing, China mendefinisikan 
modernisasi sebagai berikut: 

 
Kita seharusnya memperluas defini-
si modernisasi klasik menjadi 
definisi modernisasi umum. Mo-
dernisasi umum adalah proses 
perubahan besar peradaban manu-
sia sejak revolusi industri pada abad 
kedelapan belas, meliputi transfor-
masi dari masyarakat tradisional ke 
masyarakat modern, ekonomi, 
politik dan peradaban. Terdapat 
dua fase modernisasi dari abad 
kedelapan belas hingga abad kedua 
puluh satu. Fase pertama adalah 
perubahan besar dari masyarakat 
pertanian ke industri, ekonomi dan 
peradaban. Fase kedua adalah proses 
transformasi besar dari masyarakat 
industri menuju masyarakat intele-
ktual, ekonomi dan peradaban) 

                                                 
41 Peter Sztmpka, Sosiologi Perubahan Sosial, ter. 
Alimandan (Jakarta: Prenada Media, 2005), 152 
42 Ibid, 153 

Dengan demikian, modernisasi 
dapat diartikan sebagai sebuah proses 
perubahan peradaban manusia dalam 
aspek-aspek kehidupannya dari masyara-
kat tradisional menuju masyarakat 
modern yang terdiri dari dua fase, yaitu: 
1) perubahan dari masyarakat pertanian 
menuju industri, dan 2) perubahan dari 
masyarakat industri menuju masyarakat 
intelelek, ekonomi, dan berperadaban. 

Sementara modernisasi pendidikan, 
sebagaimana didefinisikan Mochtar 
Buchori, adalah upaya melakukan refor-
masi pendidikan, yaitu berupa langkah-
langkah nyata untuk memperbaiki 
seluruh kekurangan yang terdapat dalam 
sistem pendidikan.43 Tilaar membagi 
reformasi pendidikan menjadi dua 
lingkup, yaitu: 1) reformasi pendidikan 
secara internal, yaitu memberikan 
kewenangan kepada sekolah untuk 
melakukan upaya perbaikan sistem 
pendidikan yang diselenggarakan, 2) 
reformasi pendidikan secara eksternal, 
yaitu melakukan perubahan sistem pen-
didikan sebagai bagian dari reformasi 
bidang kehidupan lainnya seperti politik, 
ekonomi, sosial dan budaya.44 

Sementara itu, Syabal Badar 
mendefinisikan modernisasi pendidikan 
sebagai perubahan-perubahan yang diya-
kini akan memberikan dampak yang 
lebih efiktif dalam sistem pendidikan, 
yang berkaitan dengan struktur, sistem, 
administrasi pendidikan, program dan 
metode pembelajaran dan lain-lain.45  
 
 

                                                 
43 Mochtar Buchori, Pendidikan Antisipatoris, 
(Yogyakarta: Kanisius, 2001), 75 
44 Ibid, 63-64 
45 Syabal Badar, DO�7DMGLG�IL�DO�7D·OLP�DO--DPL· (Kairo: 
'DU�DO�.XWXE�DO�4XEED�DO�7KLED·DK�ZDO�DO�1DV\ZD��
2001), 14-15 



Mohammad Muchlis Solichin 

 

104 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 
 

Sekilas tentang Pondok Pesantren Al-
,V·DI�  

Pondok Pesantren Al-,V·DI� WHUOHWDN�
di Desa dan Kecamatan Guluk-Guluk.  
Desa Guluk-Guluk berada di wilayah 
perbukitan di barat daya kota Sumenep. 
Untuk menuju desa Guluk-Guluk, dari 
Pamekasan³sebuah kota yang letaknya 
di tengah-tengah Pulau Madura- harus 
melalui Kecamatan Prenduan, yaitu 
sebuah kecamatan di tengah-tengah 
Kabupaten Pamekasan dan Kabupaten 
Sumenep. Sedangkan jika melalui kota 
Sumenep, harus melalui kecamatan 
Ganding melalui jalan kabupaten. 
Dengan demikian, dari Sumenep untuk 
menuju Desa Guluk-Guluk dapat melalui 
dua jalan yaitu melalui Ganding sejauh 24 
kilometer atau melalui Prenduan sejauh 
38 kilometer. 

Adalah K.H. Mohammad Rais 
Ibrahim pada tahun 1950 mendirikan 
sebuah langgar di Dusun Kalabaan, Desa 
Guluk-Guluk. Langgar ini digunakan 
Kiai Rais sebagai tempat beribadah 
sekaligus sebagai tempat memberi 
pelajaran Al-4XU·kQ�� 6DQWUL� SDGD�SHULRGH�
ini berasal dari tetangga sekitar dalam 
satu desa (santri kalong) dan belum 
terdapat santri yang menetap. Dengan 
demikian, pada masa ini hanya terdapat 
pembelajaran Al-4XU·kQ.  

Setelah Kiai Mohammad Rais 
meninggal dunia, kepemimpinan pendi-
dikan di langgar dilanjutkan oleh 
putranya, K.H.M. Habibullah Rais. Mela-
lui kepemimpinan Kiai Habib, begitu kiai 
ini akrab dipanggil, pendidikan langgar 
lambat laun menjadi pesantren dan pada 
saatnya tampil sebagai pesantren yang 
diperhitungkan oleh masyarakat sampai 
sekarang.  

Tepatnya pada tahun 1960, pesan-
tren yang bermula dari langar ini 
didirikan dengan nama Pesantren al-,V·DI�

oleh K.H. Mohammad Habibullah Rais. Ia 
sekaligus menjadi pendiri dan pengasuh 
pertama pesantren ini. Sejak kelahiran-
nya, pesantren tersebut dengan pendi-
dikan yang diselenggarakannya bertu-
juan untuk menghasilkan muslim yang 
tafaqquh fi al-dîn.  

Tujuan yang ingin dicapai dalam 
penyelenggaraan pendidikan di pesan-
tren tersebut tidak mengalami perubahan 
hingga kini. Dengan tujuan ini, pesantren 
menyelenggarakan pembelajaran dengan 
materi ilmu-ilmu keislaman dalam kitab-
kitab klasik. 

Dengan demikian, sejak masa awal 
berdirinya, arah dan tujuan pendidikan 
serta materi pembelajaran di Pesantren 
Al-,V·DI�DGDODK�SHPEHODMDran ilmu agama 
berupa pengajian kitab-kitab dalam 
disiplin ilmu nahw, sharf, fiqh, ushûl fiqh, 
tafsîr, hadîth, tasawwuf, balâghah, arûdh, 
dan mantiq.  Materi pembelajaran di atas, 
tetap dipertahankan hingga sekarang. 

Sedangkan metode pembelajaran 
adalah metode bandongan, yaitu kiai 
membacakan kitab, menerjemahkan, dan 
membahas maksud dari kata, kalimat 
dalam kitab tersebut. Di samping itu, 
digunakan juga metode sorogan atau 
disebut juga pembelajaran individual, 
yaitu santri menghadap kiai, kemudian ia 
membaca, mengartikan kata dan kalimat 
dalam suatu kitab. Selain kedua metode 
tersebut, digunakan juga metode musya-
warah kitab (bahthu al- masâil).   
 
Kebertahanan Pesantren Al-,V·DI�0HQJ-
hadapi Modernisasi Pendidikan 
 
1. Materi Pengajaran Pesantren 

Di antara aspek penting yang 
menjadikan pesantren salaf terus berta-
han berhadapan dengan modernisasi 
pendidikan yang ada adalah pada materi 



Kebertahanan Pesantren Tradisional 

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 105 
 

pengajarannya. Ini juga yang terjadi 
dengan Pesantren Al-V·DI�� 6HMDN� EHUGL-
rinya hingga kini, Pesantren Al-,V·DI�
menggunakan kitab-kitab keislaman kla-
sik sebagai materi pengajarannya. Ini 
merupakan aspek pendidikan terpenting 
yang sedang dipertahankan. Pengajaran 
kitab-kitab tersebut diyakini sebagai sis-
tem nilai di Pesantren Al-,V·DI� \DQJ�
ditransmisikan melalui pengajaran ketika 
Kiai Habib menjalani pendidikan di 
pesantren-pesantren tempat ia menuntut 
ilmu. Ilmu-ilmu yang digali dari kitab-
kitab salaf itulah yang hingga kini 
GLMDGLNDQ� ´LOPX� ZDMLEµ� \DQJ� KDUXV�
dikuasai oleh para santri yang belajar di 
Pesantren al-,V·Df, baik melalui sistem 
pendidikan tradisional maupun madra-
sah.  

Dengan demikian, pesantren terse-
but, meskipun  telah mengenal penjen-
jangan melalui pembelajaran madrasah, 
tetap melaksanakan pengajaran kitab-
kitab klasik. Dengan dipertahankannya 
materi pengajaran tersebut, pesantren ini 
juga mempertahankan metode pembela-
jaran yang lazim digunakan dalam 
pesantren tradisional, yaitu sorogan, 
wetonan/bandongan, musyawarah (bahth al-
masâil). 

 
2. Kepemimpinan Pesantren 

Selain model pembelajaran di 
pesantren, aspek penting yang 
menjadikan pesantren salaf terus 
bertahan di tengah modernisasi 
pendidikan adalah model kepemimpinan 
pesantren. Model kepemimpinan yang 
dipertahankan di Pesantren Al-,V·DI� DGD-
lah kepemimpinan sentralistik, kharis-
matik, dan tradisional. Kepemimpinan 
sentralistik menempatkan pengasuh 
pesantren tersebut sebagai pusat pengam-
bil kebijakan dan penentu arah pendi-
dikan pesantren. Bertahannya Pesantren 

Al-,V·DI� GHQJDQ� SHQGLGLNDQ� WUDGLVLRQDO-
nya adalah berangkat dari kemauan dan 
pendirian yang kuat dari pengasuh 
pesantren tersebut atas urgennya jenis 
pendidikan pesantren hingga masa 
sekarang, meskipun telah banyak 
pesantren melakukan revisi dan peru-
bahan kurikulumnya. Bahkan pendirian 
dan kemauan itu ia abadikan dalam 
bentuk wasiat yang terpampang di 
sebuah papan yang diletakkan di dinding 
musholla pesantren, tempat Kiai Habib 
mengajarkan kitab salaf. Dengan tipe 
kepemimpinan ini, pengasuh pesantren 
menempatkan dirinya pada pengambil 
kebijakan tertinggi di pesantren tersebut, 
meskipun telah tersusun kepengurusan 
di pesantren tersebut. 

Kepemimpinan sentralistik di atas 
bersumber dari kewenangan yang mele-
kat pada diri kiai sebagai sosok pemim-
pin yang berupa kewenangan kharis-
matik yaitu kewenangan  seorang  pe-
mimpin  yang didasarkan  atau kualitas 
tertentu yang ada pada diri seorang di 
mana ia ditempatkan  secara terpisah dan 
diperlakukan sebagai seorang yang 
memiliki  kekuatan ghaib, manusia super 
atau sekurang-kurangnya  memiliki kua-
litas kekuasaan yang bersifat khusus.46 

Kewenangan kharismatik terlihat 
dalam kehidupan Pesantren Al-,V·DI� GH-
ngan diposisikannya kiai sebagai seorang 
yang memiliki kelebihan dan kekuasaan 
melebihi warga pesantren lainnya yang 
dengannya mengharuskan mereka untuk 
menghormati, menaati, mematuhi perin-
tah kiai (sebagai gurunya.) Kepatuhan 
santri kepada kiai merupakan kepatuhan 
yang didasarkan penyerahan diri secara 
totalitas kepada kiai. Kepatuhan tersebut 

                                                 
46 Bryn S. Turner, Sebuah Kritik Tentang Weber dan 
Islam, ter.Zakiyah Derajat (Jakarta: Proyek 
DITBINPERTA, 1982), 37. 



Mohammad Muchlis Solichin 

 

106 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 
 

juga ditunjukkan kepada keluarga kiai 
(anak dan isteri) kiai. Kepatuhan kepada 
kiai diyakini akan memberikan keberun-
tungan bagi santri dan sebaliknya 
pembangkangan terhadap perintah kiai 
akan mengakibatkan kesulitan dan 
kesempitan ke dalam kehidupan mereka.  

Sementara itu, kepemimpinan tradi-
sional ²sesuai dengan pendapat Max 
Weber³merupakan kepemimpinan se-
seorang yang diterima, karena adanya 
tradisi di suatu komunitas yang me-
mungkinkan orang tersebut dapat 
menjadi seorang pemimpin. Kepemim-
pinan ini berkaitan dengan kewenangan 
seseorang pemimpin yang didasarkan 
atas prinsip-prinsip tradisi yang sangat 
kuat, dan hubungan sangat personal 
dalam masyarakat, yang cenderung 
bersifat konservatif, dan menghindari 
adanya perubahan.47 Praktik kepemim-
pinan ini setidaknya terlihat dari suksesi 
kepemimipinan di pesantren, yang me-
nempatkan putera tertua kiai sebagai 
pengganti kepemimpinan pesantren 
ketika sang pengasuh wafat.  
 
3. Nilai dan Karakteristik Pesantren 

Aspek kebertahanan Pesantren Al- 
,V·kI� VHODQMXWQ\D� DGDODK� QLODL-nilai yang 
menjadi karekteristik pesantren, yaitu 
kesederhanan, kemandirian dan keikh-
lasan. Kesederhanan ditanamkan kepada 
santri selama mereka menjalani pendi-
dikan di Pesantren al-,V·DI� GDODP�
kehidupan sehari-hari, baik dari pakaian 
yang dikenakan, makanan yang dikon-
sumsi tiap hari, maupun tempat belajar. 
Semua itu sengaja ditanamkan di 
Pesantren al-,V·DI� VHEDJDL� XSD\D� PHODWLK�
santri untuk menjalani kehidupan dengan 
penuh kesiapan menghadapi kesulitan-
kesulitan hidup, yang nantinya sangat 

                                                 
47Ibid. 

berguna ketika mereka menyelesaikan 
pendidikan dan kembali ke tengah-
tengah kehidupan masyarakat. 

Nilai kemandirian juga ditanamkan 
dan dipelihara dengan sikap hidup 
pengasuh Pesantren Al-,V·DI�GHQJDQ�WLGDN�
menggantungkan bantuan dari pihak-
pihak di luar pesantren dengan tetap 
memberdayakan kemampuan (dana) 
yang dimilikinya sendiri. Kemampuan 
dana pesantren didapatkan dari uang 
bulanan (syahriyah) yang dipungut dari 
semua santri aktif di pesantren ditambah 
dengan sumbangan dari masyarakat 
secara suka rela. Dalam konteks ini, 
Pengasuh Pesantren Al-,V·DI� VHODOX�
menolak untuk menerima bantuan dari 
pemerintah atau lembaga-lembaga yang 
terkait dengan pemerintah. Ia hanya mau 
menerima bantuan yang berasal dari 
anggota masyarakat yang tidak meng-
atasnamakan dan atau tidak terkait 
dengan pemerintah, walaupun lembaga 
legislatif seperti DPRD. 

Kemandirian yang tetap diperta-
hankan tersebut paling tidak sebagai 
ungkapan bahwa Pesantren Al-,V·DI�WLGDN�
akan mengikuti program-program peme-
rintah³terutama sekali dalam pendi-
dikan, mengingat terdapat kekhawatiran 
padanya ketika pesantren telah menerima 
bantuan pemerintah maka secara psiko-
logis mereka akan sulit menolak sistem 
pendidikan yang dianut dan dilaksana-
kan pemerintah.  

Di samping itu, Pesantren Al-Isâf 
juga mempertahankan nilai keikhlasan48 

                                                 
48 Nilai keikhlasan dalam pesantren terwujud 
dalam kehidupan santri ketika mereka  menjalani 
pendidikan di pesantren. Ketaatan mengikuti 
semua perintah kiai dengan tidak merasa berat 
sedikutpun, merupakan salah satu bukti 
mengakarnya nilai tersebut. Nilai keikhlasan ini 
yang menjiwai dan mendorong pesantren untuk 
berpegang pada sikap hidup yang mereka anut 



Kebertahanan Pesantren Tradisional 

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 107 
 

yang ditanamkan dalam melaksanakan 
kehidupan di pesantren terutama dalam 
kegiatan belajar dan mengajar. Kegiatan 
santri merupakan aktivitas yang bernilai 
ibadah dan harus diniatkan untuk men-
dapat kerelaan Allah. Kegiatan belajar di 
pesantren tidak boleh dimaksudkan un-
tuk mendapatkan pekerjaan apalagi keka-
yaan. Nilai keikhlasan yang mengha-
silkan pola belajar di atas, memper-
lihatkan suatu fenomena bahwa para 
lulusan (out put) Al-,V·DI� WLGDN� PHPSH-
roleh ijazah, sebagaimana diperoleh di 
madrasah dan sekolah formal. Tidak 
diberikannya ijazah kepada santri yang 
menyelesaikan pendidikan di pesantren 
tersebut adalah sebagai ungkapan bahwa 
belajar merupakan kewajiban yang dila-
kukan oleh setiap muslim dan harus 
diniatkan untuk mendapatkan keridhaan-
Nya.   

Di samping untuk menanamkan 
keikhlasan dalam belajar dan mengajar, 
dengan tidak diberikannya ijazah formal 
kepada santri,  juga untuk menanamkan 
sikap kemandirian kepada santri, yaitu 
ketidaktergantungan kepada pihak eks-
ternal terutama sekali pemerintah.49 
Namun demikian, penanaman rasa 
kemandirian/ ketidaktergantungan kepa-
da pemerintah, tidak dibarengi dengan 

                                                                            
tanpa mudah tergiur dengan tarikan dan godaan 
dari luar. Abdurrahman Wahid,  Mengerakkan 
Tradisi, Essei-Essei Pesantren, ed. Hairus Salim 
(Yogyakarta: LkiS, 2002), 133-135 
49 Mastuhu menyebutkan bahwa salah satu 
prinsip pendidikan pesantren adalah tidak 
adanya ijazah sebagaimana dikenal di madrasah 
dan sekolah formal. Dengan prinsip ini, 
keberhasilan tidak ditentukan dengan selembar 
ijazah dan angka-angka yang  menunjukan 
perolehan nilai dari proses pembelajaran, tapi 
ditandai oleh prestasi kerja yang diakui oleh 
masyarakat yang selanjutnya direstui oleh kiai. 
Mastuhu, Dinamika Sisem Pendidikan Pesantren 
(Jakarta: INIS, 1994), 65  

pemberian pendidikan vokasional (life 
skill), untuk memberikan bekal kepada 
santri dalam menjalani kehidupan setelah 
kelulusan mereka dari Pesantren Al-,V·DI� 

Nilai pesantren lainnya, yang 
ditanamkan di Pesantren Al-Is·DI�� DGDODK�
nilai asketisme yang didasarkan pada 
ajaran fiqh sufistik, yaitu pengamalan 
ajaran-ajaran yang merupakan perpa-
duan antara  ilmu fiqh dan tasawwuf. 
Pengamalan nilai-nilai itu merupakan 
praktik ibadah sehari-hari (shalat, puasa 
dan ibadah lainnya) yang dikombina-
sikan  dengan nilai-nilai sufisme (mistis) 
seperti yang dikenal dalam dunia tarekat. 
Praktek askestisme itu dapat dimaknai 
sebagai perwujudan kultur Islam yang 
merupakan perpaduan antara doktrin-
doktrin formal Islam  dengan kultus ter-
hadap para wali, (yang berpuncak pada 
wali songo), sebagai peninggalan pemu-
jaan kepada orang-orang suci dalam 
agama Hindu, yang mewarnai kehidupan 
umat Islam di Indonesia.50 

Nilai-nilai pesantren di atas, dita-
namkan dan dipelihara sejalan dengan 
bertahannya Pesantren Al-,V·DI� GDODP�
menyelenggarakan pendidikan tradisio-
nalnya. Kedua hal tersebut memiliki 
hubungan timbal balik, yaitu penanaman 
nilai-nilai salaf sangat mendukung dan 
menopang bertahannya pendidikan tradi-
sional dengan kajian-kajian kitab-kitab 
klasik. Sementara di pihak lain pendi-
dikan tradisional sarat dengan pena-
naman dan pewarisan nilai-nilai 

                                                 
50 Abdurrahman Wahid,  Mengerakkan, 12. 
Kehidupan Asketisme adalah ciri utama 
pesantren sebagai subkultur yang disebut 
Abdurrrahman Wahid sebagai peniruan kepada 
kehidupan kaum salaf, yaitu kaum tabiîn dan tabiu 
al- tabiîn, dan para ahli hadîth sampai munculnya 
Ilmu Kalam. 



Mohammad Muchlis Solichin 

 

108 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 
 

kesederhanan,51 kemandirian, keikhlasan, 
dan pengamalan ajaran-ajaran fiqh 
sufistik. 

Lalu apa landasan yang mendasari 
kenapa Pesantren Al-,V·DI� WHUXV� EHUWDKDQ�
di tengah modernisasi pendidikan? 
Kebertahanan Pesantren Al-,V·DI� GHQJDQ�
sistem pendidikan tradisionalnya dan 
menolak modernisasi pendidikan dise-
babkan oleh keinginan dan prinsip yang 
kuat dari pengasuh pesantren. Kiai 
sebagai pemegang kekuasaan tertinggi di 
pesantren, sangat menentukan secara 
absolut arah dan karekteristik pendidikan 
pesantren. Sedangkan warga pesantren 
lainnya seperti wakil pengasuh, dan 
pengurus pesantren mengikuti arah 
kebijakan pengasuh serta tidak berani 
mengambil langkah-langkah yang berten-
tangan dengan pengasuh pesantren. 
Pendirian pengasuh Pesantren Al-,V·DI�
tetap dengan pendidikan tradisionalnya, 
sangat dipengaruhi oleh pandangan 
dunia (world view) tentang ilmu, dunia 
dan tugas manusia dalam kehidupan ini, 
terutama bidang ilmu yang wajib dikaji 
berkaitan dengan tugas dan fungsi 
manusia dalam menjalani kehidupan ini, 
yaitu untuk beribadah kepada Allah. Ini 
misalnya disampaikan oleh pengasuh 
Pesantren Al-,V·DI:  

´6D\D�PHPSHUWDKDQNDQ�SHQGLGLNDQ�
lama dan tidak akan mengubah 
dengan pendidikan madrasah atau 
sekolah yang di bawah naungan 
pemerintah karena, pertama, saya 
ingin agar ilmu-ilmu agama terjaga 

                                                 
51 Mastuhu, Dinamika,  58. Mastuhu menyatakan 
bahwa kesederhanaan dalam konteks  kehidupan 
pesantren tidak identik dengan kemiskinan, tetapi 
merupakan kemampuan bersikap dan berpikir 
wajar, proporsional dan tidak tinggi hati. 
Kesederhanaan bukan berarti serba kekurangan 
dan juga tidak berarti berlebih-lebihan, tetapi 
dalam arti wajar. 

dan terpelihara dari kepunahan. 
Saya teringat perkataan Al-Ghazâli 
bahwa pada zaman al-Ghazâli ilmu-
ilmu agama semakin redup. Orang 
sudah banyak yang tidak berminat 
mengkaji ilmu-ilmu agama sehingga 
al-Ghazâli perlu menghidupkan 
kembali ilmu-ilmu agama«� . Saya 
tidak mau melakasanakan pendi-
dikan selain pendidikan agama 
karena saya memang tidak bisa 
mengajarkannya dan kalau pesan-
tren ini saya serahkan kepada orang 
lain dengan sistem yang tidak saya 
lakukan, maka pesantren ini akan 
cer kalacer (kacau-balau)�µ52 
Dari pernyataan di atas dapat 

ditegaskan bahwa kebertahanan Pesan-
tren Al-,V·DI� DGDODK� VHEDJDL� XSD\D�
pengasuh pesantren untuk menjaga ilmu 
agama yang semakin lama semakin tidak 
diminati oleh sebagian besar umat Islam. 
Dalam konteks ini, terdapat kekha-
watiran pengasuh Pesantren Al-,V·DI�
terhadap punahnya ilmu yang ia sebut 
dengan ilmu agama, sehingga pesantren 
ini memosisikan sebagai benteng 
pertahanan umat Islam dalam menjaga 
dan memelihara keberlangsungan ilmu-
ilmu agama.  

Pandangan K.H. Habibullah tentang 
ilmu ²yang sangat mempengaruhi sistem 
pendidikan di pesantren yang diasuhnya- 
juga telihat dalam kitab karangannya 
Minhâj al Irshâd ilâ Sabîli al-Sadâd: 

´,OPX� GLEDJDL�PHQMDGL� WLJD�PDFDP��
yaitu ilmu IDUGX� ¶D·LQ, fardu kifâyah, 
ilmu sunnah dan ilmu haram/ 
terlarang. Ilmu-ilmu yang termasuk 
dalam IDUGX� ¶DLQ adalah ilmu yang 
mempelajari seluruh ibadah yang 
hukumnya adalah IDUGX� ¶DLQ. Se-

                                                 
52 Mohammad Habibullah Rais, wawancara, 23 
April 2009 



Kebertahanan Pesantren Tradisional 

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 109 
 

dangkan ilmu yang harus ada untuk 
menegakkan agama maka hukum-
nya adalah fardhu kifâyah, yaitu 
setiap ilmu syariat dan ilmu alat 
seperti ilmu nahw dan ilmu sharraf. 
Demikian juga ilmu yang sangat 
dibutuhkan dalam kemashlahatan 
hidup di dunia, seperti ilmu kedok-
teran dan ilmu hisab (matematika), 
memperdalam keduanya adalah 
sunnat, karena jarang terjadi di 
masyarakat. Ilmu alam, ilmu politik, 
ilmu jiwa, ilmu bumi, sejarah, 
ekonomi, dan matematika dibutuh-
kan di ilmu faraidh. Sedangkan 
mendalami ilmu-ilmu yang hukum-
nya fardu kifâyah adalah sunnat«� 
Sementara terdapat ilmu yang 
tercela yaitu ilmu sihir, yang 
hukumnya adalah haram dan 
dilarang mencobanya. Demikian 
juga tercela dan hukumnya haram 
ilmu nujum dan filsafat. Hendaklah 
kamu mendalami ilmu yang hu-
kumnya IDUGX� ¶DLQ dan mengamal-
NDQQ\D�µ53 
Pernyataan tersebut menggambar-

kan pandangannya kepada ilmu yang 
pada gilirannya sangat menentukan 
karakteristik dan arah pendidikan di 
pesantren yang dipimpinnya. Pertama, 
Kiai Habib memandang bahwa 
mendalami ilmu ibadah mahdlah sebagai 
ZkMLE� D·LQ. Sedangkan ilmu-ilmu lainnya 
dikategorikan dengan hukum fardu kifâ-
yah, sunnah dan haram. Dengan demi-
kian, Kiai Habib memosisikan ilmu-ilmu 
yang membahas ibadah pada tingkatan 
teratas di atas ilmu lainnya, yang dengan-
nya mengharuskan seorang untuk men-
dalami ilmu-ilmu tentang ibadah dalam 
keseluruhan waktu belajarnya.  

                                                 
53 Mohammad Habibullah, Minhâj al-Irshâd, 
(Sumenep, t.tp.tt), 35 

Pandangan di atas memberikan 
implikasi terhadap bertahannya Pesan-
tren Al-,V·DI� VHEDJDL� SHVDQWUHQ� WUDGLVLR-
nal dan menolak diselenggarakannya 
pendidikan madrasah dan sekolah 
formal. Penolakan tersebut di samping 
disebabkan oleh pandangannya akan 
wajibnya seorang mendalami ilmu-ilmu 
tentang ibadah, juga didasarkan pada 
kekhawatiran pengasuh akan terpecah-
nya waktu dan perhatian para santri 
dalam mendalami ilmu yang dipandang 
fardlX� ¶DLQ ketika mereka harus menjalani 
pendidikan madrasah dan sekolah 
formal.  

Penolakan pengasuh pesantren al-
,V·DI� XQWXN� PHQ\HOHQJJDUDNDQ� SHQGL-
dikan madrasah dan sekolah formal 
dapat dijelaskan dengan pendapat Selo 
Sumarjan yang menyatakan bahwa 
komunitas sosial menolak perubahan 
karena hal-hal sebagai berikut,54 yaitu: 
pertama, mereka tak memahami peru-
bahan tersebut. Dalam konteks itulah, 
penolakan pengasuh Pesantren Al-,V·DI�
disebabkan kurangnya pemahaman bah-
wa zaman telah berubah dan bahwa 
perubahan tidak dapat dielakkan, bahwa 
pengetahuan dan pemahaman yang 
mendalam terhadap ilmu-ilmu keislaman 
adalah suatu keharusan, terutama ber-
kaitan dengan hukum Islam (ilmu fiqh). 
Namun bagaimana mengatasi berbagai 
persoalan umat Islam, yang pada masa 
sekarang semakin kompleks tidak hanya 
dapat menggunakan perspektif ilmu fiqh, 
namun semestinya harus didekati dengan 
interdisipliner dan multidisipliner,55 se-

                                                 
54Selo Sumardjan, Perubahan Sosial di Yogyakarta, 
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 1986, 
315. 
55 Kajian dengan menggunakan interdisipliner 
dan multidisipliner merupakan kajian dengan 
menggunakan modifikasi unsur informasi dan 
unsur metodologi yang dimiiki suatu disipli ilmu 



Mohammad Muchlis Solichin 

 

110 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 
 

hingga solusi terhadap persoalan umat 
dapat komprehensif, efektif, berdaya 
guna dan berhasil guna. Tidak adanya 
pemahaman akan hal-hal di atas, meng-
akibatkan pengasuh Pesantren Al-IV·kI�
tidak menyadari bahwa santri harus 
berhadapan dengan berbagai persoalan, 
tantangan, persaingan sebagai akibat dari 
perubahan yang semakin cepat.  

Kedua, perubahan itu bertentangan 
dengan nilai-nilai serta norma-norma 
yang ada. Dalam pandangan pengasuh 
Pesantren Al-,V·DI�� PRGHUQLVDVL� SHQGL-
dikan pesantren diyakini sebagai sesuatu 
yang bertentangan dengan nilai-nilai dan 
norma-norma yang diwariskan dari gene-
rasi ke generasi di kalangan pesantren. Ia 
memandang bahwa mendalami ilmu-
ilmu yang ia sebut sebagai ilmu agama 
adalah suatu keharusan bagi setiap 
individu muslim (wâjLE� ¶Din), sehingga 
setiap muslim harus melakukan hal itu. 
Demikian juga, untuk memahami ajaran 
Islam harus mendalami kitab-kitab klasik 
yang sebelumnya harus mendalami ilmu 
nahw dan sharraf yang membutuhkan 
waktu lama.  

Ketiga, para anggota dalam 
komunitas Pesantren Al-,V·DI�� dalam hal 

                                                                            
dengan disiplin ilmu yang lain. Meskipun suatu 
ilmu memiliki otonomi di dalam dirinyan sendiri, 
namun karena gejala kehidupan yang akan dikaji 
merupakan satu kesatuan yang kompleks, dan 
tingkat perkembangan disiplin ilmu itu bervariasi, 
maka disiplin ilmu tidak dapat dilepaskan dengan 
disiplin ilmu lain. Bahkan ketika gejala kehidupan 
itu dijelaskan secara komphrehensif , maka akan 
terja integrasi antar disiplin ilmu tersebut. 
Integrasi tersebut selanjutnya dikenal dengan 
pendekatan interdisiplinir dan multidisiplinir. 
/LKDW� &LN� +DVDQ� %DVUL�� ´0HQDWD� 3HQHOLtian 
Antardisiplin dan Multidisiplin di Kalangan 
6LYLWDV� $NDGHPLNLD� 8,1� %DQGXQJµ� GDODP� 7LP�
editor, Research University: Konsep dan Model Kajian 
Keilmuan dalam Pengembangan UIN Sunan Gunung 
Djati Bandung (Bandung, Sugada Press, 2006), 67-
68. 

ini kiai, menolak modernisasi pendidi-
kan. Kiai merupakan pihak-pihak yang 
sangat dominan menentukan arah dan 
corak pendidikan di Pesantren al-Isâf. Di 
pesantren, kiai menduduki posisi kepe-
mimpinan tertinggi, tidak ada seorang 
yang berani berbeda pendapat dengan 
kiai. Dalam konteks ini, kiai umumnya 
berpandangan bahwa pesantren diibarat-
kan sebagai kerajaan kecil dan kiai 
merupakan sumber mutlak dari suatu 
kekuasaan dan kewenangan (power and 
authority) dalam lingkungan pesantren. 
Tidak seorang yang dapat menolak 
keputusan kiai dalam sebuah pesantren. 
Di pihak lain, santri berkeyakinan bahwa 
kiai yang diikutinya merupakan orang 
yang percaya penuh kepada dirinya (self 
confidence) baik dalam urusan agama 
Islam, maupun dalam bidang kekuasaan 
dan manajemen pesantren.56 

Pandangan dan keyakinan di atas, 
secara faktual terlihat dengan bertahan-
nya Pesantren Al-,V·DI� GHQJDQ�
pendidikan tradisionalnya sangat diten-
tukan dengan kemauan pengasuh dan 
keluarganya yang sampai saat ini masih 
menduduki posisi tertinggi. Mereka 
sangat berkepentingan terhadap keber-
langsungan sistem dan kurikulum pendi-
dikan di pesantrennya, dan ini bersumber 
dari pandangan dunia (world view) 
mereka terhadap ilmu pengetahuan, 
dalam kaitannya dengan peran dan 
fungsi manusia dalam kehidupannya  
pada masa sekarang dan masa yang akan 
datang. Pandangan dunia kiai sebagai 
pengasuh pesantren sangat menentukan 
arah dan tujuan pendidikan di pesantren, 
mengingat kekuasaan kiai dalam pesan-
tren bersifat mutlak yang bersumber dari 
kewibawaan (kharisma) kiai yang tinggi 

                                                 
56 Ibid, 56. 



Kebertahanan Pesantren Tradisional 

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 111 
 

melalui ketinggian ilmu dan kebesaran 
pribadinya.57 

Namun demikian, di samping 
bertahan dengan sistem pendidikan 
tradisionalnya, Pesantren Al-,V·DI�PHQJD-
lami berbagai perubahan yang meru-
pakan adaptasi terhadap sistem pendi-
dikan modern yang diterapkan di ber-
bagai pesantren yang telah menye-
lenggarakan sistem madrasah dan seko-
lah formal. Di antara perubahan tersebut 
adalah dikenalnya sistem penjenjangan 
pada Madrasah Habibiyah di lingkungan 
pesantren tersebut yang terdiri dari 
tingkat adnâ, wustâ, dan ¶XO\k. Dilaksana-
kannya tingkat adnâ, wustâ mulai tahun 
1965, sekitar lima tahun setelah Kiai 
Habib mendirikan Pesantren Al-,V·DI��
yaitu ketika pesantren sudah memilki 
santri yang relatif banyak. Sedangkan 
tingkat ¶XO\k mulai dilaksanakan pada 
tahun 1978, ketika santri semakin banyak 
(sekitar 300 orang) dan dipandang 
penting pendalaman kitab-kitab keis-
laman klasik. 

Perubahan lainnya adalah dikenal-
nya sistem evaluasi yang mengacu pada 
prinsip-prinsip pendidikan modern, yaitu 
ujian dilaksanakan secara berkala (setiap 
empat bulan sekali), melembaga, 
dilaksanakan oleh panitia yang dibentuk 
pada level pesantren, obyektif, dan 
menggunakan skala penilaian yang teru-
kur. 

Upaya inovatif lainnya adalah 
ketika dikenal sistem bimbingan belajar 
baik secara individual maupun secara 
kolektif, di dalam dan di luar kelas. Di 
samping itu, diupayakan penyelarasan 
materi pembelajaran pada kelas-kelas 
dalam satu jenjang oleh ustad senior. 

 

                                                 
57 Imam Bawani, Tradisionalisme dalam Pendidikan 
Islam (Surabaya: al Ikhlas, 1990), 91 

Kesimpulan 
  Menghadapi modernisasi pendidi-
kan, Pesantren Al-,V·DI� WHWDS� PHPSHU-
tahankan arah, tujuan, karekteristik dan 
kurikulum tradisionalnya. Proses keber-
tahanan pesantren ini dimulai dari 
sebuah langgar yang didirikan oleh Kiai 
Rais Ibrahim, dengan materi pembe-
lajaran berupa baca tulis Al-4XU·kQ� GDQ�
ditambah dengan pengetahuan ilmu-ilmu 
agama Islam tingkat dasar. Santri pada 
periode ini adalah anak-anak dan remaja 
di desa Kalabaan sebagai santri kalong. 
Pada tahun 1960-an, K. H. Mohammad 
Habibullah Rais memperluas pendidikan 
langgar dengan sistem pesantren yang 
menggunakan sistem pendidikan salaf, 
yaitu materi pembelajaran kitab-kitab 
keislaman klasik dengan metode 
bandongan dan sorogan. Sampai saat ini, 
sistem pendidikan ini masih diper-
tahankan.  
  Sejalan dengan itu, Pesantren Al-
,V·DI� mempertahankan nilai-nilai pesan-
tren salaf berupa kesederhanaan, keman-
dirian, dan asketisme yang terbukti dapat 
membentengi pesantren dari gempuran 
pengaruh luar pesantren. Meskipun 
demikian, dalam banyak hal, pesantren 
tersebut telah mengadakan berbagai 
penyesuaian-penyesuaian dengan prin-
sip-prinsip pendidikan modern. Penye-
suaian-penyesuaian tersebut terutama 
sekali menyangkut sistem penjenjangan, 
kepemimpinan dan manejemen pendidi-
kan dan metodologi pembelajarannya. 

Bertahannya Pesantren Al-,V·DI� GH-
ngan sistem pendidikan tradisionalnya 
tidak terlepas dari pandangan dan 
prinsip pengasuh pesantren bahwa 
mendalami ilmu-ilmu keislaman adalah 
wajib dan harus melalui sumber aslinya, 
yaitu kitab-kitab klasik berbahasa Arab. 
Pandangan ini sejalan dengan pandangan 
Al-Ghazâlî yang menyatakan bahwa 



Mohammad Muchlis Solichin 

 

112 | KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 
 

adalah kewajiban setiap orang Islam 
(wâjib D·LQ) untuk mendalami ilmu yang ia 
sebut dengan ilmu-ilmu agama. 
Sedangkan mempelajari ilmu lainnya 
adalah wâjib kifâyah, sunnat, mubah dan 
bahkan ada yang harâm. 

Bertahannya Pesantren Al-Is·âf 
dengan pendidikan tradisionalnya itu, 
yang dibarengi dengan berbagai peru-
bahan dalam metodologi pembelaja-
rannya, menghasilkan proses pembela-
jaran yang secara substansial tidak keluar 
dari pendidikan tradisional, namun 
secara metodologi telah mengalami 
berbagai perubahan dan inovasi. Dengan 
kata lain, Pesantren Al-,V·DI� GDODP�
bertahan dengan pendidikan tradisional, 
mempraktikkan prinsip-prinsip yang 
dikenal dalam pendidikan modern 
(sekolah), yaitu penjenjangan, sistem 
bimbingan belajar secara individual dan 
kelompok, sistem evaluasi yang obyektif, 
rutin dan melembaga, prasyarat dan 
keterkaitan dalam bidang ilmu yang 
ditekuni, sistem asistensi, perencanaan 
dan evaluasi program, penjaminan dan 
pengendalian mutu pendidikan, rekrut-
men ustad berdasarkan kompetensi yang 
dimiliki, kepengurusan dalam penge-
lolaan pesantren dan lain- lain.[] 

 
 
Daftar Pustaka 
Arifin, Imron. Kepemimpinan Kiai, Kasus 

Pondok Pesantren Tebuireng. Malang: 
Kalimashada Press, 1993. 

Azra, Azymardi. Pendidikan Islam, Tradisi 
dan Modernisasi Menuju Melinium 
Baru. Jakarta: Logos, 2000. 

Bawani, Imam. Tradisionalisme dalam 
Pendidikan Islam. Surabaya: Al 
Ikhlas, 1993. 

Bogdan, Robert C. & Biklen, S. Knoop. 
Qualitative Research for Education: An 

Introduction to Theory and Method. 
Boston: Allyn and Bacon, t.t. 

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning, 
Pesantren dan Tarekat, Tradisi-Tradisi 
Islam di Indonesia. Bandung: Mizan, 
1999. 

Departemen Agama RI. Pondok Pesantren 
dan Madrasah Diniyah: Pertumbuhan 
dan Perkembangan. Jakarta: Direktur 
Jendral Kelembagaan Agama Islam, 
2003. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: 
Studi tentang Pandangan Hidup Kyai. 
Jakarta: LP3ES, 1987. 

Haedari, Amin, dan El-Shaha, Ishom.  
Peningkatan Mutu Terpadu, Pesantren 
dan Madarasah Diniyah. Jakarta: Diva 
Pustaka, 2004. 

Kuntowijoyo. Paradigma Islam Interpretasi 
Untuk Aksi. Bandung: Mizan, 1990. 

Lukens, Ronald Alan. Jihad ala Pesantren 
Di Mata Antropolog Amerika. Terj. 
$EGUXUUDKPDQ�0DV·XG��<RJ\DNDUWD��
Gema Media, 2004. 

Majid, Nurcholish. Bilik-Bilik Pesantren: 
Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta: 
Paramadina, 1997. 

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan 
Pesantren: Kajian tentang Unsur dan 
Nilai Sistem Pendidikan Pesantren. 
Jakarta: INIS, 1994. 

1DIL·��0��'LDQ�� et.all. Praksis Pembelajaran 
Pesantren. Yogyakarta: LKiS, 2007 

Rahardjo, Dawam (ed.). Pesantren dan 
Pembaharuan. Jakarta: LP3ES, 1995. 

Rais, Mohammad Habibullah Minhâj al-
Irshâd, (Sumenep, t.tp.tt), 35 

Steenberik, Karel  A. Pesantren, Madrasah, 
Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun 
Moderen. Jakarta: LP3ES,1994 

Sukamto. Kepemimpinan Kiai dalam Pesan-
tren. Jakarta: LP3ES, 1999. 

Sumardjan, Selo. Perubahan Sosial di 
Yogyakarta. Yogyakarta: Gadjah 
Mada University Press, 1986. 



Kebertahanan Pesantren Tradisional 

KARSA, Vol. 22 No. 1, Juni 2014 | 113 
 

Tim Editor. Research University: Konsep 
dan Model Kajian Keilmuan dalam 
Pengembangan UIN Sunan Gunung 
Djati Bandung. Bandung: Sugada 
Press, 2006. 

Voll, John Obert. Islam: Continuity and 
Change in the Modern World. 
Wistview World, 1982. 

Wahid, Abdurrahaman. Menggerakkan 
Tradisi: Essei-Esesi Pesantren. 
Yogyakarta: LKiS, 2007. 

Wahid, Marzuki, et.all. Pesantren Masa 
Depan: Wacana Pemberdayaan dan 

Transformasi Pesantren. Bandung: 
Pustaka Hidayah, 1999. 

Yasmadi, Modernisasi Pesantren: Kritikaan 
Nurcholish Madjid Terhadap 
Pendidikan Islam Tradisonal. Jakarta: 
Ciputat Press, 2002. 

Ziemik, Manfred. Pesantren Dalam 
Perubahan Sosial. ter. Butche B 
Soendjoyo. Jakarta: P3M, 1986. 

 
 
 

 
 
 

ÐÐÐ 


