PROSES SILANG BUDAYA KOMUNITAS MUSLIM
“WONG LUMPUR”, GRESIK

M. Alie Humaedi
Pusat Penelitian Kemasyarakatan dan Kebudayaan
Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia

J1. Jend. Gatot Subroto No. 10 Jakarta
email: m.alie.humaedi@lipi.go.id

Abstrak:

“Wong Lumpur” adalah komunitas unik yang berada di wilayah Gresik. Mereka
dikenal sebagai kelompok kebudayaan marginal dan memiliki perbedaan yang
cukup signifikan dengan “orang Giri”, sebagai pemegang dari budaya
mainstream-nya. Hal ini dipengaruhi oleh posisi kota Gresik yang menjadi
wilayah industri dan menjadi pendukung utama pertumbuhan ekonomi
Surabaya. Dari sisi praktik, kebudayaan hybrid kota ini telah kehilangan
maknanya sebagai “kota santri” atau “kota wali”, sebagaimana yang dikenal
sebelumnya. Penelitian etnografi yang diawali dari deskripsi sejarah ruang sosial
kota Gresik dari perspektif ekonomi politik, telah menunjukkan adanya
pengaruh hybrid terhadap praktik kebudayaan dan bahasa masyarakat,
khususnya di Desa Lumpur. Pengaruh ini terlihat pada aspek perkawinan dan
penggunaan bahasa ibu pada keluarga pasangan campuran yang berasal dari
pemegang kebudayaan mainstream dan kebudayaan marginal.

Abstract:

“Wong Lumpur” is a unique community in Gresik, East Java. They are known as
marginal cultural groups and a significant difference with the “Wong Giri”, as the
holder of mainstream culture. This phenomen is influenced by the position of the
Gresik became an industrial area and a major supporter of Surabaya economic
growth. In terms of hybrid cultural practices, the city has lost its meaning as the
“Kota Santri” or “Kota Wali”, as widely known in the past. Ethnographic
research that begins with a description of the social space history of the Gresik
from the perspective of political economy, has shown the influence of the hybrid
to cultural practices and language of the community, particularly in the Lumpur
area. This influence is seen in marriage aspects and the use of mother tongue in
mixture families spouse derived from the holders of cultural mainstream and
marginal cultures.

Kata-kata kunci:
Wong Lumpur, Wong Giri, Gresik, hybrid, bahasa, marginal, kebudayaan mainstream

Pendahuluan Utara Jawa mengalami pasang surut. Saat
Sejarah telah memperlihatkan ge- fungsi-fungsi pelabuhan, seperti Cirebon,
rak pembangunan di wilayah Pantai Semarang, dan Gresik meningkat, maka



pembangunan wilayah ‘dengan sendiri-
nya’ semakin meningkat pula. Demikian
juga, ketika fungsi pelabuhannya menyu-
rut, maka perkembangan wilayah pun
terlihat lambat. Seperti umumnya proses
pembangunan, di Jawa Timur pun terjadi
ketidakmerataan persebaran wilayah dan
agen pembangunan yang terlibat. Derap
pembangunan yang dilakukan pemerin-
tah belum begitu dirasakan oleh masya-
rakat di wilayah utara, seperti Gresik.
Pembangunan kebanyakan dilakukan
oleh pihak swasta atau pengusaha yang
menanamkan modal dalam bentuk peru-
sahaan industri dan jasa pelayanan.
Padahal, wilayah Gresik merupakan sa-
lah satu penyumbang terbesar dari
pendapatan Propinsi Jawa Timur.!

Dalam scope kewilayahan yang
lebih luas, pemerintah Jawa Timur lebih
memprioritaskan wilayah Tengah dan
Selatan, termasuk dalam soal penyebaran
aparatur pemerintah. Agen pemba-
ngunan pun kebanyakan berasal dari
wilayah-wilayah seperti Mojokerto, Ma-
lang, Kediri, dan lainnya.? Sebagai agen

1 Dari sektor jasa, setiap tahun Gresik
menyumbang sebesar 18% pendapatan provinsi.
Jumlah ini belum ditambah dari sektor industri
yang mencapai angka 27%, sektor kelautan yang
menyumbang sekitar 5%, dan sektor lainnya
sebesar 3% (BPS, sensus ekonomi 2006).
Sumbangan pendapatan yang besar tidak diiringi
dengan imbal jasa pembangunan yang dilakukan
pemerintah. Pembangunan sepertinya hanya
dilakukan sektor swasta yang kemudian memberi
stimulus pembangunan kota.

2 Secara geo-kultural, wilayah tengah dan selatan
adalah wilayah orang-orang yang berkebudayaan
Mancanegaraan, sebagai kebudayaan mainstream
Jawa. Sebaliknya, wilayah utara dan timur selalu
dianggap sebagai wilayah kebudayaan pesisiran;
walaupun kerap dilekatkan identitas “bukan Jawa
Mataram”, dan selalu disebut sebagai kebudayaan
marginal seperti Lumpur dan Suroboyaan. Perha-
tikan secara seksama pembagian wilayah
kekuasaan Mataram yang dilakukan oleh Sartono
Kartodirjo, Ratu Adil (Jakarta: Gramedia, 1977),

220 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013

pembangunan, mereka pun dapat
bermukim di wilayah strategis atau
wilayah perbatasan yang mendapatkan
fasilitas lebih dari skema pembangunan
daerah. Secara positif, mereka bisa
menjadi pionir pembangunan, tetapi
secara negatif, kehadirannya telah me-
numbuhkan gesekan antar kelompok
masyarakat. Oleh karena itu, ketim-
pangan pembangunan juga bisa dise-
babkan oleh adanya gesekan identitas
dan kepentingan kelompok komunitas
tertentu. Di satu sisi, identitas “wong
Gresik”, misalnya akan terseret dan tidak
mengerti di mana ia harus berposisi
dalam arus besar kepentingan ekonomi
politik “pembangunan” dan kepentingan
etnik lain atau mainstream Jawa Timuran
atau Suroboyaan. Di sisi lain, “wong
Gresik” sendiri barangkali tidak mau dan
tidak sanggup merevitalisasi identitas
kebudayaan yang dianggap ’terlalu aga-
mis’.

Kekalahan identitas itu tercermin
dari kenyataan bahwa masyarakat Gresik
sendiri selalu mengungkapkan berbagai
kondisi kehidupan nyatanya dengan
menggunakan bahasa Jawa Timuran atau
Suroboyaan. Jenis bahasa yang kerap
dianggap sangat vulgar ini merupakan
basis jejaring kebudayaan mainstream
yang ada di Jawa Timur. Namun demi-
kian, bahasa yang digunakan oleh orang
Gresik masih ada sedikit perbedaan
dengan bahasa Jawa Timuran secara
umum. Tuturan orang Gresik, terlebih
yang berasal dari kelompok Giri, masih
terjaga. Dalam kondisi biasa, mereka
sangat jarang menggunakan kata-kata
kotor dan berbagai sebutan “hewan di

hlm. 45-51; dan Denys Lombard, Nusa Jawa Silang
Budaya, [ilid II (Jakarta: Gramedia, 2000), hIm. 110-
124.



dalam kebun binatang” dalam ruang
obrolan itu.

Berbahasa keras dan tinggi me-
mang harus diakui adanya, apalagi ketika
percampuran budaya Madura dan Ba-
wean telah ikut merebak di dalam
pergaulan kehidupan orang Gresik. Wa-
laupun tidak semua orang Gresik pun
melakukan hal demikian. Ada pandang-
an bahwa dengan banyaknya kelompok
etnik yang datang ke Gresik, telah
membuat kata-kata kotor itu tercegah
masuk dengan sendirinya. Ada juga yang
menyatakan bahwa ikatan religiusitas
santri dan kehadiran orang Arab di
Gresik ikut pula menahan “perilaku
berbahasa kasar” itu dilakukan oleh
masyarakat secara umum. Pendapat
tersebut tentu tidak seluruhnya benar,
tetapi ada itikad dan upaya masyarakat
yang berusaha menghubungkan kehidu-
pan bermasyarakat dan jejaring kebuda-
yaannya dengan satu genealogi kese-
jarahan Gresik sebagai kota wali.

Argumentasi dasar dari tulisan
yang menjelaskan ambang batas kebu-
dayaan melalui proses silang budaya
komunitas di Gresik ini tidak akan ditarik
dari pandangan umum tentang kota wali
dan kota santri, tetapi lebih pada proses
pertemuan berbagai entitas kebudayaan
(etnik) yang ada, baik kebudayaan
mainstream maupun marginal yang meng-
hasilkan praktik kebudayaan dan bahasa-
bahasa tertentu. Pertemuan entitas kebu-
dayaan ini menjadi penting, karena
Gresik dikenal sebagai salah satu simpul
jejaring distribusi ekonomi di Nusantara
yang sekaligus juga menciptakan jejaring
kebudayaannya (cradle of culture) sendiri.
Pertanyaannya, bagaimana jejaring kebu-
dayaan itu terbentuk seturut pertum-
buhan kota? Bagaimana produksi silang
budaya dipraktikkan saat ragam entitas
kebudayaan pada masyarakat Gresik itu

saling berhadapan dan bertemu, khusus-
nya antara kelompok “wong Lumpur”
dengan “wong Giri” dalam konteks per-
kawinan dan penggunaan bahasa?
Tulisan ini setidaknya dapat menggam-
barkan hibriditas kebudayaan pada ma-
syarakat yang memiliki intensitas tinggi
dalam pertemuannya dengan entitas
kebudayaan lain, sebagai dampak dari
perkembangan wilayah politik eko-
nominya.

Ambang Batas dan Silang Kebudayaan
Sebagaimana diketahui bahwa ke-
budayaan merupakan seluruh sistem
nilai dan perilaku individu di dalam ko-
munitasnya yang mau tidak mau harus
berhadapan dengan kondisi-kondisi eks-
ternal yang ada di sekelilingnya. Pengha-
dapan itulah yang memungkinkan kebu-
dayaan dan para pelaku budayanya
harus selalu bersifat dinamis, karena bila
ia bersifat statis berarti menunjukkan
bahwa kehidupan manusia pun telah ber-
akhir. Secara hukum alam, manusia be-
nar-benar ditakdirkan untuk selalu ber-
gerak (dinamis) dalam kedudukannya
sebagai khalifatullih fi al-ardl. Artinya,
peradaban manusia sesungguhnya tercip-
ta dari kedinamisan itu sendiri, termasuk
ketika berhadapan dengan entitas-entitas
kebudayaan dan kelompok lain. Ada
beberapa pilihan yang muncul, yaitu: (1)
“tetap menjadi diri” dengan tidak
mengambil bagian dari yang lain; (2)
larut dengan yang lain, dengan mening-
galkan sepenuhnya sistem kebudayaan
yang dikenal sebelumnya; atau (3)
melakukan perpaduan antara kebuda-
yaan diri dengan kebudayaan lain yang
terlihat dalam berbagai praktik kehidu-
pan, sehingga tidak lagi pernah jelas
batas-batas antara kebudayaan asli (diri)
dengan kebudayaan yang datang (liyan)
itu. Semuanya menjadi satu proses

KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 221



pertemuan silang budaya yang tidak lagi
jelas bentuknya, yaitu antara kebudayaan
diri dan kebudayaan liyan tersebut.

Sepertinya saat ini tidak ada satu
komunitas pun yang benar-benar meng-
ambil pilihan pertama, yaitu tetap
menjadi diri yang otentik dan terpisah
dari bagian kebudayaan lain. Sebut saja,
penelitian terhadap komunitas adat Tau
Taa Vana yang dilakukan M. Alie
Humaedi selama lima tahun di peda-
laman hutan Kabupaten Tojo Una-Una
Sulawesi Tengah (2008-2012). Pada
mulanya, ada dugaan bahwa komunitas
adat ini benar-benar memiliki kebuda-
yaan yang otentik dari dirinya, tetapi apa
yang dibayangkan itu keliru berdasarkan
kenyataan lapangannya. Kebudayaannya
telah tercampur-baur dengan kebuda-
yaan yang berasal dari kerajaan Ternate
yang jaraknya sekitar 3000 km dari
wilayah pedalamannya. Hal ini terlihat
jelas pada tata aturan hukuman denda
(givu ada bayar) yang telah menggantikan
hukuman mati (sakumpuli) yang dikenal
sebelumnya. Rupanya, kebudayaan Ter-
nate telah terinternalisasi dalam kebu-
dayaan masyarakat adat Tau Taa Vana,
meskipun kekuasaan formalnya imajiner
sekali pun.3

Hal yang sama juga menimpa
pada komunitas penutur bahasa Kafoa di
desa pedalaman di pulau Alor, Nusa
Tenggara Timur. Mereka telah mencam-
purbaurkan antara bahasa Kafoa sebagai
bahasa ibunya (mother tangue) dengan
bahasa daerah sekitar, yaitu Klon, Abui,
Kui, Pura, Alor, dan lainnya, termasuk
mencampurnya pula dengan bahasa

3 M. Alie Humaedi, “Pengakuan Hak-hak
Kewarganegaraan Komunitas adat Terpencil Tau
Taa Vana di Tojo Una-Una Sulawesi Tengah”,
Jurnal Kajian, Vol. 17, No. 3, (September 2012),
hlm. 329-352.

222 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013

Melayu Alor dan Bahasa Indonesia.#
Artinya, kebudayaan dan bahasa yang
dikenal oleh kelompok-kelompok etnik di
wilayah-wilayah pedalaman dan jauh saja
telah tercampur dengan unsur-unsur
kebudayaan dan bahasa dari entitas
kebudayaan lain. Karenanya, akan men-
jadi suatu keniscayaan bahwa kebuda-
yaan kelompok masyarakat yang ada di
perkotaan pun tidak terhindarkan dari
percampuran kebudayaan itu.

Proses silang budaya seperti inilah
yang disebut oleh Bhaba,®> Bourdieu,® dan
Hasan Hanafi,” sebagai hybridization atau
hybrids. Secara bahasa, hybrid berasal dari
kata hibriditas. Sebagai kata benda,
hibriditas, menurut Oxford English Dicti-
onary,® menunjukkan pada makna hal
yang dibuat dengan menggabungkan
atau mencampurkan dua elemen yang
berbeda. Sementara sebagai kata sifat,
hibrida, menunjukkan makna pada se-
suatu yang berupa "karakter campuran”.
Karakter campuran yang dimaksud di
sini adalah karakter dari unsur-unsur
kebudayaan yang berbeda. Bisa juga diar-
tikan bahwa hybrid menunjukkan adanya
kesadaran kebudayaan diri (the self) yang

4 LIPI, Policy Paper Bahasa dan Kebudayaan Etnik
Minoritas: Vitalitas dan Kemungkinan
Pemertahanannya  (Jakarta: Pusat  Penelitian
Kemasyarakatan dan Kebudayaan LIPI, 2013),
hlm. 2-12.

5 Homi Bhabha, The Location of Culture (London &
New York: Routledge, 1994), him. 112.

¢ Pierre Bourdieu, The Field of Cultural Production:
Essays on Art and Literature Pierre Bourdieu
(Columbia: Columbia University Press, 1993),
hlm. 17-23.

7 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap
Barat, Pengantar Oksidentalis (Jakarta: Paramadina,
2000), hlm. 67-69.

8 Lihat “Hybridity”, dalam International
Encyclopedia  of the Social  Sciences, 2008:
http:/ /www.encyclopedia.com/doc/1G2-
3045301063.html. (diakses tanggal 11 Agustus
2013).




larut-marut dalam kebudayaan lain (the
other). Pembentukan kesadaran yang
memperhadapkan kebudayaan al-and dan
al-akhdr itu berlangsung dalam proses
kesejarahan masyarakat pelaku kebuda-
yaannya.’

Dengan demikian, kebudayaan
diri (the self) sesungguhnya telah, sedang,
dan akan beraktualisasi diri karena keha-
diran yang lain (the other), baik dalam
bentuk tunggal ataupun jamak. Dalam
hal ini, kebudayaan mainstream dan
marginal sebenarnya dapat diposisikan
sebagai the other (liyan), atau sebaliknya,
bisa juga sebagai the self. Hubungan ini
dapat berimbang atau lebih berat pada
posisinya masing-masing, tergantung pa-
da sudut pandang yang dilihatnya. Bila
dilihat dari sudut pandang mainstream,
maka kebudayaan marginal bisa diang-
gap sebagai anomali yang menjadi the
other. Sebaliknya, bila dilihat dari sudut
pandang kelompok yang dimarginalkan,
maka bisa jadi kebudayaan mainstream itu
adalah kelompok yang mengada-ada atau
menghimpunkan kebudayan-kebudayaan
marginal yang hidup di sekitarnya dan
kemudian mengembangkannya melalui
kesepakatan bersama atau keputusan
politik tertentu. Kasus bahasa Jawa de-
ngan tiga tingkatannya menjadi contoh
menarik bila diperhadapkan dengan
bahasa-bahasa Jawa ngapak yang berada
di sepanjang pesisir pantai utara atau pun
wilayah-wilayah yang dahulu dikenal
sebagai wilayah mancanegaraan dari ke-
raton Solo dan Yogyakarta.

Dalam kasus campuran kebuda-
yaan dan sudut pandang yang mainstream
dan marginal seperti ini, maka Gresik
yang dikenal sebagai salah satu simpul
ke-Nusantaraan yang dicerminkan mela-
lui pasang surut pelabuhannya dapat

9 Hassan Hanafi, Oksidentalisme, hlm. 68.

menjadi contoh menarik untuk melihat je-
jaring kebudayaan beserta silang kebuda-
yaan yang terjadi di dalamnya. Gresik
juga telah menjadi kota sentral yang
berperan utama dalam ikut serta mema-
jukan pembangunan Jawa. Peran itu
diperoleh dari titik strategis yang dimiliki
oleh kota ini yang berada di garis pantai,
sehingga kota ini layak menjadi kota
pelabuhan dan kota penghubung dengan
kota industri seperti Surabaya dan Mojo-
kerto. Gresik juga merupakan simpul
utama jejaring perdagangan antar pulau,
seperti Bawean yang berpenduduk 60
ribu orang, Gili yang berpenduduk 3000
orang, serta pulau Kangean dan Masa-
lembu di Madura, dan lainnya.

Peran kota Gresik di atas kerap
mengalami pasang surut seturut pertum-
buhan kota pelabuhan lain, atau seturut
alternatif transportasi lain yang ditawar-
kan pemerintah dan pihak swasta. Surut-
nya pelabuhan bukan berarti menyu-
rutkan jejaring kebudayaan yang sebe-
lumnya telah hadir dan dibentuk bersama
dengan pertumbuhan pelabuhan. Banyak
produk kebudayaan beserta aspeknya
yang tetap dimiliki dan diakui oleh
masyarakat di wilayah itu. Proses inilah
yang disebut sebagai cradle of culture,
seperti dikemukakan oleh Frank Broeze.10

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan meto-
de etnografi melalui pendekatan kebuda-
yaan secara thick description, sebagaimana
yang  diperkenalkan oleh  Clifford
Geertz.! Thick description adalah formu-

10 Frank Broeze (ed), Brides of the Sea: Port Cities of
Asia from the 16th-20th Centuries (Kensington: New
South Wales University Press, 1989), hlm. 11-12.

1 Clifford Geertz, The Religion of Java (New York:
Free Press, 1960), hlm. 4; dan Ignas Kleden, Thick
Description: Monografi Pemikiran Clifford Geertz
(Jakarta: LP3ES, 1984), hlm. 34-41.

KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 223



lasi ke arah deskripsi yang mendalam
sehingga gambaran yang diberikan lebih
berarti, bukan sekadar data yang
ditumpuk. Deskripsi ini juga menuntut
penggunaan paradigma sejarah annales,
suatu pendekatan yang lebih mengu-
tamakan aspek sejarah lisan, sedangkan
teks digunakan sebatas membantu infor-
masi tuturan yang diberikan.’> Melalui
etnografi yang thick description ini, per-
soalan sistem makna, sistem sosial, dan
interpretasi terhadap praktik budaya
masyarakat Lumpur di Gresik dapat dite-
lusuri secara mendalam.

Pengumpulan datanya dilakukan
selama tiga bulan pada tahun 2009 dan
2010 secara live in melalui wawancara
mendalam kepada 42 orang, pengamatan
langsung, beberapa diskusi terfokus, dan
dokumentasi visual.

Lumpur Gresik: Wilayah Lintas dan
Silang Kebudayaan

Lumpur adalah satu dari sekian
banyak wilayah yang berada di kota
Gresik. Ia merupakan sebuah wilayah
pantai yang telah padat permukimannya,
seperti lazimnya sebuah wilayah di pesi-
sir pantai Utara Laut Jawa. Fenomena
kebudayaan yang dihadirkan masyarakat
pun lebih berdasarkan pada model cradle
of culture, di mana jalur-jalur penghubung
ke wilayah-wilayah utama telah mengha-
silkan jalur kebudayaannya sendiri. Jalur
Lumpur adalah jalur penghubung darat
dari Gresik ke Surabaya dan Lamongan,
dan serta jalur laut ke arah Bangkalan
Madura, khususnya wilayah Socah.

Secara umum, Gresik merupakan
kota tua yang secara politik kekuasaan
sebelumnya berada di bawah kontrol
kerajaan Majapahit dan Mataram. Berda-
sarkan Kitab Negarakertagama dan Babad

12 Lombard, Nusa Jawa, hlm. xxii.

224 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013

Badrasati, dapat dikatakan bahwa Gresik
bersama Tuban dan Lamongan pada
masa Majapahit berada di bawah
administratif Lasem. Pada masa kejayaan
Majapahit di bawah Hayam Wuruk,
wilayah kekuasaan Lasem merupakan
daerah yang mempunyai arti penting
secara ekonomi politik. Hal ini ditandai
dengan kunjungan Raja Hayam Wuruk di
Lasem pada 1276.13 Kejayaan Majapahit
mengalami surut setelah terjadi pem-
berontakan Ronggo Lawe yang bersebe-
rangan pendapat dengan Nambi dan
Suro. Pemberontakan ini telah membe-
rikan pengaruh besar terhadap keadaan
ekonomi politik di sepanjang garis pantai
utara wilayah timur pada saat kemu-
dian. Hal ini juga berdampak pada peta
politik dan keadaan demografi di wilayah
ini, terkhusus pada jejaring kebudayaan
yang dibawa oleh kelompok Madura, ter-
utama Sumenep yang hidup dan menye-
bar di sepanjang wilayah itu.

Pembentukan jejaring kebudayaan
‘Jawa’” semakin diperkuat pada masa ke-
rajaan Mataram di bawah Sultan Agung.
Dia telah berhasil menguasai hampir
seluruh Jawa, kecuali Banten, Batavia,
dan Cirebon. Cirebon memang tidak
dikuasai, namun memiliki ikatan kuat
dengan Mataram. Oleh penggantinya,
Amangkurat I, untuk mengatur seluruh
wilayah yang dikuasai, satu kebijakan
diambil dengan cara membelah wilayah
itu ke dalam empat bagian. Salah satu
bagian itu adalah memasukkan Rembang,
Lasem, dan wilayah timurnya lagi berada
di bawah kekuasaan Tumenggung Pati,
bersama-sama dengan daerah Juwana
dan Pajangkongan.14

13 Tim Peneliti, Sejarah Rembang (Rembang:
Sekretaris Daerah, 2003), him. 16-17.
14 Ibid., hlm. 18.



Pembagian wilayah di atas sema-
kin ditegaskan pada saat dinamika politik
kraton Jawa itu mengalami perpecahan
yang puncaknya dilakukan perjanjian
Giyanti pada 1655. Mataram pun
akhirnya terbelah menjadi dua pusat
kekuasaan, yaitu Kraton Surakarta
(Kasunanan) dan Yogyakarta (Kasul-
tanan). Keduanya sekaligus menjadi
pusat pemerintahan dan kebudayaan.
Masing-masing menciptakan gaya pemi-
kiran dan pandangan dunia dari budaya
kraton, yang mewujud dalam bidang
politik, ekonomi, bahasa, seni sastra, seni
pewayangan, seni busana, seni musik
gamelan, keris, arsitektur, dan segi-segi
seni tradisional lainnya. Pembelahan
wilayah kekuasaan di lingkungan kraton
Jawa berlanjut ketika sebagian wilayah
Kraton Surakarta harus dipisahkan lagi
untuk pendirian Kadipaten Mangkune-
garan pada 1757, dan sebagian wilayah
Kraton Yogyakarta harus dibagi lagi
untuk pendirian Kadipaten Paku Alaman
pada 1812.15

Seturut perjanjian itu, mulai 1680,
Gresik masuk ke wilayah pesisiran timur
di bawah Mataram Kartasura (Kasunan-
an). Menurut Sartono Kartodirdjo, peng-
aturan wilayah Kerajaan Mataram secara
umum terbagi ke dalam empat kewi-
layahan, yaitu kutanegara, negara agung,
mancanegara, dan pesisiran.1® Karena itu,
dalam kategori ini Gresik sebenarnya
tidak bisa disebut sebagai wilayah
mancanegara, tetapi disebut sebagai wi-
layah pesisiran. Saat itu, wilayah pesisiran
adalah wilayah kerajaan yang letaknya
paling jauh dari pusat kerajaan.

Sesuai arah dan letaknya, wilayah
pesisiran dibagi lagi menjadi dua, yaitu

15 M.C. Ricklefs, A History of Modern Indonesia
(London: MacMillan, 1981), hlm. 148-150.
16 Kartodirjo, Sejarah, hlm. 2.

pesisiran timur dan pesisiran barat. Sampai
pada masa pemerintahan Pakubuwono
II, menurut Brandas, Mataram Kartasura
wilayah Pasisir Barat meliputi Peka-
longan, Brebes dan Bentar, Tegal, Demalk,
Kaliwungu, Kendal, Batang, dan Pema-
lang. Sedangkan wilayah pesisir timur
meliputi Jepara, Kudus, Cengkal, Pati,
Juwana, Rembang, Pajangkungan,
Lamongan, Gresik, Surabaya, Pasuruhan,
Bangil, Banyuwangi, Blambangan, dan
Madura.’”? Wilayah Gresik, Surabaya,
dan Madura adalah tiga wilayah yang
paling terkenal di wilayah pesisiran
timur. Selain persoalan letak strategis
untuk kepentingan ekonomi, ketiga wila-
yah ini memiliki karakter kuat dalam
jejaring kebudayaan masing-masing, ter-
lebih jejaring kebudayaan Madura yang
memengaruhi praktik-praktik kebuda-
yaan masyarakat di Jawa Timur.

Untuk mempermudah penguasaan
terhadap wilayah Gresik dan wilayah
sekitarnya, kerajaan Mataram membe-
rikan kebebasan kepada kaum bangsa-
wan lokal untuk mengatur kekuasaannya
sendiri. Kerajaan Mataram di kutaarjo
berhak menerima hasil tahunan, berupa
apanage (upeti) yang telah ditentukan
jumlahnya saja. Apanage akan menjadi
bukti dan jaminan bahwa wilayah yang
mengirimnya akan dilindungi kerajaan
Mataram dari ancaman pihak lain atau
sesuatu yang mengganggu ketertiban
(rust en orde). Hal ini berlangsung saat
Belanda ikut campur dalam pengelolaan
kekuasaan Mataram di berbagai wilayah.

Namun demikian, tidak jarang
perilaku kebudayaan Mataram kutoarjo
itu sendiri kemudian ditiru oleh kerajaan
lokal yang memiliki afiliasi kepadanya.
Salah satunya adalah Kraton Giri yang
ada di Kemasan Gresik. Jejaring kebu-

17 Tim Peneliti, Sejarah, hlm. 19.

KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 225



dayaan Mataram Kasunanan Surakarta
diambil dan dipraktikkan dalam pola
kehidupan kratonnya, sehingga kelom-
pok Giri akhirnya menjadi kelompok
bangsawan (cavelerois) yang sama dalam
praktik kebudayaan mereka dengan
bangsawan Mataram. Hal ini sama
kasusnya dengan Kraton Cirebon yang
menjadi replika Mataram. Jejaring kebuda-
yaan Jawa Mataram sendiri menyebar
seturut penguasaan wilayah.

Dalam hubungannya dengan kese-
jarahan di atas, maka mitologi yang ber-
kembang di wilayah Lumpur, Kroman,
dan Gresik umumnya kerap dihubung-
kan dengan akar genealogis kebudayaan
Majapahit dan Mataram yang memenga-
ruhinya. Secara mitologi, Desa Lumpur
Gresik dibuka oleh para pelarian Maja-
pahit dari kelompok Sumenep Madura,
sesaat setelah pemberontakan Ronggo
Lawe dibinasakan. Ada juga pandangan
bahwa orang Madura telah ada dan
menetap di daerah ini jauh sebelum
pemberontakan itu meletus. Secara kon-
tur kewilayahan, wilayah ini memang
strategis menjadi tempat persinggahan
bagi nelayan Madura.18

Lambat laun, daerah ini tumbuh
menjadi desa seperti keadaannya dewasa
ini. Penduduk yang sudah tinggal secara
menurun itu, mempunyai ikatan kekera-
batan yang dahulu memang hanya terdiri
atas beberapa keluarga inti, dan kemu-
dian berkembang menjadi beberapa
keluarga yang terpencar di sekitar rumah
induknya. Jumlah itu semakin bertam-
bah, ketika para pelarian kelompok
Sumenep memilih lokasi ini sebagai
tempat persembunyian. Apakah berda-

18 Wawancara dengan Abdul Muhith, kepala Bale
Waring Lumpur (8 Agustus 2010). Beliau bercerita
banyak tentang sejarah kampung Lumpur dan
juga tentang derap-derap modernitas yang
dihadapi oleh orang-orang sederhana Lumpur

226 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013

sarkan mitologi ini dapat dinyatakan
bahwa orang Lumpur pertama adalah
orang Madura? Walaupun eksistensi
kebudayaan orang Madura ini kemudian
kalah dengan masuknya orang Jawa yang
berasal dari Lamongan dan Tuban. Ke-
lompok terakhir yang datang inilah yang
paling mewarnai jejaring kebudayaan
Lumpur, meskipun di dalamnya juga
terdapat warna kebudayaan Madura.

Dalam proses sosialisasi antara
penduduk yang sama-sama dianggap
sebagai pendatang itu, telah menim-
bulkan saling pengaruh satu dengan yang
lain dalam aspek kebudayaan. Masing-
masing kelompok pendatang dalam
interaksi-komunikasi verbalnya tetap
menggunakan bahasa dan adat istiadat
mereka, tetapi ketika dihadapkan dengan
kelompok pendatang dari kebudayaan
lain, mereka dituntut untuk mampu
berbahasa sesuai kelompok yang dihada-
pinya, atau sebaliknya. Proses ini telah
berjalan sedemikian rupa, sehingga mem-
bentuk kebudayaan khas ala Lumpur.
Pada saat-saat sekarang, kebudayaan
suku Madura kemudian lebih menonjol,
sepertinya kembali ke proses awal pem-
bukaan wilayah. Namun demikan, perbe-
daan yang ada kemudian diikat dengan
mitologi yang dihubungkan dengan
tokoh sakral mereka, yaitu Mbah Sindo-
joyo. Ikatan ini dapat menjadi norma
bersama yang mampu mengatur tingkah
laku berbagai kelompok yang memiliki
budaya berbeda itu.

Hubungan antara masyarakat Ma-
dura dengan Gresik terikat hingga seka-
rang, seperti hilir mudiknya orang
Madura, yaitu orang Socah, ke wilayah
Blandongan Lumpur. Setiap pagi, banyak
penduduk Socah dengan menggunakan
perahu kecil (klotok) sendiri atau ngongkos
kepada klotok orang lain untuk membawa
hasil kebun dan pertanian yang akan



dijual di pasar lama dan baru Gresik.
Pasar Gresik dipilih karena harga hasil
kebun dan pertanian itu lebih mabhal,
dibandingkan bila dijual di Socahnya
sendiri. Klotok itu kemudian ditambatkan
di Blandongan, suatu wilayah perbatasan
Kroman dan Lumpur Gresik. Para
penumpang klotok disambut oleh para
tukang becak, yang juga sama-sama
berasal dari Madura. Mereka mengan-
tarkan penumpang dan barang dagang-
annya ke pasar. Setelah barang dagangan
itu habis terjual, mereka berbelanja
kebutuhan sehari-hari keluarga atau
berbelanja barang dagangan yang bisa
dijual di Socah. Mereka kemudian
kembali ke Socah sekitar jam 12.00 siang,
sebelum laut bergelombang dan angin
besar datang.

Aktifitas hilir-mudiknya perdaga-
ngan orang Madura Socah menandakan
bahwa roda pergerakan ekonomi di
Gresik tidak hanya digerakkan oleh
orang lokal Gresik, yang biasa menyebut
dirinya sebagai ‘orang Giri’ atau orang
Kemasan’, yang membentang dari Ujung
Pangkah sampai ke Kebo Mas, atau dari
Manyar sampai ke Lumpur. Selain itu,
Gresik pun diramaikan oleh aktifitas
orang Bawean dan Banjar yang mela-
kukan aktifitas ekonomi di Gresik atau
sekadar menjadikan Gresik sebagai pintu
masuk dan pintu keluar untuk menuju
dan keluar dari pulau Bawean. Bahkan,
sudah ada ribuan orang Bawean yang
menetap dan memiliki rumah dan tempat
usaha di Gresik. Ada pameo, bahwa setiap
gang di Kabupaten Gresik, pastilah ada
orang Bawean.?

19 Wawancara dengan Mulyadi, seorang Bawean
di pasar lama Gubernur Suryo Gresik (09 Agustus
2009; 2010). Ada ribuan orang Bawean di Gresik,
belum lagi di Surabaya; dari yang termiskin dan
terkayanya orang Surabaya pasti ada yang berasal
dari Bawean.

Orang-orang seperti H. Samwil, H.
Ismail, Mulyadi, dan H. Hasan adalah
orang Bawean yang sukses beraktifitas
ekonomi di Gresik. Bahkan, beberapa
orang Bawean ada yang menjadi anggota
DPRD dan pimpinan partai. Walaupun
aspek partisipasi politik ini tidak begitu
istimewa, karena secara geo-politik, Ba-
wean merupakan bagian dari Kabupaten
Gresik yang layak mendapatkan hak
perwakilan. Namun, masuknya mereka
ke dunia politik partisan telah menggu-
gurkan anggapan bahwa orang Bawean
hanya berkecimpung dalam persoalan
pendidikan agama saja melalui jejaring
pendidikan al-Ma’arif dan pesantren
Sidogiri. Dalam hal ini, mereka telah
mampu memanfaatkan hak politik, khu-
susnya untuk mendorong pemerataan
pembangunan infrastruktur serta pening-
katan mutu dan pelayanan sarana trans-
portasi kapal. Pada setiap aktifitas
ekonomi dan politiknya, mereka tetap
membawa jejaring kebudayaannya, dari
soal bahasa sampai persoalan mengenai
menu makanan dan pandangan hidup-
nya. Demikian juga bagi orang Bawean
lain yang tinggal di Gresik.2°

Seperti halnya orang Bawean di
Gresik, maka orang Madura Socah pun
banyak juga yang sudah menetap di
Lumpur, Gresik. Menurut informasi,
orang Madura Socah yang tinggal di
Gresik mencapai jumlah 800-an orang.?!
Belum ditambah dengan orang Madura
yang berasal dari wilayah lain, seperti
Sampang dan Pamekasan yang jumlah-

20 Wawancara dengan H. Samwil, Ketua Partai
Demokrat Gresik yang berasa dari Bawean.
Dengan rinci dia menerangkan perjalanan karir
orang-orang Bawean di dunia politik dan
membandingkannya dengan kehidupan di dunia
pesantren.

2l Wawancara dengan Hidayat, nelayan Socah di
Lumpur (10 Agustus 2009).

KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 227



nya ditaksir mencapai angka 4.000 orang.
Hampir sebagian besar orang Madura ini
bekerja di sektor informal, yaitu kuli pela-
buhan, tukang becak, buruh bangunan,
pedagang di pasar dan trotoar, dan
sebagainya. Terkecuali orang Socah, me-
reka seperti halnya orang Bawean tinggal
menyebar ke seluruh wilayah Gresik.
Sebaliknya, orang Madura Socah sendiri
dan sebagian kecil orang Madura yang
bekerja menjadi kuli pelabuhan dan
tukang becak yang berasal dari wilayah
lain menetap di wilayah Lumpur, Kro-
man, dan Pulopancian. Lebih khusus,
orang Madura Socah kebanyakan tinggal
di wilayah Lumpur.??

Tradisi dan Modernitas yang Berbaur
Desa Lumpur adalah salah satu
desa yang terletak di daerah pesisir utara
kota Gresik. Wilayah tersebut dijadikan
sebagai wilayah baru pengembangan
pelabuhan komersial non-Pelindo. Desa
seluas 34,6 hektar, yang kebanyakan
tanahnya adalah “tanah koloran” atau
“tanah timbul”, merupakan desa nelayan
yang diubah menjadi desa pelabuhan dan
jalur utama transportasi pelabuhan
menuju Surabaya. Di desa ini, sedikitnya
ada tiga pelabuhan utama, yaitu
pelabuhan Batubara, Hess, dan Maspion.
Selain itu, ada tiga pelabuhan kecil
semacam tambatan perahu khusus
nelayan, yaitu bale plastik, bale waring, dan
bale bobo, serta ditambah Blandongan
yang diperuntukkan khusus bagi klotok

2 Wawancara dengan Ghazali, Kaur Kesra Desa
Lumpur Gresik (10 Agustus). Pemerintah desa
kesulitan mendata pendatang, karena intensitas
keluar masuknya penduduk di desa Lumpur
terbilang tinggi. Ada pendatang harian, musiman,
dan ada juga pendatang tahunan. Bisa saja mereka
kemudian menetap di Lumpur, karena ikatan
pekerjaan atau pun ikatan berumah tangga.

228 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013

orang Madura Socah dan klotok pengantar
kru kapal besar.

Walaupun derap modernitas kota
modern seperti pelabuhan ada di desa ini,
namun desa ini masih kuat memegang
kebiasaan tradisional, terlebih dalam
hubungan kosmologisnya dengan laut itu
sendiri. Upacara rokat, selamatan atau
keselamatan untuk memperoleh sesuatu
yang dihajatkan, selalu dilakukan di
tempat  pangkalan  atau  blandongan,
tepatnya di sekitar tepi pantai yang
merupakan tempat berlabuh dan berang-
katnya perahu nelayan. Upacara diada-
kan setiap tahun sekali, sebagai isyarat
permohonan (doa) untuk mendapatkan
keselamatan bagi seluruh warga desa
dalam tugasnya sehari-hari sebagai
nelayan.

Cerita rakyat menyebutkan bahwa
upacara ini dimulai sejak mayat seorang
perempuan tua, tanpa diketahui asal-
usulnya, terdampar di tepian pantai
mereka. Beberapa kali mayat tersebut
dihanyutkan ke tengah lautan, tetapi
kembali lagi ke tempat semula. Karena
kejadian itu, mayat kemudian dikubur-
kan di sekitar tempat terdamparnya, dari
tepi pantai (daratan) yang sekarang.
Tanah tempat kuburan itu lebih tinggi
dari daerah sekitar, sehingga tidak
tergenang air laut. Tempat ini kemudian
dianggap keramat, sehingga digunakan
sebagai bale miyang. Walaupun ada versi
lain yang lebih kuat, yaitu rokat pang-
kalan itu dilakukan berdasarkan kebia-
saan Mbah Sindujoyo dahulu untuk
mendoakan para nelayan Lumpur.?

Menurut cerita rakyat, Desa
Lumpur ini berasal dari tepian pantai
yang berlumpur dan mengendap. Karena
perubahan alam dan kebutuhan pendu-

2 Wawancara dengan Mbah Kaum, sesepuh Desa
Lumpur (10 Agustus 2009).



duk, maka tepian pantai itu menjadi
suatu pemukiman yang dinamakan Lum-
pur. Berdasarkan letaknya di tepi pantai,
mata pencaharian penduduknya mayori-
tas adalah nelayan, walaupun ada seba-
gian kecil dari mereka yang berdagang.
Agama yang dianut adalah Islam, namun
demikian juga mereka tetap memegang
teguh adat istiadat yang ada. Pinutur
para sesepuh selalu menjadi panutan
dalam kehidupan masyarakat, sehingga
timbul perasaan takut bila melanggar
kebiasaan yang berlaku atau kebiasaan
yang sudah ditentukan sesepuh. Misal-
nya, bila seseorang hendak mempunyai
hajat, baik pernikahan maupun Kkhitan,
maka diharuskan baginya untuk nyekar
dan berziarah kepada sesepuh, di anta-
ranya ke Mbah Abdullah Sindujoyo.
Beliau adalah seorang ulama yang pernah
tinggal di sekitar Lumpur dan Kroman.
Segala pinutur dan perilaku Mbah
Sindujoyo ini menjadi panutan penduduk
sekitar. Bila suatu saat mereka lupa atau
melanggar kebiasaan ini, maka dengan
izin Tuhan Yang Maha Kuasa akan terjadi
bencana atau gangguan bagi mereka yang
akan melaksanakan hajat itu.

Salah satu adat yang ada di Lum-
pur adalah pelaksanaan adat perkawinan
(penganten) yang lebih dikenal dengan
nama penganten jadur. Tradisi ini ada
sejak abad XIX. Istilahnya diambil dari
suara bunyi-bunyian kelompok pencak
silat yang ikut mengiringi kirab pengan-
ten. Adapun kelompok pencak silat
terdiri atas penabuh jidor, penabuh
gendang, pesilat dengan dandanan
gendoruwo, macan, dan kera. Alur cerita
dari adat penganten ini diawali dengan
keluarnya penganten lelaki dari rumah-
nya. Penganten lelaki kemudian dikirab
keliling kampung dan bale-bale (tempat
peristirahatan para nelayan) dengan dii-
ringi pembawa obor (paling depan)

sebagai penerang dan penunjuk jalan di
waktu malam hari, kelompok pencak
silat, pembawa lamaran, pembawa
kembar mayang penganten lelaki yang
didampingi kedua orang tuanya, dan
pembawa payung serta barisan yang
terakhir kelompok hadrah.

Dalam soal kependudukan, Lum-
pur merupakan salah satu desa terpadat
di wilayah Kabupaten Gresik. Jumlah
penduduk yang terdaftar mencapai
angka 7.575 orang. Belum ditambah
dengan penduduk yang tidak terdaftar,
karena arus keluar masuk ke wilayah ini
berintensitas tinggi. Di desa ini pula,
berbagai kelompok etnik ada dan mene-
tap untuk sementara atau tinggal lama.
Selain etnik Jawa pada umumnya, etnik
yang ada itu, misalnya, adalah Jawa
Lumpur, Madura, Bugis, Banjar, Batak,
dan Ambon.?* Identitas Jawa Lumpur
barangkali akan selalu dipertanyakan,
siapa sebenarnya manusia pertama yang
bisa disebut orang Jawa Lumpur itu?

Dalam soal pekerjaan, masing-
masing kelompok etnik di atas biasanya
memiliki kekhususan. Selain berprofesi
sebagai nelayan segoro, “wong Lumpur”
juga dianggap sebagai pekerja sukses
pada bidang budidaya bandeng tambak.
Pasar ikan bandengnya terbesar di Jawa
Timur. Orang Madura kebanyakan
berprofesi sebagai pedagang umum, kuli
pelabuhan, tukang becak, dan pencari
khusus besi bekas di bawah air atau
bongkaran kapal; orang Bugis dan orang
Banjar menjadi tauke-tauke kapal dan jual
beli kayu; orang Batak menjadi awak
kapal besar; dan orang Ambon kerap
berprofesi khusus sebagai tukang per-
baikan klotok dan kapal.

2 Universitas Petra, CSR Petrokimia bagi Komunitas
Lumpur (Surabaya: UPS, 2007), hIm. 56.

KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 229



Wilayah Lumpur seolah menjadi
miniatur keindonesiaan, dari persoalan
ragam etnik, sampai cara tradisional yang
mewarnai derap modernitas. Orang Lum-
pur, atau orang yang berdomisili di
wilayah Lumpur kerap dianggap sebagai
“orang kasar, spontan, dan berdialek
aneh” yang berbeda dengan orang Gresik
yang pada umumnya kerap menisbatkan
dirinya secara genealogis sebagai “orang
Giri”. Dalam pandangan umum, Orang
Giri dianggap orang lebih beragama
Islam karena memiliki hubungan lang-
sung dengan akar spiritualitas para wali
dan habib Arab, bersikap ramah sebagai
bentukan pengalaman dari para bangsa-
wan, dan berhati-hati. Wilayah Kemasan
dan Kebomas adalah pusat utama kebu-
dayaan Giri ini.?

Hal ini berbanding terbalik dengan
anggapan umum masyarakat Gresik
sendiri tentang “wong Lumpur”. Mereka
kerap dinyatakan sebagai “orang yang
beragama setengah” (baca: setengah
Islam- mungkin dalam arti tercampur
dengan bentuk kepercayaan nenek mo-
yang sinkretisme), menyelesaikan perso-
alan dengan cara kasar, seperti menghen-
tikan langsung atau melempar truk
perusahaan yang mengangkut bahan
baku atau barang jadi yang dirasa meng-
ganggu kehidupan sosialnya, sering
terlibat perkelahian antar kampung, dan
memiliki dialek yang amat kasar dalam
berbahasa.

Praktik kebudayaan “wong Lum-
pur” seperti itu kerap dinisbatkan kepada
akar genealogis kebudayaannya sebagai
para penjaga atau pengawal kekuasaan
Kraton Giri, juga kelompok Sumenep
dalam pemberontakan Ronggo Lawe jauh
sebelumnya. Penisbatan semacam ini ber-

% Wawancara dengan H. Masudi, Pulopancian
Gresik (13 Agustus 2009).

230 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013

akibat pada anggapan umum bahwa
orang Lumpur berbeda dengan orang
Gresik. Salah satu akibat nyata adalah
jarangnya perkawinan antara orang
Gresik dengan orang Lumpur. Dalam
kapasitas ini, Desa Lumpur adalah desa
yang penuh ragam silang budaya, tetapi
tidak begitu bermakna bila dihadapkan
dengan entitas kebudayaan yang diang-
gap mainstream, yaitu kebudayaan Giri.
Pola silang produksi kebudayaannya
dapat digambarkan pada skema di bawah
ini.

Skema 1

Silang Produksi Kebudayaan Gresik
yang melahirkan Ambang Batas Kebudayaan

Elemen Pemengaruh

Replika Jawa Mataram >
Kebudayaan Mainstrem

=

Jejaring Kebudayaan Jawa Lumpur
Anomali Kebudayaan Mainstream=

Elemen Pemengaruh

Jejaring Kebudayaan Giri
Wilayah "Pasisiran”

Sementara contoh pertemuan ke-
budayaan seperti skema tersebut akan
diuji pada kasus perkawinan Sani dan
Nur dalam paparan selanjutnya.

Mengemas Silang Budaya dalam Bahasa
dan Perkawinan

Wujud saling kesepahaman lintas
budaya paling mudah dilakukan dan
dimengerti adalah melalui cara perka-
winan berbeda budaya. Di dalam aspek
ini, semua praktik kebudayaan fisik dan
non fisik akan mudah terpapar. Sejak
pemilihan beserta pertimbangan yang
dipakai untuk menentukan pasangan,
sampai pada kehidupan rumah tangga



pasangan akan tampak dengan berbagai
keunikan itu. Kasus perkawinan yang
diungkapkan ini setidaknya dapat mere-
presentasikan pertemuan entitas kebu-
dayaan yang ada, salah satunya adalah
perkawinan Sani dan Nur di Lumpur,
Gresik.26

Dalam suatu proses produksi
silang kebudayaan yang terbentuk dari
perkawinan, peneliti seringkali melihat
bahwa perempuan merupakan faktor
utama penjagaan tradisi kebudayaan
yang ada, terlebih pada perempuan yang
hidup dalam dan dihidupi oleh suatu
kebudayaan mainstream. Si perempuan
akan membawa paham dari jejaring
kebudayaannya masuk ke setiap perilaku
anggota keluarga (suami dan anak),
sehingga akan membentuk tradisi ke-
luarga baru sesuai entitas kebudayaan
perempuan. Dalam arti ini, kebudayaan
mainstrem yang dimiliki perempuan da-
pat dikatakan mampu memaksa pasang-
an yang berbeda entitas kebudayaan de-
ngannya untuk ikut masuk ke dalam
jejaring kebudayaannya. Tetapi, apakah
model seperti itu selalu menjadi kenis-
cayaan pada setiap perkawinan di wila-
yah Lumpur?

Kasus pernikahan Sani yang asli
Gresik dengan Nur yang Madura dan
tinggal di daerah Lumpur akan menjadi
khas dan menjadi salah satu anomali dari
sesuatu yang dianggap lumrah itu.
Entitas kebudayaan laki-laki, apalagi
masuk dalam kebudayaan mainstream,
dapat membendung hasrat kebudayaan

2% Wawancara dengan Sani (32 Tahun), Nur (28
tahun), dan Bu Hawa (59 tahun, ibu Sani) di
Lumpur dan Pulopancian (tanggal 9-12 Agustus
2009); Ibu Maryati (57 tahun, Ibu Nur), Mbah Qom
(31 tahun, Kakak Nur), Pak Zul (64 tahun, ayah
Nur), dan Mas Nano (22 tahun, Adik Nur) di
Socah, Bangkalan, Madura (tanggal 12-13 Agustus
2009).

Madura yang dihadirkan sang istri. Nur
adalah seorang asli Madura kebanyakan
yang berasal dari kampung Socah,
Bangkalan, Madura. Komunitas Socah
sendiri tidak Dbisa dilepaskan dari
kesejarahan Gresik. Orang Madura yang
berada di Socah selalu dianggap “lebih
baik” daripada orang Madura dari
wilayah lain. Kejujuran yang teruji,
tuturan dan perilaku yang sopan telah
menempatkan orang Madura Socah seo-
lah diperkenankan untuk hidup betah
bersama orang berbeda entitas kebuda-
yaan di Gresik. Kampung yang berada di
Kecamatan Socah, Kabupaten Bangkalan
pulau Madura ini sendiri dapat ditempuh
satu jam melalui perjalanan laut dari
Lumpur Gresik dengan menggunakan
klotok.

Tidak seperti Nur, Sani adalah
seorang yang dilahirkan di Gresik dan
keluarganya memiliki hubungan dekat
dengan jejaring kebudayaan Giri. Kelu-
arga Sani tinggal di wilayah Pulopancian.
Wilayah ini merupakan wilayah tua kam-
pung Arab. Hampir seribu orang Arab
menetap di kampung ini. Pak Kos, orang
tua Sani sendiri, menempati rumah di
Pulopancian karena mendapatkan tanah
hibah dari orang Arab. Saat itu, pak Kos
dianggap sebagai orang saleh dan pantas
menjadi pemimpin literar dalam kehidu-
pan beragama Islam di kampung itu.
Sebelum dan sampai menikah, Sani tidak
bekerja tetap. la bekerja serabutan,
kadang menjadi nelayan di Socah, peda-
gang di pasar Gresik, dan bahkan pernah
mencoba peruntungan di Malaysia na-
mun gagal. Terakhir, ia membuka
warung kecil milik musholla. Dapat
dikatakan, kehidupan ekonominya “kem-
bang kempis”. Selama ini, keluarga Nur
lah yang paling banyak membantu secara
ekonomi untuk menghidupi kehidupan
pasangan muda beranak tiga. Bentuk

KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 231



bantuan itu berupa kebutuhan sehari-hari
berupa makanan dan susu anak-anak,
sampai membangunkan sebuah rumah di
Gresik. Puluhan juta uang dikeluarkan
oleh keluarga Nur.

Padahal secara ekonomi pun,
orang tua Nur tidak seberuntung keluar-
ga Sani. Bapaknya yang pengemudi klotok
pengantar crew kapal menetap di Lum-
pur dan ibu kandungnya yang bekerja
sebagai pengupas tripang di Socah selalu
membantu pasangan ini. Sani diposisikan
sebagai menantu kesayangan, dibanding-
kan tiga menantu lainnya di Lumpur dan
Socah. Sebutan “orang netral” bagi Sani
pun kerap terdengar dari keluarga Nur.
Kata netral bagi Sani dalam konteks orang
Madura di Lumpur mengandung makna
bahwa Sani adalah orang yang baik hati,
sopan, ramah, dan berasal dari keluarga
yang beragama. Keluarga Sani dianggap
sebagai kelompok orang Giri yang memi-
liki tingkat kebudayaan dan tingkat
keagamaan lebih tinggi dibandingkan
dengan anggota kelompok lain non Giri
yang patut dihormati.

Berbagai bentuk penghargaan
dinyatakan dalam kehidupan keluarga
pasangan muda ini. Walaupun secara
pribadi, Nur sebenarnya seorang yang
“cerewet” dan vulgar dalam berbahasa,
seperti umumnya Orang Lumpur, namun
ketika berkomunikasi dengan Sani dan
keluarganya, ia sangat menjaga ucapan
dan berhati-hati bersikap. Keluarga ini
pun berkomunikasi tidak menggunakan
bahasa Madura atau bahasa orang
Lumpur, seperti akar kebudayaan yang
dimiliki oleh ibunya. Komunikasi disam-
paikan tetap dalam bahasa Jawa Timuran
atau Suroboyaan, namun disampaikan
dengan nada rendah dan diucapkan da-
lam dialek halus seperti orang Giri yang
memiliki akar genealogis kebudayaan
dengan Jawa Mataraman (Kasunan

232 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013

Surakarta). Anak-anak mereka pun
mengikuti kebiasaan itu.

Nur baru merepresentasikan kem-
bali jejaring kebudayaannya ketika ia
berada dan bertemu dengan para pelaku
di wilayah-wilayah di mana kebudayaan
asalnya itu hidup, yaitu di Lumpur atau
di Socah. Nur sebagai perempuan tidak
bisa menurunkan tradisi kebudayaan
asal, terlebih kebudayaan tutur kepada
anaknya. Dalam hal ini dinyatakan
bahwa Nur sebagai perempuan tidak
menjadi faktor utama dalam menjaga
tradisi dan kebudaayaan yang ada.
Padahal Sani sendiri sebenarnya sering
menggunakan kata-kata yang keras, sama
kerasnya dengan dialek orang Lumpur.
Tetapi, hal itu masih dianggap wajar oleh
Nur dan keluarganya. Demikian juga,
dalam soal kebiasaan yang dilakukan ke-
luarga ini, mereka lebih cenderung
menggunakan kebiasaan dan praktik ke-
budayaan orang Gresik secara umum.
Terlebih dalam soal ibadah, majelis
taklim, dan upacara siklus kehidupan
(slametan, cukur rambut, dan seba-
gainya), keluarga menggunakan cara-cara
yang lebih Islami dibandingkan dengan
kebiasaan orang Lumpur.

Dalam persoalan perkawinan si-
lang budaya, terkhusus antara “orang
Lumpur dan orang Gresik atau orang
Giri” di atas telah muncul diferensiasi
pandangan mengenai “tipe-tipe ideal”-
nya. Perhatikan skema di bawah ini:

Skema 2

Diferensiasi Pandangan Orang Gresik
terhadap Tipe Perkawinan Lintas Budaya

Fenomena Diferensiasi Pandangan Orang Keterangan
Orang Giri- Orang Lumpur
Gresik

Perempuan Lebih baik Sebuah cita- Kasuistik
(Giri) jangan cita
menikah dilakukan
dengan Laki-
laki
(Lumpur)
Alasan: Laki-laki Sangat jarang

Lumpur seperti terjadi, sehingga

halnya Jawa kerap menjadi




Koek dianggap sekadar mimpi.

urakan, Perempuan Giri

berbahasa kasar, dianggap lebih

dan kurang terhormat,

beragama terjaga, dan

(sinkretik) beragama
Perempuan Kasuistik! Sangat Baik Tidak
(Lumpur) Lebih baik umum
menikah jangan
dengan Laki- | dilakukan
laki (Giri)
Alasan: Memungkinkan, Laki-laki Giri

tetapi harus dianggap ramah,

sangat hati-hati ningrat,

khususnya beragama; dan

dalam memilih perempuan

perempuan dan Lumpur

keluarganya dianggap ulet

dan pekerja keras

Pernikahan Baik Baik Umumnya
sama entitas
kebudayaan
Alasan: Sekufu (satu Ya...barangkali

derajat) cocoknya itu...

Dalam kasus di atas, sepertinya
kebudayaan Giri sebagai kebudayaan
mainstream lebih mampu menghegemoni
kebudayaan marginal yang hidup di
sekitarnya. Sosok Sani yang miskin dalam
kebudayaan material (fisik), namun hi-
dup dan dihidupi kebudayaan non-fisik
Giri tetap mendapatkan posisi istimewa
dalam pandangan orang yang berada di
luar kebudayaannya. Posisi ini menem-
patkan kebudayaan mainstream kemudian
menjadi pemenangnya. Sebaliknya, Nur
yang berada dan telah diidentifikasi
sebagai “orang Lumpur dan orang Madu-
ra” sadar diri atas posisi itu, sehingga
jejaring kebudayaannya tidak bisa ikut
mewarnai pembentukan tradisi dan
kebiasaan keluarga barunya, lebih khusus
dalam hal berkomunikasi bahasa verbal.
Adaptasi Kebudayaan: Bahasa dan
Perkawinan

Terlepas dari pembahasan menge-
nai kondisi-kondisi fisik pelabuhan, tulis-
an ini akhirnya lebih menekankan pada
produk kebudayaan yang dihasilkan dari
hubungan berbagai komunitas kebudaya-
an yang menjadi para penggerak tum-
buhnya pelabuhan. Produk kebudayaan

yang dibentuk jejaring kebudayaan ber-
bagai komunitas itu sendiri masih tetap
ada dan merebak dalam kehidupan
keseharian mereka. Produk kebudayaan
yang tersusun sesungguhnya banyak,
namun tulisan ini membatasinya pada
dua aspek produk kebudayaan saja, yaitu
aspek kebudayaan tutur (bahasa) dan
aspek perkawinan, seperti dalam kasus
Sani dan Nur. Dua hal ini penting, karena
merupakan bentuk pengejewantahan
langsung kebudayaan komunitas dalam
konteks kewilayahan tertentu.

Bahasa dan perkawinan, bagi
Julian Steward,?” adalah produk budaya
yang berhubungan erat dengan adaptasi
individu atau sekelompok individu de-
ngan lingkungan yang ada. Untuk
menjelaskan  hubungan tanda-tanda
budaya dengan lingkungan semacam ini,
maka diperlukan upaya yang bersifat
tautologis dengan mempersoalkan adap-
tasi di dalamnya secara sirkular. Keles-
tarian hidup tidak hanya diukur dengan
keberhasilan reproduksi, tetapi juga
bagaimana sekelompok individu itu da-
pat mengkomunikasikan maksudnya. Ini
adalah serangkaian bukti petunjuk adap-
tasi. Kepunahan, baik dalam bahasa
verbal maupun generasi merupakan
bukti mengenai kegagalan beradaptasi.

Label adaptasi, sebagaimana yang
dilakukan Nur yang asli Lumpur ketika
berhadapan dengan kebudayaan main-
stream yang dimiliki Sani itu, kemudian
dapat digunakan sebagai label deskriptif
yang menyatakan suatu proses yang telah
terjadi dari waktu ke waktu, tidak timbul
masalah apapun. Akan tetapi, begitu
orang mencoba menggunakan konsep
adaptasi itu sebagai piranti untuk men-
jelaskan proses kemunculan itu sendiri
atau proses historisnya, maka penjelasan-

27 Kaplan dan Manners, Teori, hlm. 114-118.

KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 233



nya menjadi bersifat tautologis. Ini karena
pengertian pelestarian hidup sudah
tersirat dalam istilah adaptasi, kira-kira
seperti tersiratnya pengertian “tidak
menikah” dalam istilah lajang atau gadis.
Bahasa dan perkawinan merupakan bukti
otentik dari bekerjanya suatu kebuda-
yaan, sekaligus bukti bahwa warga
budaya itu telah berhasil baik dalam
melakukan semacam adaptasi terhadap
lingkungannya. Seandainya tidak demi-
kian, dua tanda budaya itu niscaya sudah
lenyap dan kalaupun ada peninggalan,
itu hanya akan berupa kenangan arkeo-
logis tentang kegagalan budaya dan
pelaku budaya itu beradaptasi dalam
menghadapi kondisi-kondisi yang berbe-
da di luar dirinya.

Oleh karena itu, bila ada dua atau
lebih kebudayaan dalam suatu lingkung-
an yang sama, dan menemukan bahwa
satu budaya melebarkan sayap dengan
“merugikan” budaya yang lain, maka itu
harus dilihat dalam bingkai bahwa buda-
ya pertama telah melakukan “proses
adaptasi yang lebih baik” terhadap
lingkungan tertentu, dalam banding-
annya dengan adaptasi yang dilakukan
oleh budaya dan pelaku budaya yang
digusurnya itu. Proses adaptasi yang
berkesinambungan ini melahirkan posisi
strategis sebagai kebudayaan mainstream
pada saat kemudian. Petunjuk atau
buktinya justru diambil dari kenyataan
ekspansi yang terjadi itu. Kadang-
kadang, dinyatakan bahwa suatu budaya
(atau suatu tipe struktural) “membuk-
tikan adaptasi menyeluruh” dengan
melebarluaskan dalam zona-zona ling-
kungan atau niche’ ekologis yang luas
lingkupnya.28

Akhirnya, bahasa menjadi salah
satu pembeda utama sebuah wilayah

2 Jbid., hlm. 115.

234 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013

kebudayaan. Di dalam pergulatannya
akan semakin terbukti bahwa bahasa
sebagai identitas verbal komunitas suatu
masyarakat tidak terbantahkan merupa-
kan citra diri sekaligus afirmasi eksistensi
diri, dan pada berbagai sisi, memperta-
utkan sistem sosial yang berlangsung di
dalamnya. Bahasa juga memberi ruang
interaktif dan kreatif tersendiri. Terlebih
lagi, ”bahasa ibu” yang sejak mula
hendak diperankan menjadi bagian dari
reproduksi pergaulan yang membentuk
sejumlah gagasan budaya. Makna yang
terbangun dalam bahasa memungkinkan
proses pencitraan tiap budaya, semakin
menumbuhkan diskursus mengenai iden-
titas keseluruhan atau sekelompok etnik
di dalam masyarakat.

Bahasa dalam budaya, sebagai-
mana seni dalam tradisi, di dalam sebuah
komunitas etnik masyarakat mana pun,
diakui atau tidak, kemudian menandai
eksistensi kehidupan sosial yang bermu-
ara pada kreatifitas, baik dalam skala
makro atau pun mikro. Semuanya,
hampir mengarah pada medan pergulat-
an ide sehingga simbol-simbol mutakhir
yang kelak muncul akan semakin mene-
gaskan identitas masyarakat. Hal ini
berlaku juga bagi keragaman bahasa ibu
lain yang tidak dapat dielakkan lagi telah
menguatkan eksistensi bahasa Indonesia
sebagai basis bahasa dan menjadi titik-
tolak spirit nasionalisme yang mengu-
raikan semiotika, kode, simbol, metafor,
kreasi, impresi dan ekspresi dalam
perspektif kebudayaan maupun pera-
daban yang dibangun masyarakat.

Bisa jadi kegigihan suatu masya-
rakat memahami dan menggunakan
bahasa daerah sebagai subsistem dari
bahasa ibu dalam berbagai komunikasi
verbalnya, akan membuka pemahaman
serta diskursus lokalitas tersendiri. Juga
dalam konteks budaya, ke dalam ruang



lingkup pembahasan yang meneguhkan
semarak kehidupan hubungan berbangsa
antara etnik. Seperti halnya penurunan
tradisi apapun, maka secara umum,
bahasa khas lokalitas dapat dan mampu
bertahan bila ia ada di dalam proses
perkawinan yang bukan silang budaya.
Sebaliknya, perkawinan yang silang bu-
daya berpretensi menghasilkan pemba-
uran bahasa yang bisa saja menjadi unik,
atau pun memilih bahasa yang berada
dan hidup dalam kebudayaan mainstream,
ataupun mencari pilihan lain yang bukan
bahasa kedua pasangan perkawinan
silang budaya itu, yaitu bahasa formal.

Perkawinan akhirnya menjadi me-
dia utama sebuah proses produksi buda-
ya yang bersifat peniruan yang repetitif.
Proses ini adalah sangat wajar, karena
dalam dunia kebudayaan (berbahasa dan
berkesenian) sifat saling meniru bukanlah
hal yang tidak mungkin, akan tetapi
memang merupakan sifat dari ma-
syarakat di manapun juga. Bahkan sering
dinyatakan bahwa peniruan adalah salah
satu dari sendi yang penting dalam
perkembangan kebudayaan. Dengan
demikian, pola berbahasa dalam lingkup
lokalitas dapat saja ditiru oleh generasi
berikutnya yang berada di dalam sebuah
jejaring genealogis perkawinan.

Bisa dikatakan bahwa perkawinan
seperti yang terjadi pada Sani dan Nur
telah menjadi satu simpul utama sejarah
pembentukan kebudayaan yang khas.
Entitas kebudayaan Wong Lumpur atau
pun Jawa Giri di Gresik akan diwariskan
dan ditiru kepada dan oleh generasi
berikutnya melalui jalan perkawinan
yang bukan silang budaya. Kalaupun
terjadi perkawinan silang budaya, maka
pertaruhannya adalah apakah kebuda-
yaan marginal itu dapat memenangkan
“kompetisi berkebudayaan” melawan

kebudayaan mainstream yang ada atau
entitas kebudayaan lainnya.

Kebutuhan atas strategi kebuda-
yaan kemudian menjadi penting, karena
ia menjadi laten dalam kepentingan
mempertahankan kebudayaan itu. Stra-
tegi ini dapat muncul dan diolah dengan
baik, bila para pelakunya tahu dan
mengerti pada kesejarahan kebudayaan
di mana ia hidup di dalamnya. Seperti
pernyataan Boas, bahwa untuk menje-
laskan fenomena kebudayaan, hendaknya
menunjuk kembali pada lingkaran yang
telah terjadi sebelumnya, seperti sesuatu
yang terjadi berulang-ulang menjadi basis
utama yang sangat ditekankan dalam
ilmu sejarah, walaupun tidak selalu
dianggap berlaku umum oleh para ahli
antropologi.?® Karena pentingnya proses
pembentukan kebudayaan inilah, maka
dua aspek utama kebudayaan (bahasa
dan perkawinan) pada masyarakat
Lumpur Gresik tersebut digabung dalam
suatu analisa pembahasannya. Dalam arti
ini, tulisan ini setidaknya mengung-
kapkan kebudayaan orang biasa tentang
praktik budaya dan bahasa yang melekat
pada perkawinan itu, sehingga dam-
paknya bukan untuk menggeneralisa-
sikan kebudayaan itu, tetapi hanya
mencari diferensiasi kebudayaan dalam
masing-masing konteksnya.

Penutup

Dua fenomena besar kebudayaan:
bahasa dan perkawinan yang bersang-
kut-paut dengan ambang batas kebuda-
yaan yang berada di wilayah Lumpur,
Gresik, berpijak pada akar genealogis
kesejarahan sebagai wilayah yang dibuka
bersama dan kemudian berkembang
menjadi jalur pengembangan wilayah.

» RH Lowie, Primitive Society (New York:
Liveright, 1920), hlm. 23.

KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 235



Wilayah Lumpur, Gresik merupakan
pengembangan wilayah gurita dan jalur
penting hubungan Gresik-Surabaya mela-
lui tol Manyar yang banyak dipilih oleh
masyarakat dan pengusaha, dibanding-
kan melalui rute Pulopancikan-Kebomas
-Oslowilangon yang telah padat dengan
permukiman. Pernyataan dengan mena-
rik benang merah seperti ini didasarkan
atas akar genealogis yang sebenarnya
tidak bisa dilakukan secara hitam putih
saja, tetapi harus dirunut dan diper-
hadapkan dalam proses produksi silang
kebudayaan yang bersifat dinamis. De-
ngan demikian, adalah sebuah kenis-
cayaan bahwa semua proses pertemuan
silang budaya di atas menghasilkan suatu
ambang batas kebudayaan yang tidak
pernah jelas batas-batasnya. Karena
keseluruhan proses itu, hidup dan
dihidupi dalam kepadatan lalu lintas
jejaring kebudayaan yang saling meleng-
kapi.

Salah satu cara mengurai jejaring
kebudayaan itu adalah dengan cara
adaptasi. Adaptasi bisa menghasilkan
pola-pola pertemuan secara sinergis dari
berbagai kebudayaan, seperti yang ada
pada karakter kebudayaan hybrid. Walau-
pun bisa juga melahirkan pola kebuda-
yaan baru yang sifatnya lebih condong
kepada kebudayaan mainstream, atau juga
pada kebudayaan marginal sesuai ke-
mampuan lingkungan untuk meme-
ngaruhi para pelaku budaya di dalam-
nya, seperti pada kasus Nur yang kalah
oleh kebudayaan mainstream Giri Gresik
dari suaminya, Sani. Adaptasi kebuda-
yaan seperti inilah yang sesungguhnya
juga ikut mempengaruhi gerak trans-
formasi sosial kebudayaan di berbagai
wilayah yang memiliki intensitas tinggi
dalam lalu lintas kebudayaan etnik. Oleh
karena itu, menentukan gerak trans-
formasi sosial kebudayaan terlebih dalam

236 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013

persoalan  ambang  batas  budaya
komunitas perkotaan di Gresik, sama
sulitnya dengan menentukan jejaring
entitas kebudayaan yang ada, beserta
berbagai penghadapan masing-masing,
baik yang dilakukan oleh atau antara
kebudayaan marginal dengan kebuda-
yaan mainstream atau sebaliknya. Kesu-
litan akan terlihat nyata pada saat
merunut akar genealogis dan rasionalitas-
rasionalitas yang terdapat dari lalu lintas
fenomena silang budaya itu. []

Daftar Pustaka

Baudrillard, Jean. Simulation. New York:
Semiotext[e], 1983.

Bhabha, Homi. The Location of Culture.
London & New York: Routledge,
1994.

Bourdieu, Pierre. The Field of Cultural
Production: Essays on Art and

Literature Pierre Bourdieu.
Columbia: Columbia University
Press, 1993.

Breman, Jan. Penguasaan Tanah dan Tenaga
Kerja: Jawa di Masa Kolonial.
Jakarta: LP3ES, 1986.

Broeze, Frank (ed). Brides of the Sea: Port
Cities of Asia from the 16th-20th
Centuries.  Kensington: =~ New
South Wales University Press,
1989.

Carey, Peter BR. Babad Dipanegoro. Kuala
Lumpur: Art Printing Works,
1981.

Fernando, M.R. Peasant and Plantation
Economy: The Social Impacts of
European Plantation Economy in
Cirebon  Residency  from  The
Cultivation System to The End of
First of The Tentieth Century.
(Dissertation ~ Ph.D, = Monash
University, Australia, 1982.

Geertz, Clifford. The Religion of Java. New
York: Free Press, 1960.



Grijns, C.D. and S.O. Robson. Cultural
Contact and Textual Interpretation.
Holland: Foris Publication, 1986.

Hanafi, Hassan. Oksidentalisme: Sikap Kita
terhadap Barat, Pengantar Oksiden-
talis (Mugaddimah fi ‘llmi al-
Istighrab). Jakarta: Paramadina,
2000.

Harvey, David W. Social Justice in the City.
London: Edward Arnold, 1973.

Humaedi, M. Alie. “Mencari Kebijakan di
Tengah Hutan pada Masyarakat
Tau Taa Wana,” dalam Abdul
Rachman Patji, Etnisitas dan
Pandangan Hidup di  Sulawesi
Tengah. Jakarta: LIPI Press, 2008.

——————————— . ‘Pengakuan Hak-hak Kewar-
ganegaraan Komunitas adat
Terpencil Tau Taa Vana di Tojo
Una-Una Sulawesi  Tengah’.
Jurnal Kajian, Vol. 17, No. 3
(September 2012), hlm. 329-352.

Kaplan, David dan Manners. Teori
Budaya. Yogyakarta: TPustaka
Pelajar, 1999.

Kartodirdjo, Sartono. Ratu Adil. Jakarta:
Gramedia, 1977.

------------ . Pengantar Sejarah Indonesia Baru
1500-1900; Dari Emporium sampai
Imperium.  Jilid 1. Jakarta:
Gramedia, 1989.

L 2 2

Kleden, Ignas. Thick Description: Monografi
Pemikiran Clifford Geertz. Jakarta:
LP3ES, 1984.

LIPL. Policy Paper Bahasa dan Kebudayaan
Etnik  Minoritas:  Vitalitas dan
Kemungkinan — Pemertahanannya.
Jakarta: Pusat Penelitian Kema-
syarakatan dan Kebudayaan
LIPI, 2013.

Lombard, Deny’s. Nusa Jawa Silang
Budaya. Jakarta: Gramedia, 2000.

Lowie, R.H. Primitive Society. New York:
Liveright, 1920.

Ricklefs, M.C. A History of Modern
Indonesia. London: MacMillan,
1981.

Suhartono. Bandit Pedesaan: Studi Historis
1850-1942. Yogyakarta: Aditya,
1995.

Universitas Petra. CSR Petrokimia bagi
Komunitas Lumpur. Surabaya:
UPS, 2007.

Syafir, Ahmad. Ontologi Menemukan
Bawean. Gresik: Boyan Press,
2005.

Tim Peneliti. Sejarah Rembang. Rembang;:
Sekretaris Daerah, 2003.

KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 237



