
PROSES SILANG BUDAYA KOMUNITAS MUSLIM  

´WONG /80385µ, GRESIK 
 

M. Alie Humaedi 
Pusat Penelitian Kemasyarakatan dan Kebudayaan 

Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia 

Jl. Jend. Gatot Subroto No. 10 Jakarta 
email: m.alie.humaedi@lipi.go.id  

 
 

Abstrak: 
´Wong Lumpurµ adalah komunitas unik yang berada di wilayah Gresik. Mereka 
dikenal sebagai kelompok kebudayaan marginal dan memiliki perbedaan yang 
FXNXS� VLJQLILNDQ� GHQJDQ� ´orang Giriµ, sebagai pemegang dari budaya 
mainstream-nya. Hal ini dipengaruhi oleh posisi kota Gresik yang menjadi 
wilayah industri dan menjadi pendukung utama pertumbuhan ekonomi 
Surabaya. Dari sisi praktik, kebudayaan hybrid kota ini telah kehilangan 
maknanya sebagai ´kota santriµ� DWDX� ´NRWD� ZDOLµ� sebagaimana yang dikenal 
sebelumnya. Penelitian etnografi yang diawali dari deskripsi sejarah ruang sosial 
kota Gresik dari perspektif ekonomi politik, telah menunjukkan adanya 
pengaruh hybrid terhadap praktik kebudayaan dan bahasa masyarakat, 
khususnya di Desa Lumpur. Pengaruh ini terlihat pada aspek perkawinan dan 
penggunaan bahasa ibu pada keluarga pasangan campuran yang berasal dari 
pemegang kebudayaan mainstream dan kebudayaan marginal. 

 
Abstract: 

´Wong Lumpurµ is a unique community in Gresik, East Java. They are known as 
marginal cultural groups and a significant difference with the ´Wong Giriµ, as the 
holder of mainstream culture. This phenomen is influenced by the position of the 
Gresik became an industrial area and a major supporter of Surabaya economic 
growth. In terms of hybrid cultural practices, the city has lost its meaning as the 
´Kota Santriµ or ´.RWD� :DOLµ, as widely known in the past. Ethnographic 
research that begins with a description of the social space history of the Gresik 
from the perspective of political economy, has shown the influence of the hybrid 
to cultural practices and language of the community, particularly in the Lumpur 
area. This influence is seen in marriage aspects and the use of mother tongue in 
mixture families spouse derived from the holders of cultural mainstream and 
marginal cultures. 

 

Kata-kata kunci: 
Wong Lumpur, Wong Giri, Gresik, hybrid, bahasa, marginal, kebudayaan mainstream 

 
 

Pendahuluan 
Sejarah telah memperlihatkan ge-

rak pembangunan di wilayah Pantai 

Utara Jawa mengalami pasang surut. Saat 
fungsi-fungsi pelabuhan, seperti Cirebon, 
Semarang, dan Gresik meningkat, maka 



220 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013 
 

SHPEDQJXQDQ� ZLOD\DK� ¶GHQJDQ� VHQGLUL-
Q\D·� VHPDNLQ�PHQLQJNDW� SXOD�� 'HPLNLDQ�
juga, ketika fungsi pelabuhannya menyu-
rut, maka perkembangan wilayah pun 
terlihat lambat. Seperti umumnya proses 
pembangunan, di Jawa Timur pun terjadi 
ketidakmerataan persebaran wilayah dan 
agen pembangunan yang terlibat. Derap 
pembangunan yang dilakukan pemerin-
tah belum begitu dirasakan oleh masya-
rakat di wilayah utara, seperti Gresik. 
Pembangunan kebanyakan dilakukan 
oleh pihak swasta atau pengusaha yang 
menanamkan modal dalam bentuk peru-
sahaan industri dan jasa pelayanan. 
Padahal, wilayah Gresik merupakan sa-
lah satu penyumbang terbesar dari 
pendapatan Propinsi Jawa Timur.1  

Dalam scope kewilayahan yang 
lebih luas, pemerintah Jawa Timur lebih 
memprioritaskan wilayah Tengah dan 
Selatan, termasuk dalam soal penyebaran 
aparatur pemerintah. Agen pemba-
ngunan pun kebanyakan berasal dari 
wilayah-wilayah seperti Mojokerto, Ma-
lang, Kediri, dan lainnya.2 Sebagai agen 
                                                 
1 Dari sektor jasa, setiap tahun Gresik 
menyumbang sebesar 18% pendapatan provinsi. 
Jumlah ini belum ditambah dari sektor industri 
yang mencapai angka 27%, sektor kelautan yang 
menyumbang sekitar 5%, dan sektor lainnya 
sebesar 3% (BPS, sensus ekonomi 2006). 
Sumbangan pendapatan yang besar tidak diiringi 
dengan imbal jasa pembangunan yang dilakukan 
pemerintah. Pembangunan sepertinya hanya 
dilakukan sektor swasta yang kemudian memberi 
stimulus pembangunan kota. 
2 Secara geo-kultural, wilayah tengah dan selatan 
adalah wilayah orang-orang yang berkebudayaan 
Mancanegaraan, sebagai kebudayaan mainstream 
Jawa. Sebaliknya, wilayah utara dan timur selalu 
dianggap sebagai wilayah kebudayaan pesisiran; 
ZDODXSXQ�NHUDS�GLOHNDWNDQ�LGHQWLWDV�´EXNDQ�-DZD�
0DWDUDPµ��GDQ�VHODOX�GLVHEXW�sebagai kebudayaan 
marginal seperti Lumpur dan Suroboyaan. Perha-
tikan secara seksama pembagian wilayah 
kekuasaan Mataram yang dilakukan oleh Sartono 
Kartodirjo, Ratu Adil (Jakarta: Gramedia, 1977), 

pembangunan, mereka pun dapat 
bermukim di wilayah strategis atau 
wilayah perbatasan yang mendapatkan 
fasilitas lebih dari skema pembangunan 
daerah. Secara positif, mereka bisa 
menjadi pionir pembangunan, tetapi 
secara negatif, kehadirannya telah me-
numbuhkan gesekan antar kelompok 
masyarakat. Oleh karena itu, ketim-
pangan pembangunan juga bisa dise-
babkan  oleh adanya gesekan identitas 
dan kepentingan kelompok komunitas 
WHUWHQWX�� 'L� VDWX� VLVL�� LGHQWLWDV� ´wong 
*UHVLNµ, misalnya akan terseret dan tidak 
mengerti di mana ia harus berposisi 
dalam arus besar kepentingan ekonomi 
SROLWLN�´SHPEDQJXQDQµ�GDQ�NHSHQWLQJDQ�
etnik lain atau mainstream Jawa Timuran 
atau Suroboyaan�� 'L� VLVL� ODLQ�� ´wong 
*UHVLNµ�VHQGLUL�EDUDQJNDOL�WLGDN�PDX�GDQ�
tidak sanggup merevitalisasi identitas 
kebudayaan yang dianggap ·WHUODOX� DJD-
PLV·.  

Kekalahan identitas itu tercermin 
dari kenyataan bahwa masyarakat Gresik 
sendiri selalu mengungkapkan berbagai 
kondisi kehidupan nyatanya dengan 
menggunakan bahasa Jawa Timuran atau 
Suroboyaan. Jenis bahasa yang kerap 
dianggap sangat vulgar ini merupakan 
basis jejaring kebudayaan mainstream 
yang ada di Jawa Timur. Namun demi-
kian, bahasa yang digunakan oleh orang 
Gresik masih ada sedikit perbedaan 
dengan bahasa Jawa Timuran secara 
umum. Tuturan orang Gresik, terlebih 
yang berasal dari kelompok Giri, masih 
terjaga. Dalam kondisi biasa, mereka 
sangat jarang menggunakan kata-kata 
NRWRU� GDQ� EHUEDJDL� VHEXWDQ� ´KHZDQ� GL�

                                                                            
hlm. 45-51; dan Denys Lombard, Nusa Jawa Silang 
Budaya, Jilid II (Jakarta: Gramedia, 2000), hlm. 110-
124. 



KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 221 
 

GDODP� NHEXQ� ELQDWDQJµ� GDODP� UXDQJ�
obrolan itu.  

Berbahasa keras dan tinggi me-
mang harus diakui adanya, apalagi ketika 
percampuran budaya Madura dan Ba-
wean telah ikut merebak di dalam 
pergaulan kehidupan orang Gresik. Wa-
laupun tidak semua orang Gresik pun 
melakukan hal demikian. Ada pandang-
an bahwa dengan banyaknya kelompok 
etnik yang datang ke Gresik, telah 
membuat kata-kata kotor itu tercegah 
masuk dengan sendirinya. Ada juga yang 
menyatakan bahwa ikatan religiusitas 
santri dan kehadiran orang Arab di 
*UHVLN� LNXW� SXOD� PHQDKDQ� ´SHULODNX�
EHUEDKDVD� NDVDUµ� LWX� GLODNXNDQ� ROHK�
masyarakat secara umum. Pendapat 
tersebut tentu tidak seluruhnya benar, 
tetapi ada itikad dan upaya masyarakat 
yang berusaha menghubungkan kehidu-
pan bermasyarakat dan jejaring kebuda-
yaannya dengan satu genealogi kese-
jarahan Gresik sebagai kota wali.  

Argumentasi dasar dari tulisan 
yang menjelaskan ambang batas kebu-
dayaan melalui proses silang budaya 
komunitas di Gresik ini tidak akan ditarik 
dari pandangan umum tentang kota wali 
dan kota santri, tetapi lebih pada proses 
pertemuan berbagai entitas kebudayaan 
(etnik) yang ada, baik kebudayaan 
mainstream maupun marginal yang meng-
hasilkan praktik kebudayaan dan bahasa-
bahasa tertentu. Pertemuan entitas kebu-
dayaan ini menjadi penting, karena 
Gresik dikenal sebagai salah satu simpul 
jejaring distribusi ekonomi di Nusantara 
yang sekaligus juga menciptakan jejaring 
kebudayaannya (cradle of culture) sendiri. 
Pertanyaannya, bagaimana jejaring kebu-
dayaan itu terbentuk seturut pertum-
buhan kota? Bagaimana produksi silang 
budaya dipraktikkan saat ragam entitas 
kebudayaan pada masyarakat Gresik itu 

saling berhadapan dan bertemu, khusus-
nya antara kelompok ´wong Lumpurµ 
dengan ´wong Giriµ dalam konteks per-
kawinan dan penggunaan bahasa? 
Tulisan ini setidaknya dapat menggam-
barkan hibriditas kebudayaan pada ma-
syarakat yang memiliki intensitas tinggi 
dalam pertemuannya dengan entitas 
kebudayaan lain, sebagai dampak dari 
perkembangan wilayah politik eko-
nominya. 
 
Ambang Batas dan Silang Kebudayaan 

Sebagaimana diketahui bahwa ke-
budayaan merupakan seluruh sistem 
nilai dan perilaku individu di dalam ko-
munitasnya yang mau tidak mau harus 
berhadapan dengan kondisi-kondisi eks-
ternal yang ada di sekelilingnya. Pengha-
dapan itulah yang memungkinkan kebu-
dayaan dan para pelaku budayanya 
harus selalu bersifat dinamis, karena bila 
ia bersifat statis berarti menunjukkan 
bahwa kehidupan manusia pun telah ber-
akhir. Secara hukum alam, manusia be-
nar-benar ditakdirkan untuk selalu ber-
gerak (dinamis) dalam kedudukannya 
sebagai khalîfatullâh fî al-ardl. Artinya, 
peradaban manusia sesungguhnya tercip-
ta dari kedinamisan itu sendiri, termasuk 
ketika berhadapan dengan entitas-entitas 
kebudayaan dan kelompok lain. Ada 
beberapa pilihan yang muncul, yaitu: (1) 
´WHWDS� PHQMDGL� GLULµ� GHQJDQ� WLGDN�
mengambil bagian dari yang lain; (2) 
larut dengan yang lain, dengan mening-
galkan sepenuhnya sistem kebudayaan 
yang dikenal sebelumnya; atau (3) 
melakukan perpaduan antara kebuda-
yaan diri dengan kebudayaan lain yang 
terlihat dalam berbagai praktik kehidu-
pan, sehingga tidak lagi pernah jelas 
batas-batas antara kebudayaan asli (diri) 
dengan kebudayaan yang datang (liyan) 
itu. Semuanya menjadi satu proses 



222 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013 
 

pertemuan silang budaya yang tidak lagi 
jelas bentuknya, yaitu antara kebudayaan 
diri dan kebudayaan liyan tersebut. 

Sepertinya saat ini tidak ada satu 
komunitas pun yang benar-benar meng-
ambil pilihan pertama, yaitu tetap 
menjadi diri yang otentik dan terpisah 
dari bagian kebudayaan lain. Sebut saja, 
penelitian terhadap komunitas adat Tau 
Taa Vana yang dilakukan M. Alie 
Humaedi selama lima tahun di peda-
laman hutan Kabupaten Tojo Una-Una 
Sulawesi Tengah (2008-2012). Pada 
mulanya, ada dugaan bahwa komunitas 
adat ini benar-benar memiliki kebuda-
yaan yang otentik dari dirinya, tetapi apa 
yang dibayangkan itu keliru berdasarkan 
kenyataan lapangannya. Kebudayaannya 
telah tercampur-baur dengan kebuda-
yaan yang berasal dari kerajaan Ternate 
yang jaraknya sekitar 3000 km dari 
wilayah pedalamannya. Hal ini terlihat 
jelas pada tata aturan hukuman denda 
(givu ada bayar) yang telah menggantikan 
hukuman mati (sakumpuli) yang dikenal 
sebelumnya. Rupanya, kebudayaan Ter-
nate telah terinternalisasi dalam kebu-
dayaan masyarakat adat Tau Taa Vana, 
meskipun kekuasaan formalnya imajiner 
sekali pun.3 

Hal yang sama juga menimpa 
pada komunitas penutur bahasa Kafoa di 
desa pedalaman di pulau Alor, Nusa 
Tenggara Timur. Mereka telah mencam-
purbaurkan antara bahasa Kafoa sebagai 
bahasa ibunya (mother tangue) dengan 
bahasa daerah sekitar, yaitu Klon, Abui, 
Kui, Pura, Alor, dan lainnya, termasuk 
mencampurnya pula dengan bahasa 

                                                 
3 0�� $OLH� +XPDHGL�� ´3HQJDNXDQ� +DN-hak 
Kewarganegaraan Komunitas adat Terpencil Tau 
Taa Vana di Tojo Una-8QD� 6XODZHVL� 7HQJDKµ��
Jurnal Kajian, Vol. 17, No. 3, (September 2012), 
hlm. 329-352. 

Melayu Alor dan Bahasa Indonesia.4   
Artinya, kebudayaan dan bahasa yang 
dikenal oleh kelompok-kelompok etnik di 
wilayah-wilayah pedalaman dan jauh saja 
telah tercampur dengan unsur-unsur 
kebudayaan dan bahasa dari entitas 
kebudayaan lain. Karenanya, akan men-
jadi suatu keniscayaan bahwa kebuda-
yaan kelompok masyarakat yang ada di 
perkotaan pun tidak terhindarkan dari 
percampuran kebudayaan itu.   

Proses silang budaya seperti inilah 
yang disebut oleh Bhaba,5 Bourdieu,6 dan 
Hasan Hanafi,7 sebagai hybridization atau 
hybrids. Secara bahasa, hybrid berasal dari 
kata hibriditas. Sebagai kata benda, 
hibriditas, menurut Oxford English Dicti-
onary,8 menunjukkan pada makna hal 
yang dibuat dengan menggabungkan 
atau mencampurkan dua elemen yang 
berbeda. Sementara sebagai kata sifat, 
hibrida, menunjukkan makna pada se-
suatu yang berupa "karakter FDPSXUDQµ��
Karakter campuran yang dimaksud di 
sini adalah karakter dari unsur-unsur 
kebudayaan yang berbeda. Bisa juga diar-
tikan bahwa hybrid menunjukkan  adanya 
kesadaran kebudayaan diri (the self) yang 

                                                 
4 LIPI, Policy Paper Bahasa dan Kebudayaan Etnik 
Minoritas: Vitalitas dan Kemungkinan 
Pemertahanannya (Jakarta: Pusat Penelitian 
Kemasyarakatan dan Kebudayaan LIPI, 2013), 
hlm.  2-12. 
5  Homi Bhabha, The Location of Culture (London & 
New York: Routledge, 1994), hlm. 112. 
6 Pierre Bourdieu, The Field of Cultural Production: 
Essays on Art and Literature Pierre Bourdieu 
(Columbia: Columbia University Press, 1993), 
hlm. 17-23. 
7 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap 
Barat, Pengantar Oksidentalis (Jakarta: Paramadina, 
2000), hlm. 67-69.  
8 Lihat ´Hybridityµ, dalam International 
Encyclopedia of the Social Sciences, 2008: 
http://www.encyclopedia.com/doc/1G2-
3045301063.html. (diakses tanggal 11 Agustus 
2013). 



KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 223 
 

larut-marut dalam kebudayaan lain (the 
other). Pembentukan kesadaran yang 
memperhadapkan kebudayaan al-anâ dan 
al-akhâr itu berlangsung dalam proses 
kesejarahan masyarakat pelaku kebuda-
yaannya.9 

Dengan demikian, kebudayaan 
diri (the self) sesungguhnya telah, sedang, 
dan akan beraktualisasi diri karena keha-
diran yang lain (the other), baik dalam 
bentuk tunggal ataupun jamak. Dalam 
hal ini, kebudayaan mainstream dan 
marginal sebenarnya dapat diposisikan 
sebagai the other (liyan), atau sebaliknya, 
bisa juga sebagai the self. Hubungan ini 
dapat berimbang atau lebih berat pada 
posisinya masing-masing, tergantung pa-
da sudut pandang yang dilihatnya. Bila 
dilihat dari sudut pandang mainstream, 
maka kebudayaan marginal bisa diang-
gap sebagai anomali yang menjadi the 
other. Sebaliknya, bila dilihat dari sudut 
pandang kelompok yang dimarginalkan, 
maka bisa jadi kebudayaan mainstream itu 
adalah kelompok yang mengada-ada atau 
menghimpunkan kebudayan-kebudayaan 
marginal yang hidup di sekitarnya dan 
kemudian mengembangkannya melalui 
kesepakatan bersama atau keputusan 
politik tertentu. Kasus bahasa Jawa de-
ngan tiga tingkatannya menjadi contoh 
menarik bila diperhadapkan dengan 
bahasa-bahasa Jawa ngapak yang berada 
di sepanjang pesisir pantai utara atau pun 
wilayah-wilayah yang dahulu dikenal 
sebagai wilayah mancanegaraan dari ke-
raton Solo dan Yogyakarta.  

Dalam kasus campuran kebuda-
yaan dan sudut pandang yang mainstream 
dan marginal seperti ini, maka Gresik 
yang dikenal sebagai salah satu simpul 
ke-Nusantaraan yang dicerminkan mela-
lui pasang surut pelabuhannya dapat 

                                                 
9  Hassan Hanafi, Oksidentalisme, hlm. 68.  

menjadi contoh menarik untuk melihat je-
jaring kebudayaan beserta silang kebuda-
yaan yang terjadi di dalamnya. Gresik 
juga telah menjadi kota sentral yang 
berperan utama dalam ikut serta mema-
jukan pembangunan Jawa. Peran itu 
diperoleh dari titik strategis yang dimiliki 
oleh kota ini yang berada di garis pantai, 
sehingga kota ini layak menjadi kota 
pelabuhan dan kota penghubung dengan 
kota industri seperti Surabaya dan Mojo-
kerto. Gresik juga merupakan simpul 
utama jejaring perdagangan antar pulau, 
seperti Bawean yang berpenduduk 60 
ribu orang, Gili yang berpenduduk 3000 
orang, serta pulau Kangean dan Masa-
lembu di Madura, dan lainnya.  

Peran kota Gresik di atas kerap 
mengalami pasang surut seturut pertum-
buhan kota pelabuhan lain, atau seturut 
alternatif transportasi lain yang ditawar-
kan pemerintah dan pihak swasta. Surut-
nya pelabuhan bukan berarti menyu-
rutkan jejaring kebudayaan yang sebe-
lumnya telah hadir dan dibentuk bersama 
dengan pertumbuhan pelabuhan. Banyak 
produk kebudayaan beserta aspeknya 
yang tetap dimiliki dan diakui oleh 
masyarakat di wilayah itu. Proses inilah 
yang disebut sebagai cradle of culture, 
seperti dikemukakan oleh Frank Broeze.10  
 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan meto-
de etnografi melalui pendekatan kebuda-
yaan secara thick description, sebagaimana 
yang diperkenalkan oleh Clifford 
Geertz.11 Thick description adalah formu-

                                                 
10  Frank Broeze (ed), Brides of the Sea: Port Cities of 
Asia from the 16th-20th Centuries (Kensington: New 
South Wales University Press, 1989), hlm. 11-12.  
11  Clifford Geertz, The Religion of Java (New York: 
Free Press, 1960), hlm. 4; dan Ignas Kleden, Thick 
Description: Monografi Pemikiran Clifford Geertz 
(Jakarta: LP3ES, 1984), hlm. 34-41. 



224 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013 
 

lasi ke arah deskripsi yang mendalam 
sehingga gambaran yang diberikan lebih 
berarti, bukan sekadar data yang 
ditumpuk. Deskripsi ini juga menuntut 
penggunaan paradigma sejarah annales, 
suatu pendekatan yang lebih mengu-
tamakan aspek sejarah lisan, sedangkan 
teks digunakan sebatas  membantu infor-
masi tuturan yang diberikan.12 Melalui 
etnografi yang thick description ini, per-
soalan sistem makna, sistem sosial, dan 
interpretasi terhadap praktik budaya 
masyarakat Lumpur di Gresik dapat dite-
lusuri secara mendalam.  

Pengumpulan datanya dilakukan 
selama tiga bulan pada tahun 2009 dan 
2010 secara live in melalui wawancara 
mendalam kepada 42 orang, pengamatan 
langsung, beberapa diskusi terfokus, dan 
dokumentasi visual. 

 
Lumpur Gresik: Wilayah Lintas dan 
Silang Kebudayaan  

Lumpur adalah satu dari sekian 
banyak wilayah yang berada di kota 
Gresik. Ia merupakan sebuah wilayah 
pantai yang telah padat permukimannya, 
seperti lazimnya sebuah wilayah di pesi-
sir pantai Utara Laut Jawa. Fenomena 
kebudayaan yang dihadirkan masyarakat 
pun lebih berdasarkan pada model cradle 
of culture, di mana jalur-jalur penghubung 
ke wilayah-wilayah utama telah mengha-
silkan jalur kebudayaannya sendiri. Jalur 
Lumpur adalah jalur penghubung darat 
dari Gresik ke Surabaya dan Lamongan, 
dan serta jalur laut ke arah Bangkalan 
Madura, khususnya wilayah Socah. 

Secara umum, Gresik merupakan 
kota tua yang secara politik kekuasaan 
sebelumnya berada di bawah kontrol 
kerajaan Majapahit dan Mataram. Berda-
sarkan Kitab Negarakertagama dan Babad 

                                                 
12 Lombard, Nusa Jawa, hlm. xxii.  

Badrasati, dapat dikatakan bahwa Gresik 
bersama Tuban dan Lamongan pada 
masa Majapahit berada di bawah 
administratif Lasem. Pada masa kejayaan 
Majapahit di bawah Hayam Wuruk, 
wilayah kekuasaan Lasem merupakan 
daerah yang mempunyai arti penting 
secara ekonomi politik. Hal ini ditandai 
dengan kunjungan Raja Hayam Wuruk di 
Lasem pada 1276.13 Kejayaan Majapahit 
mengalami surut setelah terjadi pem-
berontakan Ronggo Lawe yang bersebe-
rangan pendapat dengan Nambi dan 
Suro. Pemberontakan ini telah membe-
rikan pengaruh besar terhadap keadaan 
ekonomi politik di sepanjang garis pantai 
utara wilayah timur pada saat kemu-
dian. Hal ini juga berdampak pada peta 
politik dan keadaan demografi di wilayah 
ini, terkhusus pada jejaring kebudayaan 
yang dibawa oleh kelompok Madura, ter- 
utama Sumenep yang hidup dan menye-
bar di sepanjang wilayah itu.  

Pembentukan jejaring kebudayaan 
¶-DZD·� VHPDNLQ�GLSHUNXDW� SDGD�PDVD� NH-
rajaan Mataram di bawah Sultan Agung. 
Dia telah berhasil menguasai hampir 
seluruh Jawa, kecuali Banten, Batavia, 
dan Cirebon. Cirebon memang tidak 
dikuasai, namun memiliki ikatan kuat 
dengan Mataram. Oleh penggantinya, 
Amangkurat I, untuk mengatur seluruh 
wilayah yang dikuasai, satu kebijakan 
diambil dengan cara membelah wilayah 
itu ke dalam empat bagian. Salah satu 
bagian itu adalah memasukkan Rembang, 
Lasem, dan wilayah timurnya lagi berada 
di bawah kekuasaan Tumenggung Pati, 
bersama-sama dengan daerah Juwana 
dan Pajangkongan.14  

                                                 
13  Tim Peneliti, Sejarah Rembang (Rembang: 
Sekretaris Daerah, 2003), hlm. 16-17.  
14  Ibid., hlm. 18.  



KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 225 
 

Pembagian wilayah di atas sema-
kin ditegaskan pada saat dinamika politik 
kraton Jawa itu mengalami perpecahan 
yang puncaknya dilakukan perjanjian 
Giyanti pada 1655. Mataram pun 
akhirnya terbelah menjadi dua pusat 
kekuasaan, yaitu Kraton Surakarta 
(Kasunanan) dan Yogyakarta (Kasul-
tanan). Keduanya sekaligus menjadi 
pusat pemerintahan dan kebudayaan.  
Masing-masing menciptakan gaya pemi-
kiran dan pandangan dunia dari budaya 
kraton, yang mewujud dalam bidang 
politik, ekonomi, bahasa, seni sastra, seni 
pewayangan, seni busana, seni musik 
gamelan, keris, arsitektur, dan segi-segi 
seni tradisional lainnya. Pembelahan 
wilayah kekuasaan di lingkungan kraton 
Jawa berlanjut ketika sebagian wilayah 
Kraton Surakarta harus dipisahkan lagi 
untuk pendirian Kadipaten Mangkune-
garan pada 1757, dan sebagian wilayah 
Kraton Yogyakarta harus dibagi lagi 
untuk pendirian Kadipaten Paku Alaman 
pada 1812.15 

Seturut perjanjian itu, mulai 1680, 
Gresik masuk ke wilayah pesisiran timur 
di bawah Mataram Kartasura (Kasunan-
an). Menurut Sartono Kartodirdjo, peng-
aturan wilayah Kerajaan Mataram secara 
umum terbagi ke dalam empat kewi-
layahan, yaitu kutanegara, negara agung, 
mancanegara, dan pesisiran.16 Karena itu, 
dalam kategori ini Gresik sebenarnya 
tidak bisa disebut sebagai wilayah 
mancanegara, tetapi disebut sebagai wi-
layah pesisiran. Saat itu, wilayah pesisiran 
adalah wilayah kerajaan yang letaknya 
paling jauh dari pusat kerajaan.  

Sesuai arah dan letaknya, wilayah 
pesisiran dibagi lagi menjadi dua, yaitu 

                                                 
15  M.C. Ricklefs, A History of Modern Indonesia 
(London: MacMillan, 1981), hlm. 148-150.  
16  Kartodirjo, Sejarah, hlm. 2. 

pesisiran timur dan pesisiran barat. Sampai 
pada  masa pemerintahan Pakubuwono 
II, menurut Brandas, Mataram Kartasura 
wilayah Pasisir Barat meliputi Peka-
longan, Brebes dan Bentar, Tegal, Demak, 
Kaliwungu, Kendal, Batang, dan  Pema-
lang. Sedangkan wilayah pesisir timur 
meliputi Jepara, Kudus, Cengkal, Pati, 
Juwana, Rembang, Pajangkungan, 
Lamongan, Gresik, Surabaya, Pasuruhan, 
Bangil, Banyuwangi, Blambangan, dan 
Madura.17  Wilayah Gresik, Surabaya, 
dan Madura adalah tiga wilayah yang 
paling terkenal di wilayah pesisiran 
timur. Selain persoalan letak strategis 
untuk kepentingan ekonomi, ketiga wila-
yah ini memiliki karakter kuat dalam 
jejaring kebudayaan masing-masing, ter-
lebih jejaring kebudayaan Madura yang 
memengaruhi praktik-praktik kebuda-
yaan masyarakat di Jawa Timur. 

Untuk mempermudah penguasaan 
terhadap wilayah Gresik dan wilayah 
sekitarnya, kerajaan Mataram membe-
rikan kebebasan kepada kaum bangsa-
wan lokal untuk mengatur kekuasaannya 
sendiri. Kerajaan Mataram di kutaarjo 
berhak menerima hasil tahunan, berupa 
apanage (upeti) yang telah ditentukan 
jumlahnya saja. Apanage akan menjadi 
bukti dan jaminan bahwa wilayah yang 
mengirimnya akan dilindungi kerajaan 
Mataram dari ancaman pihak lain atau 
sesuatu yang mengganggu ketertiban 
(rust en orde). Hal ini berlangsung saat 
Belanda ikut campur dalam pengelolaan 
kekuasaan Mataram di berbagai wilayah. 

Namun demikian, tidak jarang 
perilaku kebudayaan Mataram kutoarjo 
itu sendiri kemudian ditiru oleh kerajaan 
lokal yang memiliki afiliasi kepadanya. 
Salah satunya adalah Kraton Giri yang 
ada di Kemasan Gresik. Jejaring kebu-

                                                 
17  Tim Peneliti, Sejarah, hlm. 19. 



226 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013 
 

dayaan Mataram Kasunanan Surakarta 
diambil dan dipraktikkan dalam pola 
kehidupan kratonnya, sehingga kelom-
pok Giri akhirnya menjadi kelompok 
bangsawan (cavelerois) yang sama dalam 
praktik kebudayaan mereka dengan 
bangsawan Mataram. Hal ini sama 
kasusnya dengan Kraton Cirebon yang 
menjadi replika Mataram. Jejaring kebuda-
yaan Jawa Mataram sendiri menyebar 
seturut penguasaan wilayah.  

Dalam hubungannya dengan kese-
jarahan di atas, maka mitologi yang ber-
kembang di wilayah Lumpur, Kroman, 
dan Gresik umumnya kerap dihubung-
kan dengan akar genealogis kebudayaan 
Majapahit dan Mataram yang memenga-
ruhinya. Secara mitologi, Desa Lumpur 
Gresik dibuka oleh para pelarian Maja-
pahit dari kelompok Sumenep Madura, 
sesaat setelah pemberontakan Ronggo 
Lawe dibinasakan. Ada juga pandangan 
bahwa orang Madura telah ada dan 
menetap di daerah ini jauh sebelum 
pemberontakan itu meletus. Secara kon-
tur kewilayahan, wilayah ini memang 
strategis menjadi tempat persinggahan 
bagi nelayan Madura.18  

Lambat laun, daerah ini tumbuh 
menjadi desa seperti keadaannya dewasa 
ini. Penduduk yang sudah tinggal secara 
menurun itu, mempunyai ikatan kekera-
batan yang dahulu memang hanya terdiri 
atas beberapa keluarga inti, dan kemu-
dian berkembang menjadi beberapa 
keluarga yang terpencar di sekitar rumah 
induknya. Jumlah itu semakin bertam-
bah, ketika para pelarian kelompok 
Sumenep memilih lokasi ini sebagai 
tempat persembunyian. Apakah berda-

                                                 
18 Wawancara dengan Abdul Muhith, kepala Bale 
Waring Lumpur (8 Agustus 2010). Beliau bercerita 
banyak tentang sejarah kampung Lumpur dan 
juga tentang derap-derap modernitas yang 
dihadapi oleh orang-orang sederhana Lumpur 

sarkan mitologi ini dapat dinyatakan 
bahwa orang Lumpur pertama adalah 
orang Madura? Walaupun eksistensi 
kebudayaan orang Madura ini kemudian 
kalah dengan masuknya orang Jawa yang 
berasal dari Lamongan dan Tuban. Ke-
lompok terakhir yang datang inilah yang 
paling mewarnai jejaring kebudayaan 
Lumpur, meskipun di dalamnya juga 
terdapat warna kebudayaan Madura.  

Dalam proses sosialisasi antara 
penduduk yang sama-sama dianggap 
sebagai pendatang itu, telah menim-
bulkan saling pengaruh satu dengan yang 
lain dalam aspek kebudayaan. Masing-
masing kelompok pendatang dalam 
interaksi-komunikasi verbalnya tetap 
menggunakan bahasa dan adat istiadat 
mereka, tetapi ketika dihadapkan dengan 
kelompok pendatang dari kebudayaan 
lain, mereka dituntut untuk mampu 
berbahasa sesuai kelompok yang dihada-
pinya, atau sebaliknya. Proses ini telah 
berjalan sedemikian rupa, sehingga mem-
bentuk kebudayaan khas ala Lumpur. 
Pada saat-saat sekarang, kebudayaan 
suku Madura kemudian lebih menonjol, 
sepertinya kembali ke proses awal pem-
bukaan wilayah. Namun demikan, perbe-
daan yang ada kemudian diikat dengan 
mitologi yang dihubungkan dengan 
tokoh sakral mereka, yaitu Mbah Sindo-
joyo. Ikatan ini dapat menjadi norma 
bersama yang mampu mengatur tingkah 
laku berbagai kelompok yang memiliki 
budaya berbeda itu. 

Hubungan antara masyarakat Ma-
dura dengan Gresik terikat hingga seka-
rang, seperti hilir mudiknya orang 
Madura, yaitu orang Socah, ke wilayah 
Blandongan Lumpur. Setiap pagi, banyak 
penduduk Socah dengan menggunakan 
perahu kecil (klotok) sendiri atau ngongkos 
kepada klotok orang lain untuk membawa 
hasil kebun dan pertanian yang akan 



KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 227 
 

dijual di pasar lama dan baru Gresik. 
Pasar Gresik dipilih karena harga hasil 
kebun dan pertanian itu lebih mahal, 
dibandingkan bila dijual di Socahnya 
sendiri. Klotok itu kemudian ditambatkan 
di Blandongan, suatu wilayah perbatasan 
Kroman dan Lumpur Gresik. Para 
penumpang klotok disambut oleh para 
tukang becak, yang juga sama-sama 
berasal dari Madura. Mereka mengan-
tarkan penumpang dan barang dagang-
annya ke pasar. Setelah barang dagangan 
itu habis terjual, mereka berbelanja 
kebutuhan sehari-hari keluarga atau 
berbelanja barang dagangan yang bisa 
dijual di Socah. Mereka kemudian 
kembali ke Socah sekitar jam 12.00 siang, 
sebelum laut bergelombang dan angin 
besar datang. 

Aktifitas hilir-mudiknya perdaga-
ngan orang Madura Socah menandakan 
bahwa roda pergerakan ekonomi di 
Gresik tidak hanya digerakkan oleh 
orang lokal Gresik, yang biasa menyebut 
GLULQ\D� VHEDJDL� ¶RUDQJ� *LUL·� DWDX� RUDQJ�
.HPDVDQ·��\DQJ�PHPEHQWDQJ�GDUL�8MXQJ�
Pangkah sampai ke  Kebo Mas, atau dari 
Manyar sampai ke Lumpur. Selain itu, 
Gresik pun diramaikan oleh aktifitas 
orang Bawean dan Banjar yang mela-
kukan aktifitas ekonomi di Gresik atau 
sekadar menjadikan Gresik sebagai pintu 
masuk dan pintu keluar untuk menuju 
dan keluar dari pulau Bawean. Bahkan, 
sudah ada ribuan orang Bawean yang 
menetap dan memiliki rumah dan tempat 
usaha di Gresik. Ada pameo, bahwa setiap 
gang di Kabupaten Gresik, pastilah ada 
orang Bawean.19  

                                                 
19 Wawancara dengan Mulyadi, seorang Bawean 
di pasar lama Gubernur Suryo Gresik (09 Agustus 
2009; 2010). Ada ribuan orang Bawean di Gresik, 
belum lagi di Surabaya; dari yang termiskin dan 
terkayanya orang Surabaya pasti ada yang berasal 
dari Bawean. 

Orang-orang seperti H. Samwil, H. 
Ismail, Mulyadi, dan H. Hasan adalah 
orang Bawean yang sukses beraktifitas 
ekonomi di Gresik. Bahkan, beberapa 
orang Bawean ada yang menjadi anggota 
DPRD dan pimpinan partai. Walaupun 
aspek partisipasi politik ini tidak begitu 
istimewa, karena secara geo-politik, Ba-
wean merupakan bagian dari Kabupaten 
Gresik yang layak mendapatkan hak 
perwakilan. Namun, masuknya mereka 
ke dunia politik partisan telah menggu-
gurkan anggapan bahwa orang Bawean 
hanya berkecimpung dalam persoalan 
pendidikan agama saja melalui jejaring 
pendidikan al-0D·DULI� GDQ� SHVDQWUHQ�
Sidogiri. Dalam hal ini, mereka telah 
mampu memanfaatkan hak politik, khu-
susnya untuk mendorong pemerataan 
pembangunan infrastruktur serta pening-
katan mutu dan pelayanan sarana trans-
portasi kapal. Pada setiap aktifitas 
ekonomi dan politiknya, mereka tetap 
membawa jejaring kebudayaannya, dari 
soal bahasa sampai persoalan mengenai 
menu makanan dan pandangan hidup-
nya. Demikian juga bagi orang Bawean 
lain yang tinggal di Gresik.20  

Seperti halnya orang Bawean di 
Gresik, maka orang Madura Socah pun 
banyak juga yang sudah menetap di 
Lumpur, Gresik. Menurut informasi, 
orang Madura Socah yang tinggal di 
Gresik mencapai jumlah 800-an orang.21 
Belum ditambah dengan orang Madura 
yang berasal dari wilayah lain, seperti 
Sampang dan Pamekasan yang jumlah-

                                                 
20 Wawancara dengan H. Samwil, Ketua Partai 
Demokrat Gresik yang berasa dari Bawean. 
Dengan rinci dia menerangkan perjalanan karir 
orang-orang Bawean di dunia politik dan 
membandingkannya dengan kehidupan di dunia 
pesantren. 
21 Wawancara dengan Hidayat, nelayan Socah di 
Lumpur (10 Agustus 2009). 



228 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013 
 

nya ditaksir mencapai angka 4.000 orang. 
Hampir sebagian besar orang Madura ini 
bekerja di sektor informal, yaitu kuli pela-
buhan, tukang becak, buruh bangunan, 
pedagang di pasar dan trotoar, dan 
sebagainya. Terkecuali orang Socah, me-
reka seperti halnya orang Bawean tinggal 
menyebar ke seluruh wilayah Gresik. 
Sebaliknya, orang Madura Socah sendiri 
dan sebagian kecil orang Madura yang 
bekerja menjadi kuli pelabuhan dan 
tukang becak yang berasal dari wilayah 
lain menetap di wilayah Lumpur, Kro-
man, dan Pulopancian. Lebih khusus, 
orang Madura Socah kebanyakan tinggal 
di wilayah Lumpur.22 
 
Tradisi dan Modernitas yang Berbaur 

Desa Lumpur adalah salah satu 
desa yang terletak di daerah pesisir utara 
kota Gresik. Wilayah tersebut dijadikan 
sebagai wilayah baru pengembangan 
pelabuhan komersial non-Pelindo. Desa 
seluas 34,6 hektar, yang kebanyakan 
tanahnya adalah ´WDQDK� NRORUDQµ� DWDX�
´tanah timbulµ�� PHUXSDNDQ desa nelayan 
yang diubah menjadi desa pelabuhan dan 
jalur utama transportasi pelabuhan 
menuju Surabaya. Di desa ini, sedikitnya 
ada tiga pelabuhan utama, yaitu 
pelabuhan Batubara, Hess, dan Maspion. 
Selain itu, ada tiga pelabuhan kecil 
semacam tambatan perahu khusus 
nelayan, yaitu bale plastik, bale waring, dan 
bale bobo, serta ditambah Blandongan 
yang diperuntukkan khusus bagi klotok 

                                                 
22 Wawancara dengan Ghazali, Kaur Kesra Desa 
Lumpur Gresik (10 Agustus). Pemerintah desa 
kesulitan mendata pendatang, karena intensitas 
keluar masuknya penduduk di desa Lumpur 
terbilang tinggi. Ada pendatang harian, musiman, 
dan ada juga pendatang tahunan. Bisa saja mereka 
kemudian menetap di Lumpur, karena ikatan 
pekerjaan atau pun ikatan berumah tangga.  

orang Madura Socah dan klotok pengantar 
kru kapal besar.  

Walaupun derap modernitas kota 
modern seperti pelabuhan ada di desa ini, 
namun desa ini masih kuat memegang 
kebiasaan tradisional, terlebih dalam 
hubungan kosmologisnya dengan laut itu 
sendiri. Upacara rokat, selamatan atau 
keselamatan untuk memperoleh sesuatu 
yang dihajatkan, selalu dilakukan di 
tempat pangkalan atau blandongan, 
tepatnya di sekitar tepi pantai yang 
merupakan tempat berlabuh dan berang-
katnya perahu nelayan. Upacara diada-
kan setiap tahun sekali, sebagai isyarat 
permohonan (doa) untuk mendapatkan 
keselamatan bagi seluruh warga desa 
dalam tugasnya sehari-hari sebagai 
nelayan.  

Cerita rakyat menyebutkan bahwa 
upacara ini dimulai sejak mayat seorang 
perempuan tua, tanpa diketahui asal-
usulnya, terdampar di tepian pantai 
mereka. Beberapa kali mayat tersebut 
dihanyutkan ke tengah lautan, tetapi 
kembali lagi ke tempat semula. Karena 
kejadian itu, mayat kemudian dikubur-
kan di sekitar tempat terdamparnya, dari 
tepi pantai (daratan) yang sekarang. 
Tanah tempat kuburan itu lebih tinggi 
dari daerah sekitar, sehingga tidak 
tergenang air laut. Tempat ini kemudian 
dianggap keramat, sehingga digunakan 
sebagai bale miyang. Walaupun ada versi 
lain yang lebih kuat, yaitu rokat pang-
kalan itu dilakukan berdasarkan kebia-
saan Mbah Sindujoyo dahulu untuk 
mendoakan para nelayan Lumpur.23  

Menurut cerita rakyat, Desa 
Lumpur ini berasal dari tepian pantai 
yang berlumpur dan mengendap. Karena 
perubahan alam dan kebutuhan pendu-

                                                 
23 Wawancara dengan Mbah Kaum, sesepuh Desa 
Lumpur (10 Agustus 2009). 



KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 229 
 

duk, maka tepian pantai itu menjadi 
suatu pemukiman yang dinamakan Lum-
pur. Berdasarkan letaknya di tepi pantai, 
mata pencaharian penduduknya mayori-
tas adalah nelayan, walaupun ada seba-
gian kecil dari mereka yang berdagang. 
Agama yang dianut adalah Islam, namun 
demikian juga mereka tetap memegang 
teguh adat istiadat yang ada. Pinutur 
para sesepuh selalu menjadi panutan 
dalam kehidupan masyarakat, sehingga 
timbul perasaan takut bila melanggar 
kebiasaan yang berlaku atau kebiasaan 
yang sudah ditentukan sesepuh. Misal-
nya, bila seseorang hendak mempunyai 
hajat, baik pernikahan maupun khitan, 
maka diharuskan baginya untuk nyekar 
dan berziarah kepada sesepuh, di anta-
ranya ke Mbah Abdullah Sindujoyo. 
Beliau adalah seorang ulama yang pernah 
tinggal di sekitar Lumpur dan Kroman. 
Segala pinutur dan perilaku Mbah 
Sindujoyo ini menjadi panutan penduduk 
sekitar. Bila suatu saat mereka lupa atau 
melanggar kebiasaan ini, maka dengan 
izin Tuhan Yang Maha Kuasa akan terjadi 
bencana atau gangguan bagi mereka yang 
akan melaksanakan hajat itu.  

Salah satu adat yang ada di Lum-
pur adalah pelaksanaan adat perkawinan 
(penganten) yang lebih dikenal dengan 
nama penganten jadur. Tradisi ini ada 
sejak abad XIX. Istilahnya diambil dari 
suara bunyi-bunyian kelompok pencak 
silat yang ikut mengiringi kirab pengan-
ten. Adapun kelompok pencak silat 
terdiri atas penabuh jidor, penabuh 
gendang, pesilat dengan dandanan 
gendoruwo, macan, dan kera. Alur cerita 
dari adat penganten ini diawali dengan 
keluarnya penganten lelaki dari rumah-
nya. Penganten lelaki kemudian dikirab 
keliling kampung dan bale-bale (tempat 
peristirahatan para nelayan) dengan dii-
ringi pembawa obor (paling depan) 

sebagai penerang dan penunjuk jalan di 
waktu malam hari, kelompok pencak 
silat, pembawa lamaran, pembawa 
kembar mayang penganten lelaki yang 
didampingi kedua orang tuanya, dan 
pembawa payung serta barisan yang 
terakhir kelompok hadrah.  

Dalam soal kependudukan, Lum-
pur merupakan salah satu desa terpadat 
di wilayah Kabupaten Gresik. Jumlah 
penduduk yang terdaftar mencapai 
angka 7.575 orang. Belum ditambah 
dengan penduduk yang tidak terdaftar, 
karena arus keluar masuk ke wilayah ini 
berintensitas tinggi. Di desa ini pula, 
berbagai kelompok etnik ada dan mene-
tap untuk sementara atau tinggal lama. 
Selain etnik Jawa pada umumnya, etnik 
yang ada itu, misalnya, adalah Jawa 
Lumpur, Madura, Bugis, Banjar, Batak, 
dan Ambon.24 Identitas Jawa Lumpur 
barangkali akan selalu dipertanyakan, 
siapa sebenarnya manusia pertama yang 
bisa disebut orang Jawa Lumpur itu? 

Dalam soal pekerjaan, masing-
masing kelompok etnik di atas biasanya 
memiliki kekhususan. Selain berprofesi 
sebagai nelayan segoro, ´wong Lumpurµ 
juga dianggap sebagai pekerja sukses 
pada bidang budidaya bandeng tambak. 
Pasar ikan bandengnya terbesar di Jawa 
Timur. Orang Madura kebanyakan 
berprofesi sebagai pedagang umum, kuli 
pelabuhan, tukang becak, dan pencari 
khusus besi bekas di bawah air atau 
bongkaran kapal; orang Bugis dan orang 
Banjar menjadi tauke-tauke kapal dan jual 
beli kayu; orang Batak menjadi awak 
kapal besar; dan orang Ambon kerap 
berprofesi khusus sebagai tukang per-
baikan klotok dan kapal.  

                                                 
24 Universitas Petra, CSR Petrokimia bagi Komunitas 
Lumpur (Surabaya: UPS, 2007), hlm. 56. 



230 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013 
 

Wilayah Lumpur seolah menjadi 
miniatur keindonesiaan, dari persoalan 
ragam etnik, sampai cara tradisional yang 
mewarnai derap modernitas. Orang Lum-
pur, atau orang yang berdomisili di 
wilayah Lumpur kerap dianggap sebagai 
´RUDQJ� NDVDU�� VSRQWDQ�� GDQ� EHUGLDOHN�
DQHKµ�\DQJ�EHUEHGD�GHQJDQ�RUDQJ�*UHVLN�
yang pada umumnya kerap menisbatkan 
dirinya secara genealogis sebagai ´Rrang 
Giriµ. Dalam pandangan umum, Orang 
Giri dianggap orang lebih beragama 
Islam karena memiliki hubungan lang-
sung dengan akar spiritualitas para wali 
dan habib Arab, bersikap ramah sebagai 
bentukan pengalaman dari para bangsa-
wan, dan berhati-hati. Wilayah Kemasan 
dan Kebomas adalah pusat utama kebu-
dayaan Giri ini.25  

Hal ini berbanding terbalik dengan 
anggapan umum masyarakat Gresik 
sendiri tentang ´wong Lumpurµ. Mereka 
NHUDS� GLQ\DWDNDQ� VHEDJDL� ´RUDQJ� \DQJ�
beraJDPD� VHWHQJDKµ� �EDFD: setengah 
Islam- mungkin dalam arti tercampur 
dengan bentuk kepercayaan nenek mo-
yang sinkretisme), menyelesaikan perso-
alan dengan cara kasar, seperti menghen-
tikan langsung atau melempar truk 
perusahaan yang mengangkut bahan 
baku atau barang jadi yang dirasa meng-
ganggu kehidupan sosialnya, sering 
terlibat perkelahian antar kampung, dan 
memiliki dialek yang amat kasar dalam 
berbahasa. 

Praktik kebudayaan ´wong Lum-
purµ seperti itu kerap dinisbatkan kepada 
akar genealogis kebudayaannya sebagai 
para penjaga atau pengawal kekuasaan 
Kraton Giri, juga kelompok Sumenep 
dalam pemberontakan Ronggo Lawe jauh 
sebelumnya. Penisbatan semacam ini ber-

                                                 
25 Wawancara dengan H. Masudi, Pulopancian 
Gresik (13 Agustus 2009). 

akibat pada anggapan umum bahwa 
orang Lumpur berbeda dengan orang 
Gresik. Salah satu akibat nyata adalah 
jarangnya perkawinan antara orang 
Gresik dengan orang Lumpur. Dalam 
kapasitas ini, Desa Lumpur adalah desa 
yang penuh ragam silang budaya, tetapi 
tidak begitu bermakna bila dihadapkan 
dengan entitas kebudayaan yang diang-
gap mainstream, yaitu kebudayaan Giri. 
Pola silang produksi kebudayaannya 
dapat digambarkan pada skema di bawah 
ini.  

 
Skema 1 

Silang Produksi Kebudayaan Gresik 
yang melahirkan Ambang Batas Kebudayaan 

 

 
 
 

Sementara contoh pertemuan ke-
budayaan seperti skema tersebut akan 
diuji pada kasus perkawinan Sani dan 
Nur dalam paparan selanjutnya. 
 

Mengemas Silang Budaya dalam Bahasa 
dan Perkawinan  

Wujud saling kesepahaman lintas 
budaya paling mudah dilakukan dan 
dimengerti adalah melalui cara perka-
winan berbeda budaya. Di dalam aspek 
ini, semua praktik kebudayaan fisik dan 
non fisik akan mudah terpapar. Sejak 
pemilihan beserta pertimbangan yang 
dipakai untuk menentukan pasangan, 
sampai pada kehidupan rumah tangga 



KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 231 
 

pasangan akan tampak dengan berbagai 
keunikan itu. Kasus perkawinan yang 
diungkapkan ini setidaknya dapat mere-
presentasikan pertemuan entitas kebu-
dayaan yang ada, salah satunya adalah 
perkawinan Sani dan Nur di Lumpur, 
Gresik.26 

Dalam suatu proses produksi 
silang kebudayaan yang terbentuk dari 
perkawinan, peneliti seringkali melihat 
bahwa perempuan merupakan faktor 
utama penjagaan tradisi kebudayaan 
yang ada, terlebih pada perempuan yang 
hidup dalam dan dihidupi oleh suatu 
kebudayaan mainstream. Si perempuan 
akan membawa paham dari jejaring 
kebudayaannya masuk ke setiap perilaku 
anggota keluarga (suami dan anak), 
sehingga akan membentuk tradisi ke-
luarga baru sesuai entitas kebudayaan 
perempuan. Dalam arti ini, kebudayaan 
mainstrem yang dimiliki perempuan da-
pat dikatakan mampu memaksa pasang-
an yang berbeda entitas kebudayaan de-
ngannya untuk ikut masuk ke dalam 
jejaring kebudayaannya. Tetapi, apakah 
model seperti itu selalu menjadi kenis-
cayaan pada setiap perkawinan di wila-
yah Lumpur?  

Kasus pernikahan Sani yang asli 
Gresik dengan Nur yang Madura dan 
tinggal di daerah Lumpur akan menjadi 
khas dan menjadi salah satu anomali dari 
sesuatu yang dianggap lumrah itu. 
Entitas kebudayaan laki-laki, apalagi 
masuk dalam kebudayaan mainstream, 
dapat membendung hasrat kebudayaan 

                                                 
26 Wawancara dengan Sani (32 Tahun), Nur (28 
tahun), dan Bu Hawa (59 tahun, ibu Sani) di 
Lumpur dan Pulopancian (tanggal 9-12 Agustus 
2009); Ibu Maryati (57 tahun, Ibu Nur), Mbah Qom 
(31 tahun, Kakak Nur), Pak Zul (64 tahun, ayah 
Nur), dan Mas Nano (22 tahun, Adik Nur) di 
Socah, Bangkalan, Madura (tanggal 12-13 Agustus 
2009). 

Madura yang dihadirkan sang istri. Nur 
adalah seorang asli Madura kebanyakan 
yang berasal dari kampung Socah, 
Bangkalan, Madura. Komunitas Socah 
sendiri tidak bisa dilepaskan dari 
kesejarahan Gresik. Orang Madura yang 
EHUDGD� GL� 6RFDK� VHODOX� GLDQJJDS� ´OHELK�
EDLNµ� GDULSDGD� RUDQJ� 0DGXUD� GDUL�
wilayah lain. Kejujuran yang teruji, 
tuturan dan perilaku yang sopan telah 
menempatkan orang Madura Socah seo-
lah diperkenankan untuk hidup betah 
bersama orang berbeda entitas kebuda-
yaan di Gresik. Kampung yang berada di 
Kecamatan Socah, Kabupaten Bangkalan 
pulau Madura ini sendiri dapat ditempuh 
satu jam melalui perjalanan laut dari 
Lumpur Gresik dengan menggunakan 
klotok. 

Tidak seperti Nur, Sani adalah 
seorang yang dilahirkan di Gresik dan 
keluarganya memiliki hubungan dekat 
dengan jejaring kebudayaan Giri. Kelu-
arga Sani tinggal di wilayah Pulopancian. 
Wilayah ini merupakan wilayah tua kam-
pung Arab. Hampir seribu orang Arab 
menetap di kampung ini. Pak Kos, orang 
tua Sani sendiri, menempati rumah di 
Pulopancian karena mendapatkan tanah 
hibah dari orang Arab. Saat itu, pak Kos 
dianggap sebagai orang saleh dan pantas 
menjadi pemimpin literar dalam kehidu-
pan beragama Islam di kampung itu. 
Sebelum dan sampai menikah, Sani tidak 
bekerja tetap. Ia bekerja serabutan, 
kadang menjadi nelayan di Socah, peda-
gang di pasar Gresik, dan bahkan pernah 
mencoba peruntungan di Malaysia na-
mun gagal. Terakhir, ia membuka 
warung kecil milik musholla. Dapat 
dikatakan, NHKLGXSDQ�HNRQRPLQ\D�´NHP-
EDQJ� NHPSLVµ�� 6HODPD� LQL�� NHOXDUJD� 1XU�
lah yang paling banyak membantu secara 
ekonomi untuk menghidupi kehidupan 
pasangan muda beranak tiga. Bentuk 



232 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013 
 

bantuan itu berupa kebutuhan sehari-hari 
berupa makanan dan susu anak-anak, 
sampai membangunkan sebuah rumah di 
Gresik. Puluhan juta uang dikeluarkan 
oleh keluarga Nur.  

Padahal secara ekonomi pun, 
orang tua Nur tidak seberuntung keluar-
ga Sani. Bapaknya yang pengemudi klotok 
pengantar crew kapal menetap di Lum-
pur dan ibu kandungnya yang bekerja 
sebagai pengupas tripang di Socah selalu 
membantu pasangan ini. Sani diposisikan 
sebagai menantu kesayangan, dibanding-
kan tiga menantu lainnya di Lumpur dan 
6RFDK�� 6HEXWDQ� ´RUDQJ� QHWUDOµ� EDJL� 6DQL�
pun kerap terdengar dari keluarga Nur. 
Kata netral bagi Sani dalam konteks orang 
Madura di Lumpur mengandung makna 
bahwa Sani adalah orang yang baik hati, 
sopan, ramah, dan berasal dari keluarga 
yang beragama. Keluarga Sani dianggap 
sebagai kelompok orang Giri yang memi-
liki tingkat kebudayaan dan tingkat 
keagamaan lebih tinggi dibandingkan 
dengan anggota kelompok lain non Giri 
yang patut dihormati.  

Berbagai bentuk penghargaan 
dinyatakan dalam kehidupan keluarga 
pasangan muda ini. Walaupun secara 
pribadi, Nur sebenarnya seorang yang 
´FHUHZHWµ� GDQ� YXOJDU� GDODP� EHUEDKDVD��
seperti umumnya Orang Lumpur, namun 
ketika berkomunikasi dengan Sani dan 
keluarganya, ia sangat menjaga ucapan 
dan berhati-hati bersikap. Keluarga ini 
pun berkomunikasi tidak menggunakan 
bahasa Madura atau bahasa orang 
Lumpur, seperti akar kebudayaan yang 
dimiliki oleh ibunya. Komunikasi disam-
paikan tetap dalam bahasa Jawa Timuran 
atau Suroboyaan, namun disampaikan 
dengan nada rendah dan diucapkan da-
lam dialek halus seperti orang Giri yang 
memiliki akar genealogis kebudayaan 
dengan Jawa Mataraman (Kasunan 

Surakarta). Anak-anak mereka pun 
mengikuti kebiasaan itu.  

Nur baru merepresentasikan kem-
bali jejaring kebudayaannya ketika ia 
berada dan bertemu dengan para pelaku 
di wilayah-wilayah di mana kebudayaan 
asalnya itu hidup, yaitu di Lumpur atau 
di Socah. Nur sebagai perempuan tidak 
bisa menurunkan tradisi kebudayaan 
asal, terlebih kebudayaan tutur kepada 
anaknya. Dalam hal ini dinyatakan 
bahwa Nur sebagai perempuan tidak 
menjadi faktor utama dalam menjaga 
tradisi dan kebudaayaan yang ada. 
Padahal Sani sendiri sebenarnya sering 
menggunakan kata-kata yang keras, sama 
kerasnya dengan dialek orang Lumpur. 
Tetapi, hal itu masih dianggap wajar oleh 
Nur dan keluarganya. Demikian juga, 
dalam soal kebiasaan yang dilakukan ke-
luarga ini, mereka lebih cenderung 
menggunakan kebiasaan dan praktik ke-
budayaan orang Gresik secara umum. 
Terlebih dalam soal ibadah, majelis 
taklim, dan upacara siklus kehidupan 
(slametan, cukur rambut, dan seba-
gainya), keluarga menggunakan cara-cara 
yang lebih Islami dibandingkan dengan 
kebiasaan orang Lumpur.  

Dalam persoalan perkawinan si-
ODQJ� EXGD\D�� WHUNKXVXV� DQWDUD� ´RUDQJ�
Lumpur dan orang Gresik atau orang 
*LULµ� GL� DWDV� WHODK� PXQFXO� GLIHUHQVLDVL�
SDQGDQJDQ� PHQJHQDL� ´WLSH-WLSH� LGHDOµ-
nya. Perhatikan skema di bawah ini: 

Skema 2  
Diferensiasi Pandangan Orang Gresik  

terhadap Tipe Perkawinan Lintas Budaya 
Fenomena Diferensiasi Pandangan Orang Keterangan 

Orang Giri-
Gresik 

Orang Lumpur 

Perempuan 
(Giri) 
menikah 
dengan Laki-
laki 
(Lumpur)  

Lebih baik 
jangan 
dilakukan  

Sebuah cita-
cita 

Kasuistik  

Alasan:  Laki-laki 
Lumpur seperti 
halnya Jawa 

Sangat jarang 
terjadi, sehingga 
kerap menjadi 

 



KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 233 
 

Koek dianggap 
urakan, 
berbahasa kasar, 
dan kurang 
beragama 
(sinkretik)  

sekadar mimpi. 
Perempuan Giri 
dianggap lebih 
terhormat, 
terjaga, dan 
beragama 

Perempuan 
(Lumpur) 
menikah 
dengan Laki-
laki (Giri) 

Kasuistik! 
Lebih baik 
jangan 
dilakukan 

Sangat Baik Tidak 
umum 

Alasan: Memungkinkan, 
tetapi harus 
sangat hati-hati 
khususnya 
dalam memilih 
perempuan dan 
keluarganya 

Laki-laki Giri 
dianggap ramah, 
ningrat, 
beragama;  dan 
perempuan 
Lumpur 
dianggap ulet 
dan pekerja keras 

 

Pernikahan 
sama entitas 
kebudayaan 

Baik  Baik  Umumnya  

Alasan: Sekufu (satu 
derajat) 

Ya...barangkali 
cocoknya itu... 

 

 
Dalam kasus di atas, sepertinya 

kebudayaan Giri sebagai kebudayaan 
mainstream lebih mampu menghegemoni 
kebudayaan marginal yang hidup di 
sekitarnya. Sosok Sani yang miskin dalam 
kebudayaan material (fisik), namun hi-
dup dan dihidupi kebudayaan non-fisik 
Giri tetap mendapatkan posisi istimewa 
dalam pandangan orang yang berada di 
luar kebudayaannya. Posisi ini menem-
patkan kebudayaan mainstream kemudian 
menjadi pemenangnya. Sebaliknya, Nur 
yang berada dan telah diidentifikasi 
VHEDJDL�´RUDQJ�/XPSXU�GDQ�RUDQJ�0adu-
UDµ� VDGDU� GLUL� DWDV� SRVLVL� LWX�� VHKLQJJD�
jejaring kebudayaannya tidak bisa ikut 
mewarnai pembentukan tradisi dan 
kebiasaan keluarga barunya, lebih khusus 
dalam hal berkomunikasi bahasa verbal.  
 
Adaptasi Kebudayaan: Bahasa dan 
Perkawinan 

Terlepas dari pembahasan menge-
nai kondisi-kondisi fisik pelabuhan, tulis-
an ini akhirnya lebih menekankan pada 
produk kebudayaan yang dihasilkan dari 
hubungan berbagai komunitas kebudaya-
an yang menjadi para penggerak tum-
buhnya pelabuhan. Produk kebudayaan 

yang dibentuk jejaring kebudayaan ber-
bagai komunitas itu sendiri masih tetap 
ada dan merebak dalam kehidupan 
keseharian mereka. Produk kebudayaan 
yang tersusun sesungguhnya banyak, 
namun tulisan ini membatasinya pada 
dua aspek produk kebudayaan saja, yaitu 
aspek kebudayaan tutur (bahasa) dan 
aspek perkawinan, seperti dalam kasus 
Sani dan Nur. Dua hal ini penting, karena 
merupakan bentuk pengejewantahan 
langsung kebudayaan komunitas dalam 
konteks kewilayahan tertentu. 

Bahasa dan perkawinan, bagi 
Julian Steward,27 adalah produk budaya 
yang berhubungan erat dengan adaptasi 
individu atau sekelompok individu de-
ngan lingkungan yang ada. Untuk 
menjelaskan hubungan tanda-tanda 
budaya dengan lingkungan semacam ini, 
maka diperlukan upaya yang bersifat 
tautologis dengan mempersoalkan adap-
tasi di dalamnya secara sirkular. Keles-
tarian hidup tidak hanya diukur dengan 
keberhasilan reproduksi, tetapi juga 
bagaimana sekelompok individu itu da-
pat mengkomunikasikan maksudnya. Ini 
adalah serangkaian bukti petunjuk adap-
tasi. Kepunahan, baik dalam bahasa 
verbal maupun generasi merupakan 
bukti mengenai kegagalan beradaptasi.  

Label adaptasi, sebagaimana yang 
dilakukan Nur yang asli Lumpur ketika 
berhadapan dengan kebudayaan main-
stream yang dimiliki Sani itu, kemudian 
dapat digunakan sebagai label deskriptif 
yang menyatakan suatu proses yang telah 
terjadi dari waktu ke waktu, tidak timbul 
masalah apapun. Akan tetapi, begitu 
orang mencoba menggunakan konsep 
adaptasi itu sebagai piranti untuk men-
jelaskan proses kemunculan itu sendiri 
atau proses historisnya, maka penjelasan-

                                                 
27 Kaplan dan Manners, Teori, hlm. 114-118. 



234 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013 
 

nya menjadi bersifat tautologis. Ini karena 
pengertian pelestarian hidup sudah 
tersirat dalam istilah adaptasi, kira-kira 
VHSHUWL� WHUVLUDWQ\D� SHQJHUWLDQ� µWLGDN�
mHQLNDKµ�GDODP�LVWLODK�ODMDQJ�DWDX�JDGLV��
Bahasa dan perkawinan merupakan bukti 
otentik dari bekerjanya suatu kebuda-
yaan, sekaligus bukti bahwa warga 
budaya itu telah berhasil baik dalam 
melakukan semacam adaptasi terhadap 
lingkungannya. Seandainya tidak demi-
kian, dua tanda budaya itu niscaya sudah 
lenyap dan kalaupun ada peninggalan, 
itu hanya akan berupa kenangan arkeo-
logis tentang kegagalan budaya dan 
pelaku budaya itu beradaptasi dalam 
menghadapi kondisi-kondisi yang berbe-
da di luar dirinya. 

Oleh karena itu, bila ada dua atau 
lebih kebudayaan dalam suatu lingkung-
an yang sama, dan menemukan bahwa 
satu budaya melebarkan sayap dengan 
´PHUXJLNDQµ�EXGD\D�\DQJ�ODLQ��PDND�LWX�
harus dilihat dalam bingkai bahwa buda-
\D� SHUWDPD� WHODK� PHODNXNDQ� ´SURVHV�
adaptasi \DQJ� OHELK� EDLNµ� WHUKDGDS�
lingkungan tertentu, dalam banding-
annya dengan adaptasi yang dilakukan 
oleh budaya dan pelaku budaya yang 
digusurnya itu. Proses adaptasi yang 
berkesinambungan ini melahirkan posisi 
strategis sebagai kebudayaan mainstream 
pada saat kemudian. Petunjuk atau 
buktinya justru diambil dari kenyataan 
ekspansi yang terjadi itu. Kadang-
kadang, dinyatakan bahwa suatu budaya 
�DWDX� VXDWX� WLSH� VWUXNWXUDO�� ´PHPEXN-
WLNDQ� DGDSWDVL� PHQ\HOXUXKµ� GHQJDQ�
melebarluaskan dalam zona-zona ling-
kungan atau niche·� HNRORJLV� \DQJ� OXDV�
lingkupnya.28  

Akhirnya, bahasa menjadi salah 
satu pembeda utama sebuah wilayah 

                                                 
28 Ibid., hlm. 115. 

kebudayaan. Di dalam pergulatannya 
akan semakin terbukti bahwa bahasa 
sebagai identitas verbal komunitas suatu 
masyarakat tidak terbantahkan merupa-
kan citra diri sekaligus afirmasi eksistensi 
diri, dan pada berbagai sisi, memperta-
utkan sistem sosial yang berlangsung di 
dalamnya. Bahasa juga memberi ruang 
interaktif dan kreatif tersendiri. Terlebih 
ODJL�� µEDKDVD� LEXµ� \DQJ� VHMDN� PXOD�
hendak diperankan menjadi bagian dari 
reproduksi pergaulan yang membentuk 
sejumlah gagasan budaya. Makna yang 
terbangun dalam bahasa memungkinkan 
proses pencitraan tiap budaya, semakin 
menumbuhkan diskursus mengenai iden-
titas keseluruhan atau sekelompok etnik 
di dalam masyarakat. 

Bahasa dalam budaya, sebagai-
mana seni dalam tradisi, di dalam sebuah 
komunitas etnik masyarakat mana pun, 
diakui atau tidak, kemudian menandai 
eksistensi kehidupan sosial yang bermu-
ara pada kreatifitas, baik dalam skala 
makro atau pun mikro. Semuanya, 
hampir mengarah pada medan pergulat-
an ide sehingga simbol-simbol mutakhir 
yang kelak muncul akan semakin mene-
gaskan identitas masyarakat. Hal ini 
berlaku juga bagi keragaman bahasa ibu 
lain yang tidak dapat dielakkan lagi telah 
menguatkan eksistensi bahasa Indonesia 
sebagai basis bahasa dan menjadi titik-
tolak spirit nasionalisme yang mengu-
raikan semiotika, kode, simbol, metafor, 
kreasi, impresi dan ekspresi dalam 
perspektif kebudayaan maupun pera-
daban yang dibangun masyarakat.  

Bisa jadi kegigihan suatu masya-
rakat memahami dan menggunakan 
bahasa daerah sebagai subsistem dari 
bahasa ibu dalam berbagai komunikasi 
verbalnya, akan membuka pemahaman 
serta diskursus lokalitas tersendiri. Juga 
dalam konteks budaya, ke dalam ruang 



KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 235 
 

lingkup pembahasan yang meneguhkan 
semarak kehidupan hubungan berbangsa 
antara etnik. Seperti halnya penurunan 
tradisi apapun, maka secara umum, 
bahasa khas lokalitas dapat dan mampu 
bertahan bila ia ada di dalam proses 
perkawinan yang bukan silang budaya. 
Sebaliknya, perkawinan yang silang bu-
daya berpretensi menghasilkan pemba-
uran bahasa yang bisa saja menjadi unik, 
atau pun memilih bahasa yang berada 
dan hidup dalam kebudayaan mainstream, 
ataupun mencari pilihan lain yang bukan 
bahasa kedua pasangan perkawinan 
silang budaya itu, yaitu bahasa formal.  

Perkawinan akhirnya menjadi me-
dia utama sebuah proses produksi buda-
ya yang bersifat peniruan yang repetitif. 
Proses ini adalah sangat wajar, karena 
dalam dunia kebudayaan (berbahasa dan 
berkesenian) sifat saling meniru bukanlah 
hal yang tidak mungkin, akan tetapi 
memang merupakan sifat dari ma-
syarakat di manapun juga. Bahkan sering 
dinyatakan bahwa peniruan adalah salah 
satu dari sendi yang penting dalam 
perkembangan kebudayaan. Dengan 
demikian, pola berbahasa dalam lingkup 
lokalitas dapat saja ditiru oleh generasi 
berikutnya yang berada di dalam sebuah 
jejaring genealogis perkawinan.  

Bisa dikatakan bahwa perkawinan 
seperti yang terjadi pada Sani dan Nur 
telah menjadi satu simpul utama sejarah 
pembentukan kebudayaan yang khas. 
Entitas kebudayaan Wong Lumpur atau 
pun Jawa Giri di Gresik akan diwariskan 
dan ditiru kepada dan oleh generasi 
berikutnya melalui jalan perkawinan 
yang bukan silang budaya. Kalaupun 
terjadi perkawinan silang budaya, maka 
pertaruhannya adalah apakah kebuda-
yaan marginal itu dapat memenangkan 
´NRPSHWLVL� EHUNHEXGD\DDQµ� PHODZDQ�

kebudayaan mainstream yang ada atau 
entitas kebudayaan lainnya.  

Kebutuhan atas strategi kebuda-
yaan kemudian menjadi penting, karena 
ia menjadi laten dalam kepentingan 
mempertahankan kebudayaan itu. Stra-
tegi ini dapat muncul dan diolah dengan 
baik, bila para pelakunya tahu dan 
mengerti pada kesejarahan kebudayaan 
di mana ia hidup di dalamnya. Seperti 
pernyataan Boas, bahwa untuk menje-
laskan fenomena kebudayaan, hendaknya 
menunjuk kembali pada lingkaran yang 
telah terjadi sebelumnya, seperti sesuatu 
yang terjadi berulang-ulang menjadi basis 
utama yang sangat ditekankan dalam 
ilmu sejarah, walaupun tidak selalu 
dianggap berlaku umum oleh para ahli 
antropologi.29  Karena pentingnya proses 
pembentukan kebudayaan inilah, maka 
dua aspek utama kebudayaan (bahasa 
dan perkawinan) pada masyarakat 
Lumpur Gresik tersebut digabung dalam 
suatu analisa pembahasannya. Dalam arti 
ini, tulisan ini setidaknya mengung-
kapkan kebudayaan orang biasa tentang 
praktik budaya dan bahasa yang melekat 
pada perkawinan itu, sehingga dam-
paknya bukan untuk menggeneralisa-
sikan kebudayaan itu, tetapi hanya 
mencari diferensiasi kebudayaan dalam 
masing-masing konteksnya.  
 
Penutup 

Dua fenomena besar kebudayaan: 
bahasa dan perkawinan yang bersang-
kut-paut dengan ambang batas kebuda-
yaan yang berada di wilayah Lumpur, 
Gresik, berpijak pada akar genealogis 
kesejarahan sebagai wilayah yang dibuka 
bersama dan kemudian berkembang 
menjadi jalur pengembangan wilayah. 

                                                 
29 R.H Lowie, Primitive Society (New York: 
Liveright, 1920), hlm. 23. 



236 | KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013 
 

Wilayah Lumpur, Gresik merupakan 
pengembangan wilayah gurita dan jalur 
penting hubungan Gresik-Surabaya mela-
lui tol Manyar yang banyak dipilih oleh 
masyarakat dan pengusaha, dibanding-
kan melalui rute Pulopancikan²Kebomas 
-Oslowilangon yang telah padat dengan 
permukiman. Pernyataan dengan mena-
rik benang merah seperti ini didasarkan 
atas akar genealogis yang sebenarnya 
tidak bisa dilakukan secara hitam putih 
saja, tetapi harus dirunut dan diper-
hadapkan dalam proses produksi silang 
kebudayaan yang bersifat dinamis. De-
ngan demikian, adalah sebuah kenis-
cayaan bahwa semua proses pertemuan 
silang budaya di atas menghasilkan suatu 
ambang batas kebudayaan yang tidak 
pernah jelas batas-batasnya. Karena 
keseluruhan proses itu, hidup dan 
dihidupi dalam kepadatan lalu lintas 
jejaring kebudayaan yang saling meleng-
kapi.  

Salah satu cara mengurai jejaring 
kebudayaan itu adalah dengan cara 
adaptasi. Adaptasi  bisa menghasilkan 
pola-pola pertemuan secara sinergis dari 
berbagai kebudayaan, seperti yang ada 
pada karakter kebudayaan hybrid. Walau-
pun bisa juga melahirkan pola kebuda-
yaan baru yang sifatnya lebih condong 
kepada kebudayaan mainstream, atau juga 
pada kebudayaan marginal sesuai ke-
mampuan lingkungan untuk meme-
ngaruhi para pelaku budaya di dalam-
nya, seperti pada kasus Nur yang kalah 
oleh kebudayaan mainstream Giri Gresik 
dari suaminya, Sani. Adaptasi kebuda-
yaan seperti inilah yang sesungguhnya 
juga ikut mempengaruhi gerak trans-
formasi sosial kebudayaan di berbagai 
wilayah yang memiliki intensitas tinggi 
dalam lalu lintas kebudayaan etnik. Oleh 
karena itu, menentukan gerak trans-
formasi sosial kebudayaan terlebih dalam 

persoalan ambang batas budaya 
komunitas perkotaan di Gresik, sama 
sulitnya dengan menentukan jejaring 
entitas kebudayaan yang ada, beserta 
berbagai penghadapan masing-masing, 
baik yang dilakukan oleh atau antara 
kebudayaan marginal dengan kebuda-
yaan mainstream atau sebaliknya. Kesu-
litan akan terlihat nyata pada saat 
merunut akar genealogis dan rasionalitas-
rasionalitas yang terdapat dari lalu lintas 
fenomena silang budaya itu. [] 
 
Daftar Pustaka 

Baudrillard, Jean. Simulation. New York: 
Semiotext[e], 1983. 

Bhabha, Homi. The Location of Culture. 
London & New York: Routledge, 
1994.  

Bourdieu, Pierre. The Field of Cultural 
Production: Essays on Art and 
Literature Pierre Bourdieu. 
Columbia: Columbia University 
Press, 1993. 

Breman, Jan. Penguasaan Tanah dan Tenaga 
Kerja: Jawa di Masa Kolonial. 
Jakarta: LP3ES, 1986. 

Broeze, Frank (ed). Brides of the Sea: Port 
Cities of Asia from the 16th-20th 
Centuries. Kensington: New 
South Wales University Press, 
1989. 

Carey, Peter BR. Babad Dipanegoro. Kuala 
Lumpur: Art Printing Works, 
1981. 

Fernando, M.R. Peasant and Plantation 
Economy: The Social Impacts of 
European Plantation Economy in 
Cirebon Residency from The 
Cultivation System to The End of 
First of The Tentieth Century. 
(Dissertation Ph.D, Monash 
University, Australia, 1982. 

Geertz, Clifford. The Religion of Java. New 
York: Free Press, 1960. 



KARSA, Vol. 21 No. 2, Desember 2013| 237 
 

Grijns, C.D. and S.O. Robson. Cultural 
Contact and Textual Interpretation. 
Holland: Foris Publication, 1986. 

Hanafi, Hassan. Oksidentalisme: Sikap Kita 
terhadap Barat, Pengantar Oksiden-
talis (0XTDGGLPDK� IL� ¶,OPL� DO-
Istighrab). Jakarta: Paramadina, 
2000. 

Harvey, David W. Social Justice in the City. 
London: Edward Arnold, 1973.  

+XPDHGL��0��$OLH��´0HQFDUL�.HELMDNDQ�GL�
Tengah Hutan pada Masyarakat 
7DX� 7DD� :DQD�µ� GDODP� $EGXO�
Rachman Patji, Etnisitas dan 
Pandangan Hidup di Sulawesi 
Tengah. Jakarta: LIPI Press, 2008. 

-----------�� ¶3HQJDNXDQ� +DN-hak Kewar-
ganegaraan Komunitas adat 
Terpencil Tau Taa Vana di Tojo 
Una-Una Sulawesi TengDK·��
Jurnal Kajian, Vol. 17, No. 3 
(September 2012), hlm. 329-352. 

Kaplan, David dan Manners. Teori 
Budaya. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 1999. 

Kartodirdjo, Sartono. Ratu Adil. Jakarta: 
Gramedia, 1977. 

------------. Pengantar Sejarah Indonesia Baru 
1500-1900; Dari Emporium sampai 
Imperium. Jilid I. Jakarta: 
Gramedia, 1989. 

Kleden, Ignas. Thick Description: Monografi 
Pemikiran Clifford Geertz. Jakarta: 
LP3ES, 1984. 

LIPI. Policy Paper Bahasa dan Kebudayaan 
Etnik Minoritas: Vitalitas dan 
Kemungkinan Pemertahanannya. 
Jakarta: Pusat Penelitian Kema-
syarakatan dan Kebudayaan 
LIPI, 2013.  

/RPEDUG�� 'HQ\·V�� Nusa Jawa Silang 
Budaya. Jakarta: Gramedia, 2000. 

Lowie, R.H. Primitive Society. New York: 
Liveright, 1920.  

Ricklefs, M.C. A History of Modern 
Indonesia. London: MacMillan, 
1981. 

Suhartono. Bandit Pedesaan: Studi Historis 
1850-1942. Yogyakarta: Aditya, 
1995. 

Universitas Petra. CSR Petrokimia bagi 
Komunitas Lumpur. Surabaya: 
UPS, 2007. 

Syafir, Ahmad. Ontologi Menemukan 
Bawean. Gresik: Boyan Press, 
2005.  

Tim Peneliti. Sejarah Rembang. Rembang: 
Sekretaris Daerah, 2003. 

 
  

 
 
 
 

ÐÐÐ 


