
 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 347 

PEMIKIRAN POLITIK IBNU RUSYD

Fauzan 
IAIN Raden Intan Lampung

fauzan@iainradenintan.ac.id

Abstrak

Problem utama yang dihadapi pemikiran politik Islam adalah 

keberadaannya yang tidak bisa sepenuhnya dianggap sebagai “ilmu 

Pengetahuan”. Hal itu dikarenakan di dalamnya terdapat sesuatu yang 

bersifat “divine”, ilahiyah. Sehingga kehadirannya cenderung berbentuk 

“doktrin politik” ketimbang “falsafah politik”. Menghadapi kenyataan 

tersebut, Ibnu Rusyd merekonstruksi metodologis pemikiran politik Plato 

dan menghasilkan sebuah bangunan pemikiran politik yang ilmiah, 

realistis, dan responsif. Ibnu Rusyd mengusung konsep demokrasi, sebuah 

sistem yang menurutnya lebih sesuai dengan hukum-hukum dasar fitriyah 

manusia. Sebagai realisasi ide demokrasi yang diusungnya, Ibnu Rusyd 

menawarkan konsep “kedaulatan rakyat” (al-siyadah) yang di dalamnya 

terkandung tiga prinsip dasar demokrasi, yaitu kebebasan atau 

kemerdekaan (al-hurriyah), persamaan (al-musawah), dan keberagaman 

(pluralisme).

Abstract

The main problem faced by the Islamic political thoughts is its existence  

can not be fully regarded as “Knowledge of science”. As there is something 

“divine” in it,  its presence tends to be percieved as “political doctrine” 

rather than “political philosophy”. Facing with this reality, Ibn Rushd 

reconstructed methodological political thought of Plato and managed to  

build  a scientific, realistic, and responsive political thinkings. Ibn Rushd 

brought the concept of democracy, a system that he saw more in line with 

the basic laws of humanity. To actualize his idea of democracy, Ibn Rushd 

offers the concept of “popular sovereignty” (al-siyadah)  containing three 

basic principles of democracy, namely : freedom or independence (al-

Hurriyah), equality (al-Musawah), and diversity (pluralism).

Kata Kunci: Ibnu Rusyd, Politik, Demokrasi, Kedaulatan rakyat.



Fauzan

348                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

PendahuluanA. 

Pembicaraan tentang politik dalam Islam merupakan salah 

satu tema yang cukup menarik dan bersifat recurrent. Artinya, 

diskusi mengenai persoalan politik Islam ini akan senantiasa 

muncul, sebab pada dasarnya Islam, umat Islam ataupun kawasan 

Islam tidak akan pernah bisa dipisahkan dari persoalan-persoalan 

politik. Sebagaimana disitir oleh John L. Esposito, bahwa Islam 

bukan sekedar masyarakat kerohanian, tetapi juga merupakan 

sebuah negara, sebuah imperium. Islam tidak hanya berkembang 

sebagai gerakan keagamaan, tetapi sekaligus sebagai gerakan 

politik, di dalamnya agama menyatu dengan persoalan negara 

dan  masyarakat.1

Lebih lanjut Donald Eugine Smith menyebutkan bahwa 

korelasi erat antara Islam dan politik tersebut lebih disebabkan 

peran Islam sebagai agama samawi yang memiliki komponen dasar 

berupa aqidah, syari’ah, dan akhlak. Sebagai sumber motivasi 

masyarakat, Islam memiliki peran penting dalam menumbuhkan 

sikap dan perilaku sosial politik. Adapun implementasinya 

kemudian diatur dalam rumusan syari’ah sebagai katalog lengkap 

dari perintah dan larangan Alloh, pembimbing manusia dan 

pengatur lalulintas aspek-aspek kehidupan manusia.2

Sejak  periode  awal  kesejarahannya, Islam telah  

menunjukkan kejayaan di bidang politik. Sejak periode Nabi 

Muhamamd saw (periode Madinah) sampai masa-masa jauh setelah 

beliau wafat, khususnya yang terjadi di bawah kepemimpinan 

para sahabat Nabi, penuturan sejarah Islam senantiasa dipenuhi 

oleh kisah-kisah kejayaan politik itu. Fakta historis tersebut 

menunjukkan bahwa Islam adalah agama yang terkait erat 

dengan persoalan politik. Bahkan setelah umat Islam berkenalan 

dengan Aryanisme Persia, muncul ungkapan bahwa “Islam adalah 

1 John L. Esposito, Islam dan Politik, terj. H.M. Joesoep Sou’yb, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1990), h. 3.
2 Donald Eugene Smith, Regional and Political Development, an Analytic Study, 

Alih Bahasa Drs. Machnun Husain, Agama dan Sekularisasi Politik, (Jakarta: Rajawali, 

1985), h. 65. Lihat juga Syafi’i Ma’arif, Peta Bumi Intelektualisme Islam Indonesia, 

(Bandung: Mizan, 1993), h. 204. Lihat juga KH. MA. Sahal Mahfudh, Nuansa Fiqh Sosial, 

(Yogyakarta: LkiS, 1994), h. 207.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 349 

agama dan negara” (al-Islam din wa Daulah), yang mengisyaratkan 

keterkaitan yang erat antara keduanya.3

Meskipun demikian, dalam perjalanan sejarahnya Islam 

belum mampu meletakkan sistem religio-politiknya sebagai 

kekuatan pembebas atau pengatur pranata sosial yang mapan. Islam 

cenderung dipahami dan berperan sebagai sumber ideologis untuk 

menjustifikasi kemapanan sebuah kekuasaan (status quo) ketimbang 

sebagai sumber inspirasi kultural dan kerangka paradigmatik 

dalam pemikiran politik Islam. Pemahaman terhadap Islam sebagai 

sumber ideologis bagi politik uma Islam hanya akan menjadikan 

Islam sebagai “kedok” dan “alat legitimasi” terhadap kekuasaan, dan 

dipahami sebagai sarana perjuangan untuk menduduki struktur 

kekuasaan. Di samping itu, pemahaman yang sempit semacam itu 

hanya akan mengaburkan makna dan menutupi kontribusi Islam 

terhadap dunia politik itu sendiri.

Pemikiran politik Islam sebagai hasil upaya sistematisasi 

ajaran-ajaran Islam dan tradisi-tradisi di kalangan umat Islam 

dalam bidang politik, muncul sejalan dengan laju ekspansi Islam 

ke luar jazirah Arabia. Ekspansi besar-besaran yang dilakukan 

umat Islam tersebut menimbulkan masalah-masalah baru tentang 

cara pengaturan negara, di samping konsekuensi logis munculnya 

kelompok-kelompok kepentingan (political interest groups). Kelompok-

kelompok ini, baik yang berbasis sosial budaya maupun sosial 

keagamaan tertentu (mazhab) merasa ikut memberi kontribusi 

dalam proses jihad fi sabilillah, sehingga mereka ingin mendapatkan 

tempat yang layak dalam sistem kekuasaan. Bukti kesejarahan 

menyebutkan fenomena persaingan kelompok-kelompok pemikiran 

keagamaan baik mazhab pemikiran kalam maupun fiqh dalam 

merebut pengaruh dan patronase dari penguasa.4

3 Musdah Mulia, Negara Islam: Pemikiran Politik Husain Haikal (Jakarta: 

Paramadina, 2001), h. 1.
4 M. Sirajuddin Syamsudin, “Pemikiran Politik (Aspek yang Terlupakan 

dalam Sistem Pemikiran Islam)” dalam Ihsan Ali Fauzi (ed.), Refleksi Pembaharuan 

Pemikiran Islam, 70 Tahun Nasution (Jakarta: LSAF, 1989), h. 244. Lihat juga A. Syafi’i 

Ma’arif, Islam dan Masalah Kenegaraan (Jakarta: LP3ES, 1996), h. 18. Lihat juga 

Nourouzzaman Shiddiqie, Jeram-Jeram Peradaban Muslim (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1996), h. 44.



Fauzan

350                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Pemikiran politik Islam semakin menemukan bentuknya 

terutama pada masa pemerintahan tiga khalifah Abbasiyah: al-

Mansur (w. 775 M), Harun al-Rasyid (w. 809 M), dan al-Makmun (w. 

833 M) – yang menggalakkan gerakan penterjemahan buku-buku 

dari berbagai bahasa, khususnya Yunani – ke dalam bahasa Arab. 

Sepajang rentang sejarah ini perkenalan para ilmuwan Islam 

dengan alam pikiran Yunani semakin meluas dan mendalamm dan 

pada gilirannya mengantarkan Islam pada puncak kejayaan ilmu 

pengetahuan, khususnya filsafat. Dalam bidang politik, para filosof 

muslim berupaya mengkaji pemikiran beberapa tokoh filsafat 

Yunani – khususnya filsafat politik Plato dan Aristoteles – dan 

berupaya menghadapkan, menghubungkan dan sejauh mungkin 

menyelaraskannya dengan Islam, serta berupaya membuatnya 

bisa dimengerti dalam konteks agama wahyu. Di sini kita bisa 

menemukan al-Farabi yang terkenal dengan konsep Madinah al-

Fadhilahnya.5 Selain itu kita juga bisa menjumpai Ibn Bajjah dengan 

konsep Mutawahhid (menyendiri)-nya. 

Selain kedua filosof tersebut, kita juga bisa menjumpai 

pemikiran Ibn Rusyd. Dalam hal ini ia menuangkan pemikirannya 

dalam karyanya yang berjudul Al-Dlarury fi al-Siyasah yang berisi 

tentang ulasannya terhadap Republik-nya Plato. Tidak sebagaimana 

biasanya, Ibn Rusyd adalah filosof Islam yang terkenal sebagai 

sang komentator Aristoteles, namun dalam bidang politik 

ia justru mengulas pemikiran politik Plato. Ini merupakan 

sumbangsihnya yang palingf besar dalam bidang politik. Salah satu 

keistimewaannya terletak pada pembahasannya yang sistematis 

dengan mengedepankan metode analitis (tahlily) dan struktural 

(tarkiby). Sehingga tidak hanya lebih mudah dipahami ketimbang 

Republik-nya Plato itu sendiri, namun juga pemikirannya lebih 

realistis dan responsif, berbeda dengan pemikiran politik Plato 

yang cenderung bersifat “khayali” (Utopis).

Sebagai produk pemikiran yang menggambarkan suatu 

paham dan perilaku politik seseorang (atau sekelompok orang) 

5 Nama lengkapnya Abu Nashr Muhammad ibn Muhammad ibn Tarkhan 

ibn Auzalagh. Lahir di Wasij, Turkistan pada tahun 257 H (870 M). Selain konsep 

emanasi (al-Faidl) dalam bidang metafisika, ia juga terkenal dengan konsep al-

Madinah al-Fadhilah dalam bidang politik. Lihat Hasyimsyah Nasution, Filsafat 

Islam, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 1999), h. 32.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 351 

dalam suatu babak kesejarahan tertentu, pemikiran politik Ibn 

Rusyd tentu saja tidak terlepas dari pergerakan dan mainstream 

politik yang ada, baik yang pernah berkembang sebelumnya 

maupun yangs edang berlangsung pada saat itu. Di samping itu, 

corak pemikiran Ibn Rusyd pada dasarnya merupakan metamorfosis 

dari pemikiran politik yang ada, khususnya yang bercorak rasional. 

Namun pemikiran tersebut mengalami perubahan akibat proses 

interaksinya dengan sistem dan tradisi politik yang berkembang. 

Sehingga, dengan menggunakan pendekatan filosofis dan sosio-

historis akan diperoleh sebuah pemahaman baru yang lebih 

komprehensif dan holistik terhadap pemikiran politik Ibn Rusyd. 

Problem Konseptual Politik IslamB. 

Wacana utama yang mewarnai perbincangan dalam 

pemikiran politik Islam adalah relasi antara Islam dan politik. 

Meski pembicaraan mengenai masalah ini sudah dilakukan oleh 

para pemikir politik Islam Klasik, namun hingga saat ini belum ada 

kesepakatan di kalangan umat Uslam. Dalam hal ini Munawwir 

Sjadzali melihat adanya tiga aliran dalam tubuh umat Islam yang 

berbeda pandangan tentang relasi Islam dan politik. Pertama, aliran 

yang berpendirian bahwa Islam adalah agama yang sempurna dan 

lengkap dengan pengaturan bagi segala aspek kehidupan manusia 

termasuk kehidupan berpolitik dan bernegara. Oleh karena itu Islam 

dan politik tidak bisa dipisahkan. Kedua, aliran yang berpendirian 

bahwa Islam adalah agama yang tidak ada hubungannya sama sekali 

dengan masalah politik, sehingga Islam dan politik bisa dipisahkan. 

Dan ketiga, aliran yang berpendirian bahwa Islam merupakan ajaran 

totalitas namun dalam bentuk petunjuk-petunjuk pokok saja. Islam 

dan politik memiliki keterkaitan yang erat, relasi antara keduanya 

tidak bersifat legal-formalitik, namun lebih bersifat substansial.6

Ketidak-sepahaman umat Islam tersebut khususnya nampak 

dalam perdebatan tentang konsep negara Islam yang hingga saat 

ini masih berlangsung. Fakta historis menunjukkan adanya aneka 

ragam bentuk pemerintahan dalam dunia Islam pada masa silam. 

Sekalipun tahap masa Khulafah ar-Rasyidun oleh sebagian pihak 

6 Munawwir Sjadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah dan Pemikiran 

(Jakarta: UI-Press, 1990), h. 1-2.



Fauzan

352                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

muslim (Sunni) dipandang sebagai suri tauladan ideal sepanjang 

sejarah Islam, akan tetapi realitas sepanjang pemerintahan Bani 

Umayyah (661-750 M) dan Bani Abbasiyah (750-1250 M) amat berbeda 

dengan tahap masa normatif itu. Realitas sepanjang sejarah Islam 

berbentuk fragmentasi de facto dalam imperium Islam sejak tahun 

850 M, begitupun watak dan kepentingan yang tidak bercirikan 

Islam dari penguasa Islam, sudah tidak memperlihatkan eksistensi 

negara Islam ideal.7

Kesulitan dalam menemukan kesepahaman tentang konsep 

politik Islam terjadi akibat tiga persoalan mendasar yang secara 

umum dihadapi setiap upaya pengkajian terhadap politik Islam. 

Pertama, baik al-Qur’an maupun hadits Nabi tidak memberikan 

pernyataan yang tegas mengenai sistem politik Islam sehingga politik 

berada pada posisi zhanny al-dal�lah.8 Al-Qur’an yang berulang kali 

membicarakan perihal “ummat”, umat Islam justru menghindari 

dari pembicaraan mengenai sistem politik, sosial dan ekonomi 

yang sebenarnya telah menyatukan umat tersebut dengan negara. 

Al-Qur’an tidak menyebutkan secara eksplisit bahwa umat Islam 

harus menyesuaikan diri dengan “kerajaan” Islam atau “negara” 

Islam. Demikian juga al-Qur’an tidak menyebutkan tentang orang 

yang akan menggantikan Rasul dan mengelola persoalan-persoalan 

umat, bahkan tidak pula menyebutkan keharusan adanya orang 

yang menggantikannya.9 Fakta seperti ini memicu timbulnya 

berbagai interpretasi tentang sistem politik Islam yang pada 

gilirannya tidak hanya berhenti pada persaingan wacana, namun 

juga aksi politis di kalangan umat Islam.

Hal di atas mengisyaratkan bahwa polarisasi pemikiran 

politik dalam Islam lebih disebakan oleh perbedaan dalam 

menafsirkan teks-teks normatif agama, di samping perbedaan-

perbedaan basis sosial budaya yang melingkupinya. Perbedaan 

itu sangat wajar karena Islam tidak secara eksplisit memberikan 

7 John L. Esposito, Islam dan, h. 307.
8 M. Sirajuddin Syamsudin, Pemikiran Politik, h. 252.
9 Setidaknya ada dua alasan pokok mengenai diamnya al-Qur’an dan as-

Sunah dari masalah tersebut, pertama, al-Qur’an bukanlah sebuah kitab politik, dan 

kedua, sudah merupakan keniscayaan sejarah (sunnatullah) bahwa institusi sosial 

politik dan organisasi yang dibentuk manusia akan selalu mengalami perubahan. 

Lihat A. Syafi’I Ma’arif, Islam dan Masalah, h. 16.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 353 

suatu formulasi bagi sistem kenegaraan yang baku dan harus 

diikuti oleh seluruh umat Islam. Perhatian utama al-Qur’an adalah 

memberikan landasan etik bagi terbangunnya sistem politik yang 

didasarkan pada prinsip tegaknya masyarakat yang berkeadilan 

dan bermoral. Oleh karena itu model dan struktur ketata negaraan 

Islam bukanlah sesuatu yang tidak dapat diubah, karena terikat 

dengan perubahan dimensi ruang dan waktu.10

Kedua, berbeda dengan pemikiran, teori, pendekatan, 

paradigma atau ilmu sosial yang kita kenal, pemikiran politik Ilam 

tidak bisa sepenuhnya dianggap sebagai “ilmu Pengetahuan”, karena 

di dalamnya terdapat sesuatu yang bersifat divine, ilahuyah.11 Hal itu 

disebabkan karena pemikiran politik Islam menjadikan sumber 

utama Islam – al-Qur’an dan as-Sunnah – sebagai dujukannya. 

Sehingga dalam pengamatan John L. Esposito, muncul kepercayaan 

pada seorang muslim bahwa Islam mengemban keimanan dan 

politik yang kemudian kepercayaan itu tercermin dalam ajaran 

Islam, sejarahnya, da perkembangan politik.12 Dengan paradigma 

semacam itu, pemikiran politik dalam Islam dianggap berdimensi 

Ilahiyah,13 sehingga sulit membebaskan dirinya dari bayang-

bayang klaim kebenaran (truth claim) yang menjadi salah satu 

karakter agama Islam. Meurut Khalid M. Ishaque, bagi umat Islam 

yang mengkaji persoalan ini keadannya menjadi semakin rumit 

karena harus mempelajarinya di bawah bayang-bayang empat 

10 M. Syirajuddin Syamsuddin, Pemikiran Politik, h. 244. Lihat juga J. Suyuti 

Pulungan, Fiqh Siyasah, Ajaran, Pemikiran dan Sejarah, (Jakarta: Rajawali Press, 1997), 

h. xii.
11 Bahtiar Affendy, “Disartikulasi Pemikiran Politik Islam”, dalam Oliver 

Roy, Gagalnya Islam Politik, terj. Harimurti & Qomarudin SF, (Jakarta: PT. Serambi 

Ilmu Semesta, tt), h. vii.
12 John L. Esposito, Islam dan Politik, h. 3.
13 Imam Khomaini misalnya, ketika berbicara tentang kedaulatan jelas-jelas 

ia mengatakan bahwa kedaulatan itu adalah milik Alloh semata. Lihat Ayatullah 

Khomaini, “An Islamic State: Point of View” dalam Salim Azzam, (ed), Concept of 

Islamic State, (Kuala Lumpur: ABIM, tt), h. 5. Demikian juga halnya dengan Abu al-A’la 

al-Mawdudi (w. 1979) menolak demokrasi secara prinsipal, bahkan menganggaonya 

sebagai syirik. Dia beralasan bahwa dalam demokrasi itu rakyat dapat menetapkan 

hukum sendiri dan karenanya dapat pula melaksanakan semua aspirasi yang 

mereka miliki. Padahal sebenarnya rakyat muslim tidak dapat berbuat seperti itu, 

karena kebebasan mereka dibatasi oleh Alloh. Lihat Abu al-A’la al-Mawdudi, The 

Political Theory of Islam (Pathankot: Makta-e Jama’at-e Islami, tt), h. 29-30.



Fauzan

354                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

batasan: hadits, fiqh, material rijal (rantai perawi) awal, dan tafsir 

al-Qur’an. Keempat disiplin itu telah membentuk fondasi literatur 

politik Islam dan mendapat tempat yang suci. Sehingga dengan 

berjalannya waktu, penyucian tersebut menjadi sedemikian rupa 

sehingga orang zaman sekarang yang menolak sebuah hadits dari 

al-Muwatta’-nya Malik menghadapi resiko dianggap ingkar hadits, 

meskipun – menurut az-Zarqani – Imam Malik biasa melakukan 

revisi atas karyanya tersebut.14

Ketiga, adanya kenyataan bahwa sebagian besar pemikir dan 

praktisi politik Islam terpaku pada perdebatan seputar hubungan 

agama dan politik (apakah Islam dan politik harus dipisahkan atau 

tidak bisa dipisahkan), sehingga konsekuensi logisnya pemikiran 

politik Islam sulit beranjak pada tataran artikulasi yang lebih baru.15 

Hampir-hampir seluruh artikulasi pemikiran politik Islam tidak 

lepas dari bayang-bayang tiga kelompok pemikiran sebagaimana 

diungkapkan Munawwir Sadzali di atas. 

Di samping itu, Mumtaz Ahmad juga melihat bahwa 

karya kontemporer yang ditulis para pemikir muslim kebanyakan 

berbentuk “doktrin politik”, bukannya “teori politik” atau 

“falsafah politik”. Dalam wacana politik dan religius, diskusi 

akademis cenderung menguraikan teks-teks hukum klasik dan 

abad pertengahan, atau menggambarkan struktur lembaga 

pemerintahan Islam awal yang dalam sejarah dipandang suci 

(sacred). Sesunggunya keenderungan tersebut mengikhtisarkan 

dan mereproduksi krisis dalam pemikiran politik Islam dewasa 

ini.16 Bukan berarti penggunaan teori-teori serta asumsi-asumsi 

masa lampau tersebut salah ataupun tidak sah. Akan tetapi jika 

kecenderungan semacam ini terus berlanjut, maka pemikiran 

politik Islam tidak akan memberikan nilai baru bagi sebuah 

perkembangan pemikiran, atau dengan kata lain pemikiran politik 

Islam akan menghadapu situasi stagnan, decay dan disartikulatif.

14 Khalid M. Ishaque, “Problem Teori Politik Islam”, dalam Mumtaz Ahmad 

(ed), Masalah-masalah Teori Politik Islam, terj. Ena Hadi (Bandung: Mizan, 1993), h. 41.
15 Bahtiar Effendy, Disartikulasi Pemikiran Politik Islam”, dalam Oliver 

Roy, Gagalnya Islam Politik, h. vi
16 Khaled M. Ishaque, “Problem Teori Politik Islam”, dalam Mumtaz Ahmad 

(ed), Masalah-masalah Teori Politik Islam, terj. Ena Hadi, (Bandung: Mizan, 1993), 

h.  15.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 355 

Jika pemikiran politik Islam diharapkan bisa memberikan 

sesuatu yang lebih berarti bagi kehidupan politik dewasa ini, perlu 

dilakukan kajian ulang secara menyeluruh terhadap anggapan-

anggapan dan konseptualisasi terdahulu mengenai fenomena 

politik. Akan tetapi, kajian ulang tersebut harus mengedepankan 

aspek ilmiah atau dengan kata lain senantiasa menempatkan 

fenomena politik Islam sebagai sebuah data ilmiah. Cara pandang 

yang demikian mengindikasikan perlunya pendekatan, metode 

serta standar-standar ilmiah dalam menghadapi setiap fenomena 

dan tradisi politik umat Islam sehingga terbebas dari himpitan 

batasan-batasan (syari’at) di atas. Cara pandang yang demikian juga 

memungkinkan munculnya pemikiran politik yang lebih realistis 

dan responsif. Sehingga dalam konteks pemikiran seperti itu, 

hadirnya negara (ideal) bagi umat Islam tidak lagi menjadi harapan 

utopis atau bahkan mitos belaka. Hanya saja perlu ditekankan 

disini bahwa negara (ideal) sebagaimana dimaksud tidak lagi 

berdiri di bawah bayang-bayang negara Islam atau bukan (negara 

Islam versus negara sekuler), melainkan negara yang dalam bahawa 

Abdelwahab al-Afendi disebut sebagai “negara untuk umat Islam” 

atau “komunitas politik Islam”.17 

Rasionalisme: Basis Rekonstruksi Politik Ibn RusydC. 

Rasionalisme di sini mengarah pada upaya Ibn Rusyd 

dalam mendasari pemikirannya dengan menggunakan kriteria-

kriteria ilmiah. Penelusuran historis menunjukkan, bahwa benih 

rasionalisme sebagaimana yang diusung oleh Ibn Rusyd tidak 

terlepas dari strategi kebudayaan yang diterapkan pada periode 

akhir kekuasaan Umayyah (138 – 407 H/ 755 – 1016 M) yang telah 

mengarahkan gerakan ilmiah. Semangat atas penelitian ilmiah 

tersebut terus eksis pada masa kekuasaan dinasti al-Moravid (448 

– 541 H / 1056 – 1146 M), dan muncul kembali dengan kokoh pada 

masa pemerintahan al-Mohad (al-Muwahhid) (524 – 667 H/ 1129-1268 

M). bahkan pada masa ini beberapa penguasanya mengembangkan 

aliran pemikiran rasional serta merumuskannya sebagai ideologi 

resmi negara. Proyek kebudayaan yang mengarahkan gerakan ilmiah 

17 Abdelwahab al-Afendi, Who Need an Islamic State?, terj. Amiruddin ar-Rani, 

Masyarakat tak Bernegara (Yogyakarta: LKJiS, 1994), h. 89.



Fauzan

356                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

tersebut baru menampakkan wujud dan karakteristiknya terutama 

pada masa Ibn Hazm (w. 456 H),18 dan mencapai kedewasaan serta 

kematangannya di tangan Ibn Rusyd sebagai eksponen utamanya. 

Meskipun usaha Ibn Rusyd dalam memperbaharui 

pemikiran Islam mengangkat kembali proyek intelektual Ibn Hazm, 

namun apa yang dilakukannya melampaui pendahulunya tersebut, 

khususnya dalam hal metodologi dan muatan-muatan yang 

diangkatnya. Upaya ini mencerminkan perubahan-perubahan dan 

perkembangan yang terjadi dalam lingkungan pemikiran Islam di 

Timur pada masa itu. Menurut al-Jabiri, setidaknya terdapat empat 

persoalan yang menjadi fokus Ibnu Rusyd. Pertama, menjelaskan 

filsafat Aristoteles sehingga mudah dipahami oleh khalayak umum. 

18 Ibn Hazm lebih dikenal sebagai tokoh fiqh yang literalis (zahiri), polemis 

serta pantang menyerah. Dalam konteks politik, “literalisme” Ibn Hazm pada 

dasarnya merupakan proyek ideologis yang ditujukan untuk menentang ideologi 

negara Fatimiyah dan ideologi Abbasiyah yang keduanya terlibat dalam konflik 

sejarah menentang pemerintahan Umayyah yang dibela Ibn Hazm. Sedang dalam 

konteks epistemologi, literalisme Ibn Hazm merupakan sebuah proyek pemikiran 

yang mencakup filsafat dan dimaksudkan untuk merekonstruksi dan membangun 

kembali tradisi “bayan” – sebagai sistem yang melandasi pemikiran Sunni, 

Mu’tazilah dan Asy’ari. Ibn Hazm memberi landasan burhani atas tradisi bayan 

dengan membuang seluruh pengaruh tradisi “irfan” syi’ah maupun tasawwuf. Yang 

dimaksud dengan landasan burhan adalah metode penalaran Aristoteles beserta 

segenap pandangan-pandangan ilmiah fislafatnya.

Ibn Hazm mengkritik tiga prinsip epistemologis yang mendasari tradisi 

bayan, yaitu (1) prinsip “infishal” (keterputusan), yang dibangun dari teori atomisme 

sebagaimana dilontarkan oleh Mu’tazilah; (2) prinsip “tajwiz” keserbamungkinan), 

dan (3) prinsip “qiyas” (analogi) yang berfungsi sebagai perangkat metodologis 

dalam tradisi bayan, yaitu menganalogikan satu cabang hukum dengan hukum 

asal sebagaimana berlaku dalam fiqh. Ibn Hazm menentang teori atomisme dan 

segenap kesimpulan-kesimpulan yang dihasilkan darinya, seperti teori “infishal”. 

Sebagai gantinya ia mengadopsi pandangan kaum falasifah (terutama Aristoteles) 

bahwa substansi itu tiada lain adalah jisim atau bertubuh. Berkaitan dengan prinsip 

“tajwiz”, Ibn Hazm melihatnya sebagai prinsip yang tidak memiliki dasar yang 

meyakinkan dalam agama maupun dalam hukum-hukum akal. Karena menurutnya, 

hukum-hukum kausalitas dan kebiasaan (adah, custom) diciptakan sendiri oleh 

Alloh; Ia menciptakan dan mengaturnya dalam bentuk yang membuatnya tidak 

akan berubah dan tidak bertukar dengan yang diakui oleh orang yang berakal. 

Sedangkan prinsip “qiyas” menurut Ibn Hazm hanya berlaku dan dibenarkan 

dalam konsteks satuan unsur-unsur yang punya jenis yang sama dan sepadan. Lihat 

Muhammad Abed al-Jabiri, Post Tradisionalisme Islam, terj. Ahmad Baso (Yogyakarta: 

LkiS, 2000), h. 119-132.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 357 

Kedua, menyingkap penyimpangan-penyimpangan Ibnu Sina dari 

pokok-pokok ajaran kaum falasifah, termasuk ketidak-patuhannya 

kepada standar-standar logika filsafat rasional (burhani). Ketiga, 

mengkounter al-Ghazali yang menyerang kaum filosof, termasuk 

mengungkap kekeliruan dan penyimpangan metodologi kalangan 

Asy’ariyah dari metode yang dianjurkan oleh agama ketika 

menghadapi kalangan masyarakat awam, juga kelemahan Asy’ari 

dalam mencapai tingkat pengetahuan yang penuh keyakinan. 

Keempat, formulasi dan konseptualisasi metodologi baru dalam 

mengkaji metode-metode untuk menimba hukum-hukum agama, 

berupa metodologi pengambilan makna-makna zhahir (eksoteris) 

dari teks-teks agama dengan tetap mempertimbangkan tujuan 

syari’ah (maq�shid al-syar’i) sebagai acuan utama. Dari kerangka 

ini pula Ibnu Rusyd melakukan reformulasi hubungan agama 

dan filsafat dengan mendasarkan diri pada asumsi bahwa masing-

masing dari keduanya memiliki dasar-dasar dan metode penalaran 

tersendiri, meski pada akhirnya bertemu pada satu tujuan yang 

sama, yaitu pada keutamaan dan kemuliaan.19

Dalam wilayah pemikiran politik, Ibnu Rusyd mengulas 

buku Reublik-nya Plato. Ia melihat kelemahan utama karya 

politik Plato tersebut terletak pada metode dialektika (jadali) yang 

digunakannya. Dan sebagai gantinya ia menggunakan metode 

analitis (tahlily) dan struktural (tarkiby) yang lebih sesuai dengan 

metode demonstratif (burhan). Kritik Ibnu Rusyd terhadap metode 

dialektika (jadali) sebenarnya dilatar belakangi oleh kepercayaannya 

terhadap dasar-dasar yang logis lagi meyakinkan dan tidak 

menerima yang lain. Dia mengajak kita untuk menggunakan 

metode demonstratif (burhan) dalam mempelajari masalah-masalag 

filsafat dan menganggap metode ini sebagai ukuran penilaian yang 

benar dan selamat. Berkaitan dengan hal tersebut, ia mengatakan 

bahwa hikmah, merupakan sebuah penalaran terhadap segala 

sesuatu sesuai cara-cara pembuktian demonstratif (burhan).20 Oleh 

karenanya argumen yang tidak mencapai level metode demonstratif 

19 Ibid., h. 137-146.
20 Ibnu Rusyd, Tahafut Tahafut, Jilid I, (tahqiq) Sulaiman Dunya (Mesir: Dar 

al-Ma’arif, tt), h. 101.



Fauzan

358                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

(burhan) dianggap sebagai pandangan yang tidak sahih, bahkan 

tidak dapat dikategorikan ke dalam argumentasi filosofis.21

Rekonstruksi lain yang dilakukan Ibnu Rusyd adalah 

menghindari penggunaan bahasa kiasan sebagaimana dalam 

Republik Plato, karena menurutnya tidak akan mampu 

mengantarkan negara ideal menjadi kenyataan. Meskipun Plato 

sendiri telah mengiringinya dengan buku the Laws (hukum), 

namun ia tetap tidak mampu mendekati realitas politik. Sehingga 

pemikiran politik seolah mengambang dan hanya berada di wilayah 

ide, angan-angan (khoyyali). Ibnu Rusyd beranggapan bahwa bahasa 

kiasan tidak cocok untuk filsafat teknis (praktis). Sebaliknya, filsafat 

semestinya mudah dihamai oleh masyarakat luas.22

Lebih lanjut, Ibnu Rusyd melandasi pemikirannya pada 

asumsi bahwa persoalan politik adalah persoalan kemanusiaan 

yang terkait erat dengan masalah keinginan (Iradiyah). Sehingga 

satu-satunya cara yang memungkinkan dalam mengkaji persoalan 

politik adalah dengan melakukan pendekatan terhadap karakter 

(watak) manusia (tabi’iyah al-insaniyah). Ibnu Rusyd melihat bahwa 

persoalan negara memiliki kesamaan dengan persoalan jiwa manusia. 

oleh karena itu Ibnu Rusyd menjadikan “kesempurnaan manusia” 

(al-kam�lat al-ins�niyah) sebagai dasar utama dalam pembahasan 

politiknya.23 Analisa semacam ini menggambarkan hubungan yang 

dekat antara konsep manusia dan filsafat politiknya. Dan yang 

lebih penting lagi adalah bahwa setiap tatanan sosial dan politik 

pada akhirnya pasti didasarkan pada suatu filsafat yang mencakup 

asumsi-asumsi dan keyakinan-keyakinan dasar mengenai manusia. 

artinya jika komunitas politik didesain untuk mencapai tujuan 

manusia, maka menjadi penting untuk mempelajari apa tujuan-

tujuan tersebut. Dengan mengetahui apa itu manusia, maka bisa 

ditentukan bagaimana manusia harus bertindak dan tujuan apa 

yang seharusnya ia kejar. Sehingga dengan pengetahuan ini, bisa 

ditentukan peran yang harus dimainkan negara dan tujuan apa 

yang seharusnya dicari.

21 Oliver Leaman, A Brief Introduction to Islamic Philosophy, terj. Musa Kazhim 

dan Arif Mulyadi (Bandung: Mizan, 2001), h. 141-142.
22 Ibid.
23 Ibnu Rusyd, Al-Darury fi al-Siyasah: Mukhtashar Kitab al-Siyash li Aflatun, terj. 

Ahmad Sahlan (Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdat al-Arabiiyah, 1998), h. 73-76.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 359 

  Upaya rekonstruksi yang dilakukan Ibnu Rusyd atas 

karya politik Plato tersebut merupakan langkah strategis dalam 

membangun format pemikiran politiknya yang lebih ideal. Dalam 

hal ini, ia telah berhasil menghadirkan sebuah pemikiran politik 

yang tidak hanya mudah dipahami, namun juga sebuah pemikiran 

yang ilmiah, realistis dan responsif. Sebuah pemikiran dengan 

landasan metodologi dan epistemologi yang jelas dan kuat. 

Dalam buku Al-DarÌry fi al-Siy�sah ia melakukan pemataan 

terhadap ilmu politik serta hubunganntya dengan ilmu lainnya. Ia 

membagi ilmu menjadi dua bagian, yaitu ilmu teoritis dan ilmu 

praktis. Yang dimaksud dengan ilmu teoritis adalah ilmu yang tidak 

ada hubungannyta dengan perbuatan manusia secara langsung, 

seperti ilmu matematika, tehnik, astronomi dan lainnya. Sedangkan 

ilmu praktis selain untuk diketahui, ia juga mengandung tuntutan 

untuk melaksanakannya, jika tidak tercipta sebuah perbuatan, 

maka ilmu tersebut tidakmemiliki arti sama sekali, sebagaimana 

ilmu akhlak. Ia berpendapat bahwa dasar ilmu praktis adalah 

“kehendak” dan “upaya” manusia. Dan sebagai obyeknya adalah 

segala perbuatan manusia yang bersumber dari adanya kehendak 

dalam dirinya tersebut. Adapun tujuan akhir dari ilmu praktis 

adalag terciptanya prbuatan.

Menurut Ibnu Rusyd, ilmu politik merupakan salah satu 

cabang dari ilmu praktis. Dalam uraiannya, ilmu politik itu sendiri 

terbagi lagi menjadi dua bagian. Pertama, membahas tentang 

upaya manusia dalam mencapai kesempurnaan (keutamaan) yang 

lebih dikenal sebagai ilmu etika (akhlak). Dan kedua, adalah bagian 

yang membahas tentang usaha-usaha negara dalam mencapai 

bentuknya yang paling ideal (utama) dan dikenal sebagai ilmu 

negara atau  pemerintahan.24

Dengan demikian, ilmu negara atau pemerintahan 

merupakan cabang (kedua) dari ilmu politik. Sebagai landasan 

ilmiah ilmu ini adalah ilmu jiwa sebagaimana dibahas pada 

ilmu akhlak. Karena objek ilmu akhlak adalah watak (malakah), 

perbuatan (af’�l), keinginan (ir�dah) dan sejumlah kebiasaan (al-

‘�dah) yang kesemuanya dibahas dalam ilmu jiwa, maka ilmu 

akhlak itu sendiri berlandaskan pada ilmu jiwa. Sedangkan ilmu 

24 Ibid. h. 73.



Fauzan

360                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

jiwa merupakan cabang ilmu alam, karena hakekat jiwa adalah 

kesempurnaan pertama yang dimiliki badan, atau sebagai karakter 

(watak) yang terwujud karena adanya kekuatan. Maka kebahagiaan, 

kekuatan, keberanian, kemarahan dan lain sebagainya merupakan 

fenomena kejiwaan yang berhubungan dengan badan (jasad).

Upaya Ibnu Rusyd yang menghubungkan ilmu akhlak 

– sebagai ilmu yang membicarakan persoalan manusia dalam 

upayanya mencapai kesempurnaan, dengan ilmu negara – sebagai 

ilmu yang membicarakan tentang negara dalam upayanya mencari 

bentuknya yang ideal, merupakan langkah strategis dalam 

keseluruhan pemikirannya. Dengan menghubungkan kedua 

cabang ilmu tersebut, ia mendapatkan landasan yang kokoh bagi 

pembahasannya tentang negara.

Dari uraian di atas, dapat dipahami bahwa politik dalam 

pandangan Ibnu Rusyd merupakan gambaran tentang negara. 

Adapun yang dimaksud dengan negara itu sendiri tidak mengarah 

pada buminya, tanahnya, tempatnya, ataupun bangunannya. 

Namun yang dimaksud dengan negara adalah penduduknya, 

masyarakatnya yangtidak dilihat berdasar wujud fisik (jisim) 

mereka, melainkan dilihat dari segi keberadaan mereka sebagai 

jiwa yang berusaha mendapatkan kesempurnaan dalam kehidupan 

kolektif (masyarakat). Dengan dengan demikian, jika ilmu akhlak 

merupakan ilmu yang menggambarkan tentang jiwa dari seorang 

individu, maka negara merupakan ilmu yang menggambarkan 

tentang jiwa secara kolektif (jama’ah).

Uraian di atas sekaligus mengisyaratkan sebuah landasan 

epistemologi yang mendasari ilmu negara, yaitu adanya berbagai 

kesamaan antara keadaan jiwa manusia dan negara.25 Oleh 

karenanya, segala sesuatu yang mengharuskan terwujudnya 

keadilan dalam jiwa manusia, juga menjadi hal yang mengharuskan 

keadilan dalam kehidupan negara. Dengan kata lain, negara adalah 

kumpulan manusia, sehingga apa yang baik dan benar untuk 

individu, baik dan benar juga untuk kelompok (masyarakat) karena 

keduanya dari satu jenis yang sama, yaitu jenis manusia. sehingga 

bisa dikatakan bahwa batasan atau dasar umum yang menjadi 

25 Ibid. h. 76.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 361 

standar ilmiah bagi ilmu negara dan politik sebagaimana dimaksud 

oleh Ibnu Rusyd adalah “jiwa”; jiwa manusia itu sendiri.

Jika ditelaah lebih jauh, sebenarnya pemikiran politik 

Ibnu Rusyd merupakan kritik terhadap cara berpolitik umat Islam 

yang telah dikonstruk oleh status quo melalui tradisi fiqh siyas�h 

dan siy�sah syar’iyah. Sebagaimana diketahui bahwa kedua konsep 

politik tersebut – yang didominasi oleh kalangan Sunni Asy’ari – 

melihat imamah sebatas urusan negara saja. Sehingga politik yang 

dipahami adalah politik tentang negara, bukan diluar negara, yang 

berupa masyarakat (society). Siyasah dan imamah dalam wacana 

politik Sunni hanya berurusan dengan penguasa yang dikenal 

dengan sebutan sulthan, imam dan khalifah. Konsekuensi logis dari 

pandangan semacam ini adalah diserahkannya urusan-urusan 

yang berkaitan dengan politik kepada penguasa yang dalam bahasa 

politik saat ini disebut sebagai state,26 sebagaimana erdapat dalam 

literatur-literatur Sunni tentang al-ahk�m al-sulth�niyah.27

Menurut pengamatan Hassan Hanafi, dalam ajaran Sunni 

politik ditempatkan sebagai salah satu cabang dari cabang-cabang 

fiqh (far min furu’ fiqhiyah), dan bukan sebagai pokok-pokok atau 

dasar-dasar agama (ashl min ushÌl al-d¯n) sebagaimana yang dianut 

oleh Syi’ah, Khawarij dan kalangan falasifah. Sebagai konsekuensi 

dari pengukuhan imamah sebagai bagian dari far min furÌ’ fiqhiyah 

adalah miskinnya teori-teori tentang etika sosial dan politik 

dalam tradisi politik Sunni. Persoalan peran masyarakat dalam 

penyelenggaraan kekuasaan, partisipasi kalangan minoritas dalam 

politik, mekanisme kontrol dan pengawasan terhadap negara, 

26 Pengertian “state” atau negara di sini berdasarkan pada arti yang lazim 

dipakai dalam teori-teori civil society, dan yang oleh Weber didefinisikan sebagai 

“an association that claims the monopoly of the legitimate use of violence” sebagai “a human 

community that (succesfully) claims the monopoly of the legitimate use of physical force within 

a given territory”. Lihat. Max Weber, From Max Weber: Essays in Sociology, ed. HH. 

Gerht dan C. Wright Mills (New York: Oxford Universuty Press, 1996), h. 78 dan 334. 
27 Para tokoh yang mengusung al-ahkam al-sulthaniyah antara lain Ibnu 

Muqaffa, al-Mawardi, Abu Ya’la, al-Tartusi, Ibnu Jama’ah, al-Ghazali, dan Ibnu 

Taymiyah. Mereka banyak membicarakan bagaimana seharusnya penguasa, sifat-

sifat yang mesti dimiliki, dan bagaimana rakyat harus mematuhi segenap titah 

sang penguasa, serta bagaimana tercipta stabilitras, ketentraman, dan tidak terjadi 

kekacauan atau fitnah. Dari sana kemudian muncullah konsep-konsep seperti 

tawazzub, ta’addul, dan tawassuth.



Fauzan

362                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

akuntabilitas penguasa terhadap publik, soal pertimbangan dan 

dan pembagian kekuasaan, serta persoalan-persoalan lainnya 

yang terkait dengan politik dalam society jarang atau bahkan tidak 

pernah diperbincangkan dalam tradisi politik Sunni.28

Sebagai kritikan, Ibnu Rusyd kemudian mengusung 

isu demokrasi atau kedaulatan rakyat. Menurutnya, tidak ada 

kedaulatan dalam demokrasi kecuali berada di tangan rakyat, 

dan sesuai dengan hukum-hukum dasar fitriah yang menghargai 

kebebasan manusia (la > siya>data illa> biira>dah al-musawwidi>n wa 

tab’an li al-qawani>n al-u>la al-fitriyah).29 Dari sini nampak bahwa 

Ibnu Rusyd menghargai hak-hak manusia sebagai manusia sejak 

lahir (fitriyah, natural), dan bukan melihatnya dari aspek agama, 

gender dan kelompoknya. 

Bahkan lebih jauh lagi, Ibnu Rusyd telah berani 

memperkenalkan adanya persamaan hak antara perempuan dan 

laki-laki. Sehingga Ibnu Rusyd berpendapat bahwa dalam sebuah 

negara kaum perempuan juga bisa menjadi pemimpin sebagaimana 

laki-laki.30 Pemikiran semacam ini benar-benar mencerminkan 

prinsip Islam yang memberikan hak-hak kepada perempuan seperti 

yang diberikan kepada laki-laki –kecuali beberapa hal yang khas 

bagi perempuan atau bagi laki-laki karena adanya dalil syara’. Islam 

mengizinkan perempuan mengemban dakwah, menuntut ilmu 

pengetahuan, serta berperan dalam berbagai sektor kehidupan, 

seperti ekonomi, pertaian, bahkan politik.31

Selain itu, konsep “al-madinah al-jama’iyah” – sebagaimana 

diungkapkan Ibnu Rusyd, yang merupakan terjemahan dari 

28 Hassan Hanafi, Min al-‘Aqidah ila al-Tsaurah (Kairo: Maktabah Madbouli, 

1998), Vol. V, h. 163 – 172.
29 Ibnu Rusyd, Al-Darury…, h. 174.
30 Ibid., h. 124.
31 Istri-istri Nabi terutama Aisyah telah menjalankan peran politik yang 

sangat penting. Juga banyak perempuan lain yang terlibat dalam urusan politik, 

mereka banyak terlibat dalam medan perang, dan tidak sedikit dari mereka yang 

gugur di medan perang seperti Ummu Salamah (istri Nabi), Shafiyah, Laylah al-

Ghaffariyah, Ummu Sinam al-Aslamiyah. Sedangkan perempuan yang aktif dalam 

dunia politik misalnya Fatimah binti Rasulullah, Aisyah binti Abu Bakar, Atika binti 

Yazid ibn Mu’awiyah, Ummu Salamah binti Ya’qub, al-Khaizaran binti Athok, dan 

lainnya. Lihat Nasaruddin Umar, “Perspektif Gender Dalam Islam”, dalam Jurnal 

Pemikiran Islam, Paramadina, Vol. 1 Nomor. 1, Juli – Desember 1998, h. 115 – 117.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 363 

istilah Yunani untuk “demokrasi” bisa dilihat sebagtai counter 

atas dominasi ideologi militerisme kekhalifahan Islam. Bahkan, 

menurut Abid al-Jabiri, buku “al-Darury fi al-Siyasah” yang disusun 

Ibnu Rusyd dalam bidang politik merupakan dukungan terhadap 

seorang tokoh sipil untuk menggantikan posisi khalifah saat 

itu.32 Dari sinilah, Ibnu Rusyd kemudian dikenal sebagai perintis 

liberalisme politik yang melapangkan jalan bagi demokrasi Barat. 

Demokrasi: Konstruksi Negara IdealD. 

Sebagaimana diuraikan pada bagian sebelumnya, bahwa 

dengan basis rasionalismenya, Ibnu Rusyd sampai pada sebuah 

kesimpulan bahwa demokrasi merupakan sistem kenegaraan 

yang tepat untuk mewujudkan negara ideal. Ibnu Rusyd melihat 

bahwa demokrasi adalah bentuk negara yang paling sesuai dan 

memungkinkan untk diterapkan oleh umat Islam, mengingat 

kenyataan di dunia Islam yang tidak bisa menemukan seorang 

figur yang memiliki kesempurnaan atau keutamaan – sebagaimana 

Rasulullah – untuk menjalankan roda pemerintahan (aristokrasi).33 

Hal itu dipertegas oleh Erich Fromm yang mengatakan bahwa 

prinsip demokrasi adalah gagasan bahwa tidak ada seorang 

penguasa atau kelompok elit manapun, tetapi masyarakat sebagai 

keseluruhan yang menentukan nasib mereka sendiri dan membuat 

keputusan sendiri berkenaan dengan masalah-masalah umum.34 

Keyakinan Ibnu Rusyd akan demokrasi mengandung kritik 

terhadap praktik pemerintahan yang berkembang di dunia Islam 

pada saat itu yang menurutnya jauh dari nilai-nilai demokrasi. Ia 

menunjukkan adanya sentralisasi kekuasaan di mana keputusan 

atau kebijakan negara yang berkaitan dengan kepentingan publik 

sepenuhnya berada di tangan elit penguasa. Sentralisasi kekuasaan 

32 Setelah buku tersebut selesai dituis sekitar tahun 508 H/1322 M, sang 

Khalifah kemudian menyita dan membakarnya. Naskah buku tersebut sempat 

diselamatkan oleh seorang Yahudi Andalusia, Rabbi Samuel ben Judah dari 

Merseilles dan menterjemahkannya ke dalam bahasa Ibrani, sehingga kemudian 

tersebar Eropa melalui versi Latin. Lihat Muhammad Abid al-Jabiri, Al-Mutsaqqafatun 

fi al-Hadarah al-‘Arabiyah: Mihnah Ibnu Hanbal wa Nukhbah Ibnu Rusyd (Beirut: al-Markaz 

al-Tsaqafi al-Arabi, 1995), h. 119-153.
33 Ibnu Rusyd, Al-Darury…, h. 174.
34 Erich Fromm, Thre Sane Society, terj. Thomas Bambang Murtianto, 

Masyarakat Yang Sehat (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1995), h. 206.



Fauzan

364                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

tersebut disertai adanya sentralisasi sektor ekonomi sehingga 

kekayaan negara sepenuhnya menjadi milik elit penguasa. Di 

samping itu, kebanyakan elit penguasa di negara-negara Islam 

enggan menerima hadirnya oposisi yang dianggap membahayakan 

kekuasaannya. Bahkan keengganan tersebut tdak jarang jarang 

melibatkan aksi militerisme dalam melakukan tindakan kekerasan 

ataupun pembunuhan.35

Dalam pendangan Ibnu Rusyd, demokrasi sebagai sebuah 

sistem pemerintahan ditandai oleh adanya pengakuan atas 

kemerdekaan dan kebebasan setiap warga untuk bertindak dan 

mengambil kebijakan yang sesuai dengan keinginannya berkaitan 

dengan persoalan umum. Ibnu Rusyd menjelaskan: “dalam negara 

demokrasi setiap warganya memiliki kemerdekaan secara mutlak, 

dan bebas bekerja sesuai yang disukainya, serta bebas beraktifitas 

dalam persoalan-persoalan sosial kemasyarakat sesuai yang 

dinginkannya.36 Hal senada dikemukakan oleh sejumlah kalangan 

yang melihat demokrasi sebagai sistem pemerintahan yang 

mempromosikan kesetaraan, kebebasan, penghormatan atas hak 

pribadi, kesejahteraan umum, dan sebagainya.37

Sebagai realisasi dari ide demokrasi yang diusungnya, 

Ibnu Rusyd menawarkan konsep tentang “kedaulatan rakyat” (al-

siyadah).38 Sebuah konsep yang oleh Franz Magnis Suseno kemudian 

isebut sebagai dasar etis dari demokrasi.39 Dalam hal ini Ibnu Rusyd 

menegaskan bahwa: 

“… tidak ada kedaulatan dalam demokrasi kecuali berada di tangan 

warga negara atau rakyat, dan sesuai dengan hukum-hukum dasar 

fitriah yang menghargai kebebasan manusia…”.40

Konsep “kedaulatan rakyat” (al-siyadah) mengandung arti 

bahwa kehendak rakyat dalam bentuk kehendak umum menjadi 

35 Ibnu Rusyd, Al-Darury…, h. 175 – 176.
36 Ibid., h. 174.
37 David Held, Models of Democracy (tt, Polity Press in Association with Basil 

Blackwell, 1987), h.16.
38 Ibnu Rusyd, Al-Darury…, h. 174.
39 Franz Magnis Suseno, “Demokrasi Sebagai Proses Pembebasan: Tinjauan 

Filosofis dan Historis” dalam Franz Magnis Suseno dkk, Agama dan Demokrasi (Jakarta: 

P3M dan FNS, 1992), h. 5.
40 Ibnu Rusyd, Al-Darury…, h. 174.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 365 

dasar kekuasaan negara.41 Dalam hal ini pemerintah merupakan 

wakil rakyat untuk mewujudkan kebaikan dan kesejahteraan 

bersama. Konsep “kedaulatan rakyat” (al-siyadah) sebagaimana 

ditawarkan Ibnu Rusyd dimunculkan kembali oleh Jean Jaques 

Rousseau (1712-1778 M)42 dalam teorinya tentang kontrak sosial. 

Rousseau menjelaskan bahwa kekuasaan tertinggi itu sendiri 

berdasarkan pada perjanjian masyarakat yang kemudian diserahkan 

kepada pemimpin negara. Namun penyerahan itu tidak berarti 

kedaulatan itu telah berpindah kepada pemimpin negara, tetapi 

tetap masih pada rakyatnya.43

Konsep kedaulatan rakyat sebagaimana dimaksudkan oleh 

Ibnu Rusyd mengungkapkan adanya tiga nilai yang menjadi pprinsip 

dasar demokrasi itu sendiri, yaitu: kebebasan atau kemerdekaan 

(al-hurriyah), persamaan (al-musawah), dan keberagaman (pluralisme). 

Pertama prinsip kebebasan. Ibnu Rusyd memaknai prinsip kebebasan 

sebagai “tidak adanya suatu pemaksaan ataupun rintangan”.44 

Dalam praktiknya, perilaku seseorang seringkali dibatasi dan 

dikekang oleh keberadaan hukum yang memberlakukan sanksi-

sanksi, sehingga hukum dan kebebasan pada umumnya dianggap 

bertentangan. Tradisi liberal tidak menerima pertentangan antara 

kebebasan dan hukum semacam ini. Pandangan semacam ini 

41 J. Lock, Two Treatises of Government, (ed) Thomas I. Cook (New York: Hafner 

Press a Division of Macmillan Publissing Co. Inc, 1947), h. 61.
42 Jeans Jaques Rousseau (1712-1778 M) dilahirkan dari keluarga kelas 

menengan yang bermigrasi ke negara-kota Genewa pada abad ke 17. Dua karya 

utamanya Due Sosial Contract dan Emile terbit pada tahun 1762. Ia mengatakan bahwa 

karena masyarakat sipil merupakan suatu kebutuhan dan bahwa persetujuan 

(conssent) adalah satu-satunya dasar yang absah bagi kekuasaan politik, maka 

masalah yang ada adalah “menemukan bentuk persekutuan (association) yang 

dengan kekuatan bersama akan mempertahankan dan melindungi orang serta hak 

miliknya, dan di mana masing-masing orang meskipun telah  menyatukan dirinya 

dengan orang lain, masih patuh pada dirinya saja, dan tetap bebas sebagaimana 

sebelumnya. Lihat Henry J. Schmandt, A History of Political Philosophy, terj. Ahmad 

Baidowi dan Imam Baehaqi, Filsafat Politik: Kajian Historis dari Zaman Yunani Kuno 

sampai Zaman Modern (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), h. 385-410.
43 Jeans Jaques Rousseau, Due Contrat Sosial, ter. Ida Sundari Husen dan 

Hidayat, Perihal Kontrak Sosial atau Prinsip-prinsip Hukumk Politik (Jakarta: Dian Rakyat, 

1998), h. 102.
44  Ibnu Rusyd, Al-Darury…, h. 174. Lihat juga Norman P. Barry, An Introduction 

to Modern Political Theory (New York: At. Martin Press, 1981), h. 161.



Fauzan

366                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

ditemukan dalam pemikiran John Lock yang mengatakan bahwa 

“tujuan hukum bukan untuk m enghapus atau mengekang, tetapi 

untuk melindungi dan memperluas kebebasan.”45 

Kebebasan tidak berarti manusia tidak boleh dtuntut 

ketaatannya terhadap tatanan masyarakat, melainkan dalam 

arti otonomi modern: manusia hanya menaati kekuasaan yang 

diyakininya sendiri. Demokrasi dengan demikian, sebagai 

“kekuasaan oleh rakyat dan untuk rakyat”, berarti bahwa rakyat 

apabila tunduk terhadap kekuasaan negara, tunduk terhadap 

dirinya sendiri. Sekaligus demokrasi merupakan bentuk 

kenegaraan yang konsekuen terhadap kesamaan hakiki antar 

manusia. tidak ada orang atau golongan tertentu yang begitu 

saja berhak untuk berkuasa di atas masyarakat. Demokrasi tidak 

berarti bahwa tidak ada elit yang berkuasa, melainkan elit yang 

berkuasa harus mempertanggungjawabkan kepemimpinannya 

kepada  masyarakat.

Menurut Said Agil Siradj, kebebasan pada hakekatnya 

merupakan suatu jamian bagi rakyat agar dapat melaksanakan hak-

hak mereka. Hak-hak dasar tersebut dalam hukum Islam disebut 

dengan ushul al-khams atau al-dharuriyy�t al-khams (lima prinsip 

pokok yang menjadi kebutuhan primer), yaitu: menjaga jiwa (hifz al-

nafs), menjaga agama (hifz al-din), menjaga akal (hifz al-aql), menjaga 

harta (hifz al-mal), dan menjaga keturunan (hifz al-nasl). Kelima hal 

tersebut di atas sering diidentifikasikans ebagai hak asasi manusia 

(HAM) yang harus dijaga dan dipertahankan.46

Kedua, prisip persamaan (al-mus�wah) merupakan salah 

satu prinsip fundamentaldalam negara. Namun persamaan bukan 

berarti bahwa manusia itu setara dalam semua hal, karena dalam 

beberapa hal manusia itu tidak sama, seperti usia, seks, kesehatan 

jasmani, kecerdasan, dan pemberian-pemberian alami lainnya. 

Persamaan dalam hal ini lebih mengarah pada “persamaan di 

muka hukum”, yang secara aktual menjadi tujuan politik yang 

menandai masyarakat demokratis. Oleh karenanya, persamaan 

bukan berarti tanda bahwa manusia itu sama dalam pengertian 

45 Norman P. Barry, Ibid., h. 163.
46 Said Agil Siradj, Islam Kebangsaan, Fiqh Demokratik Kaum Santri (ed) Jauhar 

Hatta Hasan (Jakarta: Pustaka Ciganjur, 1999), h. 77.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 367 

kata yang kongkret, melainkan lebih menunjuk pada pernyataan 

etis, dimana mereka adalah setara dan harus mendapatkan 

perlakuan yang sama. mengenai hal ini Ibnu Rusyd melihat bahwa 

dalam sebuah negara, seorang individu ataupun kelompok tidak 

lebih utama dari yang lainnya. Para pemegang kekuasaan tidak 

lebih mulia dari kelompok militer atau yang lainnya. Demikian juga 

para petani, buruh, pedagang atau lainnya tidaklebih rendah dan 

hina dari pemegang pemerintahan. Perbedaan mereka hanyalah 

dari segi pekerjaan, tugas dan kewajiban mereka dalam negara 

yang harus sesuai dengan keinginan dan bakat serta kemampuan 

mereka. Namun pada hakekatnya mereka adalah sama dan berasal 

dari jenis yang sama (:manusia). Keadaan yang demikianlah yang 

oleh Ibnu Rusyd disebut sebagai keadilan. Hal itu serjalan dengan 

ajaran Islam yang tidak mengenal adanya perlakuan diskriminatif 

atas dasar perbedaan suku bangsa, harta kekayaan, status sosial dan 

atribut-atribut keduniaan lainnya. Oleh karena itu, Islam mencabut 

akar-akar fanatisme Jahiliyah yang saling berbangga diri dengan 

keturunan dan ras.47 Standar kebaikan seseorang didasarkan pada 

sifat-sifat baik dan prestasi spiritual dalam bingkai ketakwaan.

Ketiga, prinsip keberagaman (pluraslisme). Prinsip ini 

merujuk pada persoalan masyarakat plural, yang penduduknya 

tidak homogen tetapi terbagi-bagi oleh kesukuan, etnis, ras dan 

agama, di mana kadang-kadang beberapa faktor ini menyatu yang 

cenderung menimbulkan konflik. Ibnu Rusyd melihat bahwa dalam 

negara demokrasi tumbuh dan berkembang kelompok-kelompok 

yang berbeda-beda sebagaimana dalam bentuk negara lainnya.48 

Sehingga menjadi tugas dan kewajiban negara adalah menjamin 

keberadaan dan hak-hak setiap kelompok masyakat tersebut. 

Dalam pemikiran Nurcholish Madjid, pluralitas manusia 

adalah kenyataan yang dikehendaki Tuhan. Pernyataan al-Qur’an 

bahwa manusia diciptakan berbangsa-bangsa dan bersuku-suku 

supaya saling mengenal dan saling menghormati (QS. 49: 13), 

menunjukkan pengakuannya terhadap pluralitas dan pluralisme. 

Pluralisme dalam hal ini didefinisikan sebagai sistem yang 

memandang eksistensi kemajemukan secara positif dan optimis, 

47 Abdul Karim Zaidan, Al-Fardhu wa al-Daulah fi al-Syari’ah al-Islamiyah, terj. 

Abdul Azis (Jakarta: Yayasan al-Amin, 1984), h. 53-54.
48 Ibnu Rusyd, Al-Dharury …, h. 174.



Fauzan

368                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

dan menerimanya sebagai suatu kenyataan dan sangat dihargai. 

Al-Qur’an juga menyatakan bahwa perbedaan dan warna kulit 

manusia harus diterima sebagai kenyataan yang positif, yang 

merupakan salah satu dari tanda-tanda kebesaran Alloh (QS. 30 : 22). 

Lebih lanjut al-Qur’an menyatakan bahwa perbedaan pandangan 

atau aturan manusia, tidak harus ditakuti, tetapi harus menjadi 

titik tolak untuk berkompetisi menuju kebaikan (QS. 5: 48).49  Oleh 

karena itu, untuk melindungi dan menegakkan pluralisme sosial, 

diperlukan adanya nilai-nilai toleransi.

PenutupE. 

Pemikiran politik Ibnu Rusyd dibangun di atas semangat 

rasionalisme yang diwarisinya dari Ibnu Hazm. Selain itu, 

pemikiran politiknya berangkat dari asumsi dasar bahwa persoalan 

politik merupakan persoalan kemanusiaan khususnya yang terkait 

dengan masalah keinginan (iradiyah). Dengan semangat dan asumsi 

tersebut, ia kemudian melakukan rekonstruksi metodologis atas 

Republik-nya Plato. Sebagai hasilnya, ia telah berhasil menghadirkan 

sebuah pemikiran politik yang tidak hanya mudah dipahami, 

namun juga sebuah pemikiran politik yang ilmiah, realistis, dan 

responsif. Sebuah pemikiran yang mencoba mengkritisi ideologi 

militerisme khalifah dan tradisi politik umat Islam yang dikonstruk 

oleh status quo melalui tradisi fiqh siyasah dan siyasah syar’iyah yang 

didominasi oleh kalangan Sunni-Asy’ari.

Sebagai gantinya, Ibnu Rusyd kemudian mengusung konsep 

demokrasi. Sebuah sistem yang menurutnya lebih sesuai dengan 

hukum-hukum dasar fitriyah manusia, yang menghargai hak-hak 

manusia sebagai manusia sejak ia lahir, dan bukan melihatnya dari 

aspek agama, gender, atau kelompok tertentu. Sebagai realisasinya, 

Ibnu Rusyd menawarkan konsep “kedaulatan rakyat” (al-siy�dah). 

Sebuah konsep yang oleh Franz Magnis Suseno dianggap sebagai 

dasar etis demokrasi. Di dalamnya mencakup tiga prinsip dasar 

demokrasi, yaitu kebebasan atau kemerdekaan (al-hurriyah), 

persamaan (al-mus�wah), dan keberagaman (pluralisme). []

49 Nurcholish Madjid, “Kata Pengantar:Umat Islam Memasuki Zaman 

Modern” dalam bukunya Islam, Doktrin, dan Peradaban: Sebuah Tela’ah Kritis Tentang 

Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan (Jakarta: Yayasan Wakaf paramadina, 

1992), h. 58.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 369 

DAFTAR PUSTAKA

Al-Afendi, Abdelwahab, 1994, Who Need an Islamic State?, 

terj. Amiruddin ar-Rani, Masyarakat tak Bernegara, 

Yogyakarta:  LKJiS.

Al-Jabiri, Muhammad Abed, 2000, Post Tradisionalisme Islam, terj. 

Ahmad Baso, Yogyakarta: LkiS.

________, 1995, Al-Mutsaqqafatun fi al-Hadarah al-‘Arabiyah: Mihnah 

Ibnu Hanbal wa Nukhbah Ibnu Rusyd, Beirut: al-Markaz al-

Tsaqafi al-Arabi.

Al-Mawdudi, Abu al-A’la, tt, The Political Theory of Islam, Pathankot: 

Makta-e Jama’at-e Islami.

Barry, Norman P., 1981, An Introduction to Modern Political Theory, New 

York: At. Martin Press.

Effendy, Bahtiar, 1998 “Disartikulasi Pemikiran Politik Islam”, 

dalam Oliver Roy, Gagalnya Islam Politik, terj. Harimurti & 

Qomarudin SF, Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta.

Esposito, John L., 1990, Islam dan Politik, terj. H.M. Joesoep Sou’yb, 

Jakarta: Bulan Bintang.

Fromm, Erich, 1995, Thre Sane Society, terj. Thomas Bambang 

Murtianto, Masyarakat Yang Sehat, Jakarta: Yayasan 

Obor  Indonesia.

Hanafi, Hassan, 1998, Min al-‘Aqidah ila al-Tsaurah, Kairo: Maktabah 

Madbouli, Vol. V.

Held, David, 1987, Models of Democracy, tt: Polity Press in Association 

with Basil Blackwell.

Ishaque, Khalid M., 1993, “Problem Teori Politik Islam”, dalam 

Mumtaz Ahmad (ed), Masalah-masalah Teori Politik Islam, terj. 

Ena Hadi, Bandung: Mizan.

Khomaini, Ayatullah, tt, “An Islamic State: Point of View” 

dalam Salim Azzam, (ed), Concept of Islamic State, (Kuala 

Lumpur:  ABIM.

Leaman, Oliver, 2001, A Brief Introduction to Islamic Philosophy, terj. 

Musa Kazhim dan Arif Mulyadi, Bandung: Mizan.



Fauzan

370                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Lock, J., 1947, Two Treatises of Government, (ed) Thomas I. Cook, New 

York: Hafner Press a Division of Macmillan Publissing 

Co.  Inc. 

Ma’arif, A. Syafi’i, 1993, Peta Bumi Intelektualisme Islam Indonesia, 

Bandung: Mizan.

________, 1996, Islam dan Masalah Kenegaraan, Jakarta: LP3ES.

Madjid, Nurcholish, 1992, Islam, Doktrin, dan Peradaban: Sebuah 

Tela’ah Kritis Tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan 

Kemodernan, Jakarta: Yayasan Wakaf paramadina.

Mahfudh, KH. MA. Sahal, 1994, Nuansa Fiqh Sosial, Yogyakarta: LkiS.

Mulia, Musdah, 2001, Negara Islam: Pemikiran Politik Husain Haikal, 

Jakarta: Paramadina.

Nasution, Hasyimsyah, 1999, Filsafat Islam, Jakarta: Gaya 

Media  Pratama.

Pulungan, J. Suyuti, 1997, Fiqh Siyasah,Ajaran, Pemikiran dab Sejarah, 

Jakarta: Rajawali Press.

Rousseau, Jeans Jaques, 1998, Due Contrat Sosial, ter. Ida Sundari 

Husen dan Hidayat, Perihal Kontrak Sosial atau Prinsip-prinsip 

Hukumk Politik, Jakarta: Dian Rakyat.

Rusyd, Ibnu, 1998, Al-Darury fi al-Siyasah: Mukhtashar Kitab al-Siyash 

li Aflatun, terj. Ahmad Sahlan, Beirut: Markaz Dirasat al-

Wahdat al-Arabiiyah.

_______, tt, Tahafut Tahafut, Jilid I, (tahqiq) Sulaiman Dunya, Mesir: 

Dar al-Ma’arif.

Schmandt, Henry J., 2002, A History of Political Philosophy, terj. Ahmad 

Baidowi dan Imam Baehaqi, Filsafat Politik: Kajian Historis 

dari Zaman Yunani Kuno sampai Zaman Modern, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar.

Shiddiqie, Nourouzzaman, 1996, Jeram-Jeram Peradaban Muslim, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Siradj, Said Agil, 1999, Islam Kebangsaan, Fiqh Demokratik Kaum Santri 

(ed) Jauhar Hatta Hasan, Jakarta: Pustaka Ciganjur.

Sjadzali, Munawwir, 1990, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah dan 

Pemikiran, Jakarta: UI-Press.



Pemikiran Politik Ibnu Rusyd

 Volume 9,  Nomor 2, Desember  2015                                 371 

Smith, Donald Eugene, 1985, Regional and Political Development, an 

Analytic Study, Alih Bahasa Drs. Machnun Husain, Agama dan 

Sekularisasi Politik, Jakarta: Rajawali.

Suseno, Franz Magnis, 1992, “Demokrasi Sebagai Proses Pembebasan: 

Tinjauan Filosofis dan Historis” dalam Franz Magnis Suseno 

dkk, Agama dan Demokrasi, Jakarta: P3M dan  FNS.

Syamsudin, M. Sirajuddin, 1989 “Pemikiran Politik (Aspek yang 

Terlupakan dalam Sistem Pemikiran Islam)” dalam Ihsan 

Ali Fauzi (ed.), Refleksi Pembaharuan Pemikiran Islam, 70 Tahun 

Nasution, Jakarta: LSAF.

Umar, Nasaruddin, “Perspektif Gender Dalam Islam”, dalam 

Jurnal Pemikiran Islam, Paramadina, Vol. 1 Nomor. 1, Juli – 

Desember 1998.

Weber, Max, 1996, Essays in Sociology, ed. HH. Gerht dan C. Wright 

Mills, New York: Oxford Universuty Press.

Zaidan, Abdul Karim, 1984, Al-Fardhu wa al-Daulah fi al-Syari’ah al-

Islamiyah, terj. Abdul Azis, Jakarta: Yayasan al-Amin. 



Fauzan

372                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 


