
 Volume 6, Nomor 1,  Juni 2012                                                                               65  

URGENSI TRANSFORMASI GLOBAL 

ARABIA-ISLAM

Widiastuti

IAIN Walisongo Semarang
Widiastutisl3@yahoo.com

Abstrak

Globalisasi yang terjadi di kawasan Arabia dewasa ini telah mendorong 

timbulnya sikap pro-kontra, yaitu antara kelompok al-mutahawwil 

(pro perubahan) dengan kelompok ats-tsabit (pro kemapanan). Dengan 

menggunakan pendekatan historis, tulisan ini mencoba untuk menganalisis 

Islam sebagai suatu agama, peradaban dan sistim perilaku serta hubungan 

timbal baliknya dengan transformasi global sebagai suatu kekuatan 

peradaban yang baru muncul. Kurangnya pemahaman tentang definisi 

dan makna Islam, sering membuat umat terjebak pada pemikiran sempit. 

Mereka mencampuradukkan antara Islam sebagai agama dan peradaban 

dan memandang remeh terhadap transformasi global. Padahal Islam 

yang mereka pahami sesungguhnya juga merupakan produk transformasi 

global. Akibatnya munculah ittiba’ terhadap sesuatu yang mestinya dapat 

berubah secara dinamis. Transformasi global adalah sesuatu yang urgen 

karena dapat mendorong seseorang atau masyarakat menjadi lebih baik 

dari masa sebelumnya. Sejalan dengan itu, transformasi global di dunia 

Muslim Arab juga merupakan hal yang urgen, karena perkembangan 

Islam pada masa kini merupakan kelanjutan dari kekuatan yang muncul 

dalam transformasi global yang terjadi di  masa lalu.

Abstract

THE URGENCY OF GLOBAL TRANSFORMATION IN THE ARAB MUSLIM 

WORLD. The Globalization phenomena which happen in the Arab region 

today have encouraged the pro and contra between the group of al-

mutahawwil (pro-change) and the group of ats-Thabit (pro-establishment). 

By using historical approach, this paper attempts to analyze Islam- as a 

religion, civilization and system of behavior- and its reciprocal relationship 



Widiastuti

66                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

with the global transformation, as an emerging force of civilization. The 

lack of understanding of the definition and the meaning of Islam often 

makes people trapped in narrow thinkings. They confuse Islam as a 

religion and civilization and underestimate the global transformation, not 

realizing the fact that the Islam  they concieve is also a product of a global 

transformation. Consequently, there emerges the Ittiba ‘ (the obedience 

tendency)  to something that should be able to change dynamically. Global 

transformation is urgent because it may encourage a person or society 

be better than before. Correspondingly, the global transformation in the 

Arab Muslim world is also an urgent matter as the current development 

of Islam is, in fact, a continuation of the emerging powers in the global 

transformation that occurred in the past.

Kata Kunci: transformasi global; Islam; Arabia; religion; civilization

PendahuluanA. 

Kehadiran istilah transformasi global di Dunia Islam 

menimbulkan sejumlah pertanyaan, antara lain: Apakah 

transformasi global selalu identik dengan konteks masa kini? 

Bagaimana hubungannya dengan globalisasi yang muncul di Barat? 

Apakah hal itu identik dengan dekadensi moral? Adakah hubungan 

timbal balik dengan perkembangan keagamaan? dan adakah sisi 

positif yang membuat kehadiran transformasi global menjadi urgen 

bagi sejarah keagamaan Islam?  

Untuk dapat menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut 

perlu pemahaman tentang definisi dan makna dari transformasi 

global yang meliputi pengertian secara etimologis dan pandangan 

para ahli. 

Secara  etimologi, istilah transformasi global berasal dari 

kata “transformasi” dan global. Makna kata transformasi dalam 

The New Webster Dictionary of English Language adalah perubahan 

rupa (bentuk, sifat, fungsi dan sebagainya) atau perubahan bentuk 

satu menjadi bentuk lain dengan menambah, mengurangi dan 

menata kembali unsur-unsurnya. Sedangkan makna kata global 

adalah universal. Dalam Kamus Bahasa Inggris Longman Dictionary 

of Contemporary English, global diartikan dengan concerning 

the whole earth, artinya, sesuatu yang berkaitan dengan dunia 

internasional atau seluruh jagad raya. “Sesuatu” di sini dapat 

berupa masalah, kejadian, kegiatan, atau bahkan sikap yang sangat 



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

 Volume 6, Nomor 1,  Juni 2012                                                                               67  

berpengaruh dalam kehidupan yang lebih luas. Dalam banyak hal, 

globalisasi mempunyai banyak karakteristik yang sama dengan 

internasionalisasi sehingga kedua istilah ini sering dipertukarkan.1 

Berdasarkan pengertian etimologis tersebut, maka 

transformasi global secara sederhana dapat diartikan sebagai 

perubahan “sesuatu” menjadi global atau universal. Proses 

perubahan tersebut disebut juga globalisasi.

Istilah globalisasi memang baru dipopulerkan oleh Theodore 

Levitte pada tahun 1985 sehingga beberapa ahli mengidentikkannya 

dengan konteks masa kini. Leonor Briones misalnya, melihat 

globalisasi sebagai demokrasi di bidang perniagaan, ekonomi 

juga institusi-institusi demokratis, pembangunan sosial, hak asasi 

manusia, dan pergerakan wanita.  Tokoh lain adalah Princenton N. 

Lyman, yang melihat globalisasi sebagai suatu pertumbuhan yang 

sangat cepat, saling ketergantungan dan berhubungan dengan 

negara-negara didunia dalam hal perdagangan dan keuangan. 

Adapun Thomas L. Friedman melihat globalisasi sebagai dimensi 

ideologi dan teknologi. Dimensi teknologi yaitu kapitalisme 

dan pasar bebas, sedangkan dimensi teknologi adalah teknologi 

informasi yang telah menyatukan dunia.

Namun jika makna globalisasi tersebut dikembalikan 

pada definisi di atas, maka makna globalisasi menjadi lebih luas, 

sejak masa lampau hingga sekarang. Sehingga kurang tepat jika 

dikatakan bahwa globalisasi pertama kali muncul di Barat.2 Sebab 

di berbagai belahan dunia (di luar Barat) telah ditemukan bukti 

adanya globalisasi sejak masa pra sejarah. Misalnya, perubahan 

dari peradaban berburu dan meramu menjadi peradaban beternak 

dan bercocok tanam. 

Beberapa pendapat yang relevan dengan asumsi tersebut, 

antara lain dikemukakan oleh Emanuel Richter, yang melihat 

globalisasi sebagai jaringan kerja global yang menyatukan 

masyarakat luas yang sebelumnya berpencar-pencar dan  terisolasi 

ke dalam saling ketergantungan dan persatuan dunia. Pendapat 

1 http://id.wikipedia.org/wiki/Globalisasi, diunduh pada tanggal 8 Juni 

2012 pukul 20.15. WIB.
2Achmad Gunaryo, Ceramah Kuliah Perdana Islam dan Transfomasi Global, 

Program Studi S3 Kajian Keislaman, Semarang: IAIN Walisongo, th. 2012,



Widiastuti

68                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

serupa disampaikan oleh Malcom Waters, yang melihat globalisasi 

sebagai sebuah proses sosial yang berakibat pada pembatasan 

geografis sehingga keadaan sosial budaya menjadi kurang penting 

dalam kesadaran indivisu. Adapun Albrow, melihat globalisasi 

sebagai keseluruhan proses di mana manusia dimasukkan ke dalam 

masyarakat dunia tunggal.3 

Dari pemaparan di atas, beberapa pertanyaan yang 

melatarbelakangi penulisan makalah ini dapat terjawab sekaligus, 

yaitu sebagai berikut: transformasi global adalah perubahan 

sesuatu (sikap dan pemahaman) yang lokal menjadi universal. Jadi 

kurang tepat jika hal itu langsung diidentikkan dengan dekadensi 

moral. Sebab sejarah keagamaan (yang identik dengan ajaran 

keagungan moral) juga mengalami perubahan dari aspek sikap dan 

pemahaman. 

Meski transformasi global dapat menyebabkan dekadensi 

moral, namun bukan sebagai satu-satunya dampak yang  dihasilkan. 

Dampak positifnya lebih banyak, sehingga memiliki urgensi bagi 

sejarah keagamaan. Selanjutnya, pemaknaan transformasi global 

dalam arti luas menempatkan transformasi global di Barat bukan 

sebagai yang pertama, karena transformasi global telah terjadi 

sejak masa pra-sejarah di luar Barat. Akhirnya, melalui pendekatan 

sejarah keagamaan, makalah ini akan menganalisis Islam sebagai 

sebagai agama (religion), peradaban dan sistim perilaku (civilization) 

serta hubungan timbal balik keduanya dengan transformasi global 

sebagai new emerging forces of civilization. Hal ini untuk  meluruskan 

pemahaman kelompok yang masih menganggap satu kesatuan 

antara bahasa dan agama, puisi dan moral serta tradisi sastra dan 

tradisi keagamaan. 

Islam Sebagai Produk Transformasi ArabianB. 

Arabia adalah sebuah terma yang disematkan kepada 

penghuni jazirah Arab (bukan hanya Saudi Arabia), tak peduli ras 

dan bahasanya, baik yang nomadic maupun sedentary.4 Sebagaimana 

3http://aalmarusy.blogspot.com/2012/01/pengertian-globalisasi.html. 

diunduh tanggal 8 Juni 2012 pukul 20.25 WIB.
4Thariq Chebab, Alkitab (Bible): Sejarah Terjadinya, Perkembangannya serta Hal-

hal yang Bersangkutan, (tt: tp, 1974), h. 1



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

 Volume 6, Nomor 1,  Juni 2012                                                                               69  

dinyatakan Bernard Lewis, bahwa : ”What is an Arab? Ethnic terms 

are notoriously difficult to define, and Arab is not among the easiest. One 

possible definition may be set aside at once.The Arabs may be a nation; they 

are not as yet a nationality in the legal sense. A man who calls himself as 

an Arab may be described in his pasport as of Iraqi or Jordanian, Syrian or 

Lebanese, Yemeni or Saudi Arabian.”5 Dalam Alkitab, Arabia meliputi 

gurun-gurun pasir di utara dan selatan (Saudi Arabia).6 

Menurut Chebab, penghuni jazirah Arab terbagi menjadi 

3 kelompok besar, yaitu: (1) Arab Ariba/ Badia (Les Arabes Primaires) 

seperti kaum Ad, Tsamud, Amalik, Tasm, Bani Yadis, Kusyit, dan lain-

lain. (2) Arab Mutarriba (Les Arabes Secondaires) seperti Bani Kahtan, 

Bani Himyar dan lain-lain. (3) Arab Musta’riba (Les Arabes Tertiaires) 

seperti keturunan Ismail bin Ibrahim yang menjadi cikal bakal 

bangsa Qurays.7 Berbagai bangsa yang memakai bahasa serumpun 

itu disebut juga rumpun Semit, karena dianggap sebagai keturunan 

Sem, putra Nuh.8 

Keadaan bangsa Arab kuno diperkirakan lebih maju daripada 

keadaan bangsa Arab menjelang kemunculan Islam, berdasarkan 

penemuan bekas kerajaan Raja Salomo/ Sulaiman (pertengahan 

abad 10 SM) putra Daud yang terkenal sebagai raja besar dengan 

istana yang megah dan benteng-benteng yang kuat.9 

Sedangkan bangsa Arab yang hidup pada masa lahirnya 

Islam dikenal sebagai bangsa Badui (Nomadic) yang suka hidup 

berpindah-pindah mengikuti sumber hidup. Kehidupan tersebut 

berpengaruh pada sikap dan perilaku mereka, yang dalam hal ini 

sering dipersamakan dengan Barbar. Peradaban Barbarian inilah 

yang dalam Islam disebut sebagai peradaban Jahiliyah atau sebagai 

mental primitif. Fungsi kehadiran Muhmmad sebagai rasul adalah 

untuk merubah mental primitif tersebut menjadi mental religius 

dengan perilaku yang lebih baik (innama buitstu makaarimal akhlaq) 

melalui syari’at Islam. 

5Bernard Lewis, The Arabs in History, (London: Harper Colophon Books, 

1966), h. 9.
6McElrath, W.N., dan Billy Mathias, Ensiklopedia Alkitab Praktis, (Bandung: 

LLB, 1989), h. 14
7Thariq Chebab, Al-Kitab..., h. 1.
8McElrath, W.N., dan Billy Mathias, Ensiklopedia..., h. 129.
9Ibid., h. 31, 125.



Widiastuti

70                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Dalam bingkai sosiologis, kehadiran Islam di wilayah ini, 

pada dasarnya merupakan transformasi sosial yang dialami oleh 

masyarakat yang mendiami wilayah Arabia ini. Sejalan dengan 

pendapat Kuntowijoya menyatakan bahwa, ada empat fakta sosial 

yang dapat terjadi dalam history, yaitu (1) perkembangan, (2) 

kesinambungan, (3) pengulangan, dan (4) perubahan.10 Dengan kata 

lain teori ini mengatakan bahwa dalam sejarah apapun termasuk 

sejarah Islam, perubahan atau transformasi merupakan fakta sosial 

yang sudah pasti terjadi. Mengenai terjadi atau tidaknya globalisasi 

tentunya tergantung seberapa besar kekuatan (force) yang dimiliki.  

Islam dengan normanya merupakan hasil perkembangan, 

kesinambungan, pengulangan dan transformasi dengan norma-

norma yang telah ada di masyarakat Arabia pada masa lalu 

sebagaimana dijelaskan Muhammad sebagai mushoddiqon lima bayna 

yadayhi (Q.S. 2: 97). 

Dalam transformasi tersebut, Islam tidak hanya melakukan 

konformitas kepada agama-agama Ibrahimi (Abrahamic Religions) 

saja, melainkan juga dengan agama-agama yang muncul sebelum 

itu. Akan tetapi agama Ibrahimi relatif lebih banyak referensinya 

dan serumpun dengan Islam sehingga antara Islam dengan Kristen 

dan Yahudi lebih banyak persamaan daripada perbedaan. Persamaan 

tersebut dalam hal isi kitab suci, kisah para nabi serta tentang 

pentingnya berinteraksi kepada Allah dan sesama manusia (hablu 

minallah dan hablu minannas).11

Ibrahim atau Abram termasuk kelompok suku bangsa 

Mutaarriba, mula-mula ia tinggal di kampung Ur, wilayah Kildani, 

kini Iraq Selatan. Bahasa yang ia pergunakan adalah bahasa Aramiya 

dengan dialek Kildani. Ia kemudian hijrah ke Kanaan, kini Palestina/ 

Israel. Di sini ia bertemu dengan kaum yang juga tergolong rumpun 

Mutaarriba, tetapi berbahasa Aramiya dengan dialek Kaanit. Orang-

orang Kanaan ini menyebut Abram dan pengikutnya dengan 

sebutan Abraham atau Ibrahim, yang berarti “orang seberang.” Hal 

ini karena ia menyeberangi sungai Euphrat.12

10Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah, (Yogyakarta: Bentang, 1999), h. 13
11Jerald F. Dirks, Abrahamic Faths: Titik Temu dan Titik Seteru antara Islam, 

Kristen dan Yahudi, diterj. Santi Indra Astuti, (Jakarta: Serambi, 2006), h. 29.
12Thariq Chebab, Al-Kitab..., h. 2.



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

 Volume 6, Nomor 1,  Juni 2012                                                                               71  

Ibrahim merupakan figur sentral dan menentukan dalam 

sejarah serta asal-usul Yahudi, Kristen dan Islam. Dalam tradisi 

Yahudi, Bapak para nabi ini adalah penerima perjanjian (kovenan) 

asli antara orang-orang Ibrani dan Tuhan. Dalam tradisi Kristen, 

Ibrahim adalah patriark terkemuka dan penerima suatu perjanjian 

formatif dan orisinal dengan Tuhan yang kemudian disarikan 

sebagai konvenan Mosaik, sedangkan perjanjian kedua dipandang 

telah dibuat untuk Yesus Kristus. Dalam tradisi Islam, Ibrahim 

merupakan contoh seorang pewarta yang memiliki keyakinan 

tak tergoyahkan serta monoteisme yang kokoh, seorang nabi dan 

pembawa pesan Tuhan, serta penerima salah satu kitab wahyu 

yang dianugerahkan Tuhan kepada umat manusia.13 Sebagai simbol 

peralihan dari paganisme menuju monotheisme, posisi Ibrahim sama 

persis dengan posisi Muhammad yang menggerakkan manusia dari 

mentalitas primitif  (jahiliyah) menuju mentalitas religius.14 Dalam 

ketiga tradisi tersebut, Ibrahim secara khusus dikenal sebagai 

sahabat Tuhan Yang Maha Esa.

Pola sejarah Arab-Islam sebagaimana teori yang dinyatakan 

oleh St Agustine adalah a linear pattern, demikian juga pola agama-

agama Ibrahimi (Abrahamic Religions) lainnya. Pola ini berpandangan 

bahwa “Sejarah umat manusia secara teleologis mempunyai awal 

dan  tujuan akhir (telos).” Siklusnya adalah: birth, growth, developed, 

glorious and decline. Oleh karena itu (sebagaimana ditegaskan oleh 

Ibn Khaldun), sejarah umat manusia secara teleologis  memiliki 

awal dan akhir dan bergerak  menuju pada satu titik akhir zaman 

yaitu kiamat.15 Demikian pula yang terjadi dengan Islam, dengan 

berkeyakinan bahwa Muhammad adalah nabi akhirul zaman, 

menunjukkan adanya linear pattern yang dimulai dari nabi pertama 

(Adam) dan diakhiri oleh Muhammad sebagai penghujung (telos). 

Dalam konteks yang sama hal itu juga dapat menjelaskan mengapa 

Islam berprinsip  mushoddiqon lima bayna yadayhi. Linnear pattern 

bahkan tidak hanya mewarnai keyakinan kelompok ortodox, tetapi 

juga heterodox, sehingga one linnear pattern ofhistory dapat tampil 

13 Jerald F. Dirks, Abrahamic Faths..., h. 29.
14Djoko Suryo, Kuliah Filsafat Sejarah Program S3 Islamic Studies IAIN 

Walisongo Semarang, 14 Maret 2012.
15 Ibid. 



Widiastuti

72                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

dalam more linnear pattern of story. Itulah sebabnya agama-agama 

Ibrahimi dikatakan sebagai gudang dari linnear pattern.

Transformasi Global di ArabiaC. 

Berdasarkan pemahaman tentang definisi dan makna di 

atas, kita memahami bahwa transformasi global Arabia-Islam 

merupakan suatu fakta sosial.  Fakta tersebut membentuk pola 

yaitu linear pattern dengan siklus birth, growth, developed, glorious 

and decline. Pemahaman transformasi global Islam sebagai agama 

memang tidak mungkin terpisah dari sejarah Arabia-Islam, akan 

tetapi sebagai peradaban dan sistem perilaku, tergantung waktu 

dan tempat di mana permasalahan tersebut terjadi. Berikut adalah 

uraian selengkapnya:

Transformasi global pada Islam sebagai agama1. 

Terkait dengan sejarah keagamaan, sejarawan  Prancis, 

Fustem de Coulanges, sebagaimana dikutip Nafisul Atho’ 

menjelaskan bahwa kajian sejarah dapat membahas hubungan 

timbal balik antara agama dan aspek lain yang diteliti. Ia sendiri 

dalam studi klasiknya, The Ancient City, memfokuskan pada hubungan 

antara agama dan kehidupan sosial dalam zaman purbakala klasik.16 

Durkheim, dalam The Elementary Forms of the Religious Life, memulai 

pemaparan sejarah agama dengan sejumlah pertanyaan persiapan, 

kemudian membahas tentang kepercayaan-kepercayaan elementer 

dan diakhiri dengan pembahasan bentuk-bentuk ritual yang 

mendasar.17

Sejarah Islam sebagai agama, sebagaimana telah dijelaskan 

adalah sebagai telos dari ajaran yang disampaikan oleh para nabi 

sebelum Muhammad. Muhammad menegaskan, bahwa Islam 

sebagai agama sudah ada sejak zaman dahulu dan sama sekali tidak 

berbeda dengan agama-agama yang dibawa oleh nabi sebelumnya. 

Dia hanya mengajak untuk menata kembali pengamalan secara 

lebih baik prinsip-prinsip kebenaran abadi itu. Melalui prinsip 

mushoddiqon lima bayna yadayhi, menyiratkan bahwa ada fakta sosial 

16Nafisul Atho’ dalam Emile Durkheim, Sejarah Agama, (terj.) Inyiak 

Ridwan Muzir, (Yogyakarta: IRCiSoD, 1992), h. 5
17Ibid., h. 14.



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

 Volume 6, Nomor 1,  Juni 2012                                                                               73  

yang berkembang, berkesinambungan, berulang dan berubah. 

Pertanyaannya adalah, kepercayaan-kepercayaan apa saja elementer 

yang terdapat dalam Islam? Bagaimana hal itu sampai kepada 

Islam, apakah sebagai sebuah perkembangan, kesinambungan, 

perulangan, atau  perubahan? Selanjutnya, karena fokus makalah 

ini adalah transformasi global, maka perlu diketahui contoh 

kepercayaan elementer seperti apa yang mengalami transformasi? 

Apakah proses itu berhenti sampai pada Muhammad sebagai telos of 

prophet atau akan terus berubah mengikuti perkembangan zaman?

Secara sederhana, kepercayaan elementer Islam terangkum 

dalam rukun iman dan Islam. Jika diringkas lagi semua itu 

merupakan perwujudan kebijakan abadi mengenai hubungan yang 

baik antara manusia dengan Sang Pencipta serta dengan sesamanya 

(hablu minallah wa hablu minannas). 

Rukun iman adalah kebijakan abadi yang telah ada sejak 

masa nabi-nabi terdahulu. Perbedaannya hanya terletak pada 

tidak adanya pengakuan dari keyakinan terdahulu terhadap nabi 

dan kitab yang muncul kemudian. Hal itu terjadi karena masing-

masing berangganpan bahwa human agency yang akan muncul 

di akhir zaman adalah dari kalangan mereka sendiri, sehingga 

berpengaruh terhadap ketidakyakinan terhadap human agency dari 

kelompok lain. Demikian juga dengan rukun Islam, di dalamnya 

terlihat lebih banyak persamaan daripada perbedaan. Perbedaan 

yang mendasar adalah tentang syahadat bahwa Muhammad adalah 

Rasulullah, karena hal ini merupakan identitas Islam sehingga tidak 

ditemukan dalam keyakinan lain manapun. Namun aspek-aspek 

yang lain bukanlah sesuatu yang baru. Aspek-aspek tersebut telah 

menjadi konsep dasar sejak di lauhil mahfudz dan menjadi kebijakan 

yang abadi. Kalaupun ada yang berubah (mengalami transformasi 

global) hanyalah pada formulanya saja. Jadi new emerging force of 

civilization tidak berlaku pada aspek keagamaan dalam hal konsep 

dasar eternality wisdom. Akan tetapi hal itu tetap terjadi dalam hal 

pembuatan formula yang disesuaikan dengan zamannya. Contoh, 

ritual sholat sudah ada sejak zaman dahulu, namun formulanya 

berbeda, sholat untuk umat Muhammad disesuaikan dengan kadar 

kemampuannya. Demikian juga ritual zakat, puasa dan ibadah 

haji.



Widiastuti

74                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Kelompok Islam yang meyakini keislaman sesuai dengan 

al-Qur’an dan Hadits dianggap sebagai kelompok Islam ortodoks, 

sedangkan kelompok yang dianggap menyimpang disebut sebagai 

heterodoks. Hal ini tidak hanya berlaku inter agama, tetapi 

juga antar agama. Bagi Yahudi, kelompoknya lah yang ortodoks, 

sedangkan Kristen dan Islam dianggap heterodoks. Demikian 

seterusnya. Dalam beberapa aspek, kelompok ortodoks pada 

umumnya memang memiliki keunggulan dibanding kelompok 

heterodoks. Akan tetapi  hal itu seringkali membuat mereka 

merasa superior, sehingga tidak dapat “melihat” keunggulan yang 

dimiliki kelompok lain. Sementara kelompok heterodoks juga tidak 

mau dianggap menyimpang sehingga mereka membuat justifikasi 

berdasarkan norma tertentu yang mereka yakini (terlepas dari 

shahih atau tidak atau tergantung dari sudut pandang mana hal ini 

dilihat). Akibatnya mereka tidak dapat saling melengkapi,  justru 

saling menghujat dan memperlihatkan truth claim yang mereka 

miliki. 

Terlepas dari konflik yang ada, ditinjau dari aspek 

transformasi global, baik kelompok ortodoks maupun heterodoks 

sebenarnya sama-sama menerima transformasi global sebagai new 

emerging force of civilization meski dengan takaran yang berbeda. 

Akan tetapi karena sebagian orang sudah under estimate terhadap 

istilah transformasi global, maka mereka tidak menyadari bahwa 

yang mereka yakini pun sebenarnya adalah “produk” transformasi 

global.

Orang mendukung transformasi global dalam aspek 

keagamaan karena ingin mendapat sesuatu yang lebih baik dari 

yang mereka dapatkan sekarang. Artinya, saat itu orang yang 

bersangkutan sedang dalam kondisi yang kurang menyenangkan 

sehingga membutuhkan perubahan agar hidupnya penuh rasa 

nyaman, damai dan tentram. Kebutuhan untuk berubah tersebut 

seringkali begitu besar, sehingga seseorang tidak lagi mempedulikan 

apakah ia memasuki wilayah ortodoks atau heterodoks. Latar 

belakang yang demikian inilah yang membuat orang mendukung 

millenarianisme, sehingga dapat dikatakan sebagai transformasi 

global di masa resesi. 



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

 Volume 6, Nomor 1,  Juni 2012                                                                               75  

Millenarianisme adalah faham penyelamatan (salvasionism) 

yang meyakini bahwa di akhir zaman akan muncul seorang human 

agency yang memberantas kezaliman, menegakkan keadilan dan 

membawa kesejahteraan bagi seluruh umat manusia. Dalam 

Islam kita lebih akrab dengan mahdiisme. Akan tetapi karena ada 

perbedaan tentang Imam Mahdi dan nabi Isa sebagai individu yang 

sama dan berbeda. Maka penulis memilih istilah millenarianisme 

yang dapat mencakup dua-duanya.

Dalam sebagian besar millenarianisme, human agency yang 

mereka tunggu  muncul di saat dunia sedang dipenuhi kezaliman 

(Jawa: goro-goro). Itulah sebabnya Mesias, Kristus, Mahdi, Avatar, 

Ratu Adil, Satrio Piningit, Uri, Buddha dan seterusnya, semuanya 

datang untuk membebaskan manusia dari pikiran evil. Pikiran evil 

adalah pikiran  zalim yang dalam kepercayaan sebagian umat Islam 

dimanifestasikan dengan Dajjal. Pertempuran inilah yang disebut 

orang Kristen dengan sebagai  pertempuran Armageddon, di mana 

kebajikan akan mengalahkan kezaliman sehingga terciptalah 

kerajaan Allah di Bumi yang menjadi impian seluruh umat manusia, 

atau dalam bahasa al-Qur’an disebut sebagai baldatun t }oyyibatun wa 

robbun gafu >r.

Akar terminologi kata millenarianisme mengacu pada 

teks Apocalypse of John atau Kitab Wahyu yang menjelaskan tentang 

seribu tahun pemerintahan messaya atau messias/ kristus. Makna 

millenarianisme meluas setelah para ahli antropologi melihat 

adanya persamaan pola pemikiran millenarianisme Kristen dengan 

berbagai faham keselamatan dalam agama lain. Sejak saat itulah 

millenarianisme diterapkan pada semua faham keselamatan, baik 

yang berkaitan dengan pemerintahan ideal selama seribu tahun 

atau bukan. Jadi pengertian millenarianisme di sini bukan dalam 

makna etimologis melainkan figuratif.

Zabatath Zevi adalah seorang yang dianggap mesayya 

dari salah satu sekte Yahudi. Namun sebagian besar mereka 

berkeyakinan bahwa hingga saat ini sang mesayya belum muncul. 

Umat Kristen awal menginterpretasikannya pada Yesus Kristus. 

Setelah wafatnya Yesus, mereka meyakini bahwa ia akan muncul 

kembali di akhir zaman untuk melawan anti christ (dajjal). Pada 

beberapa sekte Kristen kemudian muncul beberapa orang yang 



Widiastuti

76                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

dianggap perwujudan messias tersebut. Misalnya sekte Mormon 

yang menginterpretasikannya pada Joseph Smith. 

Pada masa Islam awal, para ahli Kitab pada seperti Waraqah 

bin Naufal menginterpretasikan messias pada Muhammad. Setelah 

Muhammad wafat, keyakinan terhadap messias sangat menguat di 

kalangan Syiah. Sebagaimana umat Kristen mereka meyakini bahwa 

Yesus/ nabi Isa akan muncul sebagai messias, namun kemunculannya 

tidak sendiri melainkan bersama human agency lain yang disebut 

Imam Mahdi. Dalam keyakinan Ahmadiyah, nabi Isa dan Imam 

Mahdi adalah individu yang sama, sosok yang diinterpretasikan 

sebagai tokoh tersebut adalah Mirza Gulam Ahmad. Selain nama-

nama di atas masih cukup banyak orang yang disebut sebagai 

mesayya, messias, imam mahdi, ratu adil, satrio piningit, avatar dan 

semacamnya. Sebab keyakinan tentang millenarianisme memang 

menjadi keyakinan global yang ada hampir dalam setiap agama 

di seluruh penjuru dunia. Persamaan yang bersifat global adalah 

bukti adanya transformasi global di antara mereka. 

Meskipun demikian, dilihat dari linear pattern Islam ortodoks, 

millenarianisme hanyalah bagian tambahan dari eskatologi. 

Sebagian besar hadits mahdiyyah bersifat sektarian, sengaja 

dimunculkan oleh kalangan tertentu sebagai justifikasi di mata 

umat, oleh sebab itu kadar keshahihannya dipertanyakan. Walaupun 

begitu, dalam beberapa kasus,  eksistensi kaum millenarianis 

sengaja dibesarkan sebagai motivasi perjuangan. Misalnya dalam 

pengusiran penjajah di Sudan, demikian juga dalam Perang Salib. 

Menurut Enan, semangat umat Islam (juga umat Kristen di sisi lain) 

sangat tinggi karena mereka beranggapan bahwa lawannya adalah 

dajjal/ anti christ. Meskipun pada akhirnya umat Islam kalah, 

namun keberhasilan mereka menaklukkan wilayah Kristen hingga 

Perancis Utara adalah sebuah prestasi yang luar biasa. Demikian 

juga bagi pihak Kristen, motivasi “keagamaan” tersebut telah 

membuat kelompok yang semula bercerai berai menjadi kompak 

bersatu, apalagi mereka dijanjikan oleh Paus Urbanus II, jika mereka 

menang, maka mereka akan mendapatkan hadiah Dunia Baru yang 

mereka idam-idamkan.18

18Widiastuti, Norma dan Konformitas Millenarianisme Islam, Tesis, Jurusan 

Agama dan Filsafat,  IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2003, Tidak diterbitkan, h. 



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

 Volume 6, Nomor 1,  Juni 2012                                                                               77  

Transformasi global pada Islam sebagai peradaban dan sistem 2. 

Perilaku

Berbicara tentang Arabia-Islam, maka tidak bisa lepas 

dari pembicaraan tentang Mekah, sebab Mekah memiliki Ka’bah 

(Bait Suci/ Bait Allah) yang menjadi tempat suci sekaligus tempat 

berkumpulnya berbagai suku Arabia sejak zaman dulu (1 Sam 1: 

9; 3; 3; 1Raj 6: 3). Itulah sebabnya Mekah merupakan cerminan 

transformasi global Arabia-Islam. 

Pada mulanya Mekah didirikan sebagai pusat perdagangan 

lokal di sekitar Ka’bah. Sebagai kegiatan di tempat suci, maka para 

pengunjung merasa aman, apalagi mereka harus menghentikan 

permusuhan selama masih berada di situ. Untuk itu dibuatlah sistem 

mengenai bulan-bulan suci, ibadat haji, wilayah haram dan ibadah-

ibadah keagamaan lainnya. Keberhasilan sistem ini mengakibatkan 

berkembangnya perdagangan, dan pada gilirannya menyebabkan 

timbulnya pasar-pasar baru.19 Dalam suasana semacam itulah 

meskipun setiap suku memiliki sesembahan sendiri, mereka merasa 

bahwa Mekah harus memiliki keistimewaan tertentu bagi mereka. 

Untuk menandainya mereka meletakkan lambang sesembahan 

mereka di Ka’bah. Dampak lainnya adalah adanya lingua franca 

yang dapat dipahami semua suku Arab, yaitu bahasa Mudhor. Kelak 

kemudian hari, bahasa inilah yang dipilih menjadi bahasa al-Qur’an 

dan al-Hadits, dan berkat kedua kitab tersebut, bahasa Mudhor ini 

akan mengalami transformasi global sehingga dikenal di seluruh 

dunia. 

Perubahan Mekah dari pusat perdagangan lokal menjadi 

internasional, melibatkan dua kerajaan besar, yaitu Byzantium 

dan Sassaniyah. Hal ini  sebagai bukti sebagai keberhasilan Hasyim, 

kakek dari kakek Muhammad, yang hidup sekitar abad ke 6.20

Menjelang  masa Muhammad, terlihat ada  kecenderungan  di 

Mekah bahwa  kekayaan akan disentralisasikan di tangan sejumlah 

kecil orang  dengan menyisihkan  beberapa suku yang  lebih 

miskin.  Di luar   Mekah, beberapa suku anggota persemakmuran 

10-20.
19Dalam Shaban, M.A, 1993, Sejarah Islam Penafsiran Baru, diterj. oleh 

Machnun Husein dari Islamic History, (Jakarta: Rajawali Pers, 1993), h. 5.
20Ibid., h. 6.



Widiastuti

78                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

juga  berjuang untuk menuntut kenaikan imbalan dari 

penurunan pajak kepada suku Qurays.21 Di samping itu, perluasan 

perdagangan mendorong tumbuhnya beberapa buah kota pasar 

yang menguntungkan kelompok masyarakat yang menetap namun 

merugikan suku-suku nomad. Sebagai konsekuensinya, timbullah 

ketegangan antar mereka. Hal itu mengacaukan sistim yang 

telah berjalan, namun tidak ada seorang pun yang tampil untuk 

mengajukan saran tentang bagaimana keseimbangan persekutuan 

itu bisa ditegakkan kembali, kecuali Muhammad.

Muhammad adalah seorang yang aktif dalam perdagangan 

dan dia tidak dapat menutup mata terhadap kenyataan bahwa 

tidak hanya kehidupan suku Qurays tetapi kehidupan banyak 

suku lainnya pun tergantung kepada kemakmuran Mekah. Dia 

tidak dapat menerima keinginan orang untuk menghancurkan 

perdagangan di Mekah, dia hanya dapat mengajukan berbagai 

cara untuk mempertahankan dan memperkuatnya. Karenanya dia 

menyarankan dasar yang lebih adil untuk mempertahankannya.22 

Dari sudut pandang sejarawan, revolusi dan kenegarawanan 

Muhammad harus dijelaskan dan dipahami dengan memperhatikan 

lingkungannya. Di Mekah, lingkungan ini berarti perdagangan. 

Muhammad tidak pernah mengajarkan kepada para pengikutnya 

untuk melalaikan urusan keduniaan. Dia hanya mengajarkan sikap 

hidup moderat dengan mengingatkan agar mereka bekerja untuk 

keberhasilannya di dunia dan keselamatannya di akhirat. 

Pada mulanya Muhammad menetapkan untuk memimpin 

perombakan dari dalam sistem. Secara konsisten dia mengajarkan 

bahwa suku Qurays harus menata rumahnya sendiri. Perolehan harta 

secara berlebihan, perampasan hak orang lemah dan pengabaian 

nasib orang miskin di Mekah adalah kejahatan. 

Kerjasama antara yang kaya dan miskin ini adalah ajaran 

pokok Jesus Kristus (Nabi Isa as). Bila kerjasama ini telah dapat 

ditegakkan di Mekah, maka akan mudah diterapkan terhadap 

semua anggota persemakmuran itu. Akan tetapi hal ini menuntut 

pengorbanan tertentu dari orang-orang kaya Qurays, yang ternyata 

banyak tidak setuju. Mereka melakukan pemboikotan ekonomik 

21Ibid., 9.
22Ibid., h. 10.



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

 Volume 6, Nomor 1,  Juni 2012                                                                               79  

terhadap sukunya. Dia berusaha, dengan mengirimkan beberapa 

orang pengikutnya ke Abyssinia, untuk melakukan hubungan-

hubungan dagang secara bebas di sana, tetapi suku Qurays dengan 

cepat menggagalkan usahanya itu.23 Akhirnya, Muhammad mulai 

berusaha mendapatkan bantuan dari luar untuk mengahadapi 

Mekah. Mula-mula ia menemui orang-orang Saqif di Taif, namun 

usahanya ini menemui kegagalan, bahkan perjalanannya ke 

Taif berakhir dengan pengejaran oleh sekelompok orang yang 

melemparinya dengan batu. Kemudian dia berusaha mendapatkan 

bantuan dari kalangan suku-suku yang sudah datang ke Mekah 

untuk berdagang pada musim haji, tetapi ini pun tidak berhasil. 

Tidak ada seorang pun merasa cukup kuat untuk menghadapi 

Qurays yang kuat beserta sekutu-sekutunya.

Situasi Muhammad di Mekah semakin memburuk. Dia tidak 

mempunyai alternatif lain kecuali meninggalkan Mekah. Jaminan 

keselamatan justru datang dari arah yang sama sekali tidak 

diharapkan yaitu Madinah. Perlu dicatat bahwa penduduk Madinah 

bukanlah orang-orang yang aktif dalam perdagangan di Mekah. 

Selain itu Madinah menghadapi masalah-masalah khususnya 

sendiri antara masyarakat Yahudi dan masyarakat non Yahudi. 

Orang-orang Madinah tentu saja menyadari akan situasi di Mekah 

dan perlawanan terhadap Muhammad di sana, namun demikian 

mereka mengambil sikap permusuhan terhadap Mekah. Di samping 

itu, sikap tersebut dimaksudkan untuk memberikan perlindungan 

kepada orang-orang Qurays terhadap perlakuan suku mereka sendiri 

sehingga mengundang Muhammad untuk berhijrah ke Madinah. 

Yang penting disebut bahwa warga Madinah tidak hanya menerima 

kedatangan Muhammad tetapi juga kedatangan 70 pengikutnya 

dari Mekah dan menyediakan segala sesuatu untuk menyambut 

mereka. Jadi mereka bermaksud menyelamatkan tenaga ahli dari 

Mekah itu dan untuk itu mereka bersedia membayar. 

Para warga Madinah tentunya mengakui kemampuan 

Muhammad dan telah mengatur segala sesuatunya bahwa dia 

harus memiliki cukup wewenang untuk mengorganisasikan 

persemakmuran Madinah. Yang paling penting adalah bahwa para 

anggota persemakmuran baru ini tidak harus memeluk agama 

23Ibid., h. 11.



Widiastuti

80                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

baru (Islam) itu; mereka hanya diharuskan menerima wewenang 

istimewa yang dimiliki Muhammad. Walaupun “konstitusi” itu tidak 

menyebut persetujuan dagang sama sekali, mungkin kerena hal itu 

dianggap pasti terjadi dan tidak perlu disebut oleh pihak-pihak yang 

bersepakat, ia menjadi syarat dalam perjanjian-perjanjian dengan 

kelompok-kelompok lain di luar ummah. Pernyataan Muhammad 

tentang wilayah haram merupakan indikasi kuat terhadap 

pembentukan suatu pusat perdagangan baru.24

 Tentu saja kegiatan-kegiatan di dekat Mekah ini secara ketat 

diawasi oleh pihak Qurays. Mekah bertekad untuk melenyapkan 

setiap ancaman terhadap  kekuatan ekonomi mereka, yang ternyata 

dengan cepat mengalami kemunduran ketika orang-orang Madinah 

menyerbu jalur perdagangan menuju pasar-pasar mereka yang 

paling penting di wilayah utara. 

Situasi baru ini  menimbulkan  ketegangan-ketegangan  baru  

di  dalam maupun di luar Madinah.25 Di lain pihak, Muhammad 

melihat bahwa dengan menghancurkan perdagangan Mekah 

berarti, di luar tujuan yang sebenarnya, dia memperkuat jaringan 

perdagangan Yahudi. Ternyata dia segera menyadari, masuknya 

Yahudi Madinah ke dalam  ummah itu tidak sejalan dengan 

kepentingan-kepentingan pokoknya dan, karena itu mereka harus 

dilepaskan.26 Tetapi ketika mereka bergabung dengan saudara-

saudaranya sesama Yahudi di sebelah utara Hijaz perdagangan 

Yahudi itu tidak terhenti dan bahkan mereka secara terang-

terangan memihak kepada musuh-musuh Muhammad. Akhirnya 

terpaksa Muhammad mengambil tindakan yang paling drastik 

dengan memutuskan hubungan sama sekali dengan suku Yahudi 

di Madinah. 

Sementara itu, perdagangan di Mekah praktis terhenti. 

Mereka mengerahkan semua sekutunya untukmenyerang Madinah. 

Kegagalan mereka dalam perang Khandaq merupakan kemenangan 

nyata pada pihak Muhammad. 

Prestise Mekah mulai menurun secara berangsur-angsur. 

Namun demikian Muhammad menyadari betapa penting nilai 

24Ibid., h. 15.  
25Ibid., h. 16.
26Ibid., h. 16.



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

 Volume 6, Nomor 1,  Juni 2012                                                                               81  

dari hubungan-hubungannya dengan orang-orang Mekah dan 

ketrampilan khusus mereka. Dalam rangka memanfaatkan 

kemampuan mereka itu, dan untuk memulihkan kembali 

perdagangan yang telah berantakan, penting baginya agar Mekah 

jatuh ke tangannya dan orang-orang Mekah tidak dihancurkan 

harga dirinya. Usaha-usahanya untuk menguasai lawan yang telah 

lemah itu berhasil dan dengan sikap halus yang penuh maaf mereka 

diterima sebagai anggota terhormat dalam ummahnya.27

Segera setelah berita kemenangan Muhammad tersebar 

luas di negara Arab, delegasi-delegasi dari semua suku besar mulai 

berdatangan ke Madinah untuk melakukan perjanjian dengan 

Muhammad. Tidak mengherankan bahwa dengan demikian 

kedudukannya semakin kuat. Walaupun dalam jangka waktu 

kurang dari sepuluh tahun, Muhammad telah berhasil menegakkan 

mekanisme yang diperlukan bagi sebuah pusat perdagangan yang 

lebih besar dari pusat perdagangan Arab sebelumnya. Muhammad 

sebagai nabi menegakkan agama yang menjelmakan kerjasama 

dalam semua ajarannya. Sedangkan Muhammad sebagai pemimpin 

menegakkan masyarakat yang didasarkan atas kerjasama dalam 

semua hubungan kemanusiaan. Muhammad tidak mendirikan 

negara, dan juga tidak mempersatukan bangsa Arab. Dia hanya 

mengambil alih kekuasaan yang telah ada dan memodifikasinya, 

dengan melakukan sedikit perubahan di mana mungkin. Tetapi 

dengan kesadarannya yang luar biasa untuk memberikan pengarahan 

dia tidak pernah lupa akan tujuan akhirnya. Perubahan-perubahan 

tuntas yang dilakukannya membawa efek yang amat jauh, yang 

tidak hanya membantu keberhasilan revolusi moderatnya tetapi 

juga membantu keberhasilannya untuk menegakkan sebuah agama 

dunia.

PenutupD. 

Sejarah Islam di Arabia memiliki keterkaitan yang sangat 

erat dengan transformasi global. Hubungan timbal balik antar 

keduanya ibarat pena dan kertas, saling membutuhkan dan saling 

melengkapi satu sama lain. Dari seluruh uraian di atas maka dapat 

dibuat kesimpulan sebagai berikut:

27Ibid., h. 17.



Widiastuti

82                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Transformasi global adalah sesuatu yang urgen karena dapat 

mendorong seseorang atau masyarakat menjadi lebih baik dari masa 

sebelumnya. Dalam pengertian yang luas, transformasi global tidak 

hanya terkait dengan konteks masa kini, namun juga masa lampau, 

khususnya jika yang dimaksud “sesuatu” dalam perubahan sesuatu 

menjadi universal adalah sikap dan pemahaman.

Transformasi global Arabia-Islam juga merupakan hal yang 

urgen, karena perkembangan Islam pada masa kini tidak lepas dari 

new emerging force yang ada dalam transformasi global pada masa 

lalu. Kurangnya pemahaman tentang definisi dan makna Islam, 

sering membuat umat terjebak pada pemikiran sempit. Mereka 

sering mencampur adukkan antara Islam (yang didefinisikan Nasr) 

sebagai religion dan civilization. Mereka juga under estimate terhadap 

transformasi global. Padahal Islam yang mereka pahami juga produk 

transformasi global. Akibatnya munculah ittiba’ terhadap sesuatu 

yang mestinya dapat berubah secara dinamis. Kecenderungan 

semacam inilah yang menjadi keprihatinan Adonis. Tidak 

semestinya kelompok as |-s |abit mengekang kreatifitas al-mutahawwil 

yang menyesuaikan civilization Islam dengan perkembangan zaman. 

Karena “hijrahnya” pemikiran tersebut dapat merubah umat Islam 

menjadi lebih baik. Pemahaman definisi dan makna ini dapat 

dilihat dengan pendekatan sejarah. 

Pendekatan sejarah dapat membuat seseorang lebih 

memaknai definition and meaning suatu permasalahan. Dengan 

pendekatan tersebut, fakta sosial bukan hanya menjadi story 

melainkan sebagai history. Selain itu dengan mempelajari pattern 

yang ada,akan membuat kita mengerti bagaimana history tersebut 

berjalan. Dari sinilah akan terlihat bagaimana kelompok ortodoks 

dan heterodoks bisa muncul. Demikian juga akan kita ketahui 

bagaimana Islam dapat menjadi religion dengan konsep dasar dan 

formulanya serta menjadi civilization yang kooperatif terhadap 

perkembangan zaman. Dalam konteks ini dapat kita pahami 

melalui sejarah Arabia-Islam. Berbagai kebijakan dalam Islam 

ternyata diputuskan dalam konteks perdagangan. Itulah sebabnya 

mengapa haji harus dilakukan pada waktu tertentu serta ada 

wilayah yang disebut tanah haram. Akhirnya tak disangsikan lagi 

bahwa transformasi global memang urgen bagi Islam. [ ]



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

 Volume 6, Nomor 1,  Juni 2012                                                                               83  

Daftar Pustaka

Chebab, Thariq, Alkitab (Bible): Sejarah Terjadinya, Perkembangannya 

serta Hal-hal yang Bersangkutan, tt: tp, 1974.

Dirks, Jerald F. , Abrahamic Faths: Titik Temu dan Titik Seteru antara 

Islam, Kristen dan Yahudi, diterj. Santi Indra Astuti, Jakarta: 

Serambi, 2006.

Durkheim, Emile, Sejarah Agama, (terj.) Inyiak Ridwan Muzir, 

Yogyakarta: IRCiSoD, 1992.

Gunaryo, Achmad, Ceramah Kuliah Perdana Islam dan Transfomasi 

Global, Program Studi S3 Kajian Keislaman, Semarang: IAIN 

Walisongo, th. 2012,

http://aalmarusy.blogspot.com/2012/01/pengertian-globalisasi.html. 
diunduh tanggal 8 Juni 2012 pukul 20.25 WIB.

http://id.wikipedia.org/wiki/Globalisasi, diunduh pada tanggal 8 Juni 

2012 pukul 20.15. WIB.

Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah, Yogyakarta: Bentang, 1999.

Lewis, Bernard, The Arabs in History, London: Harper Colophon Books, 

1966.

McElrath, W.N. , dan Mathias., Billy, Ensiklopedia Alkitab Praktis, 

Bandung: LLB, 1989.

Shaban, M. A, 1993, Sejarah Islam Penafsiran Baru, diterj. oleh Machnun 

Husein dari Islamic History, Jakarta: Rajawali Pers, 1993.

Suryo, Djoko, Kuliah Filsafat Sejarah Program S3 Islamic Studies 

IAIN Walisongo Semarang, 14 Maret 2012.

Widiastuti,  Norma dan Konformitas Millenarianisme Islam, Tesis, Jurusan  

Agama dan Filsafat,  IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2003, 

Tidak diterbitkan,.



                                                 


