&

‘]go,L(

URGENSI TRANSFORMASI GLOBAL
ARABIA-ISLAM

Widiastuti

IAIN Walisongo Semarang
Widiastutisl3@yahoo.com

Abstrak

Globalisasi yang terjadi di kawasan Arabia dewasa ini telah mendorong
timbulnya sikap prokontra, yaitu antara kelompok al-mutahawwil
(pro perubahan) dengan kelompok ats-tsabit (pro kemapanan). Dengan
menggunakan pendekatanhistoris, tulisaninimencoba untuk menganalisis
Islam sebagai suatu agama, peradaban dan sistim perilaku serta hubungan
timbal baliknya dengan transformasi global sebagai suatu kekuatan
peradaban yang baru muncul. Kurangnya pemahaman tentang definisi
dan makna Islam, sering membuat umat terjebak pada pemikiran sempit.
Mereka mencampuradukkan antara Islam sebagai agama dan peradaban
dan memandang remeh terhadap transformasi global. Padahal Islam
yang mereka pahami sesungguhnya juga merupakan produk transformasi
global. Akibatnya munculah ittiba’ terhadap sesuatu yang mestinya dapat
berubah secara dinamis. Transformasi global adalah sesuatu yang urgen
karena dapat mendorong seseorang atau masyarakat menjadi lebih baik
dari masa sebelumnya. Sejalan dengan itu, transformasi global di dunia
Muslim Arab juga merupakan hal yang urgen, karena perkembangan
Islam pada masa kini merupakan kelanjutan dari kekuatan yang muncul
dalam transformasi global yang terjadi di masa lalu.

Abstract

THE URGENCY OF GLOBAL TRANSFORMATION IN THE ARAB MUSLIM
WORLD. The Globalization phenomena which happen in the Arab region
today have encouraged the pro and contra between the group of al-
mutahawwil (pro-change) and the group of ats-Thabit (pro-establishment).
By using historical approach, this paper attempts to analyze Islam- as a
religion, civilization and system of behavior- and its reciprocal relationship

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012

65



Widiastuti

with the global transformation, as an emerging force of civilization. The
lack of understanding of the definition and the meaning of Islam often
makes people trapped in narrow thinkings. They confuse Islam as a
religion and civilization and underestimate the global transformation, not
realizing the fact that the Islam they concieve is also a product of a global
transformation. Consequently, there emerges the Ittiba  (the obedience
tendency) to something that should be able to change dynamically. Global
transformation is urgent because it may encourage a person or society
be better than before. Correspondingly, the global transformation in the
Arab Muslim world is also an urgent matter as the current development
of Islam is, in fact, a continuation of the emerging powers in the global
transformation that occurred in the past.

Kata Kunci: transformasi global; Islam; Arabia; religion; civilization

A. Pendahuluan

Kehadiran istilah transformasi global di Dunia Islam
menimbulkan sejumlah pertanyaan, antara lain: Apakah
transformasi global selalu identik dengan konteks masa kini?
Bagaimana hubungannya dengan globalisasi yang muncul di Barat?
Apakah hal itu identik dengan dekadensi moral? Adakah hubungan
timbal balik dengan perkembangan keagamaan? dan adakah sisi
positif yang membuat kehadiran transformasi global menjadi urgen
bagi sejarah keagamaan Islam?

Untuk dapat menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut
perlu pemahaman tentang definisi dan makna dari transformasi
global yang meliputi pengertian secara etimologis dan pandangan
para ahli.

Secara etimologi, istilah transformasi global berasal dari
kata “transformasi” dan global. Makna kata transformasi dalam
The New Webster Dictionary of English Language adalah perubahan
rupa (bentuk, sifat, fungsi dan sebagainya) atau perubahan bentuk
satu menjadi bentuk lain dengan menambah, mengurangi dan
menata kembali unsur-unsurnya. Sedangkan makna kata global
adalah universal. Dalam Kamus Bahasa Inggris Longman Dictionary
of Contemporary English, global diartikan dengan concerning
the whole earth, artinya, sesuatu yang berkaitan dengan dunia
internasional atau seluruh jagad raya. “Sesuatu” di sini dapat
berupa masalah, kejadian, kegiatan, atau bahkan sikap yang sangat

66 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

berpengaruh dalam kehidupan yang lebih luas. Dalam banyak hal,
globalisasi mempunyai banyak karakteristik yang sama dengan
internasionalisasi sehingga kedua istilah ini sering dipertukarkan.

Berdasarkan pengertian etimologis tersebut, maka
transformasi global secara sederhana dapat diartikan sebagai
perubahan “sesuatu” menjadi global atau wuniversal. Proses
perubahan tersebut disebut juga globalisasi.

Istilah globalisasi memang baru dipopulerkan oleh Theodore
Levitte pada tahun 1985 sehingga beberapa ahli mengidentikkannya
dengan konteks masa kini. Leonor Briones misalnya, melihat
globalisasi sebagai demokrasi di bidang perniagaan, ekonomi
juga institusi-institusi demokratis, pembangunan sosial, hak asasi
manusia, dan pergerakan wanita. Tokoh lain adalah Princenton N.
Lyman, yang melihat globalisasi sebagai suatu pertumbuhan yang
sangat cepat, saling ketergantungan dan berhubungan dengan
negara-negara didunia dalam hal perdagangan dan keuangan.
Adapun Thomas L. Friedman melihat globalisasi sebagai dimensi
ideologi dan teknologi. Dimensi teknologi yaitu kapitalisme
dan pasar bebas, sedangkan dimensi teknologi adalah teknologi
informasi yang telah menyatukan dunia.

Namun jika makna globalisasi tersebut dikembalikan
pada definisi di atas, maka makna globalisasi menjadi lebih luas,
sejak masa lampau hingga sekarang. Sehingga kurang tepat jika
dikatakan bahwa globalisasi pertama kali muncul di Barat.? Sebab
di berbagai belahan dunia (di luar Barat) telah ditemukan bukti
adanya globalisasi sejak masa pra sejarah. Misalnya, perubahan
dari peradaban berburu dan meramu menjadi peradaban beternak
dan bercocok tanam.

Beberapa pendapat yang relevan dengan asumsi tersebut,
antara lain dikemukakan oleh Emanuel Richter, yang melihat
globalisasi sebagai jaringan kerja global yang menyatukan
masyarakat luas yang sebelumnya berpencar-pencar dan terisolasi
ke dalam saling ketergantungan dan persatuan dunia. Pendapat

! http://id.wikipedia.org/wiki/Globalisasi, diunduh pada tanggal 8 Juni
2012 pukul 20.15. WIB.

*Achmad Gunaryo, Ceramah Kuliah Perdana Islam dan Transfomasi Global,
Program Studi S3 Kajian Keislaman, Semarang: IAIN Walisongo, th. 2012,

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 67



Widiastuti

serupa disampaikan oleh Malcom Waters, yang melihat globalisasi
sebagai sebuah proses sosial yang berakibat pada pembatasan
geografis sehingga keadaan sosial budaya menjadi kurang penting
dalam kesadaran indivisu. Adapun Albrow, melihat globalisasi
sebagai keseluruhan proses di mana manusia dimasukkan ke dalam
masyarakat dunia tunggal.?

Dari pemaparan di atas, beberapa pertanyaan yang
melatarbelakangi penulisan makalah ini dapat terjawab sekaligus,
yaitu sebagai berikut: transformasi global adalah perubahan
sesuatu (sikap dan pemahaman) yang lokal menjadi universal. Jadi
kurang tepat jika hal itu langsung diidentikkan dengan dekadensi
moral. Sebab sejarah keagamaan (yang identik dengan ajaran
keagungan moral) juga mengalami perubahan dari aspek sikap dan
pemahaman.

Meski transformasi global dapat menyebabkan dekadensi
moral, namun bukan sebagai satu-satunya dampak yang dihasilkan.
Dampak positifnya lebih banyak, sehingga memiliki urgensi bagi
sejarah keagamaan. Selanjutnya, pemaknaan transformasi global
dalam arti luas menempatkan transformasi global di Barat bukan
sebagai yang pertama, karena transformasi global telah terjadi
sejak masa pra-sejarah di luar Barat. Akhirnya, melalui pendekatan
sejarah keagamaan, makalah ini akan menganalisis Islam sebagai
sebagai agama (religion), peradaban dan sistim perilaku (civilization)
serta hubungan timbal balik keduanya dengan transformasi global
sebagai new emerging forces of civilization. Hal ini untuk meluruskan
pemahaman kelompok yang masih menganggap satu kesatuan
antara bahasa dan agama, puisi dan moral serta tradisi sastra dan
tradisi keagamaan.

B. Islam Sebagai Produk Transformasi Arabian

Arabia adalah sebuah terma yang disematkan kepada
penghuni jazirah Arab (bukan hanya Saudi Arabia), tak peduli ras
dan bahasanya, baik yang nomadic maupun sedentary.* Sebagaimana

*http://aalmarusy.blogspot.com/2012/01/pengertian-globalisasi.html.
diunduh tanggal 8 Juni 2012 pukul 20.25 WIB.

“Thariq Chebab, Alkitab (Bible): Sejarah Terjadinya, Perkembangannya serta Hal-
hal yang Bersangkutan, (tt: tp, 1974), h. 1

68 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

dinyatakan Bernard Lewis, bahwa : "What is an Arab? Ethnic terms
are notoriously difficult to define, and Arab is not among the easiest. One
possible definition may be set aside at once.The Arabs may be a nation; they
are not as yet a nationality in the legal sense. A man who calls himself as
an Arab may be described in his pasport as of Iraqi or Jordanian, Syrian or
Lebanese, Yemeni or Saudi Arabian.” Dalam Alkitab, Arabia meliputi
gurun-gurun pasir di utara dan selatan (Saudi Arabia).®

Menurut Chebab, penghuni jazirah Arab terbagi menjadi
3 kelompok besar, yaitu: (1) Arab Ariba/ Badia (Les Arabes Primaires)
seperti kaum Ad, Tsamud, Amalik, Tasm, Bani Yadis, Kusyit, dan lain-
lain. (2) Arab Mutarriba (Les Arabes Secondaires) seperti Bani Kahtan,
Bani Himyar dan lain-lain. (3) Arab Musta’riba (Les Arabes Tertiaires)
seperti keturunan Ismail bin Ibrahim yang menjadi cikal bakal
bangsa Qurays.” Berbagai bangsa yang memakai bahasa serumpun
itu disebut juga rumpun Semit, karena dianggap sebagai keturunan
Sem, putra Nuh.?

Keadaan bangsa Arab kuno diperkirakan lebih maju daripada
keadaan bangsa Arab menjelang kemunculan Islam, berdasarkan
penemuan bekas kerajaan Raja Salomo/ Sulaiman (pertengahan
abad 10 SM) putra Daud yang terkenal sebagai raja besar dengan
istana yang megah dan benteng-benteng yang kuat.’

Sedangkan bangsa Arab yang hidup pada masa lahirnya
Islam dikenal sebagai bangsa Badui (Nomadic) yang suka hidup
berpindah-pindah mengikuti sumber hidup. Kehidupan tersebut
berpengaruh pada sikap dan perilaku mereka, yang dalam hal ini
sering dipersamakan dengan Barbar. Peradaban Barbarian inilah
yang dalam Islam disebut sebagai peradaban Jahiliyah atau sebagai
mental primitif. Fungsi kehadiran Muhmmad sebagai rasul adalah
untuk merubah mental primitif tersebut menjadi mental religius
dengan perilaku yang lebih baik (innama buitstu makaarimal akhlaq)
melalui syari’at Islam.

*Bernard Lewis, The Arabs in History, (London: Harper Colophon Books,
1966), h. 9.

SMcElrath, W.N., dan Billy Mathias, Ensiklopedia Alkitab Praktis, (Bandung:
LLB, 1989), h. 14

"Thariq Chebab, Al-Kitab..., h. 1.

8McElrath, W.N., dan Billy Mathias, Ensiklopedia..., h. 129.

°Ibid., h. 31, 125.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 69



Widiastuti

Dalam bingkai sosiologis, kehadiran Islam di wilayah ini,
pada dasarnya merupakan transformasi sosial yang dialami oleh
masyarakat yang mendiami wilayah Arabia ini. Sejalan dengan
pendapat Kuntowijoya menyatakan bahwa, ada empat fakta sosial
yang dapat terjadi dalam history, yaitu (1) perkembangan, (2)
kesinambungan, (3) pengulangan, dan (4) perubahan.' Dengan kata
lain teori ini mengatakan bahwa dalam sejarah apapun termasuk
sejarah Islam, perubahan atau transformasi merupakan fakta sosial
yang sudah pasti terjadi. Mengenai terjadi atau tidaknya globalisasi
tentunya tergantung seberapa besar kekuatan (force) yang dimiliki.

Islam dengan normanya merupakan hasil perkembangan,
kesinambungan, pengulangan dan transformasi dengan norma-
norma yang telah ada di masyarakat Arabia pada masa lalu
sebagaimana dijelaskan Muhammad sebagai mushoddiqon lima bayna
yadayhi (Q.S. 2: 97).

Dalam transformasi tersebut, Islam tidak hanya melakukan
konformitas kepada agama-agama Ibrahimi (Abrahamic Religions)
saja, melainkan juga dengan agama-agama yang muncul sebelum
itu. Akan tetapi agama Ibrahimi relatif lebih banyak referensinya
dan serumpun dengan Islam sehingga antara Islam dengan Kristen
danYahudilebih banyak persamaan daripada perbedaan. Persamaan
tersebut dalam hal isi kitab suci, kisah para nabi serta tentang
pentingnya berinteraksi kepada Allah dan sesama manusia (hablu
minallah dan hablu minannas).”

Ibrahim atau Abram termasuk kelompok suku bangsa
Mutaarriba, mula-mula ia tinggal di kampung Ur, wilayah Kildani,
kini Iraq Selatan. Bahasa yang ia pergunakan adalah bahasa Aramiya
dengan dialek Kildani. Ia kemudian hijrah ke Kanaan, kini Palestina/
Israel. Di sini ia bertemu dengan kaum yang juga tergolong rumpun
Mutaarriba, tetapi berbahasa Aramiya dengan dialek Kaanit. Orang-
orang Kanaan ini menyebut Abram dan pengikutnya dengan
sebutan Abraham atau Ibrahim, yang berarti “orang seberang.” Hal
ini karena ia menyeberangi sungai Euphrat.™

"Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah, (Yogyakarta: Bentang, 1999), h. 13

"Jerald F. Dirks, Abrahamic Faths: Titik Temu dan Titik Seteru antara Islam,
Kristen dan Yahudi, diterj. Santi Indra Astuti, (Jakarta: Serambi, 2006), h. 29.

?Thariq Chebab, Al-Kitab..., h. 2.

70 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

Ibrahim merupakan figur sentral dan menentukan dalam
sejarah serta asal-usul Yahudi, Kristen dan Islam. Dalam tradisi
Yahudi, Bapak para nabi ini adalah penerima perjanjian (kovenan)
asli antara orang-orang Ibrani dan Tuhan. Dalam tradisi Kristen,
Ibrahim adalah patriark terkemuka dan penerima suatu perjanjian
formatif dan orisinal dengan Tuhan yang kemudian disarikan
sebagai konvenan Mosaik, sedangkan perjanjian kedua dipandang
telah dibuat untuk Yesus Kristus. Dalam tradisi Islam, Ibrahim
merupakan contoh seorang pewarta yang memiliki keyakinan
tak tergoyahkan serta monoteisme yang kokoh, seorang nabi dan
pembawa pesan Tuhan, serta penerima salah satu kitab wahyu
yang dianugerahkan Tuhan kepada umat manusia.” Sebagai simbol
peralihan dari paganisme menuju monotheisme, posisi Ibrahim sama
persis dengan posisi Muhammad yang menggerakkan manusia dari
mentalitas primitif (jahiliyah) menuju mentalitas religius."* Dalam
ketiga tradisi tersebut, Ibrahim secara khusus dikenal sebagai
sahabat Tuhan Yang Maha Esa.

Pola sejarah Arab-Islam sebagaimana teori yang dinyatakan
oleh St Agustine adalah a linear pattern, demikian juga pola agama-
agama Ibrahimi (Abrahamic Religions) lainnya. Pola ini berpandangan
bahwa “Sejarah umat manusia secara teleologis mempunyai awal
dan tujuan akhir (felos).” Siklusnya adalah: birth, growth, developed,
glorious and decline. Oleh karena itu (sebagaimana ditegaskan oleh
Ibn Khaldun), sejarah umat manusia secara teleologis memiliki
awal dan akhir dan bergerak menuju pada satu titik akhir zaman
yaitu kiamat.’® Demikian pula yang terjadi dengan Islam, dengan
berkeyakinan bahwa Muhammad adalah nabi akhirul zaman,
menunjukkan adanya linear pattern yang dimulai dari nabi pertama
(Adam) dan diakhiri oleh Muhammad sebagai penghujung (telos).
Dalam konteks yang sama hal itu juga dapat menjelaskan mengapa
Islam berprinsip mushoddiqon lima bayna yadayhi. Linnear pattern
bahkan tidak hanya mewarnai keyakinan kelompok ortodox, tetapi
juga heterodox, sehingga one linnear pattern ofhistory dapat tampil

3 Jerald F. Dirks, Abrahamic Faths..., h. 29.

“Djoko Suryo, Kuliah Filsafat Sejarah Program S3 Islamic Studies IAIN
Walisongo Semarang, 14 Maret 2012.

> Ibid.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 71



Widiastuti

dalam more linnear pattern of story. Itulah sebabnya agama-agama
Ibrahimi dikatakan sebagai gudang dari linnear pattern.

C. Transformasi Global di Arabia

Berdasarkan pemahaman tentang definisi dan makna di
atas, kita memahami bahwa transformasi global Arabia-Islam
merupakan suatu fakta sosial. Fakta tersebut membentuk pola
yaitu linear pattern dengan siklus birth, growth, developed, glorious
and decline. Pemahaman transformasi global Islam sebagai agama
memang tidak mungkin terpisah dari sejarah Arabia-Islam, akan
tetapi sebagai peradaban dan sistem perilaku, tergantung waktu
dan tempat di mana permasalahan tersebut terjadi. Berikut adalah
uraian selengkapnya:

1. Transformasi global pada Islam sebagai agama

Terkait dengan sejarah keagamaan, sejarawan Prancis,
Fustem de Coulanges, sebagaimana dikutip Nafisul Atho’
menjelaskan bahwa kajian sejarah dapat membahas hubungan
timbal balik antara agama dan aspek lain yang diteliti. Ia sendiri
dalam studiklasiknya, The Ancient City, memfokuskan pada hubungan
antara agama dan kehidupan sosial dalam zaman purbakala klasik.™
Durkheim, dalam The Elementary Forms of the Religious Life, memulai
pemaparan sejarah agama dengan sejumlah pertanyaan persiapan,
kemudian membahas tentang kepercayaan-kepercayaan elementer
dan diakhiri dengan pembahasan bentuk-bentuk ritual yang
mendasar.”

Sejarah Islam sebagai agama, sebagaimana telah dijelaskan
adalah sebagai telos dari ajaran yang disampaikan oleh para nabi
sebelum Muhammad. Muhammad menegaskan, bahwa Islam
sebagai agama sudah ada sejak zaman dahulu dan sama sekali tidak
berbeda dengan agama-agama yang dibawa oleh nabi sebelumnya.
Dia hanya mengajak untuk menata kembali pengamalan secara
lebih baik prinsip-prinsip kebenaran abadi itu. Melalui prinsip
mushoddiqon lima bayna yadayhi, menyiratkan bahwa ada fakta sosial

®Nafisul Atho’ dalam Emile Durkheim, Sejarah Agama, (terj.) Inyiak
Ridwan Muzir, (Yogyakarta: IRCiSoD, 1992), h. 5
"Ibid., h. 14.

72 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

yang berkembang, berkesinambungan, berulang dan berubah.
Pertanyaannya adalah, kepercayaan-kepercayaan apa saja elementer
yang terdapat dalam Islam? Bagaimana hal itu sampai kepada
Islam, apakah sebagai sebuah perkembangan, kesinambungan,
perulangan, atau perubahan? Selanjutnya, karena fokus makalah
ini adalah transformasi global, maka perlu diketahui contoh
kepercayaan elementer seperti apa yang mengalami transformasi?
Apakah proses itu berhenti sampai pada Muhammad sebagai telos of
prophet atau akan terus berubah mengikuti perkembangan zaman?

Secara sederhana, kepercayaan elementer Islam terangkum
dalam rukun iman dan Islam. Jika diringkas lagi semua itu
merupakan perwujudan kebijakan abadi mengenai hubungan yang
baik antara manusia dengan Sang Pencipta serta dengan sesamanya
(hablu minallah wa hablu minannas).

Rukun iman adalah kebijakan abadi yang telah ada sejak
masa nabi-nabi terdahulu. Perbedaannya hanya terletak pada
tidak adanya pengakuan dari keyakinan terdahulu terhadap nabi
dan kitab yang muncul kemudian. Hal itu terjadi karena masing-
masing berangganpan bahwa human agency yang akan muncul
di akhir zaman adalah dari kalangan mereka sendiri, sehingga
berpengaruh terhadap ketidakyakinan terhadap human agency dari
kelompok lain. Demikian juga dengan rukun Islam, di dalamnya
terlihat lebih banyak persamaan daripada perbedaan. Perbedaan
yang mendasar adalah tentang syahadat bahwa Muhammad adalah
Rasulullah, karena hal ini merupakan identitas Islam sehingga tidak
ditemukan dalam keyakinan lain manapun. Namun aspek-aspek
yang lain bukanlah sesuatu yang baru. Aspek-aspek tersebut telah
menjadi konsep dasar sejak di lauhil mahfudz dan menjadi kebijakan
yang abadi. Kalaupun ada yang berubah (mengalami transformasi
global) hanyalah pada formulanya saja. Jadi new emerging force of
civilization tidak berlaku pada aspek keagamaan dalam hal konsep
dasar eternality wisdom. Akan tetapi hal itu tetap terjadi dalam hal
pembuatan formula yang disesuaikan dengan zamannya. Contoh,
ritual sholat sudah ada sejak zaman dahulu, namun formulanya
berbeda, sholat untuk umat Muhammad disesuaikan dengan kadar
kemampuannya. Demikian juga ritual zakat, puasa dan ibadah
haji.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 73



Widiastuti

Kelompok Islam yang meyakini keislaman sesuai dengan
al-Qur’an dan Hadits dianggap sebagai kelompok Islam ortodoks,
sedangkan kelompok yang dianggap menyimpang disebut sebagai
heterodoks. Hal ini tidak hanya berlaku inter agama, tetapi
juga antar agama. Bagi Yahudi, kelompoknya lah yang ortodoks,
sedangkan Kristen dan Islam dianggap heterodoks. Demikian
seterusnya. Dalam beberapa aspek, kelompok ortodoks pada
umumnya memang memiliki keunggulan dibanding kelompok
heterodoks. Akan tetapi hal itu seringkali membuat mereka
merasa superior, sehingga tidak dapat “melihat” keunggulan yang
dimiliki kelompok lain. Sementara kelompok heterodoks juga tidak
mau dianggap menyimpang sehingga mereka membuat justifikasi
berdasarkan norma tertentu yang mereka yakini (terlepas dari
shahih atau tidak atau tergantung dari sudut pandang mana hal ini
dilihat). Akibatnya mereka tidak dapat saling melengkapi, justru
saling menghujat dan memperlihatkan truth claim yang mereka
miliki.

Terlepas dari konflik yang ada, ditinjau dari aspek
transformasi global, baik kelompok ortodoks maupun heterodoks
sebenarnya sama-sama menerima transformasi global sebagai new
emerging force of civilization meski dengan takaran yang berbeda.
Akan tetapi karena sebagian orang sudah under estimate terhadap
istilah transformasi global, maka mereka tidak menyadari bahwa
yang mereka yakini pun sebenarnya adalah “produk” transformasi
global.

Orang mendukung transformasi global dalam aspek
keagamaan karena ingin mendapat sesuatu yang lebih baik dari
yang mereka dapatkan sekarang. Artinya, saat itu orang yang
bersangkutan sedang dalam kondisi yang kurang menyenangkan
sehingga membutuhkan perubahan agar hidupnya penuh rasa
nyaman, damai dan tentram. Kebutuhan untuk berubah tersebut
seringkali begitu besar, sehingga seseorang tidak lagi mempedulikan
apakah ia memasuki wilayah ortodoks atau heterodoks. Latar
belakang yang demikian inilah yang membuat orang mendukung
millenarianisme, sehingga dapat dikatakan sebagai transformasi
global di masa resesi.

74 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

Millenarianisme adalah faham penyelamatan (salvasionism)
yang meyakini bahwa di akhir zaman akan muncul seorang human
agency yang memberantas kezaliman, menegakkan keadilan dan
membawa kesejahteraan bagi seluruh umat manusia. Dalam
Islam kita lebih akrab dengan mahdiisme. Akan tetapi karena ada
perbedaan tentang Imam Mahdi dan nabi Isa sebagai individu yang
sama dan berbeda. Maka penulis memilih istilah millenarianisme
yang dapat mencakup dua-duanya.

Dalam sebagian besar millenarianisme, human agency yang
mereka tunggu muncul di saat dunia sedang dipenuhi kezaliman
(Jawa: goro-goro). Itulah sebabnya Mesias, Kristus, Mahdi, Avatar,
Ratu Adil, Satrio Piningit, Uri, Buddha dan seterusnya, semuanya
datang untuk membebaskan manusia dari pikiran evil. Pikiran evil
adalah pikiran zalim yang dalam kepercayaan sebagian umat Islam
dimanifestasikan dengan Dajjal. Pertempuran inilah yang disebut
orang Kristen dengan sebagai pertempuran Armageddon, di mana
kebajikan akan mengalahkan kezaliman sehingga terciptalah
kerajaan Allah di Bumi yang menjadi impian seluruh umat manusia,
atau dalam bahasa al-Qur’an disebut sebagai baldatun toyyibatun wa
robbun gafur.

Akar terminologi kata millenarianisme mengacu pada
teks Apocalypse of John atau Kitab Wahyu yang menjelaskan tentang
seribu tahun pemerintahan messaya atau messias/ kristus. Makna
millenarianisme meluas setelah para ahli antropologi melihat
adanya persamaan pola pemikiran millenarianisme Kristen dengan
berbagai faham keselamatan dalam agama lain. Sejak saat itulah
millenarianisme diterapkan pada semua faham keselamatan, baik
yang berkaitan dengan pemerintahan ideal selama seribu tahun
atau bukan. Jadi pengertian millenarianisme di sini bukan dalam
makna etimologis melainkan figuratif.

Zabatath Zevi adalah seorang yang dianggap mesayya
dari salah satu sekte Yahudi. Namun sebagian besar mereka
berkeyakinan bahwa hingga saat ini sang mesayya belum muncul.
Umat Kristen awal menginterpretasikannya pada Yesus Kristus.
Setelah wafatnya Yesus, mereka meyakini bahwa ia akan muncul
kembali di akhir zaman untuk melawan anti christ (dajjal). Pada
beberapa sekte Kristen kemudian muncul beberapa orang yang

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 75



Widiastuti

dianggap perwujudan messias tersebut. Misalnya sekte Mormon
yang menginterpretasikannya pada Joseph Smith.

Pada masa Islam awal, para ahli Kitab pada seperti Waraqah
bin Naufal menginterpretasikan messias pada Muhammad. Setelah
Muhammad wafat, keyakinan terhadap messias sangat menguat di
kalangan Syiah. Sebagaimana umat Kristen mereka meyakini bahwa
Yesus/nabiIsaakan muncul sebagai messias, namun kemunculannya
tidak sendiri melainkan bersama human agency lain yang disebut
Imam Mahdi. Dalam keyakinan Ahmadiyah, nabi Isa dan Imam
Mahdi adalah individu yang sama, sosok yang diinterpretasikan
sebagai tokoh tersebut adalah Mirza Gulam Ahmad. Selain nama-
nama di atas masih cukup banyak orang yang disebut sebagai
mesayya, messias, imam mahdi, ratu adil, satrio piningit, avatar dan
semacamnya. Sebab keyakinan tentang millenarianisme memang
menjadi keyakinan global yang ada hampir dalam setiap agama
di seluruh penjuru dunia. Persamaan yang bersifat global adalah
bukti adanya transformasi global di antara mereka.

Meskipun demikian, dilihatdarilinear patternIslam ortodoks,
millenarianisme hanyalah bagian tambahan dari eskatologi.
Sebagian besar hadits mahdiyyah bersifat sektarian, sengaja
dimunculkan oleh kalangan tertentu sebagai justifikasi di mata
umat, oleh sebabitukadarkeshahihannya dipertanyakan. Walaupun
begitu, dalam beberapa kasus, eksistensi kaum millenarianis
sengaja dibesarkan sebagai motivasi perjuangan. Misalnya dalam
pengusiran penjajah di Sudan, demikian juga dalam Perang Salib.
Menurut Enan, semangat umat Islam (juga umat Kristen di sisi lain)
sangat tinggi karena mereka beranggapan bahwa lawannya adalah
dajjal/ anti christ. Meskipun pada akhirnya umat Islam kalah,
namun keberhasilan mereka menaklukkan wilayah Kristen hingga
Perancis Utara adalah sebuah prestasi yang luar biasa. Demikian
juga bagi pihak Kristen, motivasi “keagamaan” tersebut telah
membuat kelompok yang semula bercerai berai menjadi kompak
bersatu, apalagi mereka dijanjikan oleh Paus Urbanus I, jika mereka
menang, maka mereka akan mendapatkan hadiah Dunia Baru yang
mereka idam-idamkan.’®

Widiastuti, Norma dan Konformitas Millenarianisme Islam, Tesis, Jurusan
Agama dan Filsafat, IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2003, Tidak diterbitkan, h.

76 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

2. Transformasi global pada Islam sebagai peradaban dan sistem
Perilaku

Berbicara tentang Arabia-Islam, maka tidak bisa lepas
dari pembicaraan tentang Mekah, sebab Mekah memiliki Ka’bah
(Bait Suci/ Bait Allah) yang menjadi tempat suci sekaligus tempat
berkumpulnya berbagai suku Arabia sejak zaman dulu (1 Sam 1:
9; 3; 3; 1Raj 6: 3). Itulah sebabnya Mekah merupakan cerminan
transformasi global Arabia-Islam.

Pada mulanya Mekah didirikan sebagai pusat perdagangan
lokal di sekitar Ka’bah. Sebagai kegiatan di tempat suci, maka para
pengunjung merasa aman, apalagi mereka harus menghentikan
permusuhan selama masih berada disitu. Untukitu dibuatlah sistem
mengenai bulan-bulan suci, ibadat haji, wilayah haram dan ibadah-
ibadah keagamaan lainnya. Keberhasilan sistem ini mengakibatkan
berkembangnya perdagangan, dan pada gilirannya menyebabkan
timbulnya pasar-pasar baru.’® Dalam suasana semacam itulah
meskipun setiap suku memiliki sesembahan sendiri, mereka merasa
bahwa Mekah harus memiliki keistimewaan tertentu bagi mereka.
Untuk menandainya mereka meletakkan lambang sesembahan
mereka di Ka’bah. Dampak lainnya adalah adanya lingua franca
yang dapat dipahami semua suku Arab, yaitu bahasa Mudhor. Kelak
kemudian hari, bahasa inilah yang dipilih menjadi bahasa al-Qur’an
dan al-Hadits, dan berkat kedua kitab tersebut, bahasa Mudhor ini
akan mengalami transformasi global sehingga dikenal di seluruh
dunia.

Perubahan Mekah dari pusat perdagangan lokal menjadi
internasional, melibatkan dua kerajaan besar, yaitu Byzantium
dan Sassaniyah. Hal ini sebagai bukti sebagai keberhasilan Hasyim,
kakek dari kakek Muhammad, yang hidup sekitar abad ke 6.2

Menjelang masa Muhammad, terlihatada kecenderungan di
Mekah bahwa kekayaan akan disentralisasikan di tangan sejumlah
kecil orang dengan menyisihkan beberapa suku yang lebih
miskin. Di luar Mekah, beberapa suku anggota persemakmuran

10-20.

Dalam Shaban, M.A, 1993, Sejarah Islam Penafsiran Baru, diterj. oleh
Machnun Husein dari Islamic History, (Jakarta: Rajawali Pers, 1993), h. 5.

Ibid., h. 6.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 77



Widiastuti

juga berjuang untuk menuntut kenaikan imbalan dari
penurunan pajak kepada suku Qurays.?! Di samping itu, perluasan
perdagangan mendorong tumbuhnya beberapa buah kota pasar
yang menguntungkan kelompok masyarakat yang menetap namun
merugikan suku-suku nomad. Sebagai konsekuensinya, timbullah
ketegangan antar mereka. Hal itu mengacaukan sistim yang
telah berjalan, namun tidak ada seorang pun yang tampil untuk
mengajukan saran tentang bagaimana keseimbangan persekutuan
itu bisa ditegakkan kembali, kecuali Muhammad.

Muhammad adalah seorang yang aktif dalam perdagangan
dan dia tidak dapat menutup mata terhadap kenyataan bahwa
tidak hanya kehidupan suku Qurays tetapi kehidupan banyak
suku lainnya pun tergantung kepada kemakmuran Mekah. Dia
tidak dapat menerima keinginan orang untuk menghancurkan
perdagangan di Mekah, dia hanya dapat mengajukan berbagai
cara untuk mempertahankan dan memperkuatnya. Karenanya dia
menyarankan dasar yang lebih adil untuk mempertahankannya.?
Dari sudut pandang sejarawan, revolusi dan kenegarawanan
Muhammad harus dijelaskan dan dipahami dengan memperhatikan
lingkungannya. Di Mekah, lingkungan ini berarti perdagangan.
Muhammad tidak pernah mengajarkan kepada para pengikutnya
untuk melalaikan urusan keduniaan. Dia hanya mengajarkan sikap
hidup moderat dengan mengingatkan agar mereka bekerja untuk
keberhasilannya di dunia dan keselamatannya di akhirat.

Pada mulanya Muhammad menetapkan untuk memimpin
perombakan dari dalam sistem. Secara konsisten dia mengajarkan
bahwasuku Qurays harus menatarumahnyasendiri. Perolehan harta
secara berlebihan, perampasan hak orang lemah dan pengabaian
nasib orang miskin di Mekah adalah kejahatan.

Kerjasama antara yang kaya dan miskin ini adalah ajaran
pokok Jesus Kristus (Nabi Isa as). Bila kerjasama ini telah dapat
ditegakkan di Mekah, maka akan mudah diterapkan terhadap
semua anggota persemakmuran itu. Akan tetapi hal ini menuntut
pengorbanan tertentu dari orang-orang kaya Qurays, yang ternyata
banyak tidak setuju. Mereka melakukan pemboikotan ekonomik

“Ibid., 9.
*Ibid., h. 10.

78 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

terhadap sukunya. Dia berusaha, dengan mengirimkan beberapa
orang pengikutnya ke Abyssinia, untuk melakukan hubungan-
hubungan dagang secara bebas di sana, tetapi suku Qurays dengan
cepat menggagalkan usahanya itu.” Akhirnya, Muhammad mulai
berusaha mendapatkan bantuan dari luar untuk mengahadapi
Mekah. Mula-mula ia menemui orang-orang Saqif di Taif, namun
usahanya ini menemui kegagalan, bahkan perjalanannya ke
Taif berakhir dengan pengejaran oleh sekelompok orang yang
melemparinya dengan batu. Kemudian dia berusaha mendapatkan
bantuan dari kalangan suku-suku yang sudah datang ke Mekah
untuk berdagang pada musim haji, tetapi ini pun tidak berhasil.
Tidak ada seorang pun merasa cukup kuat untuk menghadapi
Qurays yang kuat beserta sekutu-sekutunya.

Situasi Muhammad di Mekah semakin memburuk. Dia tidak
mempunyai alternatif lain kecuali meninggalkan Mekah. Jaminan
keselamatan justru datang dari arah yang sama sekali tidak
diharapkan yaitu Madinah. Perlu dicatat bahwa penduduk Madinah
bukanlah orang-orang yang aktif dalam perdagangan di Mekah.
Selain itu Madinah menghadapi masalah-masalah khususnya
sendiri antara masyarakat Yahudi dan masyarakat non Yahudi.
Orang-orang Madinah tentu saja menyadari akan situasi di Mekah
dan perlawanan terhadap Muhammad di sana, namun demikian
mereka mengambil sikap permusuhan terhadap Mekah. Di samping
itu, sikap tersebut dimaksudkan untuk memberikan perlindungan
kepada orang-orang Qurays terhadap perlakuan suku mereka sendiri
sehingga mengundang Muhammad untuk berhijrah ke Madinah.
Yang penting disebut bahwa warga Madinah tidak hanya menerima
kedatangan Muhammad tetapi juga kedatangan 70 pengikutnya
dari Mekah dan menyediakan segala sesuatu untuk menyambut
mereka. Jadi mereka bermaksud menyelamatkan tenaga ahli dari
Mekah itu dan untuk itu mereka bersedia membayar.

Para warga Madinah tentunya mengakui kemampuan
Muhammad dan telah mengatur segala sesuatunya bahwa dia
harus memiliki cukup wewenang untuk mengorganisasikan
persemakmuran Madinah. Yang paling penting adalah bahwa para
anggota persemakmuran baru ini tidak harus memeluk agama

“Ibid., h. 11.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 79



Widiastuti

baru (Islam) itu; mereka hanya diharuskan menerima wewenang
istimewayang dimiliki Muhammad. Walaupun “konstitusi” itu tidak
menyebut persetujuan dagang sama sekali, mungkin kerena hal itu
dianggap pasti terjadi dan tidak perlu disebut oleh pihak-pihakyang
bersepakat, ia menjadi syarat dalam perjanjian-perjanjian dengan
kelompok-kelompok lain di luar ummah. Pernyataan Muhammad
tentang wilayah haram merupakan indikasi kuat terhadap
pembentukan suatu pusat perdagangan baru.*

Tentu saja kegiatan-kegiatan di dekat Mekah ini secara ketat
diawasi oleh pihak Qurays. Mekah bertekad untuk melenyapkan
setiap ancaman terhadap kekuatan ekonomi mereka, yang ternyata
dengan cepat mengalami kemunduran ketika orang-orang Madinah
menyerbu jalur perdagangan menuju pasar-pasar mereka yang
paling penting di wilayah utara.

Situasibaruini menimbulkan ketegangan-ketegangan baru
di dalam maupun di luar Madinah.” Di lain pihak, Muhammad
melihat bahwa dengan menghancurkan perdagangan Mekah
berarti, di luar tujuan yang sebenarnya, dia memperkuat jaringan
perdagangan Yahudi. Ternyata dia segera menyadari, masuknya
Yahudi Madinah ke dalam wummah itu tidak sejalan dengan
kepentingan-kepentingan pokoknya dan, karena itu mereka harus
dilepaskan.?® Tetapi ketika mereka bergabung dengan saudara-
saudaranya sesama Yahudi di sebelah utara Hijaz perdagangan
Yahudi itu tidak terhenti dan bahkan mereka secara terang-
terangan memihak kepada musuh-musuh Muhammad. Akhirnya
terpaksa Muhammad mengambil tindakan yang paling drastik
dengan memutuskan hubungan sama sekali dengan suku Yahudi
di Madinah.

Sementara itu, perdagangan di Mekah praktis terhenti.
Mereka mengerahkan semua sekutunya untukmenyerang Madinah.
Kegagalan mereka dalam perang Khandaq merupakan kemenangan
nyata pada pihak Muhammad.

Prestise Mekah mulai menurun secara berangsur-angsur.
Namun demikian Muhammad menyadari betapa penting nilai

*Ibid., h. 15.
*Ibid., h. 16.
*Ibid., h. 16.

80 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam

dari hubungan-hubungannya dengan orang-orang Mekah dan
ketrampilan khusus mereka. Dalam rangka memanfaatkan
kemampuan mereka itu, dan untuk memulihkan kembali
perdagangan yang telah berantakan, penting baginya agar Mekah
jatuh ke tangannya dan orang-orang Mekah tidak dihancurkan
harga dirinya. Usaha-usahanya untuk menguasai lawan yang telah
lemah itu berhasil dan dengan sikap halus yang penuh maaf mereka
diterima sebagai anggota terhormat dalam ummahnya.*”

Segera setelah berita kemenangan Muhammad tersebar
luas di negara Arab, delegasi-delegasi dari semua suku besar mulai
berdatangan ke Madinah untuk melakukan perjanjian dengan
Muhammad. Tidak mengherankan bahwa dengan demikian
kedudukannya semakin kuat. Walaupun dalam jangka waktu
kurang dari sepuluh tahun, Muhammad telah berhasil menegakkan
mekanisme yang diperlukan bagi sebuah pusat perdagangan yang
lebih besar dari pusat perdagangan Arab sebelumnya. Muhammad
sebagai nabi menegakkan agama yang menjelmakan kerjasama
dalam semua ajarannya. Sedangkan Muhammad sebagai pemimpin
menegakkan masyarakat yang didasarkan atas kerjasama dalam
semua hubungan kemanusiaan. Muhammad tidak mendirikan
negara, dan juga tidak mempersatukan bangsa Arab. Dia hanya
mengambil alih kekuasaan yang telah ada dan memodifikasinya,
dengan melakukan sedikit perubahan di mana mungkin. Tetapi
dengankesadarannyayangluarbiasauntukmemberikan pengarahan
dia tidak pernah lupa akan tujuan akhirnya. Perubahan-perubahan
tuntas yang dilakukannya membawa efek yang amat jauh, yang
tidak hanya membantu keberhasilan revolusi moderatnya tetapi
juga membantu keberhasilannya untuk menegakkan sebuah agama
dunia.

D. Penutup

Sejarah Islam di Arabia memiliki keterkaitan yang sangat
erat dengan transformasi global. Hubungan timbal balik antar
keduanya ibarat pena dan kertas, saling membutuhkan dan saling
melengkapi satu sama lain. Dari seluruh uraian di atas maka dapat
dibuat kesimpulan sebagai berikut:

“Tbid., h. 17.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 81



Widiastuti

Transformasi global adalah sesuatu yang urgen karena dapat
mendorong seseorang atau masyarakat menjadilebih baik dari masa
sebelumnya. Dalam pengertian yang luas, transformasi global tidak
hanya terkait dengan konteks masa kini, namun juga masa lampau,
khususnya jika yang dimaksud “sesuatu” dalam perubahan sesuatu
menjadi universal adalah sikap dan pemahaman.

Transformasi global Arabia-Islam juga merupakan hal yang
urgen, karena perkembangan Islam pada masa kini tidak lepas dari
new emerging force yang ada dalam transformasi global pada masa
lalu. Kurangnya pemahaman tentang definisi dan makna Islam,
sering membuat umat terjebak pada pemikiran sempit. Mereka
sering mencampur adukkan antara Islam (yang didefinisikan Nasr)
sebagai religion dan civilization. Mereka juga under estimate terhadap
transformasi global. Padahal Islam yang mereka pahami juga produk
transformasi global. Akibatnya munculah ittiba’ terhadap sesuatu
yang mestinya dapat berubah secara dinamis. Kecenderungan
semacam inilah yang menjadi keprihatinan Adonis. Tidak
semestinya kelompok as-sabit mengekang kreatifitas al-mutahawwil
yang menyesuaikan civilization Islam dengan perkembangan zaman.
Karena “hijrahnya” pemikiran tersebut dapat merubah umat Islam
menjadi lebih baik. Pemahaman definisi dan makna ini dapat
dilihat dengan pendekatan sejarah.

Pendekatan sejarah dapat membuat seseorang lebih
memaknai definition and meaning suatu permasalahan. Dengan
pendekatan tersebut, fakta sosial bukan hanya menjadi story
melainkan sebagai history. Selain itu dengan mempelajari pattern
yang ada,akan membuat kita mengerti bagaimana history tersebut
berjalan. Dari sinilah akan terlihat bagaimana kelompok ortodoks
dan heterodoks bisa muncul. Demikian juga akan kita ketahui
bagaimana Islam dapat menjadi religion dengan konsep dasar dan
formulanya serta menjadi civilization yang kooperatif terhadap
perkembangan zaman. Dalam konteks ini dapat kita pahami
melalui sejarah Arabia-Islam. Berbagai kebijakan dalam Islam
ternyata diputuskan dalam konteks perdagangan. Itulah sebabnya
mengapa haji harus dilakukan pada waktu tertentu serta ada
wilayah yang disebut tanah haram. Akhirnya tak disangsikan lagi
bahwa transformasi global memang urgen bagi Islam. [ |

82 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Urgensi Transformasi Global Arabia-Islam
Daftar Pustaka

Chebab, Thariq, Alkitab (Bible): Sejarah Terjadinya, Perkembangannya
serta Hal-hal yang Bersangkutan, tt: tp, 1974.

Dirks, Jerald F. , Abrahamic Faths: Titik Temu dan Titik Seteru antara
Islam, Kristen dan Yahudi, diterj. Santi Indra Astuti, Jakarta:
Serambi, 2006.

Durkheim, Emile, Sejarah Agama, (terj.) Inyiak Ridwan Muzir,
Yogyakarta: IRCiSoD, 1992.

Gunaryo, Achmad, Ceramah Kuliah Perdana Islam dan Transfomasi
Global, Program Studi S3 Kajian Keislaman, Semarang: IAIN
Walisongo, th. 2012,

http://aalmarusy.blogspot.com/2012/01/pengertian-globalisasi.html.
diunduh tanggal 8 Juni 2012 pukul 20.25 WIB.

http://id.wikipedia.org/wiki/Globalisasi, diunduh pada tanggal 8 Juni
2012 pukul 20.15. WIB.

Kuntowijoyo, Pengantar [lmu Sejarah, Yogyakarta: Bentang, 1999.

Lewis, Bernard, The Arabs in History, London: Harper Colophon Books,
1966.

McElrath, WN. , dan Mathias., Billy, Ensiklopedia Alkitab Praktis,
Bandung: LLB, 1989.

Shaban, M. A, 1993, Sejarah Islam Penafsiran Baru, diterj. oleh Machnun
Husein dari Islamic History, Jakarta: Rajawali Pers, 1993.

Suryo, Djoko, Kuliah Filsafat Sejarah Program S3 Islamic Studies
IAIN Walisongo Semarang, 14 Maret 2012.

Widiastuti, Norma dan Konformitas MillenarianismeIslam, Tesis, Jurusan
Agama dan Filsafat, IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2003,
Tidak diterbitkan,.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 83






