
 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               177  

NEGERI SEJAHTERA ALA KONFUSIANISME 
MELALUI SELF CULTIVATION

Fachroer Rozie

STAI Al-Ghazali Cilacap
fakhroer-rozie@yahoo.com

Abstrak

Dalam peta keagamaan di Indonesia, ada kecenderungan orang 

mengidentifikasi Konfusianisme hanya kepada filsafat Konfusius. Masalah 

mis-konsepsi semacam ini bukan saja pada suatu sisi akan menghambat 

sebagian orang untuk dapat memahami Konfusius secara komprehensif,  

pada sisi yang lain ia juga dapat mendistorsi nilai-nilai positif Konfusius 

dan menafikannya dalam proses pembangunan bangsa. Tulisan ini 

mengkaji ajaran Konfusianisme, baik sebagai agama maupun sebagai 

aliran filsafat. Sesungguhnya di dalam ajaran tersebut terkandung 

kearifan yang bisa dijadikan sebagai pertimbangan dalam mewujudkan 

bangsa Indonesia yang adil dan makmur. Konfusianisme berangkat 

dari pemahaman antropocentris, di mana manusia menjadi pusat alam 

semesta; manusia tidak bisa hidup sendiri, ia mesti berhubungan dengan 

manusia lain. Oleh karena itu, etika merupakan starting point untuk 

mencapai kebahagiaan sejati manusia tersebut. Dengan memposisikan 

manusia sebagai pusat pemikiran, Konfusianisme mengembangkan 

lima ajaran pokok yang harus ditempuh dalam mencapai kebahagiaan, 

ketentraman, dan kesejahteraan. Lima ajaran pokok tersebut pada 

gilirannya harus diimplementasikan dalam kehidupan nyata dalam 

bentuk etika, baik individual maupun sosial.

Abstract

PROSPEROUS COUNTRY ALA CONFUCIANISM THROUGH SELF 

CULTIVATION. In the religious life of  Indonesia, people tend to identify 

Confucianism only from the philosophy of Confucius. Such a mis-

conception, on the one hand, will not only hinder people to be able to 

understand Confucius comprehensively, but, on the other hand, it also may 

distort the positive values of Confucius and exclude them in the process of 



Fachroer Rozie

178                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

nation building. This work examines the teachings of Confucianism, both 

as a religion and a philosophical school. In fact, the teachings contains the 

wisdom that can be used to achieve an equity and prosperity of Indonesia. 

Confucianism departs from anthropocentric understandings, in which 

man becomes the center of the universe; man can not live alone and must 

relate to other human beings. Thus, in Confucianism, ethics is the starting 

point for achieving the true happiness of man. By positioning the human 

as the center of thought, Confucianism develops five basic teachings that 

must be taken in the pursuit of happiness, peace, and prosperity. The Five 

basic teachings must be implemented in the real life and become intangible 

ethics, both individually and socially..

Kata Kunci: Konfusianisme; chun tzu; self cultifation; zong.

PendahuluanA. 

Konfusianisme adalah salah satu aliran pemikiran terbesar 

di China yang meliputi seluruh ajaran ru jiao jauh sebelum Konfusius 

lahir hingga dikembangkan oleh Konfusius. Ada sementara anggapan 

yang mengatakan bahwa Konfusianime merupakan sempalan dari 

Budha. Anggapan ini keliru dan kekeliruan anggapan ini cukup 

mendasar, karena Konfusius menurut catatan yang ada hidup pada 

tahun 551–479 sebelum masehi, sehingga ia lebih tua dari Budha. 

Lagi pula sebetulnya Konfusius bukan penganjur atau peletak dasar 

yang pertama dari ajaran Konfusianisme. Beliau adalah penerus 

dan pengembang yang paling dihormati. Sementara Konfusianisme 

itu sendiri atau dikenal juga sebagai agama Khonghucu lahir jauh 

sebelum Konfusius dilahirkan ke dunia.1

Dalam peta keagamaan –khususnya di Indnesia, ada 

kecenderungan orang yang mengidentifikasi Konfusianisme 

hanya kepada filsafat Konfusius. Ini menjadi problem, karena jelas 

merupakan mis-konsepsi yang dapat merintangi pemahaman yang 

lebih dalam dan utuh tentang khazanah dan kompleksitas di dalam 

Konfusianisme. Citra semacam ini dikembangkan di Indonesia 

oleh rezim penguasa pemerintahan beberapa waktu lalu melalui 

Instruksi Presiden No. 14 tahun 1967 dalam kerangka pembauran 

antara masyarakat China dan pribumi. Dampak dari Instruksi 

1Lihat Chandra Setiawan, Etika dan Keimanan Khong Hu Cu, (Surabaya: 

Litbang Majelis Agama Khonghucu Indonesia, 1996), h. 248



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               179  

Presiden No. 14 tahun 1967 adalah terjadinya pendangkalan makna 

Konfusianisme hanya sebagai sebuah aliran filsafat, bukan agama. 

Penganut agama Khonghucu dipaksa melebur ke dalam agama lain, 

Budha atau Kristen, bahkan Islam. Menarik jadinya, sebuah contoh 

seorang pengajar agama Khonghucu di perguruan tinggi cukup 

ternama, agama di dalam KTP-nya adalah Islam. 

Pada era pemerintahan presiden KH. Abdurrahman Wahid, 

tepatnya pada tahun 2000, Instruksi Presiden (Inpres) No. 14 tahun 

1967 dicabut, dan sejak itu di Indonesia kehidupan Konfusianisme 

semakin semarak, paling tidak terlihat dari tampilan kesenian 

khas China, Barongsai di semua penjuru kota. Sejak saat itu, umat 

Khonghucu mulai merasakan kebebasan dalam melaksanakan 

ajarannya dan mengungkapkan ekspresi-ekpsresi religiusitasnya. 

sejalan dengan empati besar yang ditunjukkan oleh Gus Dur kepada 

umat ini jauh sebelum beliau menjadi presiden. Paling tidak Gus 

Dur telah meletakkan landasan akan pentingnya kesadaran bersama 

dalam sebuah kehidupan yang plural. Tidak mengherankan jika KH. 

Abdurrahman Wahid sering disebut sebagai Bapak Etnis Tionghoa. 

Ketua Klentheng Lam Tjeng Kiong Cilacap (Agus Suyono/Djiauw Yen 

Hien) juga menyebut dengan pernyataan lugasnya, boleh saja orang 

menyebut Gus Dur sebagai Bapak Pluralisme, tetapi bagi kami, Gus 

Dur adalah Bapak Etnis Tionghoa.2 

Oleh karena itu, Konfusianisme harus dipahami baik 

sebagai agama maupun filsafat. Menurut Thomas Hosuck Kang, 

Konfusianisme adalah Humanisme, sebuah filsafat atau sikap 

yang menyangkut keberadaan manusia, prestasi dan perhatiannya 

yang agak lebih kepada keberadaan abstrak dan problem-problem 

teologi. Secara umum dikatakan bahwa Konfusianisme adalah 

kebudayaan yang berlaku di zona kebudayaan yang terdiri dari 

China, Jepang, Korea, Taiwan, Hong Kong, Singapore, dan Vietnam.3 

Oleh karena itu, tulisan ini berusaha mengupas secara ringkas 

tentang Konfusianisme dan ajaran pokoknya.

2 Agus Suyono, Wawancara, di Cilacap Tanggal 24-08-2010.
3Thomas Hosuck Kang, Confucius and Confucianism: Questions and Answers, 

(Washington, D.C : Confucian Publications, 1997), h. 41-42.



Fachroer Rozie

180                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Sejarah Lahirnya KonfusianismeB. 

Konfusianisme lahir dari ajaran Konfusius. Namun biografi 

lengkap mengenai Konfusius agak sulit didapatkan. Beberapa buku 

yang cukup mewakili, seperti  yang ditulis oleh Cheng Mo To dan 

kawan-kawan dan dipublikasikan oleh Educational Publications Bureao 

Pte Ltd di Singapore, berjudul Confucian Ethics Textbook Secondary Three 

dan Confucian Ethics Textbook Secondary Four. Kendati tidak selengkap 

yang diharapkan, buku yang dimaksudkan sebagai textbook oleh 

tim yang dibentuk khusus untuk itu, paling tidak memberikan 

gambaran yang cukup baik. Ada lagi sebuah buku cukup tebal, 

An Introduction to Confucianism yang ditulis oleh Xinzhong Yao juga 

cukup memberikan gambaran.

Konfusius dalam tradisi kebudayaan China sering disebut 

sebagai the First Teacher (guru pertama). Dalam tradisi filsafat Islam 

yang disebut guru pertama (al-mualim al-awal) adalah Aristoteles 

sedangkan guru kedua (al-mualim al-tsani) adalah al-Farabi. Makna the 

First Teacher di dalam tradisi Konfusianisme bukan berarti tidak ada 

guru sebelumnya, tetapi karena beliaulah yang menduduki ranking 

pertama di antara guru-guru yang lain sebelumnya. Konfusius 

sebetulnya hanya mengembangkan ajaran-ajaran yang sudah ada 

sebelumnya. 

Jika dirunut sejarahnya, peletak dasar Konfusianisme 

adalah Raja Zhou (kadang ditulis Chou). Periode Zhou ini dikenal 

sebagai saat berkembangnya kesatuan, kedamaian, dan keadilan 

di bawah kekuasaan dan kepemimpinan pemerintah pusat. Sistem 

feodal bekerja sangat baik karena rakyat mematuhi Raja dan sangat 

kooperatif di antara mereka. Lebih dari itu, rakyat mempunyai 

sebuah sistem terperinci yang disebut li (rites) sebagai norma 

sosial, konvensi, dan hukum-hukum etik dan upacara. Mereka 

juga mempunyai musik dan tarian indah yang mempengaruhi 

rakyat untuk hidup secara moral. Setiap orang mengikuti aturan-

aturan sistem budaya sehingga muncul harmoni dan tatanan 

sosial yang kemudian disebut sebagai the great harmony. Kondisi 

ini diidealisasikan oleh Konfusius sebagai masa keemasan (golden 

age) kekuasaan Zhou yang selalu dijadikan sebagai teladan dan 

referensi.4

4Paul Cheng Mo To, (et all.), Confucian Ethics, Textbook Secondary Three, 



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               181  

Adapun Konfusius sendiri lahir jauh sesudah zaman raja 

Chou berkuasa. Ia lahir di Ch’u-fu yang terletak di negara Lu (sekarang 

propinsi Shantung) dan hidup ketika tatanan kehidupan sosial dan 

politik dalam keadaan kacau dan tidak menentu di akhir zaman 

kekuasaan Dinasti Zhou. Nama keluarganya adalah K’ung dan 

namanya sendiri adalah Ch’iu. Tetapi dia dipanggil K’ung Tzu atau 

K’ung Fu-tzu (Guru Kung).

Kapan Konfusius lahir, tidak ada keterangan yang pasti, 

kecuali tahun lahirnya yang diyakini valid dan semua pakar 

bersepakat, yakni tahun 551 sebelum masehi. Namun ada yang 

mengatakan bahwa hari lahir Konfusius adalah pada tanggal 28 

September, dan Konfusius hidup antara tahun 551-479 SM. Menurut 

penuturan Fung Yu – Lan, pada masa mudanya Konfusius adalah 

orang yang miskin, namun menjadi pegawai pemerintahan di 

negara Lu dan menjelang berusia 50 tahun beliau memperoleh 

kedudukan resmi yang tinggi. Tetapi sebagai akibat dari konspirasi 

politik Konfusius terpaksa melepaskan jabatannya dan hidup dalam 

pembuangan. Selama 13 tahun berikutnya ia mengembara dari 

negara satu ke negara lainnya dengan selalu berharap memperoleh 

kesempatan untuk mewujudkan cita-citanya mengadakan 

perombakan di bidang politik dan kemasyarakatan. Sayang, nyaris 

di mana-mana ia tidak berhasil, dan akhirnya sebagai orang tua 

ia kembali lagi ke negara Lu dan di sinilah 3 tahun kemudian ia 

meninggal pada tahun 479 SM. Konfusianisme kemudian diajarkan 

dan dikembangkan oleh para penerusnya.5

 Konfusius memimpikan dapat memposisikan diri seperti 

Zhou dengan meletakkan ide-ide politiknya, pemerintahan 

yang humanis (jen-cheng) yang dipelajarinya dari tradisi Zhou ke 

dalam praksis kehidupan. Bagi Konfusius yang terpenting adalah 

bagaimana belajar menjadi manusia. Oleh karena itu kabajikan (ren/

kemanusiaan) baik sebagai kualitas personal maupun sebagai syarat 

suatu kepemimpinan adalah esensial bagi martabat individual, 

solidaritas komunal, dan tatanan politik. Meskipun Konfusius 

tidak pernah memperoleh kesempatan untuk meletakkan ide-ide 

(Singapore: Educational Publications Bureau Pte Ltd, 1985), h. 9 – 10.
5Fung Yu-Lan, The Spirit of Chinese Philosophy, terj. E.R. Hughes, (London: 

Princenton University, 1990), h. 48



Fachroer Rozie

182                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

politiknya ke dalam praksis kehidupan bermasyarakat, berbangsa, 

dan bernegara, namun konsepsi politiknya menjadi karakteristik 

utama dalam kebudayaan politik di Asia Timur. 

Dalam Konfusianisme, manusia adalah pusat alam semesta; 

manusia tidak dapat hidup sendiri, ia mesti harus berhubungan 

dengan manusia yang lain. Bagi hidup manusia, tujuan utamanya 

adalah kebahagiaan individual tanpa rasa takut dari ancaman. 

Konfusianisme adalah warisan Timur yang unsur-unsurnya 

menentukan perilaku manusia yang lahir dan besar di bawah 

pengaruh budaya Confusian dengan tekanan pada kehidupan 

keluarga dan pengembangan personal. Oleh karena itu, kebudayaan 

Konfusianisme adalah unsur esensial bagi Asia Timur sebagaimana 

Kristianitas yang merupakan komponen esensial perilaku 

masyarakat di Barat.

Ajaran Dasar KonfusianismeC. 

Untuk mengetahui ajaran-ajaran Konfusianisme, maka tidak 

ada jalan lain kecuali harus mempelajari kitab-kitab yang memuat 

ajaran Konfusianisme yang oleh para pengikutnya diyakini sebagai 

kitab suci. Kitab-kitab yang memuat ajaran-ajaran Konfusius adalah 

kitab Shi Shu/Su Si (kitab Yang Empat), kitab Xiao (kitab Bakti), kitab 

Wu Jing (kitab Yang Lima), kitab Analects, kitab Perubahan, kitab 

Nyanyian, dan lain-lain. Hampir seluruh ajaran Konfusianisme 

tidak ada yang lepas dari Etika. Dalam kitab Su Si dan Hau King 

terutama, Konfusius sangat menekankan nilai-nilai etika dalam 

kehidupan, baik dalam keluarga, masyarakat, maupun dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. Etika menentukan bagaimana 

patutnya manusia hidup dalam masyarakat, yang berarti dalam 

setiap kegiatan diperlukan kesepakatan bersama agar tidak timbul 

konflik yang tidak menyenangkan bagi kedua belah pihak.6 

Di dalam Konfusianisme, etika merupakan entry point 

untuk mencapai kebahagiaan sejati, dan ini harus dimulai dari 

hal-hal yang lebih kecil dulu. Jadi, untuk mewujudkan perdamaian 

dunia, harus dimulai dari diri sendiri, keluarga, masyarakat, baru 

kemudian negara dan dunia. Dalam kitab Da Xue (Ajaran Besar) I 

6Wastu Pragantha Chong, Etika Konfusius dan Akhir Abad Ke-20, (Jakarta: 

Matakin, 1991), h. 1.



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               183  

ayat 3-6 Konfusius berkata:

“Tiap benda mempunyai pangkal dan ujung, dan tiap perkara 

itu mempunyai awal dan akhir. Orang yang mengetahui mana 

yang dahulu (pertama) dan mana yang kemudian, ia sudah 

dekat dengan Jalan Suci. Orang zaman dulu yang hendak 

menggemilangkan Kebajikan Yang Bercahaya pada tiap umat 

di dunia itu, ia terlebih dahulu berusaha mengatur negerinya; 

untuk mengatur negerinya, ia (harus) lebih dahulu membereskan 

rumah tangganya; untuk membereskan rumah tangganya, ia 

(harus) lebih dulu membina dirinya; untuk membina dirinya, 

ia (harus) lebih dulu meluruskan hatinya; untuk meluruskan 

hatinya, ia (harus) lebih dulu mengimankan tekadnya; untuk 

mengimankan tekadnya, ia (harus) lebih dulu mencukupkan 

pengetahuannya; dan untuk mencukupkan pengetahuannya, ia 

(harus) meneliti hakikat tiap perkara. Dengan meneliti hakikat 

tiap perkara maka cukuplah pengetahuannya; dengan cukup 

pengetahuannya akan dapat mengimankan tekadnya, dengan 

tekad yang beriman akan dapat meluruskan hatinya; dengan 

hati yang lurus (ia) akan dapat membina dirinya; dengan diri 

terbina (ia) akan dapat membereskan rumah tangganya; dengan 

rumah tangga yang beres (ia) akan dapat mengatur negerinya; 

dan dengan negeri yang teratur akan dapat dicapai dunia yang 

damai. Karena itu dari raja sampai rakyat jelata mempunyai 

satu kewajiban yang sama yaitu mengutamakan pembinaan 

diri sebagai pokok (pangkal)”.7

Dengan demikian, bagi Konfusianisme pembinaan diri 

(self cultifation) merupakan pangkal paling utama dalam upaya 

mewujudkan keadilan dan perdamaian dunia. Model etika ini 

berbeda dengan Etika Barat yang didasarkan hanya pada keberadaan 

manusia secara personal dan individual. Etika Konfusianisme 

didasarkan pada keberadaan manusia di dalam komunitas dan 

masyarakat yang tak dapat dipisahkan. Integrasi seseorang dengan 

masyarakat menjadi titik tekan etika Konfusianisme. Thomas 

Hosuck Kang mengatakan:

“When we look at him from ethics his ethics is based on a relation 

system, or a concept  of belonging : Human being to human being; 

human being to family; human being to community; human being 

to society; human being to the state, and human being to the world, 

7Khong Fu Cu, Kitab Suci Khong Fu Cu Su Si, (Jakarta: Sasana,1997), h. 5-6.



Fachroer Rozie

184                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

human being to the universe. Confucius was, in a sense, the father 

of Oriental ethics, Oriental philosophy, Oriental sociology, Oriental 

anthropology, and many other fields. In contrast with Western ethics is 

based on personal and individual human beings who are only related 

to God, Confucian ethics is based on human beings in the community 

and society. Without community and society, human beings cannot 

exist. Without relationships, human beings are not human beings”.8

Secara lebih khusus, ajaran-ajaran dasar Konfusianisme dapat 

dikatakan terpusat di sekitar 5 topik utama, yakni ren (humanity/

kemanusiaan), xiao (filial piety/bakti), zhi (wisdom/ kebijakasanaan), 

yi (righteousness/kebenaran), dan li (propriety/ sopan santun). Ajaran-

ajaran yang lain seperti loyalty (kesetiaan) merupakan derivasi dari 

kelima ajaran pokok ini. 

Dalam kitab Lun Yu XIV: 28 Nabi (Konfusius) bersabda, 

“Ada tiga hal di dalam Jalan Suci seorang Kuncu yang belum 

dapat Ku-capai. Penuh Cinta Kasih sehingga tidak merasa susah 

payah. Bijaksana sehingga tidak dilamun bimbang, dan Berani 

sehingga tidak dirundung kecemasan”.9 Tiga hal ini dalam tradisi 

Konfusianisme sering disebut sebagai tiga pilar kebajikan Konfusius. 

Kadang disebut pula sebagai “Tri Pusaka”. Tri Pusaka dianggap 

sebagai bekal paling ampuh dalam menghadapi kehidupan dengan 

segala problematikanya. Dengan cinta kasih, manusia mendapatkan 

landasan bagi motif perbuatannya, bahwa segala langkah 

perbuatannya tidak boleh meninggalkan kemanusiaannya sebagai 

makhluk ciptaan Tuhan yang berakal budi; dengan kebijaksanaan, 

manusia mampu menangani dan memecahkan segala persoalan 

secara tepat dan harmonis; dan dengan keberanian, manusia 

mendapat semangat dan ketahanan dalam menghadapi tantangan 

maupun dalam meraih cita-cita. Atas dasar ini, Tri Pusaka wajib 

menjadi tri-tunggal dalam diri setiap penganut Konfusianisme.

Uraian mengenai kelima ajaran pokok di atas adalah sebagai 

berikut:

Ren (1. Humanity) 

Ren atau jin dalam bahasa hokian merupakan pusat esensi 

dalam humanisme Konfusian dan merupakan kebajikan tertinggi. 

8Thomas Hosuck Kang, Confucius and..., h. 109.
9 Kong Fu Cu, Kitab Suci...,h. 114.



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               185  

Ren sering diterjemahkan sebagai humanity (kemanusiaan), 

benevolence (cinta), keluhuran budi, kebajikan sempurna, peri 

cinta kasih, kebaikan, dan berhati manusiawi. Menurut Thomas 

Hosuck Kang, di dalam Analects, kata ren muncul 108 kali dalam 

arti yang berbeda, namun memiliki satu esensi yang simpel, yakni 

kemanusiaan, yang membuat manusia sungguh-sungguh seorang 

manusia, bukan yang lain.10 Oleh karena itu, untuk menemukan 

ren manusia secara konsisten harus membina hati dan pikirannya 

(self-cultivation). Ren dapat ditemukan dalam hubungan antara orang 

tua dan anak dan dalam semua hubungan kemanusiaan di semua 

tingkatan. Dalam pandangan Konfusius, ren merupakan intisari dari 

kesempurnaan adi-kodrati, yang diakuinya sendiri belum pernah 

terwujud sepenuhnya. Dengan mencakup kemampuan manusiawi 

yang terbaik, ren merupakan suatu kebajikan yang sedemikian 

tingginya, sehingga untuk membicarakannya harus dilakukan 

dengan hati-hati. Ren juga digambarkan sebagai sesuatu yang lebih 

penting dari kehidupan itu sendiri.11

Ren dalam pengertian dengan berbagai kualitas seperti di 

atas tidak dapat berdiri sendiri, tetapi harus selalu terkait dengan 

hubungan kemanusiaan yang lain. Raymond Dawson menuturkan 

bahwa pada dasarnya, ren berarti manifestasi dari sifat dasar 

manusia yang ideal; dan karena etika Khong Hu Cu tidak banyak 

membicarakan kualitas jiwa dan hati dibandingkan dengan 

aktifitas dan tidak banyak memperhatikan orang secara terpisah 

daripada orang dalam hubungannya dengan umat manusia lainnya; 

sehingga kebajikan manusia merupakan kebajikan sosial yang 

ditempatkan dalam perilaku hubungan antar manusia, maka ren 

dapat didefinisikan sebagai tatanan hubungan antar umat manusia 

yang ideal.12

Tujuan hidup manusia dalam konsep Konfusianisme adalah 

mencapai chun tzu (manusia sempurna/insan kamil/gentleman). Derajat 

manusia chun tzu hanya dapat dicapai jika ia mengamalkan ren dalam 

kehidupan sosial kemasyarakatan. Oleh karena itu, pencapaian 

10 ThomasHosuck Kang, Confucius and..., h. 117.
11M. Iksan Tanggok, Jalan Keselamatan Khonghucu, (Jakarta: Gramedia, 2000), 

h. 69.
12 Raymond Dawson, Petuah Konghucu, (Jakarta: Gramedia, 1999), h. 58.



Fachroer Rozie

186                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

kesempurnaan tidak mungkin berlangsung di luar masyarakat, 

sebab kesempurnaan itu termanifestasi dalam hubungannya 

dengan masyarakat. Menurut Fung Yu-lan, hakikat formal kewajiban 

manusia di dalam masyarakat adalah ‘perbuatan yang seharusnya 

dilakukan’, karena segala kewajibannya ialah apa yang seharusnya 

dilakukan. Tetapi hakikat material kewajiban ini ialah mencintai 

orang lain. Itulah yang dinamai ren atau kemanusiaan. Seorang 

bapak berbuat sesuai dengan apa yang seharusnya dilakukan 

sebagai seorang bapak, seperti misalnya mengasihi anak-anaknya. 

Begitu pula anak semestinya berbuat sesuai dengan fungsinya 

sebagai seorang anak yang dapat mengasihi bapaknya.13

Menurut Chandra Setiawan, tujuan hidup manusia di dunia 

ini dalam ajaran Khonghucu adalah mengabdi kepada Tuhan dalam 

rangka menciptakan dunia yang damai penuh keharmonisan 

dengan senantiasa membina diri (self-cultivation).14 Apa yang 

dikatakan Chandra Setiawan sesuai dengan ajaran Konfusius dalam 

Zhong Yong (Tengah Sempurna) XIX: 7 : “Maka seorang Kuncu tidak 

boleh tidak membina diri; bila berhasrat membina diri, tidak boleh 

tidak mengabdi kepada orang tua; bila berhasrat mengabdi kepada 

orang tua, tidak boleh tidak mengenal manusia; dan bila berhasrat 

mengenal manusia, tidak boleh tidak mengenal kepada Thian 

(Tuhan Yang Maha Esa)”.15

Manusia chun tzu adalah manusia yang beriman kepada 

Tuhan dan telah sempurna pembinaan dirinya sebagai modal untuk 

mengatur rumah tangga, masyarakat, negara, dan juga dunia, 

sehingga dapat dicapai dunia yang damai. Ren tergelar di semesta 

alam. Disebutkan dalam Lun Yu IV: 17, bahwa Nabi Bersabda, “Bila 

melihat seorang yang Bijaksana, berusahalah menyamainya, dan 

bila melihat seorang yang tidak Bijaksana, periksalah dirimu 

sendiri”.

Konfusius dalam Lun Yu VI: 30 menjelaskan, “Seorang yang 

berperi Cinta Kasih ingin dapat tegak, maka berusaha agar orang 

lainpun tegak; ia ingin maju, maka berusaha agar orang lainpun 

13 Fung Yu-Lan, The Spirit ..., h. 54.
14Candra Setiawan, Kehadiran Agama Konghucu di Indonesia, (Jakarta: Matakin, 

2000), h. 60.
15Khong Fu cu, Kitab Bakti(Hau King), (Jakarta: Matakin, 1999), h. 82



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               187  

maju”. Yang dapat memperlakukan orang lain dengan contoh 

yang dekat (diri sendiri), sudah cukup untuk dinamakan seorang 

yang berperi Cinta Kasih”. Jadi kerjasama adalah jalan menuju 

kemajuan, tentu sesuai bidangnya masing-masing. Konfusianisme 

tak membenarkan mencari posisi dengan cara menjilat atasan, 

menyikut sejawat, dan menginjak bawahan.

Xiao (2. Filial Piety)

Xiao artinya bakti anak kepada orang tua. Isinya adalah 

seorang anak harus berbakti kepada orang tua dan kakak-kakaknya, 

isteri kepada suami, orang tua memberikan kasih sayang kepada anak-

anaknya, suami kepada isterinya, kakak kepada adiknya, dan juga 

saling menghormati antara sesama teman. Ajaran xiao meletakkan 

landasan bagi etika keluarga. Keluarga yang baik merupakan dasar 

bagi masyarakat yang baik, dan keluarga yang baik didasarkan pada 

kasih sayang orang tua kepada anak-anaknya, dan kesetiaan serta 

kepatuhan anak-anak kepada orang tuanya. Dalam sejarah panjang 

China Tradisional, ajaran ini sangat mempengaruhi pola politik dan 

model sosial China. Dalam pandangan Konfusianisme, moralitas 

adalah bagian yang paling utama dalam setiap langkah kehidupan 

manusia, termasuk dan terutama dalam hal pengelolaan masyarakat 

atau negara.16 Artinya betapapun tinggi jabatan seseorang, jika hal 

itu diperoleh dengan cara yang melanggar nilai dan norma agama 

maka tidak akan ada artinya. Dalam Lun Yu IV: 5.1 disebutkan: 

“Kekayaan dan kemuliaan adalah keinginan semua orang, bila hal tersebut 

tidak diperoleh dengan jalan suci, maka jangan laksanakan”.17 Jelas bahwa 

Konfusianisme secara tegas melarang semua bentuk korupsi, kolusi, 

dan nepotisme dengan seluruh turunannya.

Tentang ajaran xiao atau filial piety atau bakti, Lee Chuek-Yin 

membuat kesimpulan bahwa “Confucius viewed filial piety as not only 

providing material needs and ritual burial. The practice of filial piety should 

not be thought of as fulfilling a formality, but should be carried out as a 

natural and spontaneous product with respect and sincerity”.18

16Budi S. Tanuwibowo, Integrity, Commitment, and Faith (Jogjakarta: Dian 

Interfidei, 2000), h. 90.
17Kong Fu Cu, Kitab Suci...,h. 245.
18Dalam Lee T. Oei, Chu Hsi dan Hidup Beragama Konfuciani, (Jakarta: Matakin, 

1997), h. 100.



Fachroer Rozie

188                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Jika laku bakti menjadi perilaku setiap manusia niscaya 

kedamaian di atas dunia akan terwujud. Tidak diragukan lagi 

bahwa laku bakti telah menciptakan ikatan emosional yang 

tinggi sesama warga di dalam keluarga, masyarakat, dan negara 

yang menganut prinsip-prinsip Konfusianisme seperti di Taiwan. 

Di Taiwan, etika Konfusianisme menjadi landasan kehidupan 

bermasyarakat. Pendeknya, dalam bahasa Chandra Setiawan, ajaran 

moral Konghucu adalah  ‘Pancasilanya’ Taiwan.19 

Zhi (3. Wisdom)

Zhi secara harfiah berarti kebijaksanaan (wisdom), kearifan, 

atau pengertian. Zhi merupakan salah satu dari Tri Pusaka yang 

menjadi landasan sikap moral seorang chun tzu. Dialog antara 

konfusius dan muridnya berikut ini yang diabadikan dalam kitab 

Lun Yu (Analect) cukup jelas menggambarkan. Bahwa suatu hari, 

seorang murid Konfusius, Fan Chi berkonsultasi kepada Konfusius. 

Katanya, “Guru, apa itu kebijakan?” Konfusius menjawab, “yaitu 

mengenal manusia” (Lun Yu XII: 22). Pada kali yang lain Konfusius 

berkomentar, “Jangan khawatir orang tidak mengenal dirimu, 

khawatirlah kalau kau tidak dapat mengenal orang lain” (Lun Yu I: 

16). Dalam Lun Yu IV: 17, Nabi bersabda, “Bila melihat seorang yang 

Bijaksana, berusahalah menyamainya; dan bila melihat seorang 

yang tidak Bijaksana, periksalah dirimu sendiri”.

Orang bijaksana, kata Konfusius tidak akan dilamun 

bimbang, sementara yang berperi Cinta Kasih tidak merasakan susah 

payah, dan yang Berani tidak dirundung ketakutan (Lun Yu IX: 29). 

Sikap bijaksana juga tercermin dalam ucapan Konfusius dalam Lun 

Yu XI: 17, bahwa “Bila kau mengetahui sesuatu, katakanlah bahwa 

kamu tahu, dan bila kamu tidak mengetahui sesuatu, katakanlah 

bahwa kamu tidak tahu. Itulah pengetahuan sejati”.

Kebijaksanaan juga mencakup pengetahuan tentang 

yang benar dan yang salah. seorang yang bijak adalah seorang 

yang mampu menegakkan kebenaran pada saat kapanpun dan 

di manapun. Seorang yang bijak adalah orang yang mengetahui 

prinsip-prinsip tentang hidup yang benar dan mampu mengilhami 

orang lain untuk melakukan hal yang benar. Inilah esensi kebijakan 

Konfusius.

19Candra Setiawan, Etika dan Keimanan..., h. 50.



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               189  

Yi (4. Righteousness)

Konsep mengenai Righteousness atau yi atau kebenaran 

merupakan konsep dalam ajaran Konfusianisme yang dikembangkan 

pertama kali oleh Mencius, tokoh kedua setelah Konfusius. Yi dalam 

ajaran Konfusianisme adalah sikap yang paling pas di kala situasi 

terjepit. Misalnya pilihan untuk mempertahankan kebenaran 

kendati karena itu harus mati adalah suatu pilihan yang tepat. Untuk 

dapat melaksanakan ajaran yi diperlukan keberanian (courage), yang 

tidak lain adalah salah satu dari tiga pilar kebajikan Konfusius. 

Secara sepintas konsep yi berseberangan dengan konsep ren. Namun 

sebenarnya justru saling mendukung. Yi menuntut keberanian 

untuk mengatakan yang benar adalah benar dan yang salah 

adalah salah tanpa harus meninggalkan humanity dalam hubungan 

kemanusiaan. Sementara ren menuntut kearifan dan toleransi 

dalam mengambil sikap, tetapi tetap tegas dalam mengambil jarak 

antara yang benar dan yang salah. Ketegasan bertindak tidak berarti 

kehilangan kearifan dan toleransi. Karena kebenaran adalah hukum 

moral yang harus ditegakkan dan digemilangkan.

Chen Junmin mengatakan bahwa kebenaran moral (yi) 

meliputi tindakan yang benar, yaitu bagaimana seseorang bertingkah 

laku.20 Dalam bentuk asalnya, huruf Cina untuk yi dibentuk dari 

‘domba’ di atas ‘saya’ yang dibentuk dari ‘tangan’ dan ‘anak panah’. 

Jadi, gambarannya seperti domba penurut yang menundukkan diri 

yang lebih agresif dan sangat tepat untuk menerangkan huruf yi. 

Ketika kebenaran ditegakkan, ‘diri’ tidak akan dinomorsatukan 

demi moralitas. Oleh karena itu, tidaklah mengherankan bahwa 

dalam bentuknya yang disederhanakan, komponen ‘saya’ telah 

dihilangkan, sehingga huruf itu berisi tiga coretan yang sederhana 

dan ‘seimbang’ yang melambangkan sikap keadilan dan kejujuran.

Sementara itu, Thomas Hosuck Kang mengatakan : “The yi 

exists basically in the relationship between the ruler and subject and the 

people. The yi can be translated as duty, righteousness, propriety, and 

loyalty.”21 Kebenaran moral merupakan salah satu nilai moral yang 

menekankan pada tindakan yang dilakukan demi tindakan itu sendiri 

20Dalam Wang Miaoyang, (ed), Civil Society in Chinese Context, (Washington 

D.C. USA: The Council For Ressearch in Value & Philosophy, 1997), h. ix
21Thomas Hosuck Kang, Konfucius and..., h.118.



Fachroer Rozie

190                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

tanpa menginginkan suatu keuntungan yang bersifat material. 

Oleh karena itu, pembelaan kepada seseorang tidak diarahkan 

kepada ‘diri’, tetapi diarahkan kepada nilai kebenaran yang dibawa 

oleh ‘diri’ tersebut. Menurut Konfusius, jika kita mengembangkan 

kebenaran moral maka kita dapat menyucikan jiwa. Kebenaran, 

betapapun pahitnya untuk disampaikan, tetaplah kebenaran. Oleh 

karena itu jika ada pertentangan antara kepentingan pribadi dan 

kebenaran, maka kebenaranlah yang harus dimenangkan. Untuk 

menghadapi kenyataan seperti ini, ajaran Konfusianisme, menurut 

Chandra Setiawan, telah memberikan obat yang dalam hal tertentu 

dapat mengubah nilai manusia yang mentalnya mengutamakan 

keuntungan dan selanjutnya membantu membentuk pandangan 

yang beradab dan sehat bagi nilai-nilai kehidupan.22

Li (5. Propriety)

Li dalam bahasa Indonesia sering diterjemahkan sebagai 

sopan santun, tata krama, dan adab. Li adalah satu prinsip yang harus 

ditaati oleh manusia dalam menjalin hubungan dengan manusia 

lain. Sebetulnya dalam arti ini merupakan ekspresi atau ujud 

dari kemanusiaan dan kebenaran. Sebagai sebuah ritual, upacara, 

li membantu untuk disiplin diri dan pikiran dalam melakukan 

sesuatu yang sesuai dengan semua situasi kemanusiaan. Li juga 

dapat membawa semua anggota keluarga atau komunitas ke dalam 

suatu sikap khusus seperti dalam upacara pesta, pemakaman, dan 

hari nasional. Praktek li dapat menyelesaikan perbedaan di antara 

rakyat di suatu negara dan dapat mengurangi friksi yang muncul 

dalam hubungan antar sesama. Ini adalah makna li dalam interaksi 

sosial yang diterima sebagai sebuah kebenaran dan secara nalar 

dapat diterima oleh semua anggota suatu komunitas. 

Menurut Konfusius, konsep tentang li lebih dari sekedar 

pertanyaan tentang kebiasaan dan tingkah laku. Ia adalah jiwa 

hidup dan nilai moral. Jiwa hidupnya adalah kemanusiaan (ren) 

yang merupakan derivasi nilai moral dari hubungannya dengan ren.23 

Li menentukan sikap seseorang tentang bagaimana sesuatu harus 

dilakukan sekaligus menempatkan manusia dalam hubungan yang 

lembut dengan sesama. Konfusius menyatakan bahwa: “By studying 

22 Candra Setiawan, Etika dan ..., h. 101.
23Paul Cheng Mo To,  Confucian Etic...., h. 36.



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               191  

the classics (learning) and thinking about the lessons found there (reflection), 

anyone can nourish his innate ‘moral power’ (de). By studying and practicing 

the rules of propriety (the li), we place ourselves on the path to moral maturity, 

and gradually become fit to take our place in society”.24 

Ada kekuatan moral yang sangat dahsyat di dalam li jika ia 

betul-betul dilaksanakan dalam praktek hidup sehari-hari. Kekuatan 

itu adalah ketika seseorang memperoleh tempat yang layak di 

masyarakat. Terjadi transformasi diri ke dalam masyarakat.

Individualitas Dan SosialitasD. 

Pembinaan diri (self-cultivation) dalam pandangan 

Konfusianisme sangat menentukan sikap dan perilaku sosialnya. 

Dari diri yang bajik dan bijak, masyarakat yang terbangun juga 

akan bajik dan bijak, aman dan damai. Pada akhirnya negara dan 

dunia pun akan damai dan sejahtera. Sebelum berbicara tentang 

pembangunan masyarakat dan negara atau pemerintahan, diri 

harus dibangun terlebih dahulu. Urut-urutannya sesuai The Great 

Learning (Ajaran Besar) dimulai dari diri, keluarga, masyarakat, 

negara/pemerintahan, baru terakhir dunia secara universal. 

Pembinaan diri pertama–tama dimulai dengan meluruskan hati. 

Bab-bab dalam Ajaran Besar adalah Meluruskan Hati Membina Diri 

(Bab VII), Membina Diri Membereskan Rumah Tangga (Bab VIII), 

Membereskan Rumah Tangga Mengatur Negara (Bab IX), dan Teratur 

Negara Damai Dunia (Bab X). Pembinaan diri dalam Konfusianisme 

merupakan salah satu tema besar dan universal. Pembinaan diri 

menjadi penting karena menurut Konfusianisme, yang ideal bagi 

setiap manusia adalah menjadi guru, manusia bajik, dan manusia 

yang tercerahkan melalui pembinaan diri.25 

Andaian ideal sebagai ultimate goal dari produk pembinaan 

diri adalah tercapainya harmoni dan keseimbangan (harmony and 

equilibrium) di antara sesama anggota masyarakat dan bangsa. 

Pembinaan diri dimulai dengan membersihkan hati, sebab diri yang 

diliputi geram dan marah tidak dapat berbuat lurus; yang diliputi 

24Lihat Philip J. Ivanhoe, dalam Lasiyo, Ajaran Konfusianisme, Tinjauan Sejarah 

dan Filsafat dalam Pergualatn Mencari Jati Diri, (Yogyakarta: Dian Interfidey, 1995), h. 

53.
25Thomas Hosuck Kang, Confucius and..., h. 60.



Fachroer Rozie

192                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

takut dan khawatir tidak dapat berbuat lurus, yang diliputi suka 

dan gemar tidak dapat berbuat lurus; dan yang diliputi sedih dan 

sesal tidak dapat berbuat lurus (Ajaran Besar VII: 1). 

Dasar dari pembinaan diri terletak pada ren sebagai human 

nature. Keberadaan manusia secara individual bukanlah substansi 

individual yang mempunyai eksistensi independen. Keberadaan 

manusia selalu tak lepas dari keberadaan manusia yang lain. Saling 

hubungan antara sesama manusia menjadikan manusia disebut 

sebagai manusia. Manusia menyempurnakan individualitas dan 

keunikannya melalui hubungan dengan sesama dengan ren sebagai 

hakikat esensialnya. Lau Kwok-Keung  mengatakan:

“Ren as the essential nature of the human being is a potential rather 

than an actualized form and property. That is to say, Ren is without 

an unchangeable actualized form. In different situations and different 

relationships, Ren may be actualized or manifested through different 

forms of actions and behaviour. Not to tell a lie is a manifestation of 

Ren, but to tell a lie in order to save a friend’s life is also a manifestation 

of Ren. Be loyal to one’s own government is manifestation of Ren, but be 

loyal to tyranny is against Ren”.26 

Ketika seorang individu melakukan kegiatan, ren 

menghadapi objek dari hubungan atau situasi yang berbeda, dia 

akan menunjukkan kebajikan yang berbeda pula. Kebajikan yang 

berbeda ini merupakan standar moral bagi kegiatan seseorang dalam 

situasi dan hubungan yang berbeda. Dengan demikian individualitas 

dan sosialitas adalah dua hal yang saling mengandaikan. Yang 

disebut pertama menentukan yang kedua, sementara yang disebut 

kedua mencerminkan substansi yang pertama. Melalui ren yang 

berkembang dalam hati manusia, maka akan memancar rasa empati 

manusia dalam berinteraksi dengan sesama.

Zhong Sebagai Moralitas Sosial KonfusianiE. 

Jika filial piety merupakan landasan bagi etika keluarga, 

maka zhong atau loyalty merupakan akar dari moralitas sosial. 

Menurut Lee Cheuk-Yin, aplikasi dari kedua konsep tersebut secara 

kuat memengaruhi formasi dan pola politik serta model sosial 

26Dalam Silke Krieger & Ralf Trauzettel (ed), Confucianism and The 

Modernization of China, (Germany: V. Hase & Koehler Verlang Mainz, 1991), h. 212.



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               193  

tradisional China.27 Zhong sering dimaknai dengan kesetiaan/

kejujuran. Di dalam Lun Yu IV: 15, Nabi bersabda, Cham, ketahuilah, 

Jalan Suci-Ku itu satu, tetapi menembusi semuanya.” Tentu saja 

maksud Konfusius dengan pernyataannya bahwa Jalan Suci-Ku itu 

satu bukan berarti hanya ada satu prinsip moral yang harus menjadi 

pegangan, karena Konfusius tidak hanya mengajarkan satu nilai 

penting saja tentang moralitas. Menurut Cheng Mo To, dkk., apa 

yang dimaksudkan oleh Konfusius dengan pernyataannya di atas 

adalah bahwa di dalam praksis kehidupan sehari-hari semua nilai 

dan prinsip moralnya harus didasarkan pada satu sikap dasar, yaitu 

satya dan  tepa-sarira.28

Disebutkan pula di dalam kitab Tengah Sempurna Bab Utama 

XII (Zhong Yong), bahwa Jalan Suci itu tidak jauh dari manusia. Bila 

seseorang menganggap Jalan Suci itu hal yang menjauhi manusia, 

itu bukan Jalan Simpauci. Satya dan tepa-sarira itu tidak jauh dari 

Jalan Suci. Apa yang tidak diharapkan menimpa diri sendiri, 

janganlah diberikan atau dilakukan kepada orang lain. Ajaran 

ini secara vertikal menjalinkan manusia kepada Thian/Tuhan 

(dalam tradisi Islam disebut hablun min Allah) sebagai al-khalik dan 

secara horizontal (dalam tradisi Islam disebut hablun min al-nas) 

menjalinkan manusia kepada sesama dan lingkungannya. 

Zhong/loyalty sebagai landasan etika sosial memungkinkan 

terjadinya harmoni dan keseimbangan yang mapan dalam kehidupan 

bermasyarakat. Artinya masyarakat yang terbangun adalah 

masyarakat yang berkeadaban yang memiliki integritas, sebuah 

masyarakat ideal yang memiliki tingkat kohesi sosial tinggi dalam 

terminologi Emile Durkheim atau civil society dalam terminologi de’ 

Tocqueville. Model masyarakat seperti ini memiliki kemandirian 

dan kemerdekaan serta memiliki tingkat partisipasi yang tinggi. 

Kehidupan yang harmonis menurut Chandra Setiawan, bukanlah 

kehidupan yang bebas dari kesedihan dan kedukaan, karena pada 

dasarnya kesedihan, kegembiraan, kedukaan, perbedaan, dan 

persamaan adalah bagian yang tak terpisahkan dari romantika 

kehidupan. Kehidupan yang harmonis bukan saja harmoni dengan 

sesama manusia, tetapi juga harmoni dengan alam, dengan cara 

27Dalam Lee T. Oei, Chu Hsi..., h. 96.
28 Paul Cheng Mo To, Confucian Etic..., h. 62.



Fachroer Rozie

194                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

mempertahankan kelestarian alam dan dalam menggali sumber-

sumber alam senantiasa memperhatikan kelestarian lingkungan.29

PenutupF. 

Konfusianisme pada hakekatnya merupakan seluruh ajaran, 

gagasan, dan pikiran tentang peradaban, tradisi, dan kebudayaan 

China yang kemudian disebut sebagai agama Khonghucu. 

Konfusianisme berangkat dari pemahaman antropocentris, di mana 

manusia menjadi pusat alam semesta; manusia tidak bisa hidup 

sendiri, ia mesti berhubungan dengan manusia lain. Tujuan hidup 

manusia adalah mencapai kebahagiaan individual tanpa ada rasa 

takut dari ancaman. Oleh karena itu, etika merupakan starting point 

untuk mencapai kebahagiaan sejati manusia tersebut. Adapun jalan 

untuk mencapai kebahagiaan itu bisa diraih dengan menjalankan 

lima ajaran pokok konfusianisme, yaitu: ren (humanity/kemanusiaan), 

xiao (filial piety/bakti), zhi (wisdom/kebijakasanaan), yi (righteousness/

kebenaran), dan li (propriety/sopan santun). Ajaran-ajaran yang lain 

seperti loyalty (kesetiaan) merupakan derivasi dari kelima ajaran 

pokok ini. Kelima ajaran pokok Konfusianisme itu kemudian 

harus diimplementasikan dalam kehidupan nyata sehingga 

berwujud etika individual dan etika sosial. Dengan demikian, akan 

tercapai ketenangan dan kedamaian yang pada akhirnya tercapai 

kebahagiaan sejati. [ ]

Daftar Pustaka

Chong, Wastu Pragantha, Etika Konfusius dan Akhir Abad Ke-20, Jakarta: 

Matakin, 1991.

Dawson, Raymond, Petuah Konghucu, Jakarta: Gramedia, 1999.

Fucu, Khong, Kitab Bakti(Hau King), Jakarta: Matakin, 1999.

_______, Kitab Suci Khong Fu Cu Su Si, Jakarta: Sasana,1997.

Lasiyo, Ajaran Konfusianisme, Tinjauan Sejarah dan Filsafat dalam 

Pergualatn Mencari Jati Diri, Yogyakarta: Dian Interfidei, 1995.

Kang, Thomas Hosuck, Confucius and Confucianism: Questions and 

Answers, Washington, D.C : Confucian Publications, 1997.

29Candra Setiawan, Ajaran Konghucu...., h. 102.



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               195  

Krieger, Silke & Trauzettel, Ralf (ed), Confucianism and The Modernization 

of China, Germany: V. Hase & Koehler Verlang Mainz, 1991.

Miaoyang, Wang, (ed), Civil Society in Chinese Context, Washington D.C. 

USA: The Council For Ressearch in Value & Philosophy, 1997.

Oei, Lee T. , Chu Hsi dan Hidup Beragama Konfuciani, Jakarta: Matakin, 

1997.

Setiawan, Chandra, Etika dan Keimanan Khong Hu Cu, Surabaya: 

Litbang Majelis Agama Khonghucu Indonesia, 1996.

_______, Kehadiran Agama Konghucu di Indonesia, Jakarta: Matakin, 

2000.

Suyono, Agus, Wawancara, di Cilacap Tanggal 24-08-2010.

Tanggok, M. Iksan, Jalan Keselamatan Khonghucu, Jakarta: Gramedia, 

2000.

Tanuwibowo, Budi S. , Integrity, Commitment, and Faith, Jogjakarta: 

Dian Interfidei, 2000.

To, Paul Cheng Mo, (et all.), Confucian Ethics, Textbook Secondary Three, 

Singapore: Educational Publications Bureau Pte Ltd, 1985.

Yu-Lan, Fung, The Spirit of Chinese Philosophy, terj. E.R. Hughes, London: 

Princenton University, 1990.



                                                 


