=
I
‘];o,L(
NEGERI SEJAHTERA ALA KONFUSIANISME
MELALUI SELF CULTIVATION

Fachroer Rozie

STAI Al-Ghazali Cilacap
fakhroer-rozie@yahoo.com

Abstrak

Dalam peta keagamaan di Indonesia, ada kecenderungan orang
mengidentifikasi Konfusianisme hanya kepada filsafat Konfusius. Masalah
mis-konsepsi semacam ini bukan saja pada suatu sisi akan menghambat
sebagian orang untuk dapat memahami Konfusius secara komprehensif,
pada sisi yang lain ia juga dapat mendistorsi nilai-nilai positif Konfusius
dan menafikannya dalam proses pembangunan bangsa. Tulisan ini
mengkaji ajaran Konfusianisme, baik sebagai agama maupun sebagai
alivan filsafat. Sesungguhnya di dalam ajaran tersebut terkandung
kearifan yang bisa dijadikan sebagai pertimbangan dalam mewujudkan
bangsa Indonesia yang adil dan makmur. Konfusianisme berangkat
dari pemahaman antropocentris, di mana manusia menjadi pusat alam
semesta; manusia tidak bisa hidup sendiri, ia mesti berhubungan dengan
manusia lain. Oleh karena itu, etika merupakan starting point untuk
mencapai kebahagiaan sejati manusia tersebut. Dengan memposisikan
manusia sebagai pusat pemikiran, Konfusianisme mengembangkan
lima ajaran pokok yang harus ditempuh dalam mencapai kebahagiaan,
ketentraman, dan kesejahteraan. Lima ajaran pokok tersebut pada
gilirannya harus diimplementasikan dalam kehidupan nyata dalam
bentuk etika, baik individual maupun sosial.

Abstract

PROSPEROUS  COUNTRY ALA CONFUCIANISM THROUGH SELF
CULTIVATION. In the religious life of Indonesia, people tend to identify
Confucianism only from the philosophy of Confucius. Such a mis-
conception, on the one hand, will not only hinder people to be able to
understand Confucius comprehensively, but, on the other hand, it also may
distort the positive values of Confucius and exclude them in the process of

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 177



Fachroer Rozie

nation building. This work examines the teachings of Confucianism, both
as a religion and a philosophical school. In fact, the teachings contains the
wisdom that can be used to achieve an equity and prosperity of Indonesia.
Confucianism departs from anthropocentric understandings, in which
man becomes the center of the universe; man can not live alone and must
relate to other human beings. Thus, in Confucianism, ethics is the starting
point for achieving the true happiness of man. By positioning the human
as the center of thought, Confucianism develops five basic teachings that
must be taken in the pursuit of happiness, peace, and prosperity. The Five
basic teachings must be implemented in the real life and become intangible
ethics, both individually and socially..

Kata Kunci: Konfusianisme; chun tzu; self cultifation; zong.

A. Pendahuluan

Konfusianisme adalah salah satu aliran pemikiran terbesar
di Chinayang meliputiseluruh ajaran rujiao jauh sebelum Konfusius
lahirhinggadikembangkan oleh Konfusius.Adasementaraanggapan
yang mengatakan bahwa Konfusianime merupakan sempalan dari
Budha. Anggapan ini keliru dan kekeliruan anggapan ini cukup
mendasar, karena Konfusius menurut catatan yang ada hidup pada
tahun 551-479 sebelum masehi, sehingga ia lebih tua dari Budha.
Lagi pula sebetulnya Konfusius bukan penganjur atau peletak dasar
yang pertama dari ajaran Konfusianisme. Beliau adalah penerus
dan pengembang yang paling dihormati. Sementara Konfusianisme
itu sendiri atau dikenal juga sebagai agama Khonghucu lahir jauh
sebelum Konfusius dilahirkan ke dunia.!

Dalam peta keagamaan -khususnya di Indnesia, ada
kecenderungan orang yang mengidentifikasi Konfusianisme
hanya kepada filsafat Konfusius. Ini menjadi problem, karena jelas
merupakan mis-konsepsi yang dapat merintangi pemahaman yang
lebih dalam dan utuh tentang khazanah dan kompleksitas di dalam
Konfusianisme. Citra semacam ini dikembangkan di Indonesia
oleh rezim penguasa pemerintahan beberapa waktu lalu melalui
Instruksi Presiden No. 14 tahun 1967 dalam kerangka pembauran
antara masyarakat China dan pribumi. Dampak dari Instruksi

'Lihat Chandra Setiawan, Etika dan Keimanan Khong Hu Cu, (Surabaya:
Litbang Majelis Agama Khonghucu Indonesia, 1996), h. 248

178 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

Presiden No. 14 tahun 1967 adalah terjadinya pendangkalan makna
Konfusianisme hanya sebagai sebuah aliran filsafat, bukan agama.
Penganut agama Khonghucu dipaksa melebur ke dalam agama lain,
Budha atau Kristen, bahkan Islam. Menarik jadinya, sebuah contoh
seorang pengajar agama Khonghucu di perguruan tinggi cukup
ternama, agama di dalam KTP-nya adalah Islam.

Pada era pemerintahan presiden KH. Abdurrahman Wahid,
tepatnya pada tahun 2000, Instruksi Presiden (Inpres) No. 14 tahun
1967 dicabut, dan sejak itu di Indonesia kehidupan Konfusianisme
semakin semarak, paling tidak terlihat dari tampilan kesenian
khas China, Barongsai di semua penjuru kota. Sejak saat itu, umat
Khonghucu mulai merasakan kebebasan dalam melaksanakan
ajarannya dan mengungkapkan ekspresi-ekpsresi religiusitasnya.
sejalan dengan empati besar yang ditunjukkan oleh Gus Dur kepada
umat ini jauh sebelum beliau menjadi presiden. Paling tidak Gus
Dur telah meletakkan landasan akan pentingnya kesadaran bersama
dalam sebuah kehidupan yang plural. Tidak mengherankan jika KH.
Abdurrahman Wahid sering disebut sebagai Bapak Etnis Tionghoa.
Ketua Klentheng Lam Tjeng Kiong Cilacap (Agus Suyono/Djiauw Yen
Hien) juga menyebut dengan pernyataan lugasnya, boleh saja orang
menyebut Gus Dur sebagai Bapak Pluralisme, tetapi bagi kami, Gus
Dur adalah Bapak Etnis Tionghoa.?

Oleh karena itu, Konfusianisme harus dipahami baik
sebagai agama maupun filsafat. Menurut Thomas Hosuck Kang,
Konfusianisme adalah Humanisme, sebuah filsafat atau sikap
yang menyangkut keberadaan manusia, prestasi dan perhatiannya
yang agak lebih kepada keberadaan abstrak dan problem-problem
teologi. Secara umum dikatakan bahwa Konfusianisme adalah
kebudayaan yang berlaku di zona kebudayaan yang terdiri dari
China, Jepang, Korea, Taiwan, Hong Kong, Singapore, dan Vietnam.?
Oleh karena itu, tulisan ini berusaha mengupas secara ringkas
tentang Konfusianisme dan ajaran pokoknya.

2 Agus Suyono, Wawancara, di Cilacap Tanggal 24-08-2010.
*Thomas Hosuck Kang, Confucius and Confucianism: Questions and Answers,
(Washington, D.C : Confucian Publications, 1997), h. 41-42.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 179



Fachroer Rozie

B. Sejarah Lahirnya Konfusianisme

Konfusianisme lahir dari ajaran Konfusius. Namun biografi
lengkap mengenai Konfusius agak sulit didapatkan. Beberapa buku
yang cukup mewakili, seperti yang ditulis oleh Cheng Mo To dan
kawan-kawan dan dipublikasikan oleh Educational Publications Bureao
Pte Ltd di Singapore, berjudul Confucian Ethics Textbook Secondary Three
dan Confucian Ethics Textbook Secondary Four. Kendati tidak selengkap
yang diharapkan, buku yang dimaksudkan sebagai textbook oleh
tim yang dibentuk khusus untuk itu, paling tidak memberikan
gambaran yang cukup baik. Ada lagi sebuah buku cukup tebal,
An Introduction to Confucianism yang ditulis oleh Xinzhong Yao juga
cukup memberikan gambaran.

Konfusius dalam tradisi kebudayaan China sering disebut
sebagai the First Teacher (guru pertama). Dalam tradisi filsafat Islam
yang disebut guru pertama (al-mualim al-awal) adalah Aristoteles
sedangkan guru kedua (al-mualim al-tsani) adalah al-Farabi. Makna the
First Teacher di dalam tradisi Konfusianisme bukan berarti tidak ada
guru sebelumnya, tetapi karena beliaulah yang menduduki ranking
pertama di antara guru-guru yang lain sebelumnya. Konfusius
sebetulnya hanya mengembangkan ajaran-ajaran yang sudah ada
sebelumnya.

Jika dirunut sejarahnya, peletak dasar Konfusianisme
adalah Raja Zhou (kadang ditulis Chou). Periode Zhou ini dikenal
sebagai saat berkembangnya kesatuan, kedamaian, dan keadilan
di bawah kekuasaan dan kepemimpinan pemerintah pusat. Sistem
feodal bekerja sangat baik karena rakyat mematuhi Raja dan sangat
kooperatif di antara mereka. Lebih dari itu, rakyat mempunyai
sebuah sistem terperinci yang disebut li (rites) sebagai norma
sosial, konvensi, dan hukum-hukum etik dan upacara. Mereka
juga mempunyai musik dan tarian indah yang mempengaruhi
rakyat untuk hidup secara moral. Setiap orang mengikuti aturan-
aturan sistem budaya sehingga muncul harmoni dan tatanan
sosial yang kemudian disebut sebagai the great harmony. Kondisi
ini diidealisasikan oleh Konfusius sebagai masa keemasan (golden
age) kekuasaan Zhou yang selalu dijadikan sebagai teladan dan
referensi.*

“Paul Cheng Mo To, (et all.), Confucian Ethics, Textbook Secondary Three,

180 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

Adapun Konfusius sendiri lahir jauh sesudah zaman raja
Chou berkuasa. Ia lahir di Ch’u-fu yang terletak di negara Lu (sekarang
propinsi Shantung) dan hidup ketika tatanan kehidupan sosial dan
politik dalam keadaan kacau dan tidak menentu di akhir zaman
kekuasaan Dinasti Zhou. Nama keluarganya adalah Kung dan
namanya sendiri adalah Ch’iu. Tetapi dia dipanggil K'ung Tzu atau
K'ung Fu-tzu (Guru Kung).

Kapan Konfusius lahir, tidak ada keterangan yang pasti,
kecuali tahun lahirnya yang diyakini valid dan semua pakar
bersepakat, yakni tahun 551 sebelum masehi. Namun ada yang
mengatakan bahwa hari lahir Konfusius adalah pada tanggal 28
September, dan Konfusius hidup antara tahun 551-479 SM. Menurut
penuturan Fung Yu - Lan, pada masa mudanya Konfusius adalah
orang yang miskin, namun menjadi pegawai pemerintahan di
negara Lu dan menjelang berusia 50 tahun beliau memperoleh
kedudukan resmi yang tinggi. Tetapi sebagai akibat dari konspirasi
politik Konfusius terpaksa melepaskan jabatannya dan hidup dalam
pembuangan. Selama 13 tahun berikutnya ia mengembara dari
negara satu ke negara lainnya dengan selalu berharap memperoleh
kesempatan untuk mewujudkan cita-citanya mengadakan
perombakan di bidang politik dan kemasyarakatan. Sayang, nyaris
di mana-mana ia tidak berhasil, dan akhirnya sebagai orang tua
ia kembali lagi ke negara Lu dan di sinilah 3 tahun kemudian ia
meninggal pada tahun 479 SM. Konfusianisme kemudian diajarkan
dan dikembangkan oleh para penerusnya.’

Konfusius memimpikan dapat memposisikan diri seperti
Zhou dengan meletakkan ide-ide politiknya, pemerintahan
yang humanis (jen-cheng) yang dipelajarinya dari tradisi Zhou ke
dalam praksis kehidupan. Bagi Konfusius yang terpenting adalah
bagaimana belajar menjadi manusia. Oleh karena itu kabajikan (ren/
kemanusiaan) baik sebagai kualitas personal maupun sebagai syarat
suatu kepemimpinan adalah esensial bagi martabat individual,
solidaritas komunal, dan tatanan politik. Meskipun Konfusius
tidak pernah memperoleh kesempatan untuk meletakkan ide-ide

(Singapore: Educational Publications Bureau Pte Ltd, 1985), h. 9 - 10.
°Fung Yu-Lan, The Spirit of Chinese Philosophy, terj. ER. Hughes, (London:
Princenton University, 1990), h. 48

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 181



Fachroer Rozie

politiknya ke dalam praksis kehidupan bermasyarakat, berbangsa,
dan bernegara, namun konsepsi politiknya menjadi karakteristik
utama dalam kebudayaan politik di Asia Timur.

Dalam Konfusianisme, manusia adalah pusat alam semesta;
manusia tidak dapat hidup sendiri, ia mesti harus berhubungan
dengan manusia yang lain. Bagi hidup manusia, tujuan utamanya
adalah kebahagiaan individual tanpa rasa takut dari ancaman.
Konfusianisme adalah warisan Timur yang unsur-unsurnya
menentukan perilaku manusia yang lahir dan besar di bawah
pengaruh budaya Confusian dengan tekanan pada kehidupan
keluarga dan pengembangan personal. Oleh karena itu, kebudayaan
Konfusianisme adalah unsur esensial bagi Asia Timur sebagaimana
Kristianitas yang merupakan komponen esensial perilaku
masyarakat di Barat.

C. Ajaran Dasar Konfusianisme

Untuk mengetahui ajaran-ajaran Konfusianisme, maka tidak
ada jalan lain kecuali harus mempelajari kitab-kitab yang memuat
ajaran Konfusianisme yang oleh para pengikutnya diyakini sebagai
kitab suci. Kitab-kitab yang memuat ajaran-ajaran Konfusius adalah
kitab Shi Shu/Su Si (kitab Yang Empat), kitab Xiao (kitab Bakti), kitab
Wu Jing (kitab Yang Lima), kitab Analects, kitab Perubahan, kitab
Nyanyian, dan lain-lain. Hampir seluruh ajaran Konfusianisme
tidak ada yang lepas dari Etika. Dalam kitab Su Si dan Hau King
terutama, Konfusius sangat menekankan nilai-nilai etika dalam
kehidupan, baik dalam keluarga, masyarakat, maupun dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara. Etika menentukan bagaimana
patutnya manusia hidup dalam masyarakat, yang berarti dalam
setiap kegiatan diperlukan kesepakatan bersama agar tidak timbul
konflik yang tidak menyenangkan bagi kedua belah pihak.®

Di dalam Konfusianisme, etika merupakan entry point
untuk mencapai kebahagiaan sejati, dan ini harus dimulai dari
hal-hal yang lebih kecil dulu. Jadi, untuk mewujudkan perdamaian
dunia, harus dimulai dari diri sendiri, keluarga, masyarakat, baru
kemudian negara dan dunia. Dalam kitab Da Xue (Ajaran Besar) I

“Wastu Pragantha Chong, Etika Konfusius dan Akhir Abad Ke-20, (Jakarta:
Matakin, 1991), h. 1.

182 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

ayat 3-6 Konfusius berkata:

“Tiap benda mempunyai pangkal dan ujung, dan tiap perkara
itu mempunyai awal dan akhir. Orang yang mengetahui mana
yang dahulu (pertama) dan mana yang kemudian, ia sudah
dekat dengan Jalan Suci. Orang zaman dulu yang hendak
menggemilangkan Kebajikan Yang Bercahaya pada tiap umat
di dunia itu, ia terlebih dahulu berusaha mengatur negerinya;
untukmengaturnegerinya,ia(harus)lebihdahulumembereskan
rumah tangganya; untuk membereskan rumah tangganya, ia
(harus) lebih dulu membina dirinya; untuk membina dirinya,
ia (harus) lebih dulu meluruskan hatinya; untuk meluruskan
hatinya, ia (harus) lebih dulu mengimankan tekadnya; untuk
mengimankan tekadnya, ia (harus) lebih dulu mencukupkan
pengetahuannya; dan untuk mencukupkan pengetahuannya, ia
(harus) meneliti hakikat tiap perkara. Dengan meneliti hakikat
tiap perkara maka cukuplah pengetahuannya; dengan cukup
pengetahuannya akan dapat mengimankan tekadnya, dengan
tekad yang beriman akan dapat meluruskan hatinya; dengan
hati yang lurus (ia) akan dapat membina dirinya; dengan diri
terbina (ia) akan dapat membereskan rumah tangganya; dengan
rumah tangga yang beres (ia) akan dapat mengatur negerinya;
dan dengan negeri yang teratur akan dapat dicapai dunia yang
damai. Karena itu dari raja sampai rakyat jelata mempunyai
satu kewajiban yang sama yaitu mengutamakan pembinaan
diri sebagai pokok (pangkal)”.”

Dengan demikian, bagi Konfusianisme pembinaan diri
(self cultifation) merupakan pangkal paling utama dalam upaya
mewujudkan keadilan dan perdamaian dunia. Model etika ini
berbeda dengan Etika Baratyang didasarkan hanya pada keberadaan
manusia secara personal dan individual. Etika Konfusianisme
didasarkan pada keberadaan manusia di dalam komunitas dan
masyarakat yang tak dapat dipisahkan. Integrasi seseorang dengan
masyarakat menjadi titik tekan etika Konfusianisme. Thomas
Hosuck Kang mengatakan:

“When we look at him from ethics his ethics is based on a relation

system, or a concept of belonging : Human being to human being;

human being to family; human being to community; human being

to society; human being to the state, and human being to the world,

’Khong Fu Cu, Kitab Suci Khong Fu Cu Su Si, (Jakarta: Sasana,1997), h. 5-6.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 183



Fachroer Rozie

human being to the universe. Confucius was, in a sense, the father
of Oriental ethics, Oriental philosophy, Oriental sociology, Oriental
anthropology, and many other fields. In contrast with Western ethics is
based on personal and individual human beings who are only related
to God, Confucian ethics is based on human beings in the community
and society. Without community and society, human beings cannot
exist. Without relationships, human beings are not human beings”.®

Secaralebih khusus, ajaran-ajaran dasar Konfusianisme dapat
dikatakan terpusat di sekitar 5 topik utama, yakni ren (humanity/
kemanusiaan), xiao (filial piety/bakti), zhi (wisdom| kebijakasanaan),
yi (righteousness/kebenaran), dan li (propriety/ sopan santun). Ajaran-
ajaran yang lain seperti loyalty (kesetiaan) merupakan derivasi dari
kelima ajaran pokok ini.

Dalam kitab Lun Yu XIV: 28 Nabi (Konfusius) bersabda,
“Ada tiga hal di dalam Jalan Suci seorang Kuncu yang belum
dapat Ku-capai. Penuh Cinta Kasih sehingga tidak merasa susah
payah. Bijaksana sehingga tidak dilamun bimbang, dan Berani
sehingga tidak dirundung kecemasan”.® Tiga hal ini dalam tradisi
Konfusianisme sering disebut sebagai tiga pilar kebajikan Konfusius.
Kadang disebut pula sebagai “Tri Pusaka”. Tri Pusaka dianggap
sebagai bekal paling ampuh dalam menghadapi kehidupan dengan
segala problematikanya. Dengan cinta kasih, manusia mendapatkan
landasan bagi motif perbuatannya, bahwa segala langkah
perbuatannya tidak boleh meninggalkan kemanusiaannya sebagai
makhluk ciptaan Tuhan yang berakal budi; dengan kebijaksanaan,
manusia mampu menangani dan memecahkan segala persoalan
secara tepat dan harmonis; dan dengan keberanian, manusia
mendapat semangat dan ketahanan dalam menghadapi tantangan
maupun dalam meraih cita-cita. Atas dasar ini, Tri Pusaka wajib
menjadi tri-tunggal dalam diri setiap penganut Konfusianisme.

Uraian mengenai kelima ajaran pokok di atas adalah sebagai
berikut:

1. Ren (Humanity)

Ren atau jin dalam bahasa hokian merupakan pusat esensi
dalam humanisme Konfusian dan merupakan kebajikan tertinggi.

¥Thomas Hosuck Kang, Confucius and..., h. 109.
° Kong Fu Cu, Kitab Suci...,h. 114.

184 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

Ren sering diterjemahkan sebagai humanity (kemanusiaan),
benevolence (cinta), keluhuran budi, kebajikan sempurna, peri
cinta kasih, kebaikan, dan berhati manusiawi. Menurut Thomas
Hosuck Kang, di dalam Analects, kata ren muncul 108 kali dalam
arti yang berbeda, namun memiliki satu esensi yang simpel, yakni
kemanusiaan, yang membuat manusia sungguh-sungguh seorang
manusia, bukan yang lain.” Oleh karena itu, untuk menemukan
ren manusia secara konsisten harus membina hati dan pikirannya
(self-cultivation). Ren dapat ditemukan dalam hubungan antara orang
tua dan anak dan dalam semua hubungan kemanusiaan di semua
tingkatan. Dalam pandangan Konfusius, ren merupakan intisari dari
kesempurnaan adi-kodrati, yang diakuinya sendiri belum pernah
terwujud sepenuhnya. Dengan mencakup kemampuan manusiawi
yang terbaik, ren merupakan suatu kebajikan yang sedemikian
tingginya, sehingga untuk membicarakannya harus dilakukan
dengan hati-hati. Ren juga digambarkan sebagai sesuatu yang lebih
penting dari kehidupan itu sendiri.”

Ren dalam pengertian dengan berbagai kualitas seperti di
atas tidak dapat berdiri sendiri, tetapi harus selalu terkait dengan
hubungan kemanusiaan yang lain. Raymond Dawson menuturkan
bahwa pada dasarnya, ren berarti manifestasi dari sifat dasar
manusia yang ideal; dan karena etika Khong Hu Cu tidak banyak
membicarakan kualitas jiwa dan hati dibandingkan dengan
aktifitas dan tidak banyak memperhatikan orang secara terpisah
daripada orang dalam hubungannya dengan umat manusia lainnya;
sehingga kebajikan manusia merupakan kebajikan sosial yang
ditempatkan dalam perilaku hubungan antar manusia, maka ren
dapat didefinisikan sebagai tatanan hubungan antar umat manusia
yang ideal.”

Tujuan hidup manusia dalam konsep Konfusianisme adalah
mencapai chun tzu (manusia sempurna/insan kamil/gentleman). Derajat
manusia chun tzu hanya dapat dicapaijikaia mengamalkan ren dalam
kehidupan sosial kemasyarakatan. Oleh karena itu, pencapaian

0 ThomasHosuck Kang, Confucius and..., h. 117.

M. Iksan Tanggok, Jalan Keselamatan Khonghucu, (Jakarta: Gramedia, 2000),
h. 69.

2 Raymond Dawson, Petuah Konghucu, (Jakarta: Gramedia, 1999), h. 58.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 185



Fachroer Rozie

kesempurnaan tidak mungkin berlangsung di luar masyarakat,
sebab kesempurnaan itu termanifestasi dalam hubungannya
dengan masyarakat. Menurut Fung Yu-lan, hakikat formal kewajiban
manusia di dalam masyarakat adalah ‘perbuatan yang seharusnya
dilakukan’, karena segala kewajibannya ialah apa yang seharusnya
dilakukan. Tetapi hakikat material kewajiban ini ialah mencintai
orang lain. Itulah yang dinamai ren atau kemanusiaan. Seorang
bapak berbuat sesuai dengan apa yang seharusnya dilakukan
sebagai seorang bapak, seperti misalnya mengasihi anak-anaknya.
Begitu pula anak semestinya berbuat sesuai dengan fungsinya
sebagai seorang anak yang dapat mengasihi bapaknya.

Menurut Chandra Setiawan, tujuan hidup manusia di dunia
ini dalam ajaran Khonghucu adalah mengabdi kepada Tuhan dalam
rangka menciptakan dunia yang damai penuh keharmonisan
dengan senantiasa membina diri (self-cultivation).* Apa yang
dikatakan Chandra Setiawan sesuai dengan ajaran Konfusius dalam
Zhong Yong (Tengah Sempurna) XIX: 7 : “Maka seorang Kuncu tidak
boleh tidak membina diri; bila berhasrat membina diri, tidak boleh
tidak mengabdi kepada orang tua; bila berhasrat mengabdi kepada
orang tua, tidak boleh tidak mengenal manusia; dan bila berhasrat
mengenal manusia, tidak boleh tidak mengenal kepada Thian
(Tuhan Yang Maha Esa)”.”®

Manusia chun tzu adalah manusia yang beriman kepada
Tuhan dan telah sempurna pembinaan dirinya sebagai modal untuk
mengatur rumah tangga, masyarakat, negara, dan juga dunia,
sehingga dapat dicapai dunia yang damai. Ren tergelar di semesta
alam. Disebutkan dalam Lun Yu IV: 17, bahwa Nabi Bersabda, “Bila
melihat seorang yang Bijaksana, berusahalah menyamainya, dan
bila melihat seorang yang tidak Bijaksana, periksalah dirimu
sendiri”.

Konfusius dalam Lun Yu VI: 30 menjelaskan, “Seorang yang
berperi Cinta Kasih ingin dapat tegak, maka berusaha agar orang
lainpun tegak; ia ingin maju, maka berusaha agar orang lainpun

® Fung Yu-Lan, The Spirit ..., h. 54.

“Candra Setiawan, Kehadiran Agama Konghucu di Indonesia, (Jakarta: Matakin,
2000), h. 60.

»Khong Fu cu, Kitab Bakti(Hau King), (Jakarta: Matakin, 1999), h. 82

186 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

maju”. Yang dapat memperlakukan orang lain dengan contoh
yang dekat (diri sendiri), sudah cukup untuk dinamakan seorang
yang berperi Cinta Kasih”. Jadi kerjasama adalah jalan menuju
kemajuan, tentu sesuai bidangnya masing-masing. Konfusianisme
tak membenarkan mencari posisi dengan cara menjilat atasan,
menyikut sejawat, dan menginjak bawahan.

2. Xiao (Filial Piety)

Xiao artinya bakti anak kepada orang tua. Isinya adalah
seorang anak harus berbakti kepada orang tua dan kakak-kakaknya,
isterikepadasuami, orang tuamemberikan kasih sayangkepadaanak-
anaknya, suami kepada isterinya, kakak kepada adiknya, dan juga
saling menghormati antara sesama teman. Ajaran xiao meletakkan
landasan bagi etika keluarga. Keluarga yang baik merupakan dasar
bagi masyarakat yang baik, dan keluarga yang baik didasarkan pada
kasih sayang orang tua kepada anak-anaknya, dan kesetiaan serta
kepatuhan anak-anak kepada orang tuanya. Dalam sejarah panjang
China Tradisional, ajaran ini sangat mempengaruhi pola politik dan
model sosial China. Dalam pandangan Konfusianisme, moralitas
adalah bagian yang paling utama dalam setiap langkah kehidupan
manusia, termasuk dan terutama dalam hal pengelolaan masyarakat
atau negara.'® Artinya betapapun tinggi jabatan seseorang, jika hal
itu diperoleh dengan cara yang melanggar nilai dan norma agama
maka tidak akan ada artinya. Dalam Lun Yu IV: 5.1 disebutkan:
“Kekayaan dan kemuliaan adalah keinginan semua orang, bila hal tersebut
tidak diperoleh dengan jalan suci, maka jangan laksanakan”.” Jelas bahwa
Konfusianisme secara tegas melarang semua bentuk korupsi, kolusi,
dan nepotisme dengan seluruh turunannya.

Tentang ajaran xiao atau filial piety atau bakti, Lee Chuek-Yin
membuat kesimpulan bahwa “Confucius viewed filial piety as not only
providing material needs and ritual burial. The practice of filial piety should
not be thought of as fulfilling a formality, but should be carried out as a
natural and spontaneous product with respect and sincerity”.’®

%Budi S. Tanuwibowo, Integrity, Commitment, and Faith (Jogjakarta: Dian
Interfidei, 2000), h. 90.

7Kong Fu Cu, Kitab Suci...,h. 245.

Dalam Lee T. Oei, Chu Hsi dan Hidup Beragama Konfuciani, (Jakarta: Matakin,
1997), h. 100.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 187



Fachroer Rozie

Jika laku bakti menjadi perilaku setiap manusia niscaya
kedamaian di atas dunia akan terwujud. Tidak diragukan lagi
bahwa laku bakti telah menciptakan ikatan emosional yang
tinggi sesama warga di dalam keluarga, masyarakat, dan negara
yang menganut prinsip-prinsip Konfusianisme seperti di Taiwan.
Di Taiwan, etika Konfusianisme menjadi landasan kehidupan
bermasyarakat. Pendeknya, dalam bahasa Chandra Setiawan, ajaran
moral Konghucu adalah ‘Pancasilanya’ Taiwan."

3. Zhi (Wisdom)

Zhi secara harfiah berarti kebijaksanaan (wisdom), kearifan,
atau pengertian. Zhi merupakan salah satu dari Tri Pusaka yang
menjadi landasan sikap moral seorang chun tzu. Dialog antara
konfusius dan muridnya berikut ini yang diabadikan dalam kitab
Lun Yu (Analect) cukup jelas menggambarkan. Bahwa suatu hari,
seorang murid Konfusius, Fan Chi berkonsultasi kepada Konfusius.
Katanya, “Guru, apa itu kebijakan?” Konfusius menjawab, “yaitu
mengenal manusia” (Lun Yu XII: 22). Pada kali yang lain Konfusius
berkomentar, “Jangan khawatir orang tidak mengenal dirimu,
khawatirlah kalau kau tidak dapat mengenal orang lain” (Lun Yu I:
16). Dalam Lun Yu IV: 17, Nabi bersabda, “Bila melihat seorang yang
Bijaksana, berusahalah menyamainya; dan bila melihat seorang
yang tidak Bijaksana, periksalah dirimu sendiri”.

Orang bijaksana, kata Konfusius tidak akan dilamun
bimbang, sementarayang berperi Cinta Kasih tidak merasakan susah
payah, dan yang Berani tidak dirundung ketakutan (Lun Yu IX: 29).
Sikap bijaksana juga tercermin dalam ucapan Konfusius dalam Lun
Yu XI: 17, bahwa “Bila kau mengetahui sesuatu, katakanlah bahwa
kamu tahu, dan bila kamu tidak mengetahui sesuatu, katakanlah
bahwa kamu tidak tahu. Itulah pengetahuan sejati”.

Kebijaksanaan juga mencakup pengetahuan tentang
yang benar dan yang salah. seorang yang bijak adalah seorang
yang mampu menegakkan kebenaran pada saat kapanpun dan
di manapun. Seorang yang bijak adalah orang yang mengetahui
prinsip-prinsip tentang hidup yang benar dan mampu mengilhami
orang lain untuk melakukan hal yang benar. Inilah esensi kebijakan
Konfusius.

“Candra Setiawan, Etika dan Keimanan..., h. 50.

188 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

4. Yi (Righteousness)

Konsep mengenai Righteousness atau yi atau kebenaran
merupakankonsepdalam ajaran Konfusianismeyangdikembangkan
pertama kali oleh Mencius, tokoh kedua setelah Konfusius. Yi dalam
ajaran Konfusianisme adalah sikap yang paling pas di kala situasi
terjepit. Misalnya pilihan untuk mempertahankan kebenaran
kendatikarenaituharus matiadalah suatu pilihan yang tepat. Untuk
dapat melaksanakan ajaran yi diperlukan keberanian (courage), yang
tidak lain adalah salah satu dari tiga pilar kebajikan Konfusius.
Secara sepintas konsep yi berseberangan dengan konsep ren. Namun
sebenarnya justru saling mendukung. Yi menuntut keberanian
untuk mengatakan yang benar adalah benar dan yang salah
adalah salah tanpa harus meninggalkan humanity dalam hubungan
kemanusiaan. Sementara ren menuntut kearifan dan toleransi
dalam mengambil sikap, tetapi tetap tegas dalam mengambil jarak
antara yang benar dan yang salah. Ketegasan bertindak tidak berarti
kehilangan kearifan dan toleransi. Karena kebenaran adalah hukum
moral yang harus ditegakkan dan digemilangkan.

Chen Junmin mengatakan bahwa kebenaran moral (yi)
meliputitindakanyangbenar,yaitubagaimanaseseorangbertingkah
laku.”® Dalam bentuk asalnya, huruf Cina untuk yi dibentuk dari
‘domba’ di atas ‘saya’ yang dibentuk dari ‘tangan’ dan ‘anak panah’.
Jadi, gambarannya seperti domba penurut yang menundukkan diri
yang lebih agresif dan sangat tepat untuk menerangkan huruf yi.
Ketika kebenaran ditegakkan, ‘diri’ tidak akan dinomorsatukan
demi moralitas. Oleh karena itu, tidaklah mengherankan bahwa
dalam bentuknya yang disederhanakan, komponen °‘saya’ telah
dihilangkan, sehingga hurufitu berisi tiga coretan yang sederhana
dan ‘seimbang’ yang melambangkan sikap keadilan dan kejujuran.

Sementara itu, Thomas Hosuck Kang mengatakan : “The yi
exists basically in the relationship between the ruler and subject and the
people. The yi can be translated as duty, righteousness, propriety, and
loyalty.”?! Kebenaran moral merupakan salah satu nilai moral yang
menekankanpadatindakanyangdilakukandemitindakanitusendiri

®Dalam Wang Miaoyang, (ed), Civil Society in Chinese Context, (Washington
D.C. USA: The Council For Ressearch in Value & Philosophy, 1997), h. ix
“Thomas Hosuck Kang, Konfucius and..., h.118.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 189



Fachroer Rozie

tanpa menginginkan suatu keuntungan yang bersifat material.
Oleh karena itu, pembelaan kepada seseorang tidak diarahkan
kepada ‘diri’, tetapi diarahkan kepada nilai kebenaran yang dibawa
oleh ‘diri’ tersebut. Menurut Konfusius, jika kita mengembangkan
kebenaran moral maka kita dapat menyucikan jiwa. Kebenaran,
betapapun pahitnya untuk disampaikan, tetaplah kebenaran. Oleh
karena itu jika ada pertentangan antara kepentingan pribadi dan
kebenaran, maka kebenaranlah yang harus dimenangkan. Untuk
menghadapi kenyataan seperti ini, ajaran Konfusianisme, menurut
Chandra Setiawan, telah memberikan obat yang dalam hal tertentu
dapat mengubah nilai manusia yang mentalnya mengutamakan
keuntungan dan selanjutnya membantu membentuk pandangan
yang beradab dan sehat bagi nilai-nilai kehidupan.*

5. Li (Propriety)

Li dalam bahasa Indonesia sering diterjemahkan sebagai
sopansantun, tatakrama, dan adab.Liadalah satu prinsip yang harus
ditaati oleh manusia dalam menjalin hubungan dengan manusia
lain. Sebetulnya dalam arti ini merupakan ekspresi atau ujud
dari kemanusiaan dan kebenaran. Sebagai sebuah ritual, upacara,
li membantu untuk disiplin diri dan pikiran dalam melakukan
sesuatu yang sesuai dengan semua situasi kemanusiaan. Li juga
dapat membawa semua anggota keluarga atau komunitas ke dalam
suatu sikap khusus seperti dalam upacara pesta, pemakaman, dan
hari nasional. Praktek li dapat menyelesaikan perbedaan di antara
rakyat di suatu negara dan dapat mengurangi friksi yang muncul
dalam hubungan antar sesama. Ini adalah makna li dalam interaksi
sosial yang diterima sebagai sebuah kebenaran dan secara nalar
dapat diterima oleh semua anggota suatu komunitas.

Menurut Konfusius, konsep tentang li lebih dari sekedar
pertanyaan tentang kebiasaan dan tingkah laku. Ia adalah jiwa
hidup dan nilai moral. Jiwa hidupnya adalah kemanusiaan (ren)
yang merupakan derivasi nilai moral dari hubungannya dengan ren.”
Li menentukan sikap seseorang tentang bagaimana sesuatu harus
dilakukan sekaligus menempatkan manusia dalam hubungan yang
lembut dengan sesama. Konfusius menyatakan bahwa: “By studying

22 Candra Setiawan, Etika dan ..., h. 101.
»Paul Cheng Mo To, Confucian Etic...., h. 36.

190 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

the classics (learning) and thinking about the lessons found there (reflection),
anyone can nourish his innate ‘moral power’ (de). By studying and practicing
the rules of propriety (the li), we place ourselves on the path to moral maturity,
and gradually become fit to take our place in society”.**

Ada kekuatan moral yang sangat dahsyat di dalam li jika ia
betul-betul dilaksanakan dalam praktek hidup sehari-hari. Kekuatan
itu adalah ketika seseorang memperoleh tempat yang layak di
masyarakat. Terjadi transformasi diri ke dalam masyarakat.

D. Individualitas Dan Sosialitas

Pembinaan diri  (self-cultivation) dalam pandangan
Konfusianisme sangat menentukan sikap dan perilaku sosialnya.
Dari diri yang bajik dan bijak, masyarakat yang terbangun juga
akan bajik dan bijak, aman dan damai. Pada akhirnya negara dan
dunia pun akan damai dan sejahtera. Sebelum berbicara tentang
pembangunan masyarakat dan negara atau pemerintahan, diri
harus dibangun terlebih dahulu. Urut-urutannya sesuai The Great
Learning (Ajaran Besar) dimulai dari diri, keluarga, masyarakat,
negara/pemerintahan, baru terakhir dunia secara universal.
Pembinaan diri pertama-tama dimulai dengan meluruskan hati.
Bab-bab dalam Ajaran Besar adalah Meluruskan Hati Membina Diri
(Bab VII), Membina Diri Membereskan Rumah Tangga (Bab VIII),
Membereskan Rumah Tangga Mengatur Negara (Bab IX), dan Teratur
Negara Damai Dunia (Bab X). Pembinaan diri dalam Konfusianisme
merupakan salah satu tema besar dan universal. Pembinaan diri
menjadi penting karena menurut Konfusianisme, yang ideal bagi
setiap manusia adalah menjadi guru, manusia bajik, dan manusia
yang tercerahkan melalui pembinaan diri.”®

Andaian ideal sebagai ultimate goal dari produk pembinaan
diri adalah tercapainya harmoni dan keseimbangan (harmony and
equilibrium) di antara sesama anggota masyarakat dan bangsa.
Pembinaan diri dimulai dengan membersihkan hati, sebab diri yang
diliputi geram dan marah tidak dapat berbuat lurus; yang diliputi

*Lihat Philip J. Ivanhoe, dalam Lasiyo, Ajaran Konfusianisme, Tinjauan Sejarah
dan Filsafat dalam Pergualatn Mencari Jati Diri, (Yogyakarta: Dian Interfidey, 1995), h.
53.

»Thomas Hosuck Kang, Confucius and..., h. 60.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 191



Fachroer Rozie

takut dan khawatir tidak dapat berbuat lurus, yang diliputi suka
dan gemar tidak dapat berbuat lurus; dan yang diliputi sedih dan
sesal tidak dapat berbuat lurus (Ajaran Besar VII: 1).

Dasar dari pembinaan diri terletak pada ren sebagai human
nature. Keberadaan manusia secara individual bukanlah substansi
individual yang mempunyai eksistensi independen. Keberadaan
manusia selalu tak lepas dari keberadaan manusia yang lain. Saling
hubungan antara sesama manusia menjadikan manusia disebut
sebagai manusia. Manusia menyempurnakan individualitas dan
keunikannya melalui hubungan dengan sesama dengan ren sebagai
hakikat esensialnya. Lau Kwok-Keung mengatakan:

“Ren as the essential nature of the human being is a potential rather

than an actualized form and property. That is to say, Ren is without

an unchangeable actualized form. In different situations and different
relationships, Ren may be actualized or manifested through different
forms of actions and behaviour. Not to tell a lie is a manifestation of

Ren, but to tell a lie in order to save a friend’s life is also a manifestation

of Ren. Be loyal to one’s own government is manifestation of Ren, but be

loyal to tyranny is against Ren”.*

Ketika seorang individu melakukan kegiatan, ren
menghadapi objek dari hubungan atau situasi yang berbeda, dia
akan menunjukkan kebajikan yang berbeda pula. Kebajikan yang
berbeda ini merupakan standar moral bagi kegiatan seseorang dalam
situasidan hubungan yangberbeda.Dengan demikian individualitas
dan sosialitas adalah dua hal yang saling mengandaikan. Yang
disebut pertama menentukan yang kedua, sementara yang disebut
kedua mencerminkan substansi yang pertama. Melalui ren yang
berkembang dalam hati manusia, maka akan memancar rasa empati
manusia dalam berinteraksi dengan sesama.

E. Zhong Sebagai Moralitas Sosial Konfusiani

Jika filial piety merupakan landasan bagi etika keluarga,
maka zhong atau loyalty merupakan akar dari moralitas sosial.
Menurut Lee Cheuk-Yin, aplikasi dari kedua konsep tersebut secara
kuat memengaruhi formasi dan pola politik serta model sosial

»%Dalam Silke Krieger & Ralf Trauzettel (ed), Confucianism and The
Modernization of China, (Germany: V. Hase & Koehler Verlang Mainz, 1991), h. 212.

192 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

tradisional China.?” Zhong sering dimaknai dengan kesetiaan|
kejujuran. Di dalam Lun Yu IV: 15, Nabi bersabda, Cham, ketahuilah,
Jalan Suci-Ku itu satu, tetapi menembusi semuanya.” Tentu saja
maksud Konfusius dengan pernyataannya bahwa Jalan Suci-Ku itu
satu bukan berarti hanya ada satu prinsip moral yang harus menjadi
pegangan, karena Konfusius tidak hanya mengajarkan satu nilai
penting saja tentang moralitas. Menurut Cheng Mo To, dkk., apa
yang dimaksudkan oleh Konfusius dengan pernyataannya di atas
adalah bahwa di dalam praksis kehidupan sehari-hari semua nilai
dan prinsip moralnya harus didasarkan pada satu sikap dasar, yaitu
satya dan tepa-sarira.?®

Disebutkan pula di dalam kitab Tengah Sempurna Bab Utama
XII (Zhong Yong), bahwa Jalan Suci itu tidak jauh dari manusia. Bila
seseorang menganggap Jalan Suci itu hal yang menjauhi manusia,
itu bukan Jalan Simpauci. Satya dan tepa-sarira itu tidak jauh dari
Jalan Suci. Apa yang tidak diharapkan menimpa diri sendiri,
janganlah diberikan atau dilakukan kepada orang lain. Ajaran
ini secara vertikal menjalinkan manusia kepada Thian/Tuhan
(dalam tradisi Islam disebut hablun min Allah) sebagai al-khalik dan
secara horizontal (dalam tradisi Islam disebut hablun min al-nas)
menjalinkan manusia kepada sesama dan lingkungannya.

Zhongfloyalty sebagai landasan etika sosial memungkinkan
terjadinyaharmonidankeseimbanganyangmapandalamkehidupan
bermasyarakat. Artinya masyarakat yang terbangun adalah
masyarakat yang berkeadaban yang memiliki integritas, sebuah
masyarakat ideal yang memiliki tingkat kohesi sosial tinggi dalam
terminologi Emile Durkheim atau civil society dalam terminologi de’
Tocqueville. Model masyarakat seperti ini memiliki kemandirian
dan kemerdekaan serta memiliki tingkat partisipasi yang tinggi.
Kehidupan yang harmonis menurut Chandra Setiawan, bukanlah
kehidupan yang bebas dari kesedihan dan kedukaan, karena pada
dasarnya kesedihan, kegembiraan, kedukaan, perbedaan, dan
persamaan adalah bagian yang tak terpisahkan dari romantika
kehidupan. Kehidupan yang harmonis bukan saja harmoni dengan
sesama manusia, tetapi juga harmoni dengan alam, dengan cara

“’Dalam Lee T. Oei, Chu Hsi..., h. 96.
2 Paul Cheng Mo To, Confucian Etic..., h. 62.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 193



Fachroer Rozie

mempertahankan kelestarian alam dan dalam menggali sumber-
sumber alam senantiasa memperhatikan kelestarian lingkungan.?

F. Penutup

Konfusianisme pada hakekatnya merupakan seluruh ajaran,
gagasan, dan pikiran tentang peradaban, tradisi, dan kebudayaan
China yang kemudian disebut sebagai agama Khonghucu.
Konfusianisme berangkat dari pemahaman antropocentris, di mana
manusia menjadi pusat alam semesta; manusia tidak bisa hidup
sendiri, ia mesti berhubungan dengan manusia lain. Tujuan hidup
manusia adalah mencapai kebahagiaan individual tanpa ada rasa
takut dari ancaman. Oleh karena itu, etika merupakan starting point
untuk mencapai kebahagiaan sejati manusia tersebut. Adapun jalan
untuk mencapai kebahagiaan itu bisa diraih dengan menjalankan
lima ajaran pokok konfusianisme, yaitu: ren (humanity/kemanusiaan),
xiao (filial piety/bakti), zhi (wisdom/kebijakasanaan), yi (righteousness|
kebenaran), dan li (propriety/sopan santun). Ajaran-ajaran yang lain
seperti loyalty (kesetiaan) merupakan derivasi dari kelima ajaran
pokok ini. Kelima ajaran pokok Konfusianisme itu kemudian
harus diimplementasikan dalam kehidupan nyata sehingga
berwujud etika individual dan etika sosial. Dengan demikian, akan
tercapai ketenangan dan kedamaian yang pada akhirnya tercapai
kebahagiaan sejati. [ |

Daftar Pustaka

Chong, Wastu Pragantha, Etika Konfusius dan Akhir Abad Ke-20, Jakarta:
Matakin, 1991.

Dawson, Raymond, Petuah Konghucu, Jakarta: Gramedia, 1999.
Fucu, Khong, Kitab Bakti(Hau King), Jakarta: Matakin, 1999.
, Kitab Suci Khong Fu Cu Su Si, Jakarta: Sasana,1997.

Lasiyo, Ajaran Konfusianisme, Tinjauan Sejarah dan Filsafat dalam
Pergualatn Mencari Jati Diri, Yogyakarta: Dian Interfidei, 1995.

Kang, Thomas Hosuck, Confucius and Confucianism: Questions and
Answers, Washington, D.C : Confucian Publications, 1997.

»Candra Setiawan, Ajaran Konghucu...., h. 102.

194 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Negeri Sejahtera Ala Konfusianisme Melalui Self Cultivation

Krieger, Silke & Trauzettel, Ralf(ed), Confucianism and The Modernization
of China, Germany: V. Hase & Koehler Verlang Mainz, 1991.

Miaoyang, Wang, (ed), Civil Society in Chinese Context, Washington D.C.
USA: The Council For Ressearch in Value & Philosophy, 1997.

Oei, Lee T., Chu Hsi dan Hidup Beragama Konfuciani, Jakarta: Matakin,
1997.

Setiawan, Chandra, Etika dan Keimanan Khong Hu Cu, Surabaya:
Litbang Majelis Agama Khonghucu Indonesia, 1996.

, Kehadiran Agama Konghucu di Indonesia, Jakarta: Matakin,
2000.
Suyono, Agus, Wawancara, di Cilacap Tanggal 24-08-2010.

Tanggok, M. Iksan, Jalan Keselamatan Khonghucu, Jakarta: Gramedia,
2000.

Tanuwibowo, Budi S. , Integrity, Commitment, and Faith, Jogjakarta:
Dian Interfidei, 2000.

To, Paul Cheng Mo, (et all.), Confucian Ethics, Textbook Secondary Three,
Singapore: Educational Publications Bureau Pte Ltd, 1985.

Yu-Lan, Fung, The Spirit of Chinese Philosophy, terj. E.R. Hughes, London:
Princenton University, 1990.

Volume 6, Nomor 1, Juni 2012 195






